NIKOLAUS MOULLER-SCHOLL, MARIANNE SCHULLER (He.)

[transcript]

https://dol.org/10.14361/97838:39401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [/l


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kleist lesen

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46.



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE SCHULLER, NIKOLAUS MOULLER-SCHOLL (HG.)
UNTER MITARBEIT VON SUSANNE GOTTLOB
Kleist lesen

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ooeo

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2003 transcript Verlag, Bielefeld
Umschlaggestaltung und Innenlayout:
Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-105-1

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

MARIANNE SCHULLER, NIKOLAUS MULLER-SCHOLL
Vorwort
7

LEKTURE

CAROL JACOBS
Kleists Style
11

Roranp ReUR
Was ist das Kritische an einer kritischen Ausgabe?
Erste Gedanken anldRlich der Edition von Kleists Erzahlung
»Die Marquise von O....«
38

MARIANNE SCHULLER
Ein Trauerspiel? Zu Kleists »Penthesilea«
60

Nikoraus MULLER-SCHOLL
Die Aussetzer des Lebens.
Zur zeitraumlichen Differenz der Darstellung in Heinrich von Kleists
»Empfindungen vor Friedrichs Seelandschaft« und »Der Findling«
74

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

WoLFrRAM GRODDECK
Die Inversion der Rhetorik und das Wissen von Sprache.
Zu Heinrich von Kleists Aufsatz »Uber die allméhlige Verfertigung
der Gedanken beim Reden«
101

ANNETTE RUNTE
Traum - Bild — Schrift.
Zur Rhetorik der Geschlechter in Kleists »Kadthchen von Heilbronn«
117

THOMAS SCHESTAG
Brockes. Freundschaft und Pest bei Heinrich von Kleist
143

RECHT

J. Hirris MILLER
Die Festlegung des Gesetzes in der Literatur — am Beispiel Kleists
181

FriTZ BREITHAUPT
Wie Institutionalisierungen Freirdume schaffen.
»Die Marquise von O....«, »Die heilige Cécilie« und einige Anekdoten
209

JAN MIESZKOWSKI
Zur ewigen Nachwelt (ohne Frieden)

242

Autorinnen und Autoren
271

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Die Texte Kleists werden von Lesern der verschiedensten Schattierun-
gen, weltanschaulichen und theoretischen Richtungen in Anspruch ge-
nommen. Dies gilt auch und besonders fiir die Literaturwissenschaft.
Ob in der Version als >Spiegel« einer >Realitdt< oder »Ausdruck:« eines
>Subjekts« auftauchend, hat die Kleist-Hermeneutik meist auf einen me-
taphysischen oder ontologischen Rahmen zuriickgegriffen, der wie
selbstverstandlich eine auf Identitit und Einheit ausgerichtete Sub-
jekt-Philosophie als Horizont und Fluchtpunkt der Literatur Kleists
setzt(e).

Wie andere Aullenseiter der Literatur wurde auch Kleist hdufig
zum Gegenstand einer Deutungspraxis, welche die Briiche und Diskon-
tinuitdten der Texte, ihre Gebrechlichkeit, zundchst und vor allem als
Hindernis auf dem Weg zu einer einheitlichen Interpretation begriffen
hat. Es konnte nicht fehlen, dafl die Eigenheiten der Texte, die in eher
unzuverldssigen Klassiker-Ausgaben gelesen wurden®, hdufig auf den
vermeintlich mehr oder weniger zerriitteten Geisteszustand des Autors
zuriickgefiihrt wurden und daR die vermeintliche Nachldssigkeit in Fra-
gen der Handlung, des Stils oder der psychologischen Motivation gele-
gentlich schulmeisterlich be- und verurteilt wurde. Davon zeugen nicht
zuletzt Bewertung und Archivierung der Kleistschen Texte unter ideo-
logiekritischen, historischen, soziologischen oder dsthetischen Krite-
rien.

Die Aufsdtze des vorliegenden Bandes, die mehr oder minder
deutlich vor dem Hintergrund intensiver literaturtheoretischer Debatten
in Frankreich und den USA entstanden sind, nehmen Kleists Literatur
in einer anderen Weise ernst. Bei aller Unterschiedlichkeit der indivi-
duellen Leseverfahren erscheint das Werk Kleists als Herausforderung
an die Literaturwissenschaft. Die Herausforderung besteht nicht zuletzt
darin, da das, was als die ebenso grundlegende wie (hdufig) unausge-
sprochene Voraussetzung jeder literaturwissenschaftlichen Arbeit im

1. Fiir den Aufsatzband ist, soweit wie moglich, die neue Brandenburger Kleist-Ausga-
be verbindlich. In den Ubersetzungen sind die vom Autor, bzw. der Autorin herange-
zogenen Editionen beibehalten worden.

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLEIST LESEN

Spiel ist, von den Texten Kleists in Frage gestellt wird: die Moglichkeit
des Verstehens selbst. Kleists Texte geben weniger eine duflere Realitét
wieder, als daR sie die epistemologischen Grenzen der Referenz zum
Thema machen. Gerade deshalb bietet sich sein Werk fiir Untersu-
chungen des Verhaltnisses von Literatur und Philosophie, von Sprach-
lichkeit und Welterfahrung, Subjekt und symbolischer Ordnung, von
Gesetz und Gerechtigkeit an.

Damit werfen die Aufsdtze dieses Bandes auf unterschiedliche,
mehr oder minder explizite Weise die Frage nach den Konsequenzen
auf, die sich fiir das Lesen, die Literaturwissenschaft und allgemeiner
fiir jede Hermeneutik ergeben. Was die in diesem Band vertretenen un-
terschiedlichen Ansatze verbindet, ist eine Verschiebung des Blicks von
dem, was angeblich gesagt wird, zu der Art und Weise, wie ein Text et-
was sagt, eine neue Aufmerksamkeit fiir buchstabliche Merkwiirdigkei-
ten, die in der Vergangenheit haufig als Fehler oder irrelevanter Zufall
betrachtet wurden. Unter dieser Perspektive auf Kleists Texte entdeckt
sich als deren kritisches Potential dasjenige, was sich den Oppositionen
und Einordnungen versagt und die Lektiire mehr mit Fragen als Ant-
worten zurick 1aRt. Vielleicht lieBe sich der Impuls fiir diese Aufsatz-
sammlung in Abwandlung eines schlichten, auf die Ratselhaftigkeit der
Welt bezogenen Satzes Ludwig Wittgensteins umschreiben: Gewisses
an den Texten Kleists kommt der gangigen Literaturwissenschaft ratsel-
haft vor, weil ihr die Textualitdt nicht ritselhaft genug vorkommt.>

Marianne Schuller, Nikolaus Miiller-Scholl
Hamburg/Frankfurt am Main, August 2003

2. Vgl. Hans Blumenberg: »Ein Satz Wittgensteins«, in: ders., Lebensthemen. Aus dem
Nachlaf3, Stuttgart 1998, 129-131. Der von Blumenberg bedenkenswert modulierte
Satz Wittgensteins lautet: »Gewisses an der Welt kommt uns rdtselhaft vor, weil uns
die ganze Welt nicht rdtselhaft genug vorkommt« (ebd., 129). Fiir diesen Hinweis sei
Giinther Ortmann gedankt.

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lektiire

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46.



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kleists Style

CAROL JACOBS

Zweifelsohne hat sich bereits ein Mifverstindnis ergeben. Vielleicht
war das unvermeidlich. Denn man wiirde den entscheidenden Punkt
verfehlen, wenn man Kleists Style* im herkémmlichen Sinne des Wor-
tes (und der Kleist-Literatur) verstiinde, etwa als die »Art und Weise
des Ausdrucks eines Gedankens in Sprache«® oder als das, was »den
Stempel seines Wesens aufprigte«3. Die Anekdote »Der Griffel Got-
tes« (engl: »The Style of God«, A.d.U.) beharrt offen darauf, und durch
das gesamte Werk Kleists hindurch ist es als heimliche Spannung im
Spiel, daR8 er den Style von keinem Geringeren als von Gott borgt — den
Style im Sinne eines Griffels.

Sie werden sich fragen, weshalb ich gréBeres Gewicht auf das
Werkzeug des Schreibens lege als auf dessen Form.* Es handelt sich
dabei eher um eine taktische als um eine endgiiltige Geste. Natiirlich
bedeutet das deutsche Wort Griffel*> nur im ersten Sinne Style — in dem
des »Gerdtes« —, aber diese Erkldrung ist allenfalls {iberzeugend und
trifft kaum ins Schwarze. Es geht nicht darum, das Werkzeug der In-
schrift gegentiiber den duferlichen Erscheinungsformen der Texte eines
Autors als etwas zu privilegieren, was diesem noch unmittelbarer ist.
Der Style Kleists 1af3t sich nicht in den Griff bekommen — um es mit sei-

1. Jacobs spielt hier und im weiteren Text mit der Doppeldeutigkeit des englischen
Wortes style, das Stil aber auch Griffel bedeuten kann. Der Text erschien urspriinglich
in englischer Sprache unter dem Titel »The Style of Kleist« in: Carol Jacobs, Uncontain-
able romanticism. Shelley, Bronté, Kleist, Baltimore 1989, 171-196 (A.d.U.).

2. Vgl. Webster’s Seventh New Collegiate Dictionary.

3. Karl Ludwig Schneider: »Heinrich von Kleist. Uber ein Ausdrucksprinzip seines Stils,
in: Walter Miiller-Seidel (Hg.), Heinrich von Kleist. Vier Reden zu seinem Geddchtnis,
Berlin 1962, 27-44, hier 27.

4. Das Spiel mit dem »Stil« ist gewiR® nicht originell fiir diesen Autoren. Vgl. Jacques
Derrida: Eperons. Les styles de Nietzsche, Venedig 1976 (dt. in: Werner Hamacher
[Hg.]: Nietzsche aus Frankreich, Frankfurt am Main, Berlin 1986, 129-164, [A.d.U.]).

5. Es werden alle Begriffe mit * markiert, die im Original deutsch zitiert sind (A.d.U.).

11

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

nen eigenen Worten zu sagen: Er ist so schwer zu fassen wie ein Blitz.
Es ist vielleicht am zweckmaRigsten, sich Kleists eigenen Worten zuzu-
wenden, sie in Gdnze zu zitieren, da die anekdotische Kiirze von »Der
Griffel Gottes« den radikalsten Raum-Okonomien gehorcht:

»In Polen war eine Grafin von P...., eine bejahrte Dame, die ein sehr bdsartiges Leben
fiihrte, und besonders ihre Untergebenen, durch ihren Geiz und ihre Grausamkeit, bis
aufs Blut qudlte. Diese Dame, als sie starb, vermachte einem Kloster, das ihr die Absolu-
tion erteilt hatte, ihr Vermdgen; wofiir ihr das Kloster, auf dem Gottesacker, einen kost-
baren, aus Erz gegossenen, Leichenstein, setzen liel3, auf welchem dieses Umstandes, mit
vielem Geprdnge, Erwdahnung geschehen war. Tags darauf schlug der Blitz, das Erz
schmelzend, tiber den Leichenstein ein, und lieR nichts, als eine Anzahl von Buchstaben
stehen, die, zusammen gelesen, also lauteten: sie ist gerichtet! — Der Vorfall (die Schrift-
gelehrten mogen ihn erkldren) ist gegriindet; der Leichenstein existiert noch, und es le-
ben Minner in dieser Stadt, die ihn samt der besagten Inschrift gesehen« (263).°

Auf diese Weise wurde der Leser der Berliner Abendblitter im Jahr 1810
mit einem Witzschlag konfrontiert, mit dem Witz Kleists und dem Got-
tes. Gleichwohl mufte der moralische Ernst des Berichtes den Leser
beeindrucken. Gottes Humor erteilt vor allem eine ernste Lektion: Die
der schlagenden Unmittelbarkeit seiner Kommunikation. Sie erinnert
(in mehr als augenfalliger Weise) an das Alte Testament, als er auf dem
Berg Sinai zu Moses sprach. Seine Geste dient einem gerechten Rechts-
spruch; sein Urteil scheint der kalkulierte und angemessene Lohn fir
ein slindiges Leben zu sein. Was konnte klarer umrissen sein als die
Botschaft »sie ist gerichtet!«?

Gleichwohl sind die Wege von Gottes Schrift, um ein altes
Sprichwort abzuwandeln, unergriindlich. Seine Art zu kommunizieren
ist hier nicht weniger beunruhigend als in »Der Zweikampf«. Seine Art
des Schreibens, sein Blitz-Griffel, ist eine Gewalt, die einem anderen
Text angetan wird, und die unvorhergesehene Stofirichtung der neuen
Inschrift konnen wir erst nachzeichnen, wenn wir die Absichten der er-
sten Inschrift bemerkt haben.

Jene primare Inschrift, der Epitaph der Grafin von P...., ist selbst
ein Denkmal fiir die textuelle Taschenspielerei. Es handelt sich hier
nicht so sehr um eine einfache Gedenkschrift, die lebendig erhalten
soll, wie die frisch Dahingeschiedene in Wirklichkeit war, vielmehr
spricht sie, wie wir erfahren, von einer komplizierten Tauschkette.
Nachdem der Grifin von einem Kloster die Absolution erteilt worden
ist, vermacht sie ihm ihr Vermogen. Als Gegenleistung dafir stellt das

6. Die meisten Zitate aus Kleists Werken stammen aus Helmut Sembdner (Hg.): Hein-
rich von Kleist. Samtliche Werke und Briefe, 2 Bde., Miinchen 31964. Im folgenden
wird, wenn nicht anders angegeben, aus dem zweiten Band dieser Ausgabe zitiert.

12

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

Kloster einen Grabstein auf dessen Text die Griinde seiner eigenen
Produktion auffiihrt — als Potlatch zum Tode, der die wahre Natur der
Adligen verdunkelt. Wenn der Epitaph damit die urspriingliche Figur,
an die er erinnert, tilgt, um statt dessen ihre hervorstechende Begabung
auszustellen, dann steht er im Einklang mit der Absolution, die er eben-
falls erwahnt. Die Gedenkschrift hat die Funktion eines Vergessens und
entspricht der Absolution, welche die Vergangenheit abwischt.

Die Tafel nimmt insofern ihre eigene tabula rasa vorweg. Ist sie
nicht letzten Endes, was Gottes Griffel im Gegenzug hervorbringt: ein
vollstdndigeres Abwischen, eine totale Entstaltung? Erhoht nicht Gottes
Wort den Einsatz der Ausloschung, aber dieses Mal im Namen eines
gleichen und geschlossenen Tausches, einer Bestrafung, welche die
Stinde heimzahlt und so schliefllich wieder eine moralische Begriindung
der Gerechtigkeit” von der Art herstellt, wie sie scheinbar auch in Mi-
chael Kohlhaas versprochen wird?

Wir miissen nur unsere verbiirgteste Definition von style heran-
ziehen (die erste im Oxford English Dictionary), um zu verstehen, daf§ es
hier nicht um eine solch einfache Wahrheit geht.

»I. Stilus, Nadel, Stengel.
1. Antiqu. Ein Werkzeug aus Metall, Knochen etc., das an einem Ende gescharft worden
ist, um damit Buchstaben auf einer Wachstafel einzuritzen, und das am anderen Ende

flach und breit ist, um die Tafel zu glitten und das Geschriebene auszuwischen = Stilus.«®

Der Style ist zugleich ein Instrument zum Ausloschen wie eines zum
Einritzen, wofiir je ein Ende ausgerichtet ist. Nur bei Gottes/Kleists Sti-
lus wissen wir nie, welches Ende oben ist: Er ritzt und 16scht zur glei-
chen Zeit, ritzt, indem er 16scht.

Wenn wir die Bedeutung von alledem verstehen wollen, dann
miissen wir moglicherweise zwischen den Buchstaben lesen. Denn die
Bedeutung der Geste Gottes findet ihre Wahrheit schwerlich im Inhalt
des Satzes »sie ist gerichtetl«, sie liegt vielmehr eher in der Art und
Weise seiner Herstellung. Der urspringliche Epitaph verbarg die Ge-
schichte seines Entwurfs. Seine Botschaft vermittelte die Illusion einer
radikalen Riickkehr zur Unschuld qua Absolution und zugleich die, daf
ein Vermogen, das im Tausch gegen die Ausloschung der Stiinden der
Grafin angeboten wurde, von Bedeutung war. In textuelle Begriffe

7. Im wesentlichen lautet so die Interpretation von Jakob Spélti in: ders., Interpreta-
tionen zu Heinrich von Kleists Verhiltnis zur Sprache, Bern 1975, 62.

8. Im engl. Original (A.d.U.): »I. Stylus, pin, stalk. 1. Antigu. An instrument made of
metal, bone, etc., having one end sharp-pointed for incising letters on a wax tablet,
and the other flat and broad for smoothing the tablet and erasing what is written =
STYLUS.«

13

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

tUberfiihrt: Die Grabinschrift kann sich, indem sie einen reinen Grund
fiir ihren Text zur Verfiigung stellt, als autonome und bedeutungsvolle
Schrift einsetzen. Sie begriindet ihr eigenes Gesetz und bestdtigt Macht
und Kontrolle der Intention dieses Gesetzes. Der Griffel Gottes hinge-
gen hat nicht den Zweck, diesen Text im Gegenzug auszuwischen, um
einen reineren Grund fiir eine andere Erklarung zu legen, sondern eher
den, den Epitaph, dem er widerspricht, teilweise auszuldschen. Er ver-
zichtet damit auf die Autonomie und Autoritdt, die ublicherweise die
Figur Gottes mit sich bringt, denn der Ursprung der Inschrift ist weni-
ger der Sprecher/Schreiber als vielmehr ein anderer Text im Prozef
seiner Ent-zifferung. Wie koénnte es anders sein in einer Anekdote, in
der sogar das unverhohlene Thema der Tod und die Verdammung einer
Grdfin* ist, einer »Schreibenden« im etymologischen Sinne des Wortes.
Die Form von Gottes Griffel ist auch nicht so einritzend, wie man an-
nehmen konnte. Wenn er Autoritdt und Inhalt (des Epitaphs wie auch
seines eigenen Rechtsspruchs der Verdammung) fraglich werden 1afit,
dann nicht, indem er die Form privilegiert, sondern eher auf dem Weg
einer Geste der Ent-formung. Form, Inhalt und Autoritdt — jede dieser
Kategorien wird zugleich eingeschrieben wie auch ausgewischt.

Das wird vollkommen klar beim Blick auf einen anderen Kleist-
Text, das Gedicht »Hymne an die Sonne« aus dem Jahr 1799. Die
»Hymne an die Sonne« ist eine offensichtlich treue Umschreibung von
Schillers »Hymne an den Unendlichen, in der der Zweiundzwanzigjah-
rige dem Meisterdichter den Tribut zollt, den er ihm schuldet. Als aber
wiederum Kleists Anekdote von 1810 auf diesen jugendlichen Versuch
anspielt, ist die fromme Ehrfurcht vor der Autoritdt fast verschwunden:
Sie wirkt auf das Gedicht ziemlich genau so ein, wie Gottes Inschrift
den Epitaph revidiert. »Der Griffel Gottes« ist das Resultat eines Blitz-
schlages, der auf die Hymne abzielt, die mit diesen Zeilen endet:

»Sieh! Er walzt es [sein Flammenrad] herauf! Die Ndchte, wie sie entfliehn —
Leuchtend schreibet der Gott seinen Namen dahin,
Hingeschrieben
Mit dem Griffel des Strahles,
»Kreaturen, huldigt ihr mir?«
- Leuchte, Herrscher! wir huldigen dir! [nach Schiller]
den 13. Juli 1799 Heinrich Kleist.«®

Die Diskrepanz zwischen den zwei Texten ist mehr als frappierend.
Kleists Unterschrift ist natiirlich an das Gedicht angehéngt, als ob er ei-

ne Kontinuitdt der Hand beteuern wollte, aber kann es dann irgendwie
weniger bedeutend sein, daRl die Anekdote der Berliner Abendblitter

9. Kleist, Sdmtliche Werke und Briefe, Bd. 1, 44.

14

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

anonym erschien? Die Unterschrift Gottes ist in dem spdteren Werk so
unlesbar geworden wie jene Kleists. In dem Gedicht, das in der auto-
graphischen Epiphanie gipfelt, markiert Gott jedoch die Figur der Les-
barkeit schlechthin. Er schreibt seinen Namen an den Himmel und be-
grindet eine ausgesprochen beruhigende Kommunikation mit dem
Menschen, der die Inschrift mit der unmittelbaren und symmetrischen
Antwort erwidert: »Leuchte, Herrscher! wir huldigen dir!« Hier ist der
Griffel Gottes ein »Griffel des Strahles«, der die ganze Hymne hindurch
als das gerufen und begriifit wird, was die Dunkelheit der Nacht vertrei-
ben wird. Der blitzende Griffel der Anekdote bietet keine solche Er-
leuchtung an; er ist schwerlich ein Licht, mit dessen Hilfe man lesen
kann. Der Blitz 148t nichts als »eine Anzahl von Buchstaben« zuriick,
auf die die einzig mogliche Antwort die fragwiirdige Aufgabe ist, sie
»zusammenc« zu lesen, die Leerstellen zu tilgen, welche die Kontinuitat
des Textes zerstoren. Die Deutung wird in der als Parenthese einge-
schobenen Witzelei an die ironisch erwogene Moglichkeit weitergelei-
tet: »die Schriftgelehrten moégen ihn erklaren«. Wenn es tiberhaupt zu
einer Erkldrung kommen soll, dann muf} sie aulerhalb der blendenden
Klarheit jenes kurzen Blitzes gesucht werden, denn jene, die Zeugen
des Vorfalls waren, scheinen ihn lediglich gesehen, nicht aber verstan-
den zu haben. Fir unsere Erklarung werden wir an die Schriftgelehrten
verwiesen, das heillt an jene, die nicht nur schreiben, sondern auch in
der Natur des geschriebenen Textes und seiner Interpretation gelehrt
sind, die Schriftgelehrten. Und welche Art von Erleuchtung werden je-
ne, die Texte schreiben, anbieten, wenn nicht einen weiteren Blitz, eine
Interpretation, die uns erzihlt, dafl der Stil Gottes uns dazu verdammt,
gebildete Analphabeten zu werden?

Bevor wir iiber uns selbst und die Anekdote hinausgehen, miis-
sen wir beachten, daf§ es nicht nur um Kleists Jugendwerk geht, son-
dern um den Pfeiler der deutschen Literatur. Der Blitz des »Griffels
Gottes« ist im gleichen Mafe auf Goethes »Faust« gerichtet wie auf die
»Hymne an die Sonne«. Die stiirmische Beziehung zwischen Kleist und
Goethe ist natiirlich allseits bekannt und sie wurde speziell von Katha-
rina Mommsen mit solch wissenschaftlicher Klarheit dokumentiert*’,
daR wir nicht behaupten kénnen, auf diesem Gebiet ein radikal neues
Zeichen zu setzen. »Der Griffel Gottes« 148t jedoch den intertextuellen
Kampf in einem etwas anderen Licht erscheinen.

Wie die »Hymne an die Sonne« schlief§t Faust I mit einem beru-
higenden Wort Gottes. In der beriithmten Kerkerszene sind die letzten
Zeilen ein Spiel zwischen der Stimme von Mephistopheles und den
Stimmen der moralischen Rechtschaffenheit, der von Gott und der von
Gretchen. Gretchen iiberantwortet sich dem Urteil Gottes:

10. Katharina Mommsen: Kleists Kampf mit Goethe, Heidelberg 1974.

15

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

»Mephistopheles:

Sie ist gerichtet!
Stimme (von oben)

Ist gerettet!
Mephistopheles (zu Faust)
Her zu mir!

(Verschwindet mit Faust)
Stimme (von innen, verhallend)

Heinrich! Heinrich!«"*

Wiahrend Goethes Bithnenanweisungen einer Allianz der Stimme »von
innen« mit der »von oben« den Vorrang geben, verwirrt Kleist dieses
Szenario insofern, als der Griffel von oben alle Heiligkeit der kohadren-
ten inneren Stimme zerstort. Mit seiner Schrift unterbricht Gott den
Text, der Erlosung verspricht, ja er spricht mit der Stimme von Goethes
Mephisto und spielt dessen Rolle, indem er dessen Zeilen zitiert und
den Worten von Goethes Gott widerspricht. Der Gefdhrte der mephi-
stophelischen Stimme (ich weise darauf hin, wohl wissend, daf§ dieser
Punkt keine intentionale Bedeutung hat) ist, hier wie dort, ein gewisser
Heinrich.

An anderer Stelle finden wir bei Kleist einen anderen Gefdahrten
des Teufels, der besonders ungeschickt im Entrdtseln des Kontexts die-
ses intertextuellen Spieles ist. In der Kurzgeschichte »Der Findling,
deren Konstruktion so durch geschlossene Durchgiange, Geheimnisse
und ihre unklaren Losungen behindert wird, scheint es Nicolo so, als ob
der Logogriph seines eigenen Namens ihm alle Tiiren 6ffne, ihn mit
dem letztgiiltigen Schliisselwort versehe. Wahrend Nicolo mit den el-
fenbeinernen Buchstaben seines Namens spielt, tibertrdagt er sie in das
Wort Colino: »so glaubte Nicolo den Schliissel [...] gefunden zu haben«
(211). In diesem Moment der Selbst-Benennung glaubt er den Beweis
dafiir zu entdecken, daR sein leidenschaftliches Begehren der Adoptiv-
mutter erwidert wird, denn in Colino erkennt er den Namen, den er El-
vire mit solcher Verziickung hat flistern horen.

Der Leser weill es besser. Friih in der Geschichte wird Colino als
der junge Genueser identifiziert, der flinfzehn Jahre zuvor sein Leben
opferte, um Elvire zu retten. Trotzdem bindet eine unheimliche Ahn-
lichkeit Nicolo an seinen anagrammatischen Doppelganger. Nicolo dh-
nelt einem Gemalde des ritterlichen Helden dermafien, dafl er Elvire in
der richtigen Verkleidung zweimal dazu bringt, in Ohnmacht zu fallen.
Diese Ahnlichkeit wird zunichst durch die Stimme der kindlichen Un-

11. Johann Wolfgang von Goethe: »Faust. Der Tragddie erster und zweite Teil, Urfaustg,
in: Erich Trunz (Hg.): Johann Wolfgang von Goethe. Werke, Hamburger Ausgabe,
Hamburg 1963, 145.

16

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

schuld und Klarheit enthiillt, durch Klara, die kleine Tochter von Nico-
los Geliebter Xaviera.

»Doch wie betroffen war Nicolo, als die kleine Klara (so hieR die Tochter), sobald er nur
den Vorhang erhoben hatte, ausrief: Gott, mein Vater! Signor Nicolo, wer ist das anders
als Sie?« - Xaviera verstummte. Das Bild, in der Tat, je ldnger sie es ansah, hatte eine auf-
fallende Ahnlichkeit mit ihm: besonders wenn sie sich ihn [...] in dem ritterlichen Aufzug
dachte, in welchem er [...] heimlich mit ihr auf dem Karneval gewesen war« (208).

Sollen wir aber der Stimme der Klarheit glauben? Denn wenn es der
Leser besser weily, dann nicht deshalb, weil er es genau weil oder mehr
weill; sicherlich auch nicht, weil er oder sie die Stimme der Wahrheit
und Vernunft hort. Was ist es genau, was der Leser weill? Die ganze
Frage ist sonderbar verschleiert, vielleicht auf doppelte Weise. Klara
bekundet die Identitdt Nicolos und Colinos in dem Moment, in dem der
Vorhang gehoben wird, aber eben dieser Vorhang hebt sich noch ein-
mal, dieses Mal auf einer leicht anderen Szene. Nicolo hat sich noch
einmal Kleidungsstiicke »genau so, wie sie das Bild trug«, angezogen
(212) und versucht nun, das Bild zu ersetzen.

»[Er] schlich [...] sich [...] in Elvirens Zimmer, hing ein schwarzes Tuch Uber das in der
Nische stehende Bild, und wartete [...] ganz in der Stellung des gemalten jungen Patrizi-
ers, Elvirens Vergotterung ab. Er hatte auch, im Scharfsinn seiner schandlichen Leiden-
schaft, ganz richtig gerechnet; denn kaum hatte Elvire, die bald darauf eintrat, nach ei-
ner stillen und ruhigen Entkleidung, wie sie gewdhnlich zu tun pflegte, den seidnen Vor-
hang, der die Nische bedeckte, er6ffnet und ihn erblickt: als sie schon: Colino! Mein Ge-
liebter! rief und ohnméchtig auf das Getéfel des Bodens niedersank. Nicolo trat aus der
Nische hervor; er stand einen Augenblick [...] hob sie aber bald, da keine Zeit zu verlie-
ren war, in seinen Armen auf, und trug sie, indem er das schwarze Tuch von dem Bild
herabriR, auf das [...] Bett« (212).

Konnen wir, dal Nicolo sich verrechnet hat, lediglich der unerwarteten
Riickkehr von Elvires Ehemann zuschreiben, einem Ereignis, das bald
mit all der iberwaltigenden Gewalt stattfindet, fiir die Kleists Beschrei-
bungen bekannt sind? Das konnte man fiir die einzige Erklarung halten,
doch ignoriert sie ein kleines Textdetail, das beinahe verloren geht in
der schnellen Abfolge bedeutungsvollerer Handlungen. Warum zieht
Nicolo das schwarze Tuch von dem Gemadlde, das er nur einige Zeilen
vorher so vorsichtig darauf ausgebreitet hat, besonders, wenn doch, wie
wir erfahren, »keine Zeit zu verlieren war«? Es gibt keinen logischen
Grund fiir diese Handlung, noch ist es eindeutig, daR er intentional
handelt. Wenn Nicolos Kalkulationen schiefgehen, dann weniger, weil
sein Vater ins Bild stiirmt, als vielmehr, weil das Bild (von Colino) wie-

17

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

der deutlich macht, daR Nicolo nicht sein Ursprung ist."* Es erscheint
auf dem Schauplatz und wirft seinen zweiten Schleier ab, aber nicht,
um ein Geheimnis zu enthiillen, sondern um das Rétsel der Beziehung
zwischen Colino und Nicolo wiederherzustellen (ein Ratsel, das viel-
leicht demjenigen zwischen Lisbeth und Elisabeth in Michael Kohlhaas
nicht unahnlich ist). Das Spiel ist das eines Logogriphen, und Nicolos
Pldne, seinen Doppelgdnger zu imitieren, mit ihm eins zu werden und
seinen Platz einzunehmen, gehorchen einfach nicht den Regeln.

Was sind die Regeln des logogriphischen Spiels? Trotz seiner
offensichtlich zentralen Bedeutung in Kleists Text konnen wir kaum
etwas Definitives dariiber sagen. Der Logogriph ist ein Wortratsel, ein
Puzzle aus Worten, bei dem ein bestimmtes Wort aus den umgestellten
Buchstaben eines anderen geformt werden muf. Er operiert ziemlich
buchstablich und etymologisch als ein Wortratsel (logos griphos), als
Sieb aus Worten, in denen — aber hier liegt der Haken: In diesem An-
gelkorb aus Worten ist nichts gefangen, denn der Logogriph zerbricht
die Einheit des Wortes, reicht es als bloe Buchstaben weiter, die sich
letztendlich dem Zugriff entziehen. Es sei denn, es gibt eine Losung, wie
man es immer gerne annehmen wiirde. Doch die Losung des Ratsels ist
immer seine Auflosung. Das ist es, was Nicolo nicht begreifen kann. Die
Losung des Logogriphs, Nicolo, ist nicht mit ihm identisch und kann es
niemals sein. Kein schwarzes Tuch wird librig bleiben, das den Anderen
dauerhaft verschleiern kann. Mehr noch, wiahrend Colino vielleicht die
logogriphische Antwort auf das Ratsel Nicolo ist, bedeutet das Wort kei-
ne letztgiltige Entrdatselung. Jene Antwort ist im Gegenzug die Frage,
das Ratsel, dessen Losung Nicolo sein konnte, Ratsel und Losung stellen
einander fortwahrend her.

Dies ist genau die Funktion des Logogriphs im speziellen Kon-
text unserer Erzdhlung. Sobald wir Colino als die Lésung des Ratsels Ni-
colo sehen, haben wir es mit dem neuen und unbeantwortbaren Rétsel
ihrer Beziehung zu tun. Was hiefle es dann, darauf zu beharren, da der
Leser es »besser weill« als Nicolo? Vielleicht so gut wie nichts. Selbst
wenn man weifl, dal Nicolo und Colino nicht identisch sind, gibt es
gleichwohl keine abschlieRende Erkliarung fiir ihre Ahnlichkeit. Warum
die anagrammatische Beziehung der beiden, und was ist dies in Verbin-
dung mit der unheimlichen physischen Ahnlichkeit zwischen dem Ge-
madlde und dem Findling? Hier bleibt die Erzahlung stumm und die Stil-
le und Heimlichkeit werden hartndckig bis zur allerletzten Zeile der Er-
zahlung aufrechterhalten, die »ganz in der Stille« (215) stattfindet.

Wenn »Der Findling« nicht weniger als »Der Griffel Gottes« zur

12. Vom Anfang der Erzéhlung an markiert der Findling den Bruch zwischen Vater und
Abkdmmling. So entgegnet Nicolo auf Klaras friihere Bekundung: »das Bild gleicht
mir, wie du demjenigen, der sich deinen Vater glaubt!« Kleist, »Der Findling«, 208.

18

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

Frage der intertextuellen Erleuchtung schweigt, so konnte ich von einer
dritten Geschichte erzdhlen, in der dieses Rétsel der Beziehungen zwi-
schen Texten, die aufeinanderfolgen und einander dhneln, explizit be-
tont wird: »Unwahrscheinliche Wahrhaftigkeiten«.*> Ich sollte meine
Leser im Voraus warnen: Dem Anschein zum Trotz geht es hier nicht
nur um die Beziehung von drei unwahrscheinlichen Anekdoten, son-
dern auch um die Geschichte von jemandem, der drei Geschichten er-
zdhlt.

Kleist 148t uns dies nie vergessen, wie sehr wir auch immer im
Verlauf der Geschichten hingerissen worden sind. Denn die Erzdhlung
wird wiederholt unterbrochen durch Uberlegungen zur Unglaubwriir-
digkeit ihres Materials. Versuchen wir trotzdem, ihre Gebrochenheit zu
verschleiern, eine gewisse Ordnung wiederherzustellen, ein Gefiihl der
Einheit zu schaffen, um unseren kritischen Pflichten nachzukommen.
»Freilich [ist] diese ganze Arbeit mehr auf eine Tdauschung als auf eine
wirkliche Wiederherstellung der Briicke berechnet«, welche die drei
verbindet.** Aber ich bin sicher, der Leser wird verstehen.

Die erste Geschichte findet wahrend des Rhein-Feldzuges von
1792 statt. Der Erzdhler berichtet von einem Soldaten, der trotz einer
SchuBverletzung mitten durch die Brust weiter in Reih und Glied mar-
schiert. Seine Kameraden konnen ihren Augen nicht trauen, denn sie
sehen »das Loch vorn [...] wo die Kugel eingeschlagen hatte, und hinten
ein anderes [...], wo sie wieder herausgegangen war« (278). Am Abend
erklart ein Feldchirurg die trigerische Wunde. Er stellt fest, »dall die
Kugel vom Brustknochen, den sie nicht Kraft genug gehabt, zu durch-
schlagen, zuriickgeprellt, zwischen der Ribbe und der Haut [...] um den
ganzen Leib herumgeglitscht, und hinten, da sie sich am Ende des
Riickgrats gestoflen, zu ihrer ersten senkrechten Richtung zurtickge-
kehrt, und aus der Haut wieder hervorgebrochen war« (278).

So vieles findet statt (oder scheint nicht stattzufinden) in dieser
Erzdhlung, dal man nicht weil, wo sie ihr Zentrum hat, es sei denn
vielleicht, indem man die zweite Geschichte erzdhlt. Es ist die Geschich-

13. Vgl. Kleist, »Unwahrscheinliche Wahrhaftigkeiten«, 277ff. AuBergewdhnliche, kriti-
sche Lektiiren der »Unwahrscheinlichen Wahrhaftigkeiten« finden sich bei Cynthia
Chase: »Telling Truths« und Andrzej Warminski: »A Question of an Other Order. De-
flections of the Straight Man«. Beide in: Diacritics (Dezember 1979), 62-69 und 70-
78.

14. Friedrich von Schiller: Geschichte des Abfalls der vereinigten Niederlande. Dritter
Theil, Leipzig 1809, 292. (Der Band wird zugleich prasentiert als Karl Curths: Der
Niederldndische Revolutionskrieg im 16ten und 17ten Jahrhundert. Als Fortsetzung der
Schillerschen Geschichte des Abfalls der vereinigten Niederlande von der Spanischen
Regierung. Zweiter Theil, Leipzig 1809. Nachfolgend zitiert als Schiller, »Geschichte«
[A.d.U.].)

19

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

te eines ungeheuren Steinblocks, der in einem Steinbruch einige hun-
dert FuB iiber der Elbe liegt und im Begriff ist zu fallen. Der Erzdhler
und sein Freund kommen wie viele andere Bewohner der Stadt taglich
in der Hoffnung zu dem Ort, den Moment abzupassen, in dem der Stein
fallt. Aber wie die erste Geschichte beginnt auch diese nur mit den hi-
storischen Parametern der Zeit (1803) und des Ortes (Konigstein), um
dann von einem versdaumten Augenblick und einer Verschiebung zu
sprechen. Wie die Offiziere in der ersten Geschichte nur zu Zeugen der
Folge des Schusses werden, so bleibt dem Wahrnehmenden auch hier
der Moment der Gewalteinwirkung unzugdnglich, und nur ihre »Folge«
kann erzdhlt werden. Die Wirkung des Falles spiirt ein mit Holz bela-
dener Kahn im darunterliegenden Fluf. Er ist von seiner Bahn abge-
lenkt und auf das gegentiiberliegende Ufer gesetzt worden, wo der Er-
zdahler selbst die Bemiihungen beobachtet, ihn wieder in seine Bahn zu
bringen. Dies ist tatsachlich der einzige Inhalt seines Augenzeugenbe-
richts. Diese Wirkung ist wie jene des Abprallers ein gewisser Umweg,
denn der Stein durchkreuzt alle Erwartungen, indem er auf den engen
Landstrich zwischen der Steinwand und dem FluR statt ins Wasser fallt.
»Ein Elbkahn [...], das war die Wirkung des Falls gewesen, war, durch
den Druck der Luft, der dadurch verursacht worden, aufs Trockne ge-
setzt worden« (279).

Unsere dritte Geschichte erzdhlt ebenfalls von einer unerwarte-
ten Ablenkung iiber den FluB hiniiber und von einer gleichzeitigen
Wahrnehmungsliicke. Und wiederum wird diese Liicke im Vermogen
des Auges durch eine Gewalt gekennzeichnet, die ihren eigentlichen
Platz nicht einnimmt. Wie der Schuf nicht ins Innere des Korpers des
Soldaten eindringen kann, wie der Stein den Kahn nicht direkt trifft, so
16st hier eine Explosion eine bemerkenswerte Wirkung auf einen Fah-
nenjunker aus, ohne bei ihm ins Schwarze zu treffen. Der Schauplatz ist
die in der Geschichte sehr beriithmte Belagerung von Antwerpen im
Jahr 1585 durch den Herzog von Parma, der den Zugang zur Stadt mit-
tels einer quer iiber die Schelde verlaufenden Briicke aus Schiffen ver-
sperrt hatte. Die Einheiten Antwerpens versuchten, die Blockade auf-
zubrechen, indem sie Feuerschiffe schickten, die die Briicke sprengen
sollten:

»In dem Augenblick, meine Herren, da die Fahrzeuge die Schelde herab, gegen die Briik-
ke, anschwimmen, steht, das merken Sie wohl, ein Fahnenjunker, auf dem linken Ufer der
Schelde, dicht neben dem Herzog von Parma; jetzt, verstehen Sie, jetzt geschieht die Ex-
plosion: und der Junker, Haut und Haar, samt Fahne und Gepack, und ohne dal® ihm das
mindeste auf dieser Reise zugestoRen, steht auf dem rechten. Und die Schelde ist hier,
wie Sie wissen werden, einen kleinen Kanonenschul breit.«

»Haben Sie verstanden?« (280).

20

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

Kann man diese Reise wirklich iiberleben, ohne daf einem auch nur
das Geringste geschieht? In dieser Geschichte, der einzigen aus einer
entfernten historischen Vergangenheit, wird der Bericht auf zwei Au-
genblicke in der Gegenwart der Erzdhlung reduziert. Wie der Taschen-
spieler, der ruft: »Jetzt sehen sie es, jetzt nicht«, ruft uns der Erzdhler
dazu auf, »das merken Sie wohl«, den Junker jetzt auf dieser Seite der
Schelde zu sehen, jetzt auf der anderen, den Ubergang in der Art des
Sprechens mit ihm mitzumachen. Trotz dieser Insistenz auf unserem
scharfsinnigen Verstehen (»jetzt, verstehen Sie«) und Wissen (»wie Sie
wissen werden«) muf uns selbstverstandlich die Verbindung entgehen.
Denn wenn die Zuhorer es wagen, auf die Frage »Haben Sie verstan-
den?« mit Ja zu antworten, dann konnen sie das nur, indem sie die Liik-
ke eingestehen.

Sie werden zweifelsohne bemerkt haben, daf der Text heimlich
seinen Ort verlagert hat. Hat er vorher die Zuhorer abgelenkt, so lenkt
er jetzt auf die Zuhorer ab. Mehr denn je sind sie zum Thema des Tex-
tes geworden. Zum ersten Mal macht der Offizier die Reaktion des Pu-
blikums zum Bestandteil der Erzahlung seiner Geschichte. DaR die Zu-
horer von der ersten Geschichte wie betdubt waren und die zweite mit
Skepsis aufgenommen haben, wissen wir nur durch einen unpersonli-
chen Kommentator in der dritten Person. Warum hier diese Verlage-
rung? Es geht nicht langer um die (abwesende) Anwesenheit des Offi-
ziers auf dem Schauplatz, eines Mochtegernzeugen, der zwischen Reali-
tat und Publikum vermittelt. Der Abstand zwischen den beiden Figuren
ist in gewisser Hinsicht in sich zusammengefallen. Das liegt an der
plotzlichen Verlagerung von dem unwahrscheinlichen Bereich des Ge-
schichtenerzdhlens auf den sichereren Grund der Tatsachen, oder so
konnte es scheinen. Der erzdhlende Offizier hat nicht langer eine privi-
legierte Position im Verhaltnis zu dem Ereignis inne: Er und sein Publi-
kum sind Zuhorer geworden, Interpreten eines in groRerem Malie ver-
biirgten Textes, des Textes der Geschichte.

Wenn der Wahrnehmende der ersten beiden Geschichten genau
wie der Zuhorer unter dem inneren Bruch gelitten hat, den der Unglau-
ben verursacht hat, dann scheint es, als ob die Geschichte am Ende von
Kleists Text die Wunde schliefle. Paradoxer Weise wird hier, wo jegli-
che Moglichkeit unmittelbarer Wahrnehmung, »den Augenblick [zu]
erhaschenc, verloren ist, die »Unverwerflichkeit der Quellen« (280) ga-
rantiert.”> Es ist natiirlich nicht der Geschichten erzdhlende Offizier,

15. Dieses Paradox ist kaum neutral. Im Kontext von Paul de Man: »The Rhetoric of
Temporality« wére es der Versuch, das allegorische Verhdltnis zweier Texte auf das
symbolische Verhiltnis zwischen Geschichte und Realitét zu reduzieren. Es wiirde mit
anderen Worten eine Identitdt zwischen dem narrativen Bild und der beschriebenen
objektiven Welt nahegelegt, die Identitdt, die in den beiden ersten Anekdoten so

21

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

der die Dinge klarstellt, denn der hat plétzlich den Schauplatz verlas-
sen, verstehen Sie:

»Haben Sie verstanden?<

Himmel, Tod und Teufel! rief der Landedelmann.

Dixi! sprach der Offizier, nahm Stock und Hut und ging weg.

Herr Hauptmann! riefen die anderen lachend: Herr Hauptmann! - Sie wollten wenigstens
die Quelle dieser abenteuerlichen Geschichte, die er fiir wahr ausgab, wissen.

Lassen Sie ihn, sprach ein Mitglied der Gesellschaft; die Geschichte steht in dem Anhang
zu Schillers Geschichte vom Abfall der vereinigten Niederlande; und der Verfasser bemerkt
ausdriicklich, daR ein Dichter von diesem Faktum keinen Gebrauch machen konne, der
Geschichtsschreiber aber, wegen der Unverwerflichkeit der Quellen und der Ubereinstim-
mung der Zeugnisse, genotigt sei, dasselbe aufzunehmen« (280f.).

Wer ist dieses »Mitglied der Gesellschaft«, der Zuhorer, der plotzlich
anstelle des Geschichtenerzahlers spricht, und ist die Folge lediglich ei-
ne Beruhigung aufgrund der Verlagerung des Grundes von der Stimme
der fiktionalen Erzahlung zu der der Geschichte? Um die Wahrheit zu
sagen, es fdllt uns bereits schwer zu sagen, wo wir stehen. Dieses Ein-
greifen stellt die Briicke zur Geschichte her und garantiert so die histo-
rische Wahrhaftigkeit von Kleists Geschichte, aber im selben Atemzug
wird der unvermeidbare Mibrauch jenes Textes durch den Dichter be-
kanntgegeben. Als Leser von etwas, das also scheinbar weder Geschich-
te noch Erzahlung und doch zugleich irgendwie beides ist, konnten wir
uns gezwungen fithlen, Schillers historischen Text herauszunehmen
»wegen der Unverwerflichkeit der Quellenc.

Diese Quelle ist eher beunruhigend, denn in ihrem Bericht von
der explosiven Reise iiber die Schelde gibt es eine leichte Abweichung
von der Erzdhlung des Offiziers.*® »Einen jungen Menschen von des
Herzogs Leibwache ergriff auf der Briicke, nahe an der Flandrischen
Kiiste, ein Wirbel, und schleuderte ihn iiber den ganzen Strom auf das
Brabantische Ufer, ohne daR er eine andere Beschidigung als eine klei-

heftig bestritten wird. Vgl. Paul de Man: »The Rhetoric of Temporality«, in: Charles
S. Singleton (Hg.), Interpretation: Theory and Practice, Baltimore 1969, 173-209,
190f. (dt.: Paul de Man: »Die Rhetorik der Zeitlichkeit«, in: Christoph Menke [Hg.],
Die Ideologie des Asthetischen, Frankfurt am Main 1993, 83-130. A.d.U.).

16. Vgl. Helmut Sembdner: Die Berliner Abendblitter Heinrich von Kleists, ihre Quellen
und ihre Redaktion, Bd. 19 der Schriften der Kleist-Gesellschaft 1922-1939 (Reprint
Amsterdam 1970), 76. Obwohl ich wie Kleist fortfahre, mich auf diesen Text als den-
jenigen Schillers zu beziehen, ist das von Kleist benutzte Material, wie Sembdner
bemerkt, tatsdchlich eine Fortsetzung von Schillers »Geschichte«, die Karl Curths
geschrieben hat.

22

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

ne Verletzung an der Schulter beim Herabfallen erhielt«.'” Kleist 14t
die Narbe dieser kleinen Wunde weg. Dies sollte uns nicht erstaunen,
denn alle drei Anekdoten handeln von einer Gewalt, die nicht stattfin-
det, was diese kleine Auslassung im Interesse einer guten Fiktion ver-
standlich werden 1a3t. Aber die Fiktion der Gewalt, der es nicht gelingt,
ins Schwarze zu treffen, ist um so besser, wenn man den Kontext in
Schillers Geschichte berticksichtigt. Dort sind die Wirkungen der Explo-
sion geradezu apokalyptisch:

»Kaum hat er die Briicke zuriickgelegt, [...] da stoRt das Minenschiff an die Briicke, und
fliegt mit einem entsetzlichen zermalmenden Knall auf, als stiirzten Himmel und Erde
zusammen. Der Machtige Strom wird bis auf den Grund aufgewiihlt, und tritt ziirnend
tiber seine Ufer heraus [...]. — Welch ein entsetzliches Schauspiel bot sich ihm hier dar!
[...] So Uber alle Beschreibung schrecklich war die Verwiistung der Explosion. Nie hatte
man seit Erfindung des Pulvers von dhnlichen Wirkungen desselben gehort.«*®

Sogar diese Auslassung ist vielleicht nicht an und fiir sich bedeutsam.
Einer Liicke Bedeutung zu geben, ist auf jeden Fall durch die ganzen
»Unwahrscheinlichen Wahrhaftigkeiten« hindurch problematisch. Kri-
tisch fiir unser Verstandnis sind jedoch die Ereignisse, die folgen, denn
es wird der Versuch gemacht, den Schaden zu beheben oder zumindest
vorzugeben, man behebe ihn:

»Kaum hat er [der Herzog von Parma] sich von der ersten Betdubung erholt, so befiehlt
er Georg Basta [...] die Briicke, die Schanzen und alle Posten am Ufer zu bereiten, die
Ordnung wieder herzustellen [...] und da noch immer kein Feind erscheint, beschlieRt er,
ungesaumt die beschadigte Briicke wieder herzustellen [...]. Unter einem furchtbaren
Gerdusch von Trommeln und Trompeten, um das Getose der Arbeitenden zu {ibertdnen,
werden die Triimmer fortgeschafft, und noch in derselben Nacht wird die Oeffnung in der
Briicke [...] verschlossen. Freilich war diese ganze Arbeit mehr auf eine Tauschung als auf
eine wirkliche Wiederherstellung der Briicke berechnet«®.

Vieles steht auf dem Spiel, denn die Wiederherstellung, die hier statt-
findet, verlauft nicht nur parallel zur Maskierung der Wunde an der
Schulter, sondern auch zur Geste, welche die Anekdoten abschlief3t, zur
Konstruktion einer Briicke zu historischen Quellen mit dem Ziel, den
Bruch zu reparieren, der durch Unglauben verursacht wurde. Was die-
sen Punkt angeht, ist der Kommentar des historischen Textes geradezu
verheerend. Er enthiillt jene Schluflzeilen als Larm, der das Durchein-

17. Schiller, »Geschichte«, 290.
18. Ebd., 287f.
19. Ebd., 291f.

23

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

ander ubertonen soll, in dem die Trimmer, die der Text verursacht hat,
heimlich entfernt werden. So lassen diese Zeilen die dritte Geschichte
und implizit die ersten beiden glaubwiirdig erscheinen, aber wie die
zweite Briicke des Herzogs von Parma ist dies mehr auf eine Tauschung
als auf eine wirkliche Wiederherstellung berechnet.

Diese Finte wurde jedoch erwartet, da Schillers Text explizit
warnt, der Geschichtsschreiber sei wegen der »Unverwerflichkeit der
Quellen« gezwungen, diese Tatsache aufzugreifen, wohingegen der
Dichter sie bestimmt falsch verwenden wiirde. Der Ruf nach der Ge-
schichte hat etwas von einer Katastrophe fiir das Geschichtenerzdhlen.
Denn wenn wir zur »Quelle« zuriickkehren, stellen wir fest, da Ge-
schichte sich der falschlichen Aneignung widersetzt, daf sie die betrii-
gerische Tarnung, mit der die Erzdhlung die epistemologische Gewalt
versieht, als MiBbrauch anprangert. Es scheint, dafl wir Zeugen eines
Triumphs der Geschichte werden. Sie stellt sich als die letztgiiltige In-
terpretation der Erzahlung dar und erweist sich so als ethisch und phi-
losophisch iiberlegen. Eine bedeutendere Reparatur der epistemologi-
schen Ungewifheit wird so im Namen der Geschichte (history) herbei-
gefiihrt, und dies in exakt dem Malle, in dem sie sich selbst von der Ge-
schichte (story) absetzen kann. (Der Leser wird, kein Zweifel, den Un-
terschied wahrnehmen.)

Aber diese Geste der Distinktion, die in Kleists Text so genau als
Aussage des Historikers zitiert wird, ist lediglich eine weitere Erzah-
lung: »und der Verfasser bemerkt ausdriicklich, dafl ein Dichter von
diesem Faktum keinen Gebrauch machen kénne, der Geschichtsschrei-
ber aber, wegen der Unverwerflichkeit der Quellen und der Uberein-
stimmung der Zeugnisse, gendtigt sei, dasselbe aufzunehmen.«*° An
keiner Stelle des Berichtes iiber den Fall Antwerpens finden wir solch
eine AuBerung, wenn auch tatsichlich eine dhnliche Versicherung iiber
die faktische Basis der Geschichte fiir das Argumentieren auftaucht: »So
fabelhaft und unglaublich das scheint, gibt uns doch die Geschichte hin-
reichende Aufschliisse iiber den Zusammenhang dieses rdthselhaften
Ereignisses«**. Doch was findet der Geschichtsschreiber so »fabelhaft
und unglaublich«? Nicht die Ereignisse selbst, sondern die »gédnzliche
Unwissenheit dessen, was bei der Briicke vorgefallen war«*?, die Un-
kenntnis Uber ihre Zerstorung wie auch iber die imagindre Natur ihrer
Wiederherstellung.

Ganz gleich, ob wir uns dem (fiktionalen) historischen Text zu-
wenden, der in der Geschichte zitiert wird, oder dem auferhalb von ihr,
auf den angespielt wird, wir werden daran erinnert, da die Wiederher-

20. Kleist, sUnwahrscheinliche Wahrhaftigkeiten«, 281.
21. Schiller, »Geschichte«, 292; vgl. auch Sembdner, »Die Berliner Abendblatter«, 77.
22. Schiller, »Geschichte«, 292.

24

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

stellbarkeit der Briicke in ihrer Ganzheit (um so mehr, als sie metapho-
risch fiir die Briicke zu Schillers Text steht, eine Briicke, die Fiktion in
Geschichte begriinden und den Bruch mit der Wahrheit reparieren
wirde) eine kalkulierte Tauschung ist, »fabelhaft und unglaublich« zu-
gleich.”® Naiv auf der Méglichkeit solcher Rekonstruktion zu beharren,
gliche dem Versuch, die Ablenkung von Kugel, Kahn und Mann weg-
zuerkldren, den verlorenen Augenblick der Wahrnehmung fiir den Zu-
schauer wiederherzustellen, die Liicken des Unglaubens beim Zuhorer
zu beseitigen und alle Briiche zwischen Ursache und Wirkung zu Kkitten.

Hier genau haben wir gewissermaflen begonnen, denn der sprin-
gende Punkt unserer kritischen Anordnung der Geschichten war, daf
es ihnen iibereinstimmend um eine Ablenkung und eine Liicke im Ver-
stehen geht, in denen sich eine unerwartete Diskontinuitidt zwischen
Ursache und Wirkung dauBert. Die Frage von Ursache und Wirkung ist
auch diejenige Kants in einem anderen Kontext, in der »Kritik der rei-
nen Vernunft«. Es geht hier nicht darum, die Frage der Quellen zu stel-
len, mit anderen vor uns zu fragen, ob Kleist wirklich die Kritik gelesen
hat.** »Unwahrscheinliche Wahrhaftigkeiten« ist ganz unabhingig da-
von eine erneute Niederschrift gewisser Momente dieses Textes. Nicht
daR sie direkt in dessen Schwarzes treffen; sagen wir, sie werfen ihn
zeitweilig aus seiner Bahn. Es geht auch nicht darum, die langweiligen
Banalitaten der Kleistschen Kantkrise zu wiederholen. Man ist eher
versucht, diese Konfrontation Kants Kleist-Krise zu nennen — auf das
Risiko hin, mit unserem konventionellen Begriff der Zeitordnung zu
brechen.?® Auf jeden Fall folgt Kleists Text nicht notwendig aus demje-

23. Katharina Mommsen deutet die erste und letzte Anekdote der »Unwahrscheinlichen
Wahrhaftigkeiten« buchstéblich als Geschichten wundersamer Heilung und auch als
Texte, die direkt und unproblematisch Kleists personliche Unféhigkeit zeigen, ver-
letzt zu sein. Vgl. Mommsen, »Kleists Kampf«.

24. Ernst Cassirer liest die »Kritik der reinen Vernunft« als Garanten von Wahrheit und
Vernunft und deshalb als eine kaum giiltige Quelle fiir die Krise von 1801. Vgl. Ernst
Cassirer: »Heinrich von Kleist und die Kantische Philosophie«, in: ders., Idee und
Gestalt, Berlin 1921, 157-202. Einen guten Uberblick iiber die Geschichte dieser
Frage gibt Ludwig Muth: Kleist und Kant, Koln 1954.

25. Hier soll jedoch nicht in irgendeinem radikalen Sinne Kant gelesen werden, er wird
hier vielmehr als fiktionaler Punkt der Stabilitdt und Grenze fiir das Blitzen von
Kleists Style gesetzt. Kleists »Hymne an die Sonne«, Schillers »Hymne an den Un-
endlichen« und Goethes »Faust« dienten alle als dhnliche Stiitzen in unserer Lektiire
von »Der Griffel Gottes«. Diese Illusionen eines Konstrukts sind notwendig, obwohl
sie, wie Nietzsche erinnert, »auf beweglichen Fundamenten und gleichsam auf flie-
Rendem Wasser« gebaut sind. Friedrich Nietzsche: »Ueber Wahrheit und Liige im
aussermoralischen Sinne, in: Giorgio Colli/Mazzino Montinari (Hg.), Friedrich Nietz-
sche. Sdmtliche Werke, Miinchen 1988, Bd. 1, 873-890, hier 882. Zu Lektiiren von

25

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

nigen Kants, obwohl er als Wiederholung gehort werden kann, als Echo
der Stimme der Philosophie mit unkalkulierbaren Resultaten.

Wenn Kleists Text von irgend etwas handelt, dann von einer Un-
kalkulierbarkeit in der Abfolge der Ereignisse. Eine Kugel, die in die
Brust eines Mannes eintritt und aus seinem Riicken austritt, verwundet
ihn nicht, ein ungeheurer Steinblock féllt auf einen Fluf hinunter, ohne
einen vorbeifahrenden Kahn zu treffen, eine Sprengung von apokalyp-
tischen Dimensionen tragt einen Soldaten ohne eine Spur von Gewalt
auf die andere Seite des Flusses. Doch Kants Text beharrt auf der Re-
gel, welche die Ursache mit dem Effekt verbindet:

»Aber ihre bestimmte Zeitstelle in diesem Verhdltnisse kann sie nur dadurch bekommen,
daR im vorhergehenden Zustande etwas vorausgesetzt wird, worauf es jederzeit, d.i. nach
einer Regel, folgt: woraus sich denn ergibt, dal ich erstlich nicht die Reihe umkehren,
und das, was geschieht, demjenigen voransetzen kann, worauf es folgt: zweitens daR,
wenn der Zustand, der vorhergeht, gesetzt wird, diese bestimmte Begebenheit unaus-
bleiblich und notwendig folge.«?®

Dall Kant auf dieser Regel obsessiv besteht, ist verstindlich, denn die
Konsequenzen, wenn man auf sie verzichtet, sind verheerend.

»Wir wiirden auf solche Weise nur ein Spiel der Vorstellungen haben, das sich auf gar kein
Objekt bezdge.

Nur lediglich unter dieser Voraussetzung allein, ist selbst die Erfahrung von etwas, was
geschieht, moglich.

Der Grundsatz des Kausalverhdltnisses in der Folge der Erscheinungen gilt daher auch vor
allen Gegenstanden der Erfahrung [...], weil er selbst der Grund der Mdglichkeit einer
solchen Erfahrung ist.

Zu aller Erfahrung und deren Mdglichkeit gehort Verstand, und das erste, was er dazu tut,
ist [...], daB er die Vorstellung eines Gegenstandes iiberhaupt mdglich macht. Dieses
geschieht nun dadurch, daB er die Zeitordnung auf die Erscheinungen und deren Dasein
iibertragt.«?’

Objektivitdt, Erfahrung, die Moéglichkeit der Vorstellung und die prima-
re Funktion des Verstehens stehen auf dem Spiel.
Warum gelingt es in den »Unwahrscheinlichen Wahrhaftigkei-

Kant, die seine grundlegenden Konstrukte in Bewegung setzen vgl. Jacques Derrida:
»Le Parergon, in: Diagraphe 2 und 3, 1974; ders., »Economimesis«, in: Sylviane
Agacinski et al., Mimesis des articulations, Paris 1975, 57-93. Jean-Luc Nancy: Le
Discours de la syncope, Paris 1976.

26. Zitiert nach Wilhelm Weischedel (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der reinen Vernunft,
Darmstadt 1956, hier 249. Fortan zitiert als Kant, Vernunft.

27. Ebd., 246-252.

26

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

ten« nicht, »die Zeitordnung auf die Erscheinungen und deren Dasein«
zu lbertragen? Auch wenn wir diese Kontinuitdten nicht wiederherzu-
stellen vermoégen, kénnten wir doch nach den Kriften fragen, die eine
solche Wiederherstellung unméglich machen. Natiirlich 146t sich keine
Antwort fiir den Schauplatz der unmittelbaren Wahrnehmung wagen.
Wenn wir durch diese Geschichten aus der Fassung gebracht werden,
liegt es nicht daran, dall unsere Erfahrung lediglich die des Augenzeu-
gen widerspiegelt. Als Mit-Horer des Offiziers miissen wir jedoch vieles
im Text seiner Erzahlung verfolgen. Die Gewalt der Ablenkung in der
ersten Erzahlung ist jene des Prellschusses, denn es wird uns erzdhlt,
daR die Kugel vom Brustknochen zuriickgeprellt ist, um dann die un-
glaubliche Reise rund um den Korper des Soldaten zu machen, den sie
heil lieB. Wenn die Zuschauer ihren Augen nicht trauen konnten, dann
konnen die Zuhorer ihren Ohren nicht trauen: »Wie? fragten einige
Mitglieder der Gesellschaft betroffen, und glaubten, sie hdtten nicht
recht gehort«?®. Der Zuhorer ist nicht nur »betroffen«, sondern im Unter-
schied zu dem Soldaten auch getroffen*, und dies exakt wegen des
»Prellschusses«, der das Schwarze in seinen Ohren trifft. Wenn der Sol-
dat aufgrund der Kehrtwendung der Kugel verschont wird, dann ver-
letzt der Prellschuf8* unausweichlich den Gehorsinn des Zuhorers, denn
Prellen bedeutet nicht nur abprallen, sondern auch quetschen, eine
Verwundung, die stattfindet, trotz und wegen des Zuriickweisens der
physischen Gewalt. MuR hinzugefiigt werden, da diese Wunde in der
Bedeutung des Prellens* weiter verschlimmert wird, denn sie verdoppelt
sich noch einmal in der dritten Bedeutung des Wortes, im betriigen.
Was den Zuhorer in der ersten Geschichte aus der Bahn wirft, ist
der betriigerische und unkontrollierbare Widerhall in der Sprache des
Erzédhlers. Die Gewalt der Ablenkung in der zweiten ist dem Ohr des
Zuhorers sogar noch fremder, ist noch weniger kalkulierbar. Der Au-
genblick, in dem der Block fallt, ist, mit den Worten des Offiziers ge-
sprochen, »wegen des sonderbar im Gebirge widerhallenden Donners,
und mancher andern, aus der Erschiitterung des Erdreichs hervorge-
hender Erscheinungen, die man nicht berechnen kann, merkwiirdig«
(279). Was ist die Ursache dieses merkwiirdigen Augenblicks? Keine
Kraft der Art, die wir am Ende der Anekdote am Werk sehen. Dort be-
tont der Erzdhler, was er mit eigenen Augen gesehen hat: »diese Augen
haben ihn im Sande — was sag ich? sie haben, am anderen Tage, noch
die Arbeiter gesehen, welche mit Hebeln und Walzen, bemiiht waren,
ihn wieder flott zu machen« (279f). Was der Erzdhler wahrnehmen
kann, ist der Gebrauch von Hebeln und Zylindern, mit denen der Kahn
wieder auf seinen richtigen Kurs zuriickgebracht wird. Was seinem
Blick jedoch entgeht, ist eine Gewalt, die weit weniger Sinn macht als

28. Kleist, »Unwahrscheinliche Wahrhaftigkeiten«, 278.

27

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

die berechenbarer, praktischer Werkzeuge: »Die Arbeiter pflegen, bei
groflen Blocken, wenn sie mit Werkzeugen nicht mehr hinzu kommen
konnen, feste Korper, besonders Pfeifenstiele, in den Rif8 zu werfen,
und iiberlassen der, keilformig wirkenden, Gewalt dieser kleinen Kor-
per das Geschaft, den Block vollig von dem Felsen abzuldsen« (279).
Wenn wir nicht verstehen konnen, weshalb Pfeifenstiele im Ri dasje-
nige sind, was dieses enorme Gewicht bewegt, so wird uns gleichwohl
erzahlt, dal’ es eine keilformig wirkende Gewalt ist. Diese keilformigen
Korper funktionieren scheinbar dhnlich wie die Hebel, die man fiir den
Kahn benutzt, aber sie dienen eher dazu, den Weg des Fortschritts in
Unordnung zu bringen als ihn gerade zu riicken. Dariiber hinaus ist der
menschliche Akteur kein Faktor mehr und ihre winzige Grofle scheint
seltsam unangemessen fiir den Konig der Steine.

Wie kann ihre ungeheure Kraft erklart werden? Wie in der er-
sten Anekdote konnte der Zuhorer wohl glauben, daf er nicht richtig
gehort hat. Was sich ereignet, ist der unberechenbare Widerhall des
»keilformig«, in dem sich die Invasion einer sich selbst fremdgeworde-
nen Sprache manifestiert, einer Keilschrift*, die sich wiederholt dem
menschlichen Verstdndnis entzieht, einer Keilkraft, die in dem kleinen
RiR des Textes echot, um zu zerspalten, was unbeweglich schien, und
das mit schockierenden Ergebnissen.*

Wenn in den Ereignissen jeder Anekdote ein berechenbares
Kausalitdtsgesetz auer Kraft gesetzt wird, dann liegt dabei der ent-
scheidende Punkt des Zusammenbruchs, wie wir gerade gesehen ha-
ben, in der Sprache seiner Erzdahlung. Dies ist nicht lediglich die Folge
eines semantischen Wirrwarrs in den Begriffen, welche die Kraft der
Ablenkung zwischen Ursache und Wirkung beschreiben. Denn wenn
wir uns die »Unwahrscheinlichen Wahrhaftigkeiten« als Ganzes anse-
hen, so bestimmt eine gewisse Notwendigkeit die Ordnung der Abfolge
der Geschichten, wenngleich nicht die der Kausalitdat. Die erste Ge-
schichte bestimmt nicht liber die, die auf sie folgen. Ebensowenig gibt
es einen historischen, autobiographischen Verlauf, denn auf die per-
sonlichen Erlebnisse von 1792 und 1803 folgt die Belagerung von Ant-
werpen im Jahr 1585. Das heiflt nicht, daf uns nur noch, wie Kant es

29. In den Jahren unmittelbar vor der Niederschrift der Anekdoten féllt eine bahnbre-
chende Arbeit zur Lektiire von Keilschrift. 1788 veréffentlichte Carsten Niebuhr Ko-
pien der Inschriften in Persepolis, aber erst im Jahr 1802 machte Georg Friedrich
Grotefend einen bedeutenden Fortschritt bei ihrer Entzifferung. Der fragliche Text
erzdhlte dhnlich wie die Anekdoten der »Unwahrscheinlichen Wahrhaftigkeiten« die
gleiche Geschichte, jedoch in drei verschiedenen Sprachen. Die Literatur der Zeit
spricht nicht nur von Keilschrift, sondern bezieht sich auch auf die Schrift als »keil-
formige Inschriften«. Bruno Meiser: Die Keilschrift, Berlin 1922, 5-7.

28

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

ausdriicken wiirde, »ein subjektives Spiel meiner [oder Kleists] Einbil-
dungen«3° bleibt. Es ist eine Frage einer anderen Ordnung.

Jede kritische Untersuchung dieses Textes mufl unausweichlich
von der Tatsache getroffen werden, dal diese Geschichten irgendwie
die gleiche Geschichte sind. Vielleicht erklart dies die zunehmende
Emporung beim Publikum des Offiziers. Die Elemente der ersten und
zweiten — die militarische Begegnung, die ohne Verwundung ablaufende
Sprengung eines Mannes, der versaumte Augenblick der Wahrneh-
mung, die Reise iiber den FluR - sind alle im Spiel in der letzten Anek-
dote. Sie greift sie auf, als ob sie die auf wunderbare Weise bewahrten
Fragmente einer groRen Explosion waren, Fragmente freilich, die nie-
mals zu einem organischen Ganzen zusammengesetzt werden. Das liegt
nicht daran, daR die letzte Erzdahlung irgendeinen Mangel an Kohdrenz
aufweist, sondern eher an der Art, wie sie das Echo der vorangegange-
nen darstellt. Denn es erscheinen nicht nur Elemente der Handlung in
den Anekdoten wieder, sondern auch der Weg, wie die versammelten
Teile eine Ordnung aufeinander libertragen oder nicht tibertragen.

Die Geschichte der fehlgeleiteten Kugel beginnt mit ihrer Ziel-
scheibe: »stramm, mit Gewehr und Gepack, in Reih und Glied«, und en-
det nur einige Tage spdter mit der perfekten Wiederherstellung der
Ordnung: »so stand er wieder in Reih und Glied«. Die Kugel selbst prallt
nur fir die kurze Reise um den Korper des Mannes ab, dann kehrt sie
»zu ihrer ersten senkrechten Richtung«3* zuriick. Die zweite Anekdote
bewegt sich ebenfalls von der Ordnung iiber die Unordnung zur Ord-
nung, aber mit etwas weniger beruhigender Prazision, denn der Fall des
ungeheuren Blocks hinterldt den gestrandeten Kahn, und der Erzdhler
ist nur der Zeuge der Bemiihungen, ihn wieder auf Kurs zu bringen,
nicht von deren Erfolg. Die dritte Erzahlung scheint die Geste der Wie-
derherstellung ganz auszulassen, denn kurz nachdem der Junker »samt
Fahne und Gepdck« seine Reise liber die Schelde machte, nahm der er-
zdhlende Offizier »Stock und Hut und ging weg«3*>. Der Kommentar,
den einer der Zuhorer abgibt, kann als Geste dieser Art interpretiert
werden. Zumindest versucht er, die Erzdhlung innerhalb der Ordnung
der Geschichte wiederherzustellen, enthiillt aber, wie wir gesehen ha-
ben, ein apokalyptisches Disaster, das bei weitem groBer ist als jedes
zuvor mitgeteilte.

Wenn Zeit als Medium der Kontinuitdt sowohl im Inhalt wie in
der Form der »Unwahrscheinlichen Wahrhaftigkeiten« bewuft beiseite
geschoben wird, so nicht, um die Rolle der Zeitlichkeit unberticksichtigt

30. Kant, Vernunft, 252.
31. Kleist, »Unwahrscheinliche Wahrhaftigkeiten«, 278.
32. Ebd., 280.

29

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

zu lassen. Wir werden im Verlauf der Anekdoten mit einer diskontinu-
ierlichen Intensivierung der Unordnung konfrontiert, denn eher als Ur-
sache und Wirkung ist die treibende Kraft des Textes eine Gegen-
Wiederholung. Es ist eher die Kraft eines Widerhallens* als die einer
Wiederholung* in ihrem buchstdblichen Sinne, eine Kraft, von der man
gut sagen kann, daf sie nirgendwohin fiihrt und die Verweigerung nar-
rativen Abschlusses ist, da die Geschichte zunehmend gestutzt wird in
ihrer Wiederholung.

Das ist noch deutlicher, wenn wir eine andere der erbarmungslo-
sen Lehren der Geschichte berticksichtigen. Schillers Geschichte vom
Abfall der vereinigten Niederlande wird als die letztglltige Ursache der
dritten Anekdote des Offiziers beschworen, als »die Quelle dieser aben-
teuerlichen Geschichte«33. Das einzige Zitat, das uns jedoch aus dieser
Quelle liberpriifbar angeboten wird, handelt nicht von der Belagerung,
sondern davon, wie Dichtungen und Geschichten sich in der Beziehung
zu ihren Quellen unterscheiden: »dafl ein Dichter von diesem Faktum
keinen Gebrauch machen konne, der Geschichtsschreiber aber, wegen
der Unverwerflichkeit der Quellen und der Ubereinstimmung der
Zeugnisse, genoitigt sei, dasselbe aufzunehmen«34. Vergessen wir einen
Augenblick lang, daR dieses Zitat nirgends bei Schiller zu finden ist; wir
werden uns bald genug daran erinnern. Geschichte wird dadurch defi-
niert, da ihre Beziehung zu den Quellen unverwerflich* ist; sie kbnnen
buchstablich nicht deplaziert werden. Der Text der Geschichte basiert
auf einer »Ubereinstimmung der Zeugnisse«, wozu er lediglich seine
Stimme bekraftigend hinzufiligt. Geschichte bestatigt durch die Wieder-
holung ihrer Quellen deren Authentizitdt, als ob sie die notwendige Ur-
sache der Geschichte waren, doch mit der Wiederholung des Textes der
Geschichte durch den Schriftsteller wird alles das in Stiicke geschossen.
Welchen besseren Beweis haben wir dafiir als die oben zitierte Passage,
die ihre geschichtliche Quelle falsch darstellt? Denn Schillers Geschich-
te predigt, wie wir gesehen haben, nicht die Aufwertung der histori-
schen Wahrheit, sondern die Naivitat zu glauben, es sei moglich, den
Bruch zu reparieren, den seine Geschichte gerade beschrieben hat.

Man vermutet dann, da keine Geschichte ihrer eigenen zerstore-
rischen Wiederholung von der Historie (history, A.d.U.) zur Erzidhlung
(story, A.d.U.) entkommen kann, und vielleicht heift dies, daf man un-
moglich einen Text haben kann, der nicht dadurch letztendlich im kan-
tischen Sinne des Wortes kritisch wird (Vernunft, die das Geschaft der
Selbsterkenntnis tibernimmt3%) und kritisch sogar iiber die Grenzen

33. Ebd.
34. Ebd., 281.
35. Vgl. Kant, Vernunft, 7.

30

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

des Sinnes hinaus3. Wir wurden in Kleists Text Zeuge der unaufhalt-
baren impliziten Bewegung von den historischen Quellen zur Geschich-
te, von der Geschichte zu ihrer falschen Darstellung in der Erzdhlung
sowie der Selbstreflexion, die aus diesem Mandéver hervorgeht. Wenn in
dieser Bewegung Kleists Text notwendigerweise seinen kritischen
Kommentar hervorbringt, dann ist jener Kommentar niemals dem Ob-
jekt seiner Reflexion angemessen.

Friedrich Schlegel spricht in dem Moment, in dem er das kanti-
sche Konzept einer kritischen Philosophie als seinen Ausgangspunkt
zitiert, wie Kleist, jedoch bei weitem expliziter, ebenfalls von einer
Dichtung, die selbst-kritisch wird und unendlich einen Selbst-Kom-
mentar hervorbringt, der sein Objekt tibersteigt:

»So wie man aber wenig Wert auf eine Transzendentalphilosophie legen wiirde, die nicht
kritisch ware, nicht auch das Produzierende mit dem Produkt darstellte und im System der
transzendentalen Gedanken zugleich eine Charakteristik des transzendentalen Denkens
enthielte: so sollte wohl auch jene Poesie, die [...] transzendentalen Materialien und
Voriibungen zu einer poetischen Theorie des Dichtungsvermdgens mit der kiinstlerischen
Reflexion und schonen Selbstbespiegelung [...] vereinigen und in jeder ihrer Darstellun-
gen sich selbst mit darstellen, und iiberall zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein.«*’

Poesie der Poesie kann »kiinstlerische Reflexion und [...] Selbstbespie-
gelung« in die Poesie einflihren, aber das kann nicht als stabile Philo-
sophie der Literatur verstanden werden. Ein anderes Fragment Schle-
gels zeigt, dal die Stofrichtung dieses Manovers in philosophischer
Hinsicht eher verwirrend ist. »Die ganze Geschichte der modernen Poe-
sie ist ein fortlaufender Kommentar zu dem kurzen Text der Philoso-
phie: Alle Kunst soll Wissenschaft, und alle Wissenschaft soll Kunst
werden; Poesie und Philosophie sollen vereinigt sein.«3® Das heift
nicht, daB Poesie und Philosophie oder Kunst und Wissenschaft einfach
vereinigt werden sollen. Der »kurze Text der Philosophie« mag diesen
optimistischen Vorschlag machen, aber Schlegel teilt uns mit, dafl die

36. Zu einer Diskussion der Art und Weise, wie die Jenaer Romantiker das Kantsche Mo-
tiv der Kritik aufgriffen, bewahrten und aufhoben, vgl. Philippe Lacoue-Labarthe/
Jean-Luc Nancy: L’Absolu littéraire, Paris 1978, 376-377; die Frage der Literatur als
ihrer eigenen Kritik ist eine der machtigsten StoRrichtungen des Bandes. Vgl. auch
Walter Benjamin: »Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, in: Rolf
Tiedemann/Hermann Schweppenhduser (Hg.): Walter Benjamin. Gesammelte Schrif-
ten, Frankfurt am Main 1974, Bd. I. 1., 7-122.

37. Friedrich Schlegel: »Athenaeum Fragment 238, zit. nach Wolfdietrich Rasch (Hg.),
Friedrich Schlegel. Kritische Schriften, Miinchen 21964, hier 53.

38. »Lyceum Fragment 115«, ebd., 22.

31

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

moderne Literatur ein fortlaufender Kommentar dieses kurzen Textes
der Philosophie? ist und ein ironischer darin, da8 er buchstiblich ein
von seinem Objekt fortlaufender* ist.

»Und doch kann auch sie am meisten zwischen dem Dargestellten und dem Darstellenden,
frei von allem realen und idealen Interesse, auf den Fliigeln der poetischen Reflexion in
der Mitte schweben, diese Reflexion immer wieder potenzieren und wie in einer endlosen
Reihe von Spiegeln vervielfachen [...]. Die romantische Dichtart ist noch im Werden; ja
das ist ihr eigentliches Wesen, daR sie ewig nur werden, nie vollendet sein kann. Sie kann
durch keine Theorie erschopft werden [...]. Die romantische Dichtart ist die einzige, die
mehr als Art und gleichsam die Dichtkunst selbst ist: denn in einem gewissen Sinn ist
oder soll alle Poesie romantisch sein.«*°

Auf diese Weise iiberspringt Schlegel wie Kleist die Grenzen des kanti-
schen Sinns der Vernunft. Wenn die moderne Poesie ein fortlaufender
Kommentar iiber den naiven Vorschlag ist, Fiktion und Philosophie ein-
fach zu vereinigen, dann deshalb, weil »in einem gewissen Sinn [...] alle
Poesie« ihre eigene Theorie nur hervorbringt, um sie zu ilibersteigen;
Theorie der Poesie, ohne Ende hervorgebracht, die Poesie der Poesie
wird.

Es ist kein Zufall, daf Paul de Man diese letzte Passage von
Schlegel verwendet, um die Trope der Ironie auszufiihren.** Wie eine
kritische Lektiire bestimmter Texte Schlegels, aber auch von »Rhetoric
of Temporality« zeigen wiirde, haben Kritik** und Ironie eine erstaun-
liche Affinitdt.#> Was kann es bedeuten, wenn man, wie ironisch auch

39. Lacoue-Labarthe und Nancy bieten eine zwiespiltige Ubersetzung dieses Fragments
an, indem sie »fortlaufender Kommentar zu« als »un commentaire suivi du« iibertra-
gen, als ob auf den Kommentar der modernen Poesie mdglicherweise ein kurzer Text
der Philosophie folgte. Dies fiihrt die Autoren zum SchluB: »Es schien uns unaus-
weichlich, eine im eigentlichen Sinne philosophische Untersuchung der Romantik zu
unternehmen.« Lacoue-Labarthe/Nancy, L’Absolu littéraire, 23. Natiirlich ironisiert
das mit »La Critique« Uliberschriebene Kapitel eine solche (notwendige) Haltung,
wenn es von neuem das Verhdltnis von Philosophie und Kritik bestimmt. Ebd., 385-
386.

40. Friedrich Schlegel: »Athenaeum Fragment 116«, in: ders., Kritische Schriften, 39.

41, de Man, »Rhetoric of Temporality«, 202.

42, Kritik, im Original criticism, bezeichnet hier und im folgenden Text, was im Deutschen
mit Literaturkritik, aber auch mit Literaturtheorie oder Literaturwissenschaft tiber-
setzt werden kdnnte (A.d.0.).

43. Das Verhdltnis der Kritik zur Ironie taucht in »Rhetoric of Temporality« niemals als
expliziter Gegenstand auf. Es muRR eher in der ironischen Beziehung des kritischen
Textes zu seiner eigenen Form und seinem Inhalt gelesen werden. Es lieRe sich zei-
gen, dal} der Essay mit Hilfe von endlosen allegorischen und ironischen Gesten

32

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

immer, Kritik und Ironie in einem Atemzug nennt? Kritik wiirde nicht
langer ihre traditionelle Pflicht der Addquation erfiillen, des Einbettens
des literarischen Textes in seine Vergangenheit, sei es eine historische,
literarische, psychologische oder soziologische Quelle. Kritik wiirde
eher eine Verweigerung der Zusammenfassung werden, ihre Beziehung
zu ihrem Objekt wadre durch keine Notwendigkeit garantiert, ganz be-
stimmt nicht durch jene der Ursache und Wirkung. Sie wiirde zugleich
als das Telos aller Texte dienen wie auch als Ablenkung vom Pfad ihres
Fortschritts oder ihrer Totalisierung. Der kritische Text wiirde eine zer-
storerische Wiederholung ins Spiel bringen, die Intensivierung der Un-
ordnung, die jeglichen Glauben an einen narrativen Inhalt durch die
Neudefinition des Verhaltnisses des Textes zur Quelle implodieren 1aRt.
Dieser »kritische Text« ist die Kraft, die innerhalb und aullerhalb des
literarischen Texts im Spiel ist, eine fortwahrende Distanzierung zwi-
schen sich und dem Objekt seiner Reflexion. Er ist weder Fiktion noch
Wahrheit, es sei denn, vielleicht, sowohl die Wahrheit der Fiktion als
auch die Fiktion der Wahrheit.

An diesem Punkt in der Geschichte der Kritik kann der symme-
trische Wechsel des Satzes als leerer Gemeinplatz erscheinen, der die
Rolle der Kritik zweideutig 148t. Und gleichwohl ist sein Paradox exakt.
Es gibt ohne Zweifel jene, die es vorziehen wiirden, diese Ambiguitat zu
beseitigen, der Kritik ihre Stelle zu bestimmen, ihren Platz zuzuweisen,
ihr, wenn moglich, ihre bestimmten und notwendigen Grenzen zu zei-
gen — und dies, ohne zu einer Kritik der Addquation zuriickzukehren.
Kleists Text ermoglicht dies, weil Kritik im Kontext der »Unwahrschein-
lichen Wahrhaftigkeiten« mit derselben Zweideutigkeit operiert wie Ge-
schichte. Sie werden sich erinnern, dall unsere Erzdhlung (story) Ge-
schichte (history) wurde, als der Unglauben der Zuhorer seinen Hohe-
punkt erreichte und der Erzahler es vorzog, aus dem Schauplatz zu
springen. Geschichte erschien dann in der Verkleidung einer Bestati-
gung, welche die Quelle der Erzdhlung darlegen konnte und damit ihre
Authentizitdat. Eine dhnliche, wenngleich ebenso fragwiirdige Beloh-
nung wird fir die Verdoppelung des Begriffs der Kritik angeboten, fir
die Demarkation der Grenzen von Kleists Text, indem man von jener
endlos selbst-ironisierenden, kritischen Stimme innerhalb des Textes
zu einer anderen auflerhalb wechselt. Wenn man die Kritik der Autori-

funktioniert, die einander ausldschen und schlucken und dadurch alle Anspriiche auf
hohere Weisheit oder Aufklarung. Das auffalligste Beispiel, um es kurz anzufiihren,
ist die Art und Weise, wie auf die Allegorie der Allegorie, die den ersten Teil des
Essays ausmacht, eine Ironisierung jener Allegorie im zweiten Teil folgt. Vgl. de
Man, »Rhetoric of Temporality«, 194; vgl. Carol Jacobs: »Allegories of Reading de
Man, in: Wlad Godzich/Lindsay Waters, Reading de Man Reading, Minneapolis 1988,
105-120.

33

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

tdt und dem Griffel eines anderen iibertriige, dann wiirde diese andere
kritische Ironie eine Distanz zwischen Kritik und ihrem Objekt zum
Ausdruck bringen, welche die Stimme der ersten in die Lage versetzt,
das Widerhallen des zweiten zu berechnen und zu wiederholen. Eben
jenes namenlose »Mitglied der Gesellschaft«, das Geschichte (history)
nur privilegiert, um sie (als Ergebnis eines gewissen Style) wieder zur
Erzdhlung eingeschmolzen zu bekommen, ist jedoch auch die Figur des
aullenstehenden Kommentators, dessen Wahrheit der Fiktion unaus-
weichlich die Fiktion seiner eigenen Wahrheit wird.

Geschichte-Geschichte-Kritik-Kritik*: Man konnte versucht sein,
dies als die ultimative Geschichte oder als die ultimative Interpretation
zu lesen, als Erzdhlung, die in der Geschichte beginnt, die zundchst zur
Erzdhlung umgestaltet wird, dann zur ironischen Selbst-Kritik und
schlieflich zu einer Kritik, die sich selbst aus dem literarischen Text
hinaussetzt, ironisiert, deformiert, zerlegt und ihn dadurch kontrolliert.
Man ist versucht, sie in diesem Sinne zu lesen, weil uns dies in eine
Zeitordnung mit (wenngleich negativer) Richtung und Sinn stellen wiir-
de. Denn, ob wir diesen Vektor, der vom Ursprung weggeht, als einen
lesen, der moglicherweise einen Horizont der Erfiillung setzt (Friedrich
Schlegel, wie ihn der junge Benjamin gelesen hat*#) oder als die endlo-
se Verschiebung von seinem Ausgangspunkt, die Ausrichtung geht,
wenngleich auf negative Weise, immer noch Richtung Ursprung. Walter
Benjamins Engel der Geschichte konnte als solche Figur gelesen wer-
den:

»Es gibt ein Bild von Klee, das Angelus Novus hei3t. Ein Engel ist darauf dargestellt, der
aussieht, als ware er im Begriff, sich von etwas zu entfernen, worauf er starrt. Seine Au-
gen sind aufgerissen, sein Mund steht offen und seine Fliigel sind ausgespannt. Der Engel
der Geschichte muR so aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet. Wo
eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, die
unabldssig Triimmer auf Triimmer hduft und sie ihm vor die FiiRe schleudert. Er mdchte
wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfiigen. Aber ein Sturm
weht vom Paradiese her, der sich in seinen Fliigeln verfangen hat und so stark ist, daR
der Engel sie nicht mehr schlieRen kann. Dieser Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die
Zukunft, der er den Riicken kehrt, wéhrend der Triimmerhaufen vor ihm zum Himmel
wichst. Das, was wir den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm.«*®

44, Benjamin schien andererseits Kritik* bei Schlegel als Weg zum »absolute[n] Kunst-
werk« zu lesen und Ironie als einen »unendliche[n] ErfiillungsprozeR«. Benjamin,
»Kritik, 84, 92.

45. Walter Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichte, IX,« in: Rolf Tiedemann/Her-
mann Schweppenhduser (Hg.): Walter Benjamin. Gesammelte Schriften, Frankfurt am
Main 1974, Bd. I. 2., 697f.

34

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

Aber die Anordnung Geschichte-Geschichte-Kritik-Kritik* in »Unwahr-
scheinliche Wahrhaftigkeiten« erlaubt es nicht, da man Katastrophe
und Fortschritt so im selben Atemzug duert. Wir haben gesehen, daf
das zeitlich lineare und insofern befriedigende Schema in Kleists Text
tragisch endet, denn der erzdhlerische Anhang konstruiert eine Briicke
zur Geschichte wie auch zum duferlichen Kommentar, die dazu ver-
dammt sind zu zerbersten. Doch Kleists Ironie ist eher vernichtend als
tragisch.

Obwohl man zurecht argumentieren konnte, da die Versuchun-
gen der Geschichte und der duferlichen Kritik durch die Erzdhlung
hindurch implizit sind, werden sie nur im letzten Paragraphen des Tex-
tes explizit. Man fangt dann nicht am Anfang an, sondern in medias res,
mit der Erzahlung und ihrer Selbstreflexion. Geschichte und eine Kritik,
die in die Stimme des Anderen gesetzt werden, entstehen nur an dem
Punkt, an dem ein gewisses Prellen innerhalb der Geschichten ein un-
berechenbares Widerhallen ins Spiel bringt, das die Regeln der Kausa-
litat und der Logik umstoRt. Das Heilmittel, das von dem Mitglied der
Gesellschaft angeboten wird, ist in erster Linie der Versuch, einen li-
nearen Begriff der Zeit herzustellen. Die »Geschichte« seines Nach-
worts fungiert nicht nur als Versuch, die Geschichte auf einer vorher-
gehenden Realitdt zu grinden, sondern ist auch jedem Kommentar
ahnlich, der in der Vergangenheit eines Textes die Letztbegriindung fir
dessen Auslegung sucht.

Wenn eine Riuckkehr zur Vergangenheit durch eine Kritik der
Adaquation keinen Ausweg aus dem Mahlstrom des Textes anbietet,
dann kénnte man sich auf die Zukunft stiirzen und den Text in die Posi-
tion des im Verhaltnis zu einer differenzierten Kritik Vorausgehenden
und Minderwertigen stoflen, ihn auseinandernehmen und wieder zu-
sammensetzen zu einer Losung, die so befriedigend ist wie Nicolos Um-
legung der Buchstaben C O L I N O. Das Dilemma ist nattirlich, da -
denn dort haben wir begonnen - »Unwahrscheinliche Wahrhaftigkei-
ten« diese beiden Gesten enthailt. Es setzt eine Geschichte-Kritik*, deren
unhaltbare Umstande den klaustrophobischen Leser-Zuhorer in der
Hoffnung, dem Text durch eine andere Art von Geschichte* und eine
andere Art von Kritik* zu entkommen, in die Vergangenheit und dann
in die Zukunft treiben, woraufhin er dann nur feststellt, daf diese be-
reits innerhalb des Textes enthalten und ironisiert sind. Wenn das ein-
mal erkannt ist, dann halt nichts von einer immer gewagteren Wieder-
holung der Ausflucht und Umschreibung ab - tatsachlich ermutigt viel-
mehr alles dazu. Das Resultat fiir unseren begrenzten Leser konnte al-
lerdings nur eine Umwandlung der textuellen Klaustrophobie zur Ago-
raphobie sein — nicht, daff davon das mindeste zu beflirchten ware —, da

35

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

die Grenzen des Textes sich ohne Ende ausweiten und sich unaus-
weichlich einer kritischen Masse*® nihern.

Aus dem Amerikanischen von Nikolaus Miiller-Scholl

Literatur

Benjamin, Walter: »Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Roman-
tik«, in: Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhduser (Hg.): Walter
Benjamin. Gesammelte Schriften, Frankfurt am Main 1974, Bd. I.1,,
7-122.

Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichte, IX«, in: Rolf Tiede-
mann/Hermann Schweppenhduser (Hg.): Walter Benjamin. Gesam-
melte Schriften, Frankfurt am Main 1974, Bd. I.2., 697f.

Cassirer, Ernst: »Heinrich von Kleist und die Kantische Philosophie, in:
ders., Idee und Gestalt, Berlin 1921, 157-202.

Chase, Cynthia: »Telling Truths«, in: Diacritics (Dezember 1979), 62-69.

Curths, Karl: Der Niederlindische Revolutionskrieg im 16ten und 17ten
Jahrhundert. Als Fortsetzung der Schillerschen Geschichte des Abfalls
der vereinigten Niederlande von der Spanischen Regierung. Zweiter
Theil, Leipzig 1809.

de Man, Paul: »The Rhetoric of Temporality«, in: Charles S. Singleton
(Hg.), Interpretation. Theory and Practice, Baltimore 1969, 173-209.

de Man, Paul: »Die Rhetorik der Zeitlichkeit«, in: Christoph Menke (Hg.),
Die Ideologie des Asthetischen, Frankfurt am Main 1993, 83-130.

Derrida, Jacques: »Le Parergon, in: Diagraphe 2 und 3 (1974).

Derrida, Jacques: »Economimesis«, in: Sylviane Agacinski et al., Mimesis
des articulations, Paris 1975, 57-93.

Derrida, Jacques: Eperons: Les styles de Nietzsche, Venedig 1976. Dt.:
»Sporen — die Stile Nietzschesk, in: Werner Hamacher (Hg.), Nietz-
sche aus Frankreich, Frankfurt am Main, Berlin 1986, 129-164.

Goethe, Johann Wolfgang von: »Faust. Der Tragodie erster und zweiter
Teil, Urfaust«, in: Ericht Trunz (Hg.), Johann Wolfgang von Goethe.
Werke. Hamburger Ausgabe, Hamburg 1963.

Jacobs, Carol: »Allegories of Reading de Mang, in: Wlad Godzich/Lindsay
Waters (Hg.), Reading de Man Reading, Minneapolis 1988, 105-120.

46. Im Original »critical mass«. Der Ausdruck entstammt der Nuklearphysik, wo er fiir
die Mindestmenge spaltbaren Materials steht, die in Atomreaktoren oder -bomben
gebraucht wird, um eine Kettenreaktion auszuldsen. Jacobs spielt hier mit der Dop-
peldeutigkeit des Wortes kritisch, um darauf hinzuweisen, dal® das kritische, bzw.
literaturwissenschaftliche Lesen zu einem zunehmend gefahrlicheren und verzweifel-
teren Akt wird (A.d.0.).

36

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CAROL JACOBS: KLEISTS STYLE

Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: L’Absolu littéraire, Paris 1978.

Meiser, Bruno: Die Keilschrift, Berlin 1922.

Mommsen, Katharina: Kleists Kampf mit Goethe, Heidelberg 1974.

Muth, Ludwig: Kleist und Kant, K6ln 1954.

Nancy, Jean-Luc: Le Discours de la syncope, Paris 1976.

Nietzsche, Friedrich: »Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen
Sinnec, in: Colli, Giorgio/ Montinari, Mazzino (Hg.), Friedrich Nietz-
sche. Samtliche Werke, Miinchen 1988, Bd. 1, 873-89o0.

Rasch, Wolfdietrich (Hg.): Friedrich Schiegel. Kritische Schriften, Miinchen
?1964.

Schiller, Friedrich von: Geschichte des Abfalls der vereinigten Niederlande.
Dritter Theil, Leipzig 1809.

Schneider, Karl Ludwig: »Heinrich Kleist. Uber ein Ausdrucksprinzip sei-
nes Stils«, in: Walter Miiller-Seidel (Hg.), Heinrich von Kleist. Vier
Reden zu seinem Geddchtnis, Berlin 1962, 27-44.

Sembdner, Helmut (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe,
Miinchen 1964, 2 Bde.

Sembdner, Helmut: »Die Berliner Abendbldtter Heinrich von Kleists, ihre
Quellen und ihre Redaktionk, in: Schriften der Kleist-Gesellschaft,
Amsterdam 1970, Bd. 19.

Simpson, John/Weiner, Edmund (Hg.): Oxford English Dictionary, Oxford,
London 1993.

Spatli, Jakob: Interpretationen zu Heinrich von Kleists Verhdltnis zur Spra-
che, Bern 1975.

Warminski, Andrzej: »A Question of an Other Order: Deflections of the
Straight Man, in: Diacritics (Dezember 1979), 70-78.

Webster’s Seventh New Collegiate Dictionary, Massachusetts 1969.

Weischedel, Wilhelm (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der reinen Vernunft,
Darmstadt 1956.

37

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was ist das Kritische an einer kritischen Ausgabe?
Erste Gedanken anldBlich der Edition von
Kleists Erzihlung »Die Marquise von 0....«"

RoranD REUR

»Nicht auf ein einfaches, sondern auf ein komplexes Sehen kommt es an;
darauf, daRR man sich leidenschaftlich, ja blindlings ins Unwegsame begibt.«
Jean Bazaine

I.

Am wenigsten ist es die Erfahrung der Krise, die eine Ausgabe, die sich
kritische nennt, verleugnen sollte. Zwar scheinen die auf Produktion
und Sicherung von Erkenntnis bezogenen positivistischen Wissenschaf-
ten, und unter diesen nattrlich auch die der Edition, mit der Krise und
deren Abgrund nichts zu schaffen zu haben. Aber das ist nur eine Wil-
lenserklarung. Wenn es sich schlieflich herausstellen wiirde, dal in
den Arsenalen jener Wissenschaften schon von jeher, in der Moderne
nur beschleunigt, daran gearbeitet wird, sich die Erfahrung der Krise
ein fir allemal vom Halse zu schaffen, so ware das selbst moglicherwei-
se erst noch als Symptom einer fundamentaleren Krise zu begreifen.
Vielleicht namlich hangt die Wissenschaftlichkeit der Wissenschaften,
das, was eine Wissenschaft iiberhaupt erst zur Wissenschaft macht, ge-
nau daran: den Riickbezug auf die Krise nicht zu verraten, mit der Un-
terdriickung dieses Riickbezugs zu brechen und ihn im je und je von der
Wissenschaft als Ergebnis Objektivierten mitsprechen zu lassen. Und
vielleicht erwiese es sich dann auch, dafl das, was heute den Namen der
Wissenschaft tragt, manchmal nur den Namen mit ihr gemein hat.
Unklug wére es in dieser Situation, den Begriff der Wissenschaft

1. Dieser Aufsatz wurde erstmalig in Roland ReuR/Peter Staengle: Berliner Kleist Blitter
2, Basel, Frankfurt am Main 1989, 3-20, verdffentlicht.

38

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

zugunsten einer Option auf das Recht staunender Begrifflosigkeit fallen
zu lassen und die ndhere Bestimmung des Wissenschaftsbegriffs (wie
auch sonst iberall die Bestimmung der Begriffe) den Verwaltungsent-
scheidungen der Technokraten zu liberlassen — mit den bekannten Fol-
gen: Fortschreibung des gespenstischen Atomismus im Verhaltnis der
Menschen untereinander und Transformation aller sachlichen Ausein-
andersetzung in die Machtfrage. Dann allerdings ddchte, mit Heidegger
zu reden, die Wissenschaft schlechterdings nicht mehr und der alteuro-
paische Gedanke des Menschen, ohne den wir vermutlich nichts, nicht
einmal mehr ein Zeichen, sind, ware definitiv vom Gehduse des Appa-
rates absorbiert.

Fir die Annahme, daf diese drohende Konsequenz kein ver-
hidngtes Fatum ist, dem wir wider alle Einsicht ohnedies zu folgen hat-
ten, suchen die folgenden Bemerkungen zu werben. Sie sind notwendig
spekulativ: gerade indem sie die Grenzen einer bestimmten vom Positi-
vismus beherrschten Wissenschaft, der der Edition, an einem exempla-
rischen Problem zu bestimmen suchen. Eine Grenzbestimmung ist, He-
gels Kantkritik hat darauf hingewiesen, immer auch schon jenseits der
Grenze, die sie zu sichern sucht. Die Bedingungen der Moglichkeit einer
Wissenschaft der Edition sind daher nicht innerhalb dieser Wissen-
schaft selbst zu befragen. DaR ich fast versucht bin, das Recht, iiber sie
zu spekulieren, zu verteidigen, sagt dabei mehr iiber den herabgekom-
menen Diskurs der Zeit und die ordindre Vorstellung vom Denken, die
in ihm herrscht, als eine solche Verteidigung selbst je es vermochte. Sie
kann darum auch unterbleiben.

IL.

Die Erfahrung der Krise ist abgriindig. Wer in dieser Erfahrung, diesem
Widerfahrnis begriffen ist, dem zieht es den Boden unter den Fiilen
weg, und es mag ihm geschehen, daf er sich auf einmal, unterwegs, —
mit einem Wort Celans — »zeltlos« »auf das unheimlichste im Freien«?
findet. Obwohl wir tagtdglich nichts anderes versuchen, als ein solches
Widerfahrnis zu verhiiten und nichts anderes filirchten, als ihm schutz-
los ausgesetzt zu sein, scheint es doch, daR wir mindestens einmal in
unserem Leben von der Erfahrung einer solchen Krise iiberfremdet
werden — spdtestens in der Stunde unseres Todes diirfte sie sich einstel-
len. Und vielleicht hangt fiir den altmodischen Begriff des Menschen,

2. Paul Celan: »Ansprache anléRlich der Entgegennahme des Literaturpreises der Frei-
en Hansestadt Bremen«, in: Beda Allemann/Stefan Reichert (Hg.), Paul Celan. Ge-
sammelte Werke in fiinf Binden, unter Mitwirkung von Rudolf Biicher, Frankfurt am
Main 1983, hier Bd. 3, 185-186, hier 186.

39

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

an dem ich gerne festhalten mochte, alles davon ab, da8 die Erfahrung
der Krise durch keine noch so raffinierte Sicherheitsveranstaltung ab-
gewendet werden kann.

Die Erfahrung, die ich zu umschreiben suche, kann, um ein Bei-
spiel zu nennen, an das mancher vielleicht biographisch anzukniipfen
vermag, ihren Ausgang im AnschluB an eine Trennung von Personen
nehmen - sei dies beim Bruch mit der Familie oder im Scheiden von der
einzigen Person, fiir die wir zu leben glaubten. Sie kann freilich auch
mit anscheinend ganz Nichtigem einsetzen, einer bloBen Gestimmtheit
morgens beim Aufstehen, einer leichten Verstimmung. Zuerst fast un-
bemerkt, dann allmdhlich sich immer deutlicher meldend, wird sie
schlieBlich an jenen Wendungspunkt gelangen, an dem nicht mehr ich
es bin, der selbstsicher die Fragen stellt, sondern an dem ich mich vor-
aussetzungslos und radikal von dem, was mit mir geschieht, in Frage
gestellt sehe. Alles, was ich zuvor fiir gewifl hielt, wullte, das System
meines Wissens, meine Wissenschaft von mir, den anderen, den Dingen
um mich herum, die etablierte und sorgsam gehiitete Entgegensetzung
von Subjekt und Objekt, gerdt ins Schwanken, wird von der Krise solli-
zitiert, ohne dafl Aussicht bestliinde, einen Halt zu gewinnen. Dieses
plotzliche Nicht-mehr-weiter-Wissen, die Weglosigkeit, die A-Porie: sie
erhalten ihre Schédrfe dadurch, daR ich ihnen gegeniiber nichts Eigenes
mehr geltend machen kann, und es ist charakteristisch fiir die Kulmina-
tion der Krise, daR sich in ihr zugleich die Erfahrung von ihrem mehr
oder weniger zufdlligen AnlaR 16st. Der Streit mit dem Vater, das Zer-
wiirfnis mit der Geliebten oder die leichte Verstimmung sind im Zen-
trum der Krise kaum mehr von Bedeutung. Der Abgrund, an den ich in
ihr gelange, ist ein Un-Ort, an dem ich als Person zu Grunde gehen
kann.

Der Abgrund der Krise ist indes nicht Etwas, ein Gegen-Stand,
sondern gerade dessen Auflosung. Wie er weder unten noch oben vor-
zustellen ist (denn solche Auskiinfte, ja das Vorstellen iiberhaupt, set-
zen allemal noch einen intakten Orientierungsrahmen voraus), so ist er
insbesondere nicht, wie man vielleicht meinen konnte, etwas schlecht-
hin Negatives. Die grundstiirzende Erfahrung, alles vertraut Geglaubte
einschlieflich des Bildes, das man sich von sich selbst macht, kollabie-
ren zu sehen, gibt auch einen anderen, einen neuen Anfang frei, der
von den zuvor fixierten und in der Fixierung gehaltenen Entgegenset-
zungen gereinigt ist. Was immer zu Recht kritisch genannt werden
kann, wird auf einen solchen Anfang zuriickgehen. Aus dem ProzeR der
Krisis, dem krinein, gehen, wird er ausgetragen, die Neuorientierungen
unseres Weltverhdltnisses, eine Neubestimmung unserer selbst, eine
neue Wahrnehmung der anderen und der uns umgebenden Gegenstan-
de hervor, wie alles Vertraute zuvor in diesen ProzefR hinein unterge-
gangen ist. An ihm hat die Kritik ihr je eigenes, von der Krise selbst
hervorgebrachtes MaR. Vor ihm allein hat sie sich zu rechtfertigen.

40

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

Von hier aus wird das Unkritische der herrschenden Vorstellung
von Kritik deutlich, die diese nur als Vermogen eines Subjektes begreift,
welches selbstgewifl anhand einer fraglosen Norm (nicht selten anzu-
treffen in Gestalt einer der Krise gegeniiber sich abdichtenden Idiosyn-
krasie) und mit Hilfe eines wohliberdachten Regelwerks bestimmtes
Einzelnes in Frage stellt. Diese funktional-instrumentelle Vorstellung
von Kritik iibersieht, dall jene SelbstgewiRheit des Subjekts und diese
Normen (mit den ihnen zugehoérigen Regelwerken) von der Bewegung
der Krise allemal in Frage gestellt werden. Gegentiber dieser Vorstel-
lung ist zu vermuten, da mit der Ausbildung eines neuen Weltverhalt-
nisses sich im Durchgang durch die Krise auch allererst jenes MaR eta-
bliert, das es ermoglicht, Etwas in einem bestimmten Horizont zu kriti-
sieren. Die Rede von einer Aus-ein-ander-Setzung mit der Sache hat ihr
Recht gerade aus der ihr vorgdngigen Erfahrung eines Untergangs von
Sache, Subjekt und Norm in der Krise. DaR8 die Griechen den unverfig-
baren Umschlag aus der A-Porie mit dem Namen der Eu-Porie versa-
hen, deutet darauf hin, dafl sich die Moglichkeit einer kritisch-
reflektierten Stellungnahme zu Etwas auch einem Gelingen und einem
Geschenk verdankt, nicht nur einem Vermogen.

»Wenn das Buch, das wir lesen, uns nicht mit einem Faustschlag auf den Schadel weckt,
wozu lesen wir dann das Buch? Damit es uns gliicklich macht, wie Du schreibst? Mein
Gott, gliicklich wéren wir eben auch, wenn wir keine Biicher hatten, und solche Biicher,
die uns gliicklich machen, kdnnten wir zur Not selber schreiben. Wir brauchen aber die
Biicher, die auf uns wirken wie ein Ungliick, das uns sehr schmerzt, wie der Tod eines,
den wir lieber hatten als uns, wie wenn wir in Waldern verstofRen wiirden, von allen Men-
schen weg, wie ein Selbstmord, ein Buch mul die Axt sein fiir das gefrorene Meer in
uns.« Franz Kafka

III.

Es hielle die poetischen Texte der letzten zweihundert Jahre (wahr-
scheinlich sogar poetische Texte liberhaupt) nicht oder zumindest nur
partiell zur Kenntnis genommen zu haben, wollte man bestreiten, daf
ihnen eine kritische Bewegung gegen die SelbstgewiRheit des Subjekts
einerseits, gegen Normativitat und Regelwerk andererseits eigen ist. Es
wdire daher verwunderlich, sollte sich die wissenschaftliche Beschéfti-
gung mit diesen Texten nicht auch von dieser Bewegung als gemeinte
begreifen diirfen. Nimmt man aber ernst, was den poetischen Texten
der Tradition von jeher als Anlage zur Krise beigegeben war, so sollte
das verhindern, dal man mit diesen Texten editorisch etwa so umgeht,
wie man es aus der Edition von Geschichtsquellen oder anderen primar
in der Bezeichnungsfunktion aufgehenden Texten gewohnt ist. Auch
und vielleicht sogar exemplarisch in der Begegnung mit dichterischen

41

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

Texten wird sich zundchst die Erfahrung einer radikalen Fremdheit ein-
stellen, die jeden, der sich ihnen ndhert, in jene Krise fithren kann, die
die Moglichkeit freigibt, dal wir in den Erfahrungen mit Literatur iber
jene Horizonte hinauskommen konnen, die uns immer schon bestimmt
haben. Und man wird sich darauf gefaflit machen miissen, dafl diese
Texte dazu imstande sind, die allgemeinen Regeln und Prinzipien, wie
mit ihrer Uberlieferung editorisch zu verfahren ist, von sich selbst aus
in Frage zu stellen.

Iv.

Schon ein oberfldachlicher Blick auf die Stoffe der Kleistschen Erzdhlun-
gen und Dramen zeigt, daB Kleist einer der Autoren ist, in deren Werk
sich die geschilderte Problematik zuspitzt.

Von Texten aber, die derart souverdn und radikal den gesell-
schaftlichen Konsens iiber das Schickliche attackieren, ohne weiteres
zu erwarten, sie filigten sich den von uns vorausgesetzten orthographi-
schen und darstellerischen Konventionen, ware naiv — es sei denn, man
wollte die Behauptung wagen, es handle sich bei ihnen um miRlungene
Texte, in denen Form und Darstellungsweise dem Stoff duRerlich sind.
Wenn man diese offenkundig haltlose Annahme nicht machen will, wird
man Schwierigkeiten bekommen bei editorischen Eingriffen, die Recht-
schreibung, Interpunktion und alle weiteren konventionellen Signifi-
kanten des Textes betreffen. Insbesondere eine Normalisierung der Or-
thographie — und sei sie noch so »behutsam« — scheidet dann als editori-
sche Tatigkeit aus. Nicht nur, weil der (aus platonisierenden Vorstel-
lungen sich speisende und jede Normalisierung tiberhaupt erst ermogli-
chende) Gedanke einer Lautstandwahrung voraussetzt, was nicht vor-
auszusetzen ist: wir wiiSten heute, wie Kleist (oder wer auch immer) zu
seiner Zeit gesprochen habe; sondern auch darum, weil die elementare
materielle Einheit einer Edition bestenfalls das Graph, nicht jedoch das
Phonem sein kann. Es allein ist tiberliefert. Der Unterschied zwischen
»Seeligkeit« und »Seligkeit« scheint nur klein, und eine Edition, die sich
an das fiktive Prinzip der Lautstandwahrung? hilt, wird fraglos die

3. Dieses Prinzip liegt {ibrigens auch in gewisser Weise der problematischen Unter-
scheidung von Variante und Korrektur zugrunde, die Lachmann in die Editionswissen-
schaft eingefiihrt hat. Vgl. in dessen Nachfolge etwa Hans Werner Seiffert: Untersu-
chungen zur Methode der Herausgabe deutscher Texte, Berlin 21969, 44. Man kann die
dort vorgeschlagene Unterscheidung nur dann streng durchhalten, wenn man davon
tiberzeugt ist, dalk das Phonem gegeniiber dem Graph einen grundsatzlichen Vorrang
hat. Schon dall man es mit Literatur zu tun hat, sollte einen allerdings an der Ange-
messenheit dieser Pramisse zweifeln lassen. Da die Plausibilitat einer Unterscheidung

42

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

heutige Schreibweise wahlen. Er ist dennoch ein Unterschied ums Gan-
ze, denn die Normalisierung verdeckt, dal bereits Kleist mit seiner al-
lenthalben begegnenden Schreibweise gegen jene sduberliche etymolo-
gische Unterscheidung anschreibt, die fiir die Rechtschreiberegeln zu-
ndchst Adelungs dann des Duden malgeblich geworden ist.* Seele
und Seeligkeit gehoren fiir ihn, anders als fiir die damaligen und heuti-
gen Wichter iiber das orthographische Regelsystem, offenkundig zu-
sammen.

An diesem Beispiel sieht man auch, aus welcher Gleichgiiltigkeit
dem Text gegentiiber sich das Argument speist, man miisse schon darum
mit der Orthographie nicht so viel hermachen, weil sie eben zu Kleists
Zeit noch im FluB war. Spdtestens seit dem Erscheinen von Adelungs
Worterbuch und Rechtschreibelehre® gab es fiir den deutschen Sprach-
raum Regeln der Orthographie, mit denen sich die avancierten Texte
der Zeit auf ihre je verschiedene Art und Weise auseinandersetzten.
Und es war die Dialektik der Normierungsbemiihungen der Zeit, daf
sie die Freirdaume eines Schriftstellers nicht etwa eingeengt, sondern im

zwischen Variante und Korrektur zudem an dem ebenfalls problematischen Begriff der
Autorintention héngt, wir aber von der Autorintention, wenn iiberhaupt, nur vermit-
telt iiber Texte wissen kdnnen, empfiehlt es sich, sich von dieser Unterscheidung
nicht zuviel zu versprechen. Selbst wenn von einem Autor begleitende poetologische
Reflexionen iiberliefert waren (wie das etwa bei Holderlin der Fall ist), bliebe stets
noch zu klaren, in welchem Verhaltnis sie zu einem ausgefiihrten poetischen Text ste-
hen. Autor und Werk verhalten sich nicht einfach wie causa und causatum oder wie
Intention und Erfiillung zueinander: die Sprache selbst — ihre Macht (Humboldt), aber
auch ihre produktive Kraft — wdre, wollte man das annehmen, véllig tibersehen. Eine
Antwort auf die Frage, wo, wenn das (iberhaupt gelingen kann, der Person Kleist, ihr
selbst, zu begegnen ware, ist deshalb keineswegs von psychologischer Kaffeesatzlese-
rei, sondern nur iiber den Weg einer Auseinandersetzung mit Kleists Texten zu erhof-
fen.

4. Vgl. Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kritisches Worterbuch der Hochdeut-
schen Mundart, mit bestdndiger Vergleichung der iibrigen Mundart, besonders aber der
Oberdeutschen, Leipzig °1793/1801, s.v. selig, IV Sp. 52., Hildesheim, New York 1970.

5. Die erste Auflage von Adelungs Worterbuch erschien 1774 bis 1786. Die Grundsdtze
der Deutschen Orthographie kamen erstmals 1782 auf den Buchmarkt (verlegt von Jo-
hann Gottlob Immanuel Breitkopf, Leipzig). Es folgte die Vollstindige Anweisung zur
Deutschen Orthographie, nebst einem kleinen Worterbuche fiir die Aussprache, Orthogra-
phie, Biegung und Ableitung (Leipzig 1788). Zur Bedeutung des Adelungschen Wor-
terbuchs fiir die deutsche Klassik — Schiller verstand es als »Orakel« — vgl. die Ein-
fiihrung von Helmut Henne zum Reprint von: Johann Christoph Adelung: Gramma-
tisch-kritisches Worterbuch der Hochdeutschen Mundart, mit bestindiger Vergleichung
der (ibrigen Mundart, besonders aber der Oberdeutschen, Leipzig 21793/1801 Hildes-
heim, New York 1970, Bd. I, XXIf.

43

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

Gegenteil erweitert haben. Die Moglichkeit jedenfalls, gegen eine Regel
zu verstoen, setzt das Zugestdndnis der Geltung dieser Regel voraus,
und es ist daher an jeder einzelnen Stelle eines Kleistschen Textes zu
prifen, ob ein solcher Regelverstof§ vorliegt oder nicht. Den das Nach-
denken dispensierenden Trost, es sei nun einmal orthographisch regel-
los, was tlberliefert ist (und die darin liegende Konsequenz: eine Nor-
malisierung darum auch nicht schlimm), spenden Kleists Texte und die
allgemeinen Bedingungen, unter denen sie entstanden, nicht.

V.

In der Normalisierung und Normierung moderner Klassiker-Ausgaben
reflektiert sich uneingestandenermalflen ein auch sonst {iberall anzu-
treffendes leitendes Interesse an der Herrschaft unserer Gegenwart
Uber die Vergangenheit (in enge Nachbarschaft hierzu gehort der frag-
wirdige Begriff der >literarischen Aneignung<) einer Herrschaft, die an
sich ebensowenig wiinschenswert ist wie die unserer Gegenwart iber
die Zukunft. Man konnte, wollte man solchen Usurpationen entgehen,
auf den Gedanken kommen, als Editor iiberhaupt nicht in die iiberlie-
ferten Materialien eines Textes einzugreifen und sie ohne weiteres so
zu reproduzieren, wie sie tradiert sind. Letztlich liefe dieses der Norma-
lisierung direkt entgegengesetzte Extrem des editorischen Umgangs mit
einem poetischen Text, der im Druck tberliefert ist, auf eine reine
Reprintausgabe hinaus und hatte faktisch zur Konsequenz, daR die
Moglichkeit von Textkorruptelen ausgeschlossen, der herkommliche
Gedanke der lectio difficilior also ohne weitere Reflexion totalisiert
wiirde. Eine solche Ausgabe ware aber (was kritische Ausgaben zwar
immer auch sein missen, worin sie sich aber nicht erschopfen diirfen)
nur eine vollstandige Materialsammlung. Die Arbeit des Editors ware zu
der eines Automaten herabgekommen. Wer eine solche Art von Ausga-
be favorisiert, mufl wissen, da er nicht nur stillschweigend einer Do-
minanz der Vergangenheit und der Uberlieferung iiber die Gegenwart
das Wort redet — was sich als schlimm erweist, wenn in der Vergangen-
heit Fehler gemacht worden sind, zu denen sich jede Gegenwart als
Korrektiv verhalten sollte; er muR auch wissen, dafy es Unsinn wire, ei-
ne solche Ausgabe noch als eine Werkausgabe, nicht als eine Ausgabe
samtlicher Graphen und Spatien zu publizieren. Fiir von der fortschrei-
tenden Digitalisierung faszinierte Medientheoretiker mag eine solche
Aussicht verlockend sein. Der Prdtention, die die tiberlieferten poeti-
schen Texte an unsere Aufmerksamkeit machen, diirfte allerdings kaum
mit Mitteln der Medientheorie zu entsprechen sein. Eine solche Ent-
sprechung erforderte eher die Bereitschaft, sich vorbehalt- und riick-
haltlos der, wie Celan sich einmal doppeldeutig ausdriickt, »unabweis-

44

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

bare[n] Frage« und dem »unerhérte[n] Anspruch«® noch des un-
scheinbarsten unter ihnen zu iiberlassen.

VI.

Die beiden Arten von Ausgaben, die ich eben idealtypisch auseinander-
gehalten habe, kommen, den Unterschied ihrer Zielsetzung abgerech-
net, in der Verweigerung uberein, sich der Krise und der In-Frage-
Stellung auszusetzen. Impliziert die eine Weise, sich editorisch mit ei-
nem Text zu beschaftigen, unkritisch einen Primat des editorischen
Subjekts iiber das Uberlieferte, so kapituliert die andere vor der objek-
tiven Gewalt des Tradierten. Die alte Opposition von Subjektivem und
Objektivem wird dabei jedesmal dogmatisch und unfrei beibehalten und
gegeniiber der Moglichkeit der Krise abgeschottet. Wie schnell diese
Opposition ins Wanken geraten kann und von der Fragestellung des
Textes so sollizitiert wird, da sie zugrundegeht, kann ein scheinbar
marginales Problem der Textkonstitution der »Marquise von O....« zei-
gen, das ich gleich diskutieren mochte, weil es fiir den bisherigen edito-
rischen Umgang mit dem Text exemplarisch ist.

Die Rede von der >Textkonstitution< ist dabei im folgenden
durchaus unmetaphorisch zu nehmen: Was {iiberliefert ist, ist nicht
schon der Text, sondern bestimmte Stiicke Sprache verschiedener Her-
kunft (das Material der Textkonstitution); ein Eigenname, dem diese
Stiicke Sprache auf diffuse Weise als Autor unterstellt werden; und ein
ganzer Wust von Vorstellungen, der sich an diesem Namen festmacht.
Der Text konstituiert sich und wird konstituiert, indem all das — virtuell
an jeder einzelnen Stelle des Textes, an jedem Komma, jeder Liicke, je-
dem Gedankenstrich, jedem Auslassungszeichen immer wieder aufs
Neue - im Durchgang durch die Krise in Frage gestellt wird.” Die
Textdarbietung der BKA gibt von diesem Prozef nur den Leichnam des
Resultats: den konstituierten Text einerseits und das von ihm geschie-
dene Material des Apparats andererseits. Die graphische Kluft zwischen
Text und Apparat auf jeder Seite der BKA ist Narbe jener Krise, der der
Text seine Konstitution verdankt. Ob eine Objektivation zu Recht be-
steht oder nicht, ist dabei aus methodischen Griinden nicht mit Mitteln
eines noch so reflektierten Positivismus zu entscheiden - denn er setzt

6. Paul Celan: »Der Meridian«, in: Beda Allemann/Stefan Reichert (Hg.), Paul Celan.
Gesammelte Werke, Bd. 3, 187-202, hier 199.

7. Von hier aus, nicht etwa aus einer bibliophilen Manie, erklart es sich, daR die BKA
der Individuierung der einzelnen Texte schon im Aufbau der Gesamtausgabe nach-
kommt und jeder Einzeltext die ihm und nur ihm angemessene editorische Behand-
lung finden soll.

45

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

(wie versteckt auch immer) allemal den Text schon als ein Objekt vor-
aus. Die Priifung einer kritischen Edition wird daher nicht gelingen, oh-
ne den kritischen Weg einer Thematisierung und In-Frage-Stellung des
gesamten Textvorverstandnisses zu gehen. Dieses Textvorverstandnis
wird sich aber wiederum nur am Text selbst ausweisen konnen, den zu
priifen es sich anschickt. Der Text bestimmt so an jeder fraglichen Stel-
le die Interpretation; umgekehrt bestimmt an jeder fraglichen Stelle die
Interpretation den Text. Angesichts dieses Verhdltnisses ware die Lite-
raturwissenschaft gut beraten, die traditionelle Verachtung der Inter-
pretation in Editionsfragen (ohnedies nur ein Eingestdndnis ihres eige-
nen Unvermogens) und die komplementdare Hochschatzung ihrer
scheinbar vom Subjektivismus nicht infizierten Textgrundlagen noch
einmal zu liberdenken. Beider Halbwertszeit ist an jeder fraglichen Text-
stelle die gleiche. Und es ware eine verharmlosende Redeweise, wollte
man im Blick auf das kritische Grundverhdltnis vom altbekannten her-
meneutischen Zirkel sprechen. Die Bewegung, der man sich in diesen
Fragen anzuvertrauen hat, ist die eines Wirbels, in welchem jede Ge-
willheit vergeht.

VII.

Eine kritische Ausgabe der »Marquise von O....« sieht sich vor das Pro-
blem gestellt, wie sie mit der verschiedenen Schreibung des Wortes
»Commendant«/»Kommandant« umgeht, die in dem Druck von 1810 (=
E) begegnet. Fiir den Erstdruck im »Phobus« (= P) wdre eine dhnliche
Uberlieferungslage® zu debattieren, doch will ich mich bei der Diskus-
sion des Problems auf Kleists spitere Uberarbeitung des Textes be-
schrdnken, die fiir die Textkonstitution der BKA mafgeblich ist.

Man muR sich klarmachen, daf die Rede von der >verschiedenen
Schreibung des [also eines] Wortes< bereits unkritisch eine Vorent-
scheidung dartber enthdlt, in welchem Horizont sich das Problem zei-
gen kann, mit dem die Auseinandersetzung zu suchen ware — so daf§ die
kritische Auseinandersetzung durch diese Orientierung bereits entfallt.
Indem man namlich annimmt, die unterschiedliche Schreibung sei in-
different gegeniiber der Einheit des Gemeinten — ndamlich des >Kom-
mandanten<im heute gebrauchlichen Sinne —, kann die Verschiedenheit
zweier Schreibungen nur als ein semantisch irrelevanter Uberfluf er-
scheinen, mit dem dann mehr oder weniger beliebig verfahren werden
kann. Es ist aber durchaus die Frage, ob die Hypothese, es handle sich
um ein Wort nur verschiedener Schreibung, berechtigt ist. Bevor man zu
ihrer Stiitzung sogleich zu Mutmafungen tiber den Produktionsprozef3

8. Vgl. BKA II/Z, 175; 181; 1822_23.

46

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

(Schreibversehen des Autors, Setzerfehler etc.) greift®, wire aus me-
thodischen Griinden zu fordern, zunichst einmal das Uberlieferte in
seinem virtuellen Bezug auf den Text selbst zu befragen. Obwohl man -
wie sich von selbst versteht — die Moglichkeit von mechanischen oder
sonstigen Fehlerquellen bei einer Textiiberlieferung nie ausschlielen
kann, sollte man doch bei Texten, wie die Kleists es sind, mit Hypothe-
sen iiber den Einfluf des Entstehungsprozesses auf die Uberlieferungs-
gestalt solange zuriickhaltend sein, bis alle innertextuellen Kohdrenz-
vermutungen gescheitert sind.*® Das ist eine Minimalbedingung, die
erfillt sein mufl, um etwa die Annahme eines Setzerfehlers, eines
Schreibversehens oder einer bedeutungslosen Schreibirregularitit zu-
zulassen.*

Man muB zugeben, dafl sich angesichts des Problems der Schrei-
bung der Worte >Commendant« und »Kommandant« in der »Marquise

9. In der Tat kann auffallen, daR die Editionswissenschaft ganz allgemein dazu neigt,
Textprobleme zu rasch in Probleme der Textproduktion zu {iberfiihren — wobei {iber-
rascht, dal} dabei der sonst so perhorreszierten Spekulation nun ohne weitere Vor-
behalte Tiir und Tor gedffnet wird. Der Stand der Begrifflichkeit, mit der tiber den
Herstellungsprozel® spekuliert wird, ist dabei in der Regel auf dem Niveau der am
Verhiltnis von Ursache und Wirkung orientierten mechanistischen Seelenlehren des
18. Jahrhunderts.

10. Fiir jede kritische Editionswissenschaft miiRte dabei der Begriff der Relevanz im Mit-
telpunkt ihres Interesses stehen. Vorarbeiten zu dessen Bestimmung finden sich bei
Alfred Schiitz: Das Problem der Relevanz, hg. u. erl. v. Richard M. Zaner. Mit e. Einl.
v. Thomas Luckmann, Frankfurt am Main 1971; Alfred Schiitz/Thomas Luckmann:
Strukturen der Lebenswelt, 2 Bde., Frankfurt am Main 1979, hier Bd. 1, 224ff.

11. Vgl. hierzu auch Hans Zeller: »Befund und Deutung. Interpretation und Dokumenta-
tion als Ziel und Methode der Edition, in: Gunter Martens/Hans Zeller (Hg.): Texte
und Varianten. Probleme ihrer Edition und Interpretation, Miinchen 1971, 45-89, bes.
70ff. Die Schwierigkeit bei Zellers Vorstellung von einem Textfehler liegt im Begriff
des Kontextes (oder, wie sich Zeller auch ausdriickt, der textinternen Struktur), bei
dem immer zu befiirchten ist, daB er ein Herrschaftsverhdltnis des Ganzen iiber die
Teile impliziert. Die Fragwiirdigkeit der These vom Primat des Kontextes, wie sie seit
Schleiermacher oder Saussure immer wieder behauptet wird, kann man sich leicht
am Satzverstehen deutlich machen. So richtig es ist, mit Frege zu sagen, nur im Zu-
sammenhang eines Satzes hdtten Worter eine Bedeutung, so richtig ist umgekehrt
auch, daR ein Satz nur sinnvoll ist, vermittelt iber die semantische Schwerkraft der
einzelnen in ihm versammelten Ausdriicke (und Pausen, die ihn begrenzen und
durchschneiden). Kontext ist kein topographischer Ausdruck (nicht alles, was in der
Umgebung eines Wortes steht, gehort zu dessen Kontext), sondern ein dialektischer
Terminus, der immer schon eine herrschaftsfreie Vermittlung von Einem und Vielem
voraussetzt — mit der Pointe, daR in poetischen Texten manchmal schon ein kleines
Detail geniigt, um die zuvor etablierte Vorstellung vom Kontext in die Krise zu fiihren.

47

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

von O...« eine solche Annahme nahezulegen scheint. Die Schreibung
>Commendant« taucht im tiberlieferten Material der »Marquise von O....«
insgesamt 77 mal auf (flektierte Formen und Komposita eingeschlos-
sen); die Schreibung sKommandant« hingegen nur an drei Stellen. Die
Ausgabe Erich Schmidts vom Anfang dieses Jahrhunderts hielt diese
drei Stellen denn auch ohne weiteres fiir korrupt (und das impliziert
zugleich das Urteil: fiir das Textverstdndnis irrelevant) und normierte
mit Blick auf Wahrung des »Lautstandes¢, wobei Schmidt den Eingangs-
konsonanten der deutschen Schreibung anglich. In seiner Edition findet
sich folglich stets die Schreibung >Kommendant< — ein klassisches
Kunstprodukt editorischer Tatigkeit, das legitimerweise einem mutmalf3-
lich entstellten Text durch einen kleinen Eingriff auf die Beine helfen
will.

Sembdner hat in seiner Edition aus dem iiberlieferten Material
einen anderen Schlufl gezogen: die Konsequenz war allerdings auch bei
ihm eine Normalisierung der Orthographie. Im Nachwort seiner Ausga-
be'* moniert er an Schmidts Vorgehen, es setze »Kleists fehlerhafte,
aber phonetisch gleichgiiltige Schreibweise Commendant selbst an sol-
chen Stellen ein, wo urspriinglich die korrekte Form [i.e. fiir Sembdner
»>Kommandant<] gestanden hatte.« In seiner Ausgabe der »Marquise von
O...« finden sich demzufolge die 77 Stellen des Textes, an denen >Com-
mendant¢ tiberliefert ist, an die drei Stellen orthographisch angeglichen,
an denen das nicht der Fall ist. In Sembdners Text begegnet daher
durchgéingig die Schreibung >Kommandant<.*3

Man kann so vorgehen - vielleicht auch in der Absicht, Schiiler
nicht durch eine sonderbare Schreibweise zu verwirren.** Es ware aber
irrig, ein solches Tun Text-Kritik zu nennen. Schon ein dogmatischer
Positivismus hatte Schwierigkeiten, Kleists Schreibweise »Commendant«
»fehlerhaft« und »phonetisch gleichgiiltig« zu nennen, ist sie doch die

12. Helmut Sembdner (Hg.): Heinrich von Kleist. Samtliche Werke und Briefe, 2 Bde.,
Miinchen #1985, hier Bd. 2, 1038.

13. Die von Siegfried Streller in Zusammenarbeit mit Peter Goldammer, Wolfgang Bar-
thel, Anita Golz und Rudolf Loch herausgegebene Ausgabe (Werke und Briefe in vier
Banden. Frankfurt am Main 1986) hat schlieBlich die dritte Mdglichkeit einer Nor-
mierung ergriffen. Bei ihr steht an allen Stellen »Commendant«.

14. Vgl. dagegen aber schon Karl Lachmann: »Rechenschaft iiber L. Ausgabe des Neuen
Testaments«, in: ders., Kleinere Schriften zur classischen Philologie, hg. von J. Vah-
len, Berlin 1876 (= Kleinere Schriften Bd. 2), 250-272, hier 254: »Es ist meines
Amtes nicht, zu beurtheilen, ob man etwa, um der Schwachen zu schonen, auch
noch unkritische von Anstdssen gereinigte Texte zu machen zweckmdRig finden
wird; aber nur ja nicht einen einzigen unverdnderlichen, sondern nach Verschieden-
heit der Subjectivitdten verschiedene.«

48

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

einzige, die in Adelungs Worterbuch verzeichnet ist'®>, und in ihrer
phonetischen Realisation wohl auch deutlich von > Kommandant« zu un-
terscheiden.

Was aber mehr noch ins Gewicht fallt, ist, daf bei Schmidt wie
bei Sembdner die in die Krisis hineinfiihrende Frage, ob sich ndmlich
an der Verschiedenheit der abweichenden Signifikanten ein differen-
zierter, dem Text selbst zugehoriger Sinn niederschldgt, erst gar nicht
gestellt wird.*® Eben diese Frage aber stellt sich angesichts der iiberlie-
ferten Dokumente. Wer sich auf sie nicht einzulassen bereit ist, verhalt
sich wie jemand, der die Moglichkeit auszuschliefen sucht, in einem
Gesprach konne sein Gegeniiber ein Wort verwenden, das er noch nicht
kennt — und zu diesem Zweck eher dazu bereit ist anzunehmen, die
Akustik des Raumes habe das Wort seines Gegentibers entstellt, als zu-
riickzufragen oder gar durch die Wahrnehmung der sonderbaren AuRe-
rung des Anderen die Fiktion, der eigene Wortschatz sei langst abge-
schlossen, in Frage stellen zu lassen. In der Tat aber steht bei dem
scheinbar marginalen editorischen Problem der beiden Schreibungen
»>Commen-/Kommandant« das Ganze des Textvorverstindnisses in Fra-
ge. Eine kritische Entscheidung in dieser Sache wird demnach nicht zu
fallen sein, ohne dafl man sich Gedanken macht, welche Auswirkungen
diese Entscheidung wiederum auf das Textverstandnis hat.

15. Vgl. Adelung, Grammatisch-kritisches Worterbuch, s.v., Bd. 1, 1342: »von dem Franz.
Commendant, der oberste Befehlshaber in einer Festung, der alles, was den Dienst
einer Besatzung, die Unterhaltung der Festungswerke, und die Vertheidigung des
Ortes betrifft, anzuordnen hat.« In Friedrich Nicolais Beschreibung der Koniglichen
Residenzstidte Berlin und Potsdam aller daselbst befindlicher Merkwiirdigkeiten und
der umliegenden Gegend, 3 Bde., Berlin 31786, 146, findet sich iibrigens die heutige
KommandantenstrafSe (Berlin) noch als Neue KommendantenstrafSe beschrieben. Der
dem ersten Band beigefiigte Stadtplan gibt dagegen CommendantenstrafSe zu lesen.

16. Esistklar, daR Sdtze wie »in der Regel schreibt Kleist [...]« hierbei nur wenig helfen.
Sie sind im strikten Sinne vorkritisch — und sollten spdtestens seit Szondis in den
Holderlin-Studien vorgetragenen Kritik an der Parallelstellensmethode< von einer
kritischen Textwissenschaft nicht mehr verwendet werden. Wenn jemand 999mal ein
Wort in einer bestimmten Bedeutung gebraucht (was schon als Annahme zu bestrei-
ten wdre, denn die Situationen des Gebrauchs verdndern sich), heiRt das noch lange
nicht, er konne nicht beim nachsten Mal etwas anderes mit dem Wort meinen - es
sei denn, man wolle einem Menschen grundsétzlich abstreiten, daR er auch etwas
Neues probieren oder etwas dazulernen kdnne. Es gibt in der publizierten Textpoetik
der letzten 50 Jahre nur wenig Fortschritte an Einsicht; Szondis Kritik an besagter
Methode rechnet dazu, und es ist leider bezeichnend, wie schnell {iber sie hinweg
wieder zur Tagesordnung {ibergegangen worden ist.

49

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

VIII.

Vielleicht gibt es keine zweite Erzahlung Kleists, die sich derart souve-
ran dem Bediirfnis des Lesers widersetzt, mit einer Person des erzdhlten
Plots sympathisieren zu konnen (von einer Befriedigung des Identifizie-
rungsbedirfnisses ganz zu schweigen), wie die »Marquise von O....«.
Manche neueren Interpretationen scheinen sogar geradezu zu dem
Zweck und unter dem Druck des Verlangens geschrieben zu sein, diese
Sprodigkeit und Verweigerung vom Text zu nehmen.'” Meist berufen
sich Rettungen dieser Art natiirlich auf die Person der Marquise von
O.... selbst, obwohl schon der Umstand, daR sie der Erzdhler an keiner
Stelle der Erzdhlung beim Vornamen nennt®, gegeniiber einem sol-
chen Versuch skeptisch machen sollte. Allerdings scheint der Text
selbst einen Satz als Kronzeugen fiir eine positive Wertung der Marqui-
se anzubieten — und tatsdchlich wird hier ein Angebot an den Leser ge-
macht, das zu einer giinstigeren Einschdtzung der Marquise fiihren
konnte. An dieser Stelle, die in apologetischen Interpretationen immer
wieder angefiihrt wird, heilt es in Kleists Text: »Durch diese schone
Anstrengung mit sich selbst bekannt gemacht, hob sie sich plétzlich, wie
an ihrer eigenen Hand, aus der ganzen Tiefe, in welche das Schicksal
sie herabgestiirzt hatte, empor.«*® Es wire toricht abzustreiten, hier
koénne nicht fiir einen Moment der Gedanke freier Selbstbestimmung
die Decke durchstoRRen, die die Zwinge der »biirgerlichen«* Adelsge-
sellschaft iiber alle personlichen Verhdltnisse in dieser Erzdhlung ge-
worfen hat. Er hat seinen Ort aber an einer duflersten Grenze, die
Kleists Text nirgends tiberschreitet und die es verhindert, irgendeine
Handlung irgendeines Aktanten dieses Textes vollig unzweideutig ein-
schatzen zu konnen. Sosehr der Marquise Einstehen fiir die Kinder ein
Moment von Freiheit in Anspruch nimmt, sosehr ist auch richtig, daf
die Motive, die sie zu ihrer Handlung fithren, prazise jene sind, die,
wenngleich auf je verschiedene Weise, die Vorstellung aller beherr-
schen: solche des Besitzenwollens. Das unterstreicht mit Nachdruck der
folgende Satz, der von apologetischen Deutungen meist nicht mehr zi-
tiert wird. Zwar ist die Marquise fiir einen Augenblick »im Freien«*,
aber dieser Augenblick ist schon vergangen, indem sich zeigt, daf§ der

17. Als ein Extrem in diesem Sinne nenne ich Eberhard Schmidh&duser: »Das Verbrechen
in Kleists sMarquise von O...<. Eine nur am Rande strafrechtliche Untersuchungg, in:
Kleist-Jahrbuch 1986, 156-175, der sich sogar fiir den Grafen darum bemiiht, die
»Einheit seiner Personlichkeit« (173) zu retten.

18. Im Unterschied etwa zum Grafen.

19. BKAIL/2, 59f. 1.

20. BKAIL/2, 625.

21. BKAIL/2, 60,.

50

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

Feind, dem sich die Marquise entronnen wahnt, langst okkupiert hat,
worin sie sich in ihrem Eigensten glaubt: den Horizont ihrer Vorstellun-
gen. »Der Aufruhr, der ihre Brust zerrif3, legte sich, als sie im Freien
war, sie kiifSte hdufig die Kinder, diese ihre liebe Beute, und mit groRer
Selbstzufriedenheit gedachte sie, welch einen Sieg sie, durch die Kraft
ihres schuldfreien BewuRtseyns, iiber ihren Bruder davon getragen hat-
te.«** Das Komma (statt des zu erwartenden Punktes) zwischen erstem
und zweitem Hauptsatz dieser Periode 148t es in der Tat zu, von diesem
ganzen Passus als von einer Peripetie zu reden - allerdings nicht zu ei-
nem anderen, sondern ins Selbe, wie es an anderer Stelle heift: »in die
alte Ordnung der Dinge«*? zuriick. Das Verhiltnis zu den Kindern, ein
innerliches par excellence, wird vollstandig in Ausdriicken beschrieben,
die dem Vokabular des Krieges entstammen. Die Kinder werden zur
Beute herabgesetzt — und das heit eben auch: zur Sache, derer man
sich gewaltsam bemdichtigt.** Auch das eine Vergewaltigungsphantasie.

Vom zweiten Satz dieses Abschnittes aus liest man dann auch
den ersten vielleicht wieder aufmerksamer und kann schon an der se-
mantischen Reibung der beiden Worte »schon« und »Anstrengung« ein
wenig verunsichert werden. Zugleich wirft die Art und Weise, wie die
Rede vom >Selbst¢ eingefiihrt wird, ein bezeichnendes Licht auf das,
womit die Marquise in der momentanen Situation bereits zufrieden (vgl.
den folgenden Satz) ist. Denn >jemanden mit jemanden bekannt ma-
chenc ist ein Ausdruck, der in dem Zusammenhang, in dem er hier ge-
braucht wird, wiederum ein inneres Selbstverhiltnis an die AuBerlich-
keit und Formlichkeit preisgibt. Kleists Text spricht nicht etwa von ei-
ner Besinnung. Nicht nur ist es so, dal§ nur einander Fremde miteinan-
der bekannt gemacht werden konnen; dieses Tun ist liberdies ein ge-
sellschaftlich-hoflicher Akt. Hinzu kommt, dafl das wechselseitige Ein-
andervorstellen allein die Moglichkeit eines kiinftigen Kennenlernens
bedeutet, nicht dessen Wirklichkeit. Weit entfernt davon, Selbsttrans-
parenz zu bezeichnen, wird durch Kleists Formulierung gerade voll-
standiges Bei-Sich-Selbst-Sein der Marquise dementiert. Wie so man-
ches 148t die »Geschichtserzdhlung«*> der Vorkommnisse auch dieses
Versprechen unerfiillt. Nur als Versprechen und als uneingeldste Mog-
lichkeit bleibt es — in seiner Grenze — zu bewahren.

22. BKAIL/2, 60s; Herv. v. mir.

23. BKATI/2, 19;.

24. Wobei die Rede von der Beute auch darum befremdlich ist, weil sie voraussetzt, dal}
die Marquise dem Obristen ein Recht auf ihre Kinder zugesteht.

25. BKATI/2, 641

51

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

IX.

Wer sich gleichwohl eine positivere Einschdtzung der Marquise ret-
ten will, diirfte spitestens mit der unwiirdigen®® Farce des SchluRab-
schnitts der Erzdhlung Schwierigkeiten bekommen.*” Es gibt am Ende
keine Person, deren Ansehen dieser Schluabschnitt, eine Art letztes
Gericht, nicht riickwirkend noch weiter beschddigen wiirde. Nicht allein
der Graf nimmt, wie es dort sarkastisch heift, »den Huth vor der Gesell-
schaft«?® ab — die Kunst der Unterwerfung unter jenes Spiel der Kon-
vention, das sie hier auffithren und das mit ihnen spielt, iiben konzer-
tant alle. Die Rolle, die auf den letzten Seiten der Erzdhlung das Geld
und das Avancement der Marquise in den Grafenstand spielt, ist fiir den
Pakt aller mit dem Bestehenden nur der auferlichste Beleg. Was immer
jene Verzeihung »alle[r] Seiten« um, wie Kleists Text doppeldeutig fi-
nal-adversativ ausspricht, »der gebrechlichen Einrichtung der Welt wil-
len«* sonst noch sein mag - in ihr liegt allemal, daR sie die bestehen-
den Verhaltnisse zu stabilisieren sucht. Diese Verhdltnisse aber lassen
innerhalb von Kleists Text sdmtliche von ihnen betroffenen Personen in
ihrem Personsein in Halften zerspringen, die sie selbst (ein Ausdruck,
der hier nur noch mit Vorsicht verwendet werden kann) nicht mehr
miteinander vermitteln konnen. Wenn Personsein irreduzibles Fiirsich-
selbstsein und Eingebundensein in Sozialitit zugleich meint3°, so zeigt
Kleists Text prazise den Rif3, der sich in der biirgerlichen Adelsgesell-
schaft durch dieses Zugleich zieht.3* Kein Zufall ist darum, daR gerade
in der SchluBpassage Zweierzahlen so wichtig werden. Sie sind wie die

26. DalR in der »Marquise von O....« so haufig von Wiirde geredet wird, hangt direkt da-
mit zusammen, daR die personale Integritét aller Gestalten in Frage steht. Eine An-
bindung des Begriffs der Wiirde an den der Person besteht explizit mindestens seit
Kant. Vgl. die einschldgigen Passagen in Immanuel Kant: »Grundlegung zur Meta-
physik der Sitten«, in: Akademieausgabe, Bd. IV, 436 und ders.: »Metaphysik der
Sitten, in: Akademieausgabe, Bd. VI, 223, 434f.

27. BKATI/2, 100ff.g.

28. BKATII/2, 1004,

29. BKATI/2, 102,; Herv. v. mir.

30. Vgl. hierzu zusammenfassend Reto Luzius Fetz: »Personbegriff und Identitdtstheo-
rie«, in: Freiburger Zeitschrift fiir Theologie und Philosophie 35 (1988), 69-106.

31. Wie wenig Kleists Text diesen RiR zu verschleiern sucht, erkennt man dann, wenn die
Frage nach einer strafrechtlichen Untersuchung des vom Leser zu rekonstruierenden
Delikts erst gar nicht gestellt wird — obwohl Vergewaltigung natiirlich ein Offizialde-
likt ist. Der TrugschluR des Textes bleibt nach dieser Seite hin véllig unaufgeldst.
Vgl. den Hinweis bei Joachim Bohnert: »Positivitdt des Rechts und Konflikt bei
Kleist«, in: Kleist-Jahrbuch 1985, 39-55, hier 44.

52

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

113* nicht nur ganz abstrakte Anzeichen fir das Gespaltensein der Per-
sonen; sie weisen auch auf den Bann des Wiederholungszwangs, der
sich am Ende definitiv durchgesetzt hat. Da3 das »dritte [...]«33 Kind3*
schlieBlich umstandslos zu einem »ersten« herabgestuft werden kann,
dem »jetzt noch« »eine ganze Reihe von jungen Russen«3 folgte3, ge-
hort in den Zusammenhang des Undsoweiter ebenso wie adversativ die
zuvor eingefiihrte befremdlich abstrakte Rede vom »gefiirchteten« oder
»flirchterlichen«37 Dritten. Ein Drittes ndmlich flirchten, — »um der ge-
brechlichen Einrichtung der Welt willen« — all jene, die als Personen
unter dem Druck der Verhéltnisse und auf Grund ihrer eigenen Schwa-
che in zwei bezugslose Teile von Personalitat zersprungen sind, die von
ihrer Rollenidentitit3® dominiert werden: die Marquise, der Graf die
Obristin und der Obrist.

X.

Fiir die Marquise tritt dieses Auseinanderfallen besonders deutlich an
der oben zitierten Stelle hervor, an der der Gewinn von Selbstdndigkeit
direkt zur Unterwerfung unter Vorstellungen umschlug, die sie hetero-
gen bestimmten. Gerade indem hier der utopische Gedanke von Selbst-
bestimmung sich am Horizont abzeichnet, tritt der anschlielende Fall
des Bewulitseins so scharf hervor. Weiter illustrieren liele sich die Ge-
spaltenheit der Person der Marquise an ihrem Schwanken zwischen der
Kultivation ihrer Innerlichkeit und dem unmotivierten Drang, sich zu

32. Vgl. hierzu auch den Aufsatz von Oskar Seidlin: »What the Bell Tolls in Kleist’s >Der
zerbrochne Kruge, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Gei-
stesgeschichte 51 (1977), 79-97. Vgl. BKA II/2, 73,3; 75,; 85g; 9115; 92,0; 985; 9953.

33. BKAII/2, 61,.

34. Anfdnglich verheiRt das Kind auf Grund der Parallele zur unbefleckten Empfangnis
Erlosung. Wie der Erzdhler mit seinem weiteren Schicksal umgeht, ist jedoch gerade-
zu exemplarisch fiir die Art und Weise, in der die Erzahlung am Ende ihr utopisches
Potential neutralisiert.

35. BKATII/2, 10240.

36. Wobei die eigenartige Formulierung: »Eine ganze Reihe von jungen Russen folgte
jetzt noch dem ersten« im Zusammenhang der ganzen Erzéhlung sich auch noch an-
ders auslegen ldRt als auf die Kinder.

37. BKATI/2, 93,9; 10255

38. Vgl. in diesem Zusammenhang die Stellen BKA II/2, 124, : »Der russische Officier,
der, nach der Rolle zu urtheilen, die er spielte, Einer der Anfiihrer des Sturms zu
seyn schien [...]«; 2647¢.: »[...], daB ihm, bei der ungiinstigen Rolle, die er eben
jetzt zu spielen gezwungen sey, [...]«; 93g.: »Die Mutter bemerkte die Unschicklich-
keit der Rollen, die der Vater und der Bruder dabei zu spielen haben wiirden, [...].«

53

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

profanieren, welcher krasser nicht hdtte dargestellt werden kénnen als
durch die Zeitungsannonce. Kdathchen und Penthesilea stehen bezie-
hungslos nebeneinander. Der Graf, als Person von der Marquise schon
darum nicht wahrgenommen — wie Kleists Text sagt: empfangen3® -,
weil im Horizont der unmenschlichen Vorstellungen von Engel und
Teufel schematisiert, zerfdllt vor den Augen des Lesers ebenfalls in
zwei disparate Teile: Zum einen ist er anscheinend der von seiner Be-
gierde Getriebene, der den Anderen mibraucht, und er zeigt sich an-
dererseits als Altruist, der zu jedem Opfer bereit ist. Als mutmaflicher*°
Vergewaltiger der Marquise scheint er sich gewaltsam alle Rechte einer
anderen Person gegeniiber zu nehmen: er macht sie zum Vehikel der
Triebabfuhr, zur Sache; als Ehemann unterschreibt er einen »Heiraths-
kontrakt«**, der ihm, das andere Extrem, allein Pflichten tibertragt — er
macht sich selbst zur Sache. Frau von G..., an sich als vermittelnde
Gestalt angelegt, erweist sich in ihrem durchgdngig instrumentellen
Handeln nicht als Vermittlerin, sondern, wie Kleist in dem scharfen
SchluBabschnitt ausspricht, als vom Geld korrumpierte Veranstalte-
rin**. Der eingangs unversohnliche Diktator, ihr Mann, »gebdhrdet [...]«

39. BKAII/2, 924¢; 9315.

40. Alles kommt auf dieses >mutmalilich< an. Denn es ist auf dem Faktum zu insistieren,
daR die einzige Instanz, die die Frage beantworten konnte, ob der Graf die Marquise
tatsachlich vergewaltigt hat, der Erzdhler, hieriiber schweigt. Der Leser wird von ihm
systematisch im Unklaren gelassen. Kleists Text ist dabei so gefiihrt, daR von dem
omindsen Gedankenstrich an die Vorstellung, es habe tatsdchlich eine Vergewalti-
gung stattgefunden, zunehmend die Einbildungskraft des Lesers penetriert — so der
Leser das zuldaRt. Wie suggestiv der Text diesbeziiglich ist, zeigt sich bei einem Blick
auf die zeitgendssische Rezeption, die Stellungnahme der Wiener Zensurbehdrde
und die sich anschlieRende literaturwissenschaftliche Sekunddrliteratur. Dal die
Wahrscheinlichkeit nicht immer auf Seiten der Wahrheit ist, muR aber nicht eigens
betont werden. Das Eigenartige ist, daR von Anfang der Rezeptionsgeschichte dieses
Textes an eine Auslegung ad malum, wenn man so will, eine befleckte Empfangnis,
stattgefunden hat — mit der Folge, dal® man Kleists Text als schockierend empfinden
mulite. Wollte man aber sagen, dieser Text sei um eines solchen Schockes willen
geschrieben worden, so hatte man nicht einmal die halbe Wahrheit gesagt. Denn der
Schock, den man sich in der Rezeption dieses Textes zuziehen kann (und sich zuge-
zogen hat), ist das genaue Pendant zu der vom Leser selbst rekonstruierten Verge-
waltigung auf der Ebene des Plots: In ihm macht sich der ohnmdchtige Leser zur
Sache. Er muR sich aber nicht zur Sache machen, sondern kann die Bedeutung des
Gedankenstriches auch offenhalten. Meine Bemerkungen sind daher auch keines-
wegs ein Plddoyer fiir die These der unbefleckten Empfangnis, sondern dafiir, den
Text als ein Experiment mit der Einbildungskraft der Leser wahrzunehmen.

41. BKATII/2,99;.

42. BKATI/2, 101p.

54

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

sich, nachdem er seine ganze Verfehlung abschitzen kann, »ganz con-
vulsivisch«*3 — die »Lust der himmelfrohen Verséhnung«*4, die seine
Frau zu spiliren glaubt, riihrt nach der zu erschlieBenden Vergewalti-
gung der Marquise durch den Grafen an ein zweites Tabu. Sie tragt
uniibersehbar Ziige des Inzests. Auf dem Hintergrund der Tatsache,
daB der Obrist eingangs nach allen Regeln der Konvention und voll-
standig dem Komment verpflichtet die ihm anvertraute Zitadelle vertei-
digt, 16st die Vorstellung eines haltlos schluchzenden Hysterikers, der
sich iiber seine eigene Tochter hermacht, das Bild eines einheitlichen
Charakters definitiv auf.

XI.

Das Nachdenken tiber Kleists Text ist damit an dem Punkt angelangt,
an dem man sich der kritischen Frage der differierenden Schreibungen
»>Commendant« und >Kommandant« noch einmal stellen kann. Vielleicht
namlich ist die orthographische Differenz schon an sich selbst kritisch
und entspringt einer Krise, die das herrschende Prinzip — es handelt
sich um die Person des Obristen —in Frage stellt. Dabei weist die fremde
Schreibung >Commendant« vermittelt iiber das Franzosische zuriick auf
das lateinische Verbum >commendare¢, das zundchst mit >befehlen< oder
>kommandieren< iberhaupt nichts zu tun hat, sondern >anvertrauen,
libergeben« meint.*> Der Begriff der -Kommende« hat diese Bedeutung
bis heute bewahrt. Bereits im zugrundeliegenden Stammverb >mandare«
selbst gehen die Worte »manus«< und >dare< eine Verbindung ein, die auf
ein bestehendes Vertrauensverhaltnis deutet. Ein solches Vertrauens-
verhdltnis wird aber ohne Wechselseitigkeit nicht zu denken sein, und
alles, was sich aus ihm an Befugnissen fiir einen >Commendanten¢ ab-
leitet, insbesondere das Recht des Krieges: anderen Befehle zu erteilen,
leitet seine Legitimation aus dem anfanglichen Verhdltnis ab. Indem
Kleists Text die Schreibung >Kommandant« mit der Schreibung >Com-
mendant« engfiihrt, tritt das allgemeinere Grundverhdltnis des Anver-
trauens allererst in Kontur. Dafy >Commendant« in der iiberwiegenden
Mehrzahl der Falle auf diese Weise geschrieben wird, ist eine fortwah-
rende Erinnerung an dieses Verhaltnis, der Schritt zum >Kommandan-
ten< hingegen Ausdruck von Regrel3. In ihm reflektiert sich die Preisga-
be des Grundverhdltnisses an die den Personen gegeniiber indifferente
AuRerlichkeit von Befehlen und Gehorchen.

43. BKATL/2, 88,,.

44, BKATI/2, 92,.

45, Vgl. Hermann Menge: Langenscheidts GrofSwérterbuch. Lateinisch-Deutsch, Berlin,
Miinchen, Wien, Ziirich 71971, s.v. commendo, 141.

55

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

Kleists Text hdtte die Spannung, die die Person des Obristen zer-
reiflt, nicht starker hervorheben kénnen als durch den folgenden Satz
des Eingangsabschnittes: »Der Obrist erkldrte gegen seine Familie, daf
er sich nunmehr verhalten wiirde, als ob sie nicht vorhanden wére; und
antwortete mit Kugeln und Granaten.«*® Als Reaktion auf eine be-
stimmte Situation, die es ihm anscheinend*’ nicht mehr erlaubt, die
Einheit seiner Person in der Opposition von 6ffentlicher Aufgabe und
privatem Eingebundensein in die Familie zu wahren, ist diese Erkla-
rung »gegen seine Familie« selbst schon eine Antwort »mit Kugeln und
Granaten«.4® Militarische Vorstellungen iiberformen ihm von nun an
sprachlich die personlichen Verhaltnisse. Hierfiir steht nicht nur die ei-
genartig metaphorische Rede vom Antworten an der eben zitierten Stel-
le — an sich ist sie auf den Dialog bezogen —, sondern auch die spezifi-
sche Deformation, da der Obrist, nachdem er von der Schwangerschaft
seiner Tochter erfahren hat, nur noch »auf eine Art« zu bitten versteht,
»die einem Befehle gleich«* sieht. Das an die Person des Anderen frei
appellierende Bitten geht im Befehlston unter, der voraussetzt, man
konne mit dem Anderen umgehen wie mit einer Sache. Das Wissen um
das personliche Versagen ldft sich an beiden Stellen gleichwohl nicht
unterdriicken: Im »als ob« des zuerst zitierten Satzes ist es ebenso anzu-
treffen wie im »Geddchtnif«>° seiner Tochter, das der Obrist durch eine
duBerliche Veranstaltung, das Abhdngen eines Portrits, »ganz zu vertil-
gen«>* sucht.

In diesem Zusammenhang wird es sprechend, daf Kleists Text
den Obristen zum ersten Mal >Kommandanten« nennt, als es sich er-
weist, daf’ dieser seiner Pflicht, die ihm Anvertrauten zu schiitzen, im
Fall der Marquise nicht hat nachkommen koénnen: Vom »Komman-
dant[en]« heiflt es dort ndamlich, er sei »auf die Nachricht von dem Un-
fall, der die Marquise betroffen hatte, in die duerste Bestiirzung«>* ge-
raten. Der Titel wird zur Worthiilse — wie sehr, mag man daraus erse-
hen, da beim nachsten Auftritt des s Kommandanten< nicht mehr langer
er der »Befehlshaber«>3 ist, sondern, wie im unmittelbar vorhergehen-
den Satz ostentativ ausgesprochen, der russische General, den er gleich

46. BKATIL/2, 95.

47. 1In der Tat l#Rt der Text die Frage zu, ob eine friihere Ubergabe der Zitadelle zum
Schutz der Zivilpersonen, die sich in ihr aufhalten, nicht denkbar gewesen ware.

48. Und es ist daher bezeichnend, daB sich im zweiten Satz der eben zitierten Periode
kein grammatisches Subjekt mehr findet.

49. BKATI/2, 72..

50. BKATI/2, 72,,.

51. BKATI/2, 72,,.

52. BKATI/2, 13;4.

53. BKATI/2, 14y.

56

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

darauf - ein drittes Mal als »Kommandant« — ausgerechnet seiner
»Dankbarkeit«>* versichert. In seiner Beziehung zu seiner Familie wie
auch in seiner 6ffentlichen Aufgabe gescheitert, zerspringt, was er als
Person nicht hat miteinander verbinden konnen, in jene zwei Extreme
des diktatorischen Despoten und des hysterischen Liebhabers der eige-
nen Tochter, die ihn Kleists Text nacheinander durchlaufen 14it.

XII.

Ein Gedankengang wie der, dem ich eben gefolgt bin, kann sich eroff-
nen, 1Rt man das eigene Vorverstidndnis der orthographischen und
sonstigen Regeln von den sproden Eigenarten des Kleistschen Textes in
Frage stellen.>®> Thn zwingend nennen zu wollen, wire nicht nur iiber-
trieben: es hieRe einem MifSverstindnis anheimzufallen. Wie niemand
dazu gezwungen werden kann, tiberhaupt einen poetischen Text zu le-
sen, so auch niemand, eine orthographische Differenz, das Verhaltnis
von Klein- und Grof3schreibung oder das Spiel der Auslassungszeichen
zur Kenntnis zu nehmen. Die poetischen Texte sind so frei. Fiir mich
aber stellte sich an einem bestimmten Punkt der Auseinandersetzung
mit Kleists Text die kritische Frage, ob ich mich diesem Text gegentliber
editorisch als Kommandant oder als Commendant verhalten sollte. Dagf$
sich mir diese Frage stellte, war bereits ihre Beantwortung. Sowenig es
einem Leser dadurch erspart bleibt, sich selbst mit dem Text in die Kri-
se zu begeben, sosehr bin ich doch davon tiberzeugt, daf3 es fiir eine
Edition von Kleists Texten wichtig ist, zumindest die Moglichkeit einer
solchen Krise offenzuhalten. Die Offenlegung des Prozesses, der aus
der Krise des Textes in seine Konstitution gefiihrt hat, vermag nicht
mehr, als sich als Einladung zu begreifen - sie gibt es dem Leser frei,
sich von ihr abzustof3en.

54. BKAIL/2, 15;,.

55. Wenn es zutrifft, daB die HISTORIE urspriinglich die fragende Erkundung der Krise
ist (vgl. hierzu Bernhard Uhde: »Die Krise der Gegensétze, HISTORIE bei Hekataios,
Herodot und Thukydides«, in: Tijdschrift voor Filosofie 33 [1971], 559-571), dann
kann in diesem Sinne die BKA auch mit Recht eine historisch-kritische Ausgabe hei-
Ren.

57

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

Literatur

Adelung, Johann Christoph: Grammatisch-kritisches Worterbuch der Hoch-
deutschen Mundart, mit bestdndiger Vergleichung der iibrigen Mund-
art, besonders aber der Oberdeutschen, Leipzig *1793/1801, Hildes-
heim, New York 197o0.

Bohnert, Joachim: »Positivitdit des Rechts und Konflikt bei Kleist«, in:
Kleist-Jahrbuch 1985, 39-55.

Celan, Paul: »Ansprache anldflich der Entgegennahme des Literaturprei-
ses der Freien Hansestadt Bremenc, in: Beda Allemann/Stefan
Reichert, (Hg.), Paul Celan. Gesammelte Werke in fiinf Bdnden, unter
Mitwirkung von Rudolf Biicher, Frankfurt am Main 1983, 185-186.

Celan, Paul: »Der Meridian«, in: Beda Allemann/Stefan Reichert (Hg.),
Paul Celan. Gesammelte Werke in fiinf Bdnden, unter Mitwirkung von
Rudolf Biicher, Frankfurt am Main 1983, 187-202.

Fetz, Reto Luzius: »Personbegriff und Identitdtstheorie«, in: Freiburger
Zeitschrift fiir Theologie und Philosophie 35 (1988), 69-106.

Henne, Helmut: Einfiihrung zum Reprint von: Johann Christoph Adelung:
Grammatisch-kritisches Worterbuch der Hochdeutschen Mundart, mit
bestindiger Vergleichung der iibrigen Mundart, besonders aber der
Oberdeutschen, Leipzig *1793/1801, Hildesheim, New York 1970, Bd.
I, XXIf.

Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften, 4 Abtheilungen. Bisher erschienen:
29 Bde., PreuRische Akademie der Wissenschaften (Bd. 1-22) (Hg.),
Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin (Bd. 23) (Hg.),
Akademie der Wissenschaften zu Gottingen (ab Bd. 24) (Hg.), Berlin
1902ff., darin: »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, Bd. IV.;
darin: »Metaphysik der Sitten«, Bd. VL.

Lachmann, Karl: »Rechenschaft iiber L. Ausgabe des Neuen Testamentsc,
in: ders., Kleinere Schriften zur classischen Philologie, hg. von ]J.
Vahlen, Berlin 1876 (= Kleinere Schriften Bd. 2), 250-272.

Menge, Hermann: Langenscheidts GrofSworterbuch. Lateinisch-Deutsch,
Berlin, Miinchen, Wien, Ziirich *71971.

Nicolai, Friedrich: Beschreibung der Koniglichen Residenzstddte Berlin und
Potsdam aller daselbst befindlicher Merkwiirdigkeiten und der umlie-
genden Gegend, 3 Bde., Berlin 31786.

ReuR, Roland/Staengle, Peter (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke,
Brandenburger Ausgabe, [=-BKA], Basel, Frankfurt am Main 1988ff,,
BKA II/2, »Die Marquise von O....«, 1989.

ReuR, Roland/Staengle, Peter: Berliner Kleist Blitter 2, Basel, Frankfurt am
Main 1989.

Schmidhduser, Eberhard: »Das Verbrechen in Kleists -Marquise von O...<.
Eine nur am Rande strafrechtliche Untersuchung«, in: Kleist-Jahr-
buch 1986, 156-175.

58

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLAND REUR: WAS IST DAS KRITISCHE AN EINER KRITISCHEN AUSGABE?

Schiitz, Alfred: Das Problem der Relevanz, hg. u. erl. v. Richard M. Zaner.
Mit e. Einl. v. Thomas Luckmann, Frankfurt am Main 1971.

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas: Strukturen der Lebenswelt, 2 Bde., Frank-
furt am Main 1979.

Seidlin, Oskar: »What the Bell Tolls in Kleist’s sDer zerbrochne Krug««, in:
Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesge-
schichte 51 (1977), 79-97.

Seiffert, Hans Werner: Untersuchungen zur Methode der Herausgabe deut-
scher Texte, Berlin *1969.

Sembdner, Helmut (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe,
2 Bde., Miinchen 41985.

Streller, Siegfried (Hg.): Heinrich von Kleist. Werke und Briefe in vier Bdn-
den, in Zusammenarbeit mit Peter Goldammer, Wolfgang Barthel,
Anita Golz und Rudolf Loch, Frankfurt am Main 1986.

Uhde, Bernhard: »Die Krise der Gegensitze, HISTORIE bei Hekataios,
Herodot und Thukydides«, in: Tijdschrift voor Filosofie 33 (1971),
559-571.

Zeller, Hans: »Befund und Deutung. Interpretation und Dokumentation
als Ziel und Methode der Edition«, in: Gunter Martens/Hans Zeller
(Hg.), Texte und Varianten. Probleme ihrer Edition und Interpretation,
Minchen 1971, 45-89.

59

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Trauerspiel?
Zu Kleists »Penthesilea«

MARIANNE SCHULLER

Bis auf das als Fragment iiberlieferte Drama Robert Guiskard, Herzog
der Normdnner' hat Kleist die Gattungsangabe »Trauerspiel« nur
zweimal vergeben: einmal an sein 1803 anonym erschienenes Schau-
spiel Die Familie Schroffenstein® und ein zweites Mal an sein 1808
publiziertes Drama Penthesilea®. In beiden Fillen ist, wenn auch auf
unterschiedliche Weise, vom Tod zweier Liebender die Rede.

Waihrend in Shakespeares Romeo und Julia die Liebenden zwei
miteinander verfeindeten Geschlechtern entstammen, gehéren sie in
Kleists Familie Schroffenstein einer in sich selbst verfeindeten Familie
an. Stellt diese Verdnderung eine Zuspitzung des Topos >Haflliebe« dar,
so nimmt das Trauerspiel Kleists das Motiv des Geheimnisses, des Ver-
botenen auf, das mit Shakespeares Romeo und Julia zum festen Be-
standteil neuzeitlicher Liebessemantik gehort*. Es ist der heimliche,

1. Vgl. Heinrich von Kleist: »Robert Guiskard, Herzog der Normanner, in: Ilse-Marie
Barth/Klaus Miiller-Salget/Stefan Ortmanns/Hinrich C. Seeba (Hg.), Heinrich von
Kleist. Samtliche Werke und Briefe, 4 Bde., Frankfurt am Main 1991, hier Bd. 1, 235-
255; zur Textliberlieferung und zur schwierigen (Entstehungs-)Geschichte dieses
Dramas vgl. den Kommentar, ebd., 659-675 (im folgenden zitiert als DKV mit Band-
und Seitenangabe).

2. Heinrich von Kleist: »Die Familie Schroffenstein. Ein Trauerspiel in flinf Aufziigen,
in: DKV Bd. I, 123-234; zur Uberlieferung und zur Entstehungsgeschichte vgl. den
Kommentar, ebd., 534-540.

3. Heinrich von Kleist: »Penthesilea. Ein Trauerspiel«, in: Roland ReuB/Peter Staengle/
(ab 1992) Ingeborg Harms (Hg.), Heinrich von Kleist Sdmtliche Werke, Brandenburger
Ausgabe (BKA), Basel, Frankfurt am Main 1988ff., Bd. I/5; soweit mdglich wird nach
der Brandenburger Kleist-Ausgabe zitiert unter der Sigle BKA, Abteilungs-, Band-
und Seitenzahl; zur Entstehung- und Publikationsgeschichte vgl. Roland ReuR: »Zu
dieser Ausgabe, in: BKA I/5, 633-654.

4. Vgl. Julia Kristeva: Geschichten von der Liebe, Frankfurt am Main 1989, bes. 201-224.

60

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE SCHULLER: EIN TRAUERSPIEL? ZU KLEISTS »PENTHESILEA«

ndchtliche Schauplatz, an dem sich die Liebenden begegnen kénnen. In
der Familie Schroffenstein ist es ein ins Mdrchenhafte verschobener my-
thischer Ort, eine Hohle, die fernab vom Geschehen in einem waldigen
Gebirge liegt. Umstellt von den auf den Tod verfeindeten Vitern wird
dieser Ort zu einer dem Drama eingesenkten Krypta, an dem sich in den
Reden Ottokars und Agnes’ Sprachfiguren der himmlischen und der ir-
dischen Liebe vermadhlen. Im Angesicht héchster Gefahr imaginiert Ot-
tokar in einer vom Hohen Lied der Bibel inspirierten Liebessprache
diese Hohlennacht als »Fest der Liebe«®, das bei Kleist schlieflich mit
dem Tod zusammenfillt. Denn die von Ottokar zur Rettung der Gelieb-
ten ersonnene List eines Kleiderwechsels fihrt dazu, daf die feindli-
chen Viter in der Absicht, das Kind des anderen zu toten, das eigene
morden.

Die Hohlenszene ist hdufig als widersinnig charakterisiert und
beurteilt worden; als ein Geschehen, das den Gang der Katastrophe un-
terbricht, aufhilt oder ihm zuwider lduft.® Jedoch ist es diese Einlas-
sung, in der sich die mit dem Liebeskonzept verschrankte Trauer des
Trauerspiels artikuliert. Sie ist, als Ingrediens der Liebe, an die Opposi-
tion von offen und verborgen gebunden. Ahnlich wie bei Romeo und Ju-
lia endet die Liebe todlich, weil sie sich im Verborgenen, im Geheimen
abspielen muR. Erfiillung scheint moglich, sofern sie die offentliche
Biihne betreten kann. So sagt Ottokar zu Agnes: »In kurzem, ist der Irr-
tum aufgedeckt, / Sind nur die Vater erst versohnt, darf ich / Dich 6f-
fentlich als meine Braut begriifen.«” Der Gegensatz von geheim und
offen, von sichtbar und unsichtbar, von Verbot und Erlaubtem, von Ge-
setz und Ubertretung ist es, der nicht nur die Liebe, sondern damit zu-
gleich das Moment der Trauer prdagt. Denn es ist diese Opposition, wel-
che den Verlust des geliebten Objekts und damit die Trauer bewirkt und
bezeugt.

Kleists Drama jedoch erschopft sich nicht in der Theatralisierung
dieses Liebeskonzepts, sondern es stellt dessen Koinzidenz mit der Lo-
gik des theatralen Biithnengeschehens selber aus. Die Biihne lebt von
der optischen Logik als dem Wechselspiel zwischen Zeigen und Ver-
bergen, zwischen Auftritt und dem unsichtbaren Geschehen hinter der
Biihne, zwischen dem offenen und dem geschlossenen Vorhang. Dieser

5. Ottokar: »Wir machen diese Nacht / Zu einem Fest der Liebe, willst Du? Komm /«,
DKV Bd. I, 220 (V. 2418f).

6. Zur Hohlenszene ist nach wie vor grundlegend Ingeborg Harms: m»Wie fliegender
Sommer«. Eine Untersuchung der »H6hlenszene< in Heinrich von Kleists »Die Familie
Schroffenstein«, in: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 28 (1984), 270-314;
dies.: Zwei Spiele von Trauer und Lust. »Die Familie Schroffenstein« und »Der zerbroch-
ne Krug«, Miinchen 1990, bes. 23-90.

7. DKV Bd. I, 220 (V. 2420-2423).

61

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

Biihnenlogik als eines Regulators zwischen An- und Abwesenheit, zwi-
schen »da< und »>fort« entspricht die Trauer als Reaktion auf den Verlust
eines (ehemals) prasenten Objekts. Die Trauer des Trauerspiels besteht
darin, daR die Liebe eine Statt hat, die ihr jedoch entzogen wird. Wenn
Kleist die Liebesszene nach Art einer Krypta behandelt, indem sie im
Innern als eine dem Biihnengeschehen kaum assimilierbare Szene ein-
gesenkt ist, wird der Liebe doch auf der Biihne eine fliichtige Statt ge-
geben. Der traurige Zug des Spiels ist nicht dadurch gegeben, daf§ die
Liebe zwischen Ottokar und Agnes keine, sondern weil sie eine fliichti-
ge, ferne, abgesonderte Statt hat. Von daher gewinnt der Umstand, daf
Die Familie Schroffenstein das einzige Drama Kleists mit der Szenenan-
weisung »Der Vorhang fillt« ist®, an Signifikanz. Nicht nur als ironi-
sche Kadenz auf die Entsprechung zwischen Biihnen- und Trauerlogik,
sondern auch als undeutlicher Ausblick darauf, da8 dieser Vorhang fal-
len wird. Dies ist der Fall mit Kleists Penthesilea Ein Trauerspiel.

Mit Kleists Trauerspiel Penthesilea tut sich eine andere Szene
auf. Eine Szene, welche die Frage nach der Un/moglichkeit von Trauer
nach sich zieht. Im Unterschied zum frihen Trauerspiel Die Familie
Schroffenstein fallt zundchst ins Auge, dal das Drama Penthesilea kei-
nen heimlichen Ort als Topos vom Geheimnis der Liebe kennt.® Mit
der Aufgabe der den Liebesdiskurs formierenden Unterscheidung zwi-
schen heimlich/offen, verborgen/6ffentlich geht ein grundlegend ande-
res Szenenkonzept einher: Die Szene wird, wie Roland Reuf in einer
Lektiire der Angabe »Scene: Schlachtfeld bei Troja« gezeigt hat, als »all-
gemeine Ortsbestimmung des Dramas« ausgewiesen. Das durch den
Doppelpunkt durchlocherte und verletzte Syntagma der Ortsangabe
kann als »Inanspruchnahme und Reflex der griechisch-abendlandi-
schen Tradition des Theaters verstanden werden«*’: In dem Mafe, wie
der Name des fiir die abendldndische Kultur und ihrer Mythen entschei-
denden Kriegsschauplatzes auf das Szenische von Szene allgemein
Ubertragbar wird, bezeichnet sich diese als eine, die in sich >selbst< un-
einheitlich, unterschieden, zerstritten und zerspalten ist. Zu dieser
(Selbst-)Bestimmung der Szene tragen wesentlich die das Schauspiel
dominierenden Mittel des Botenberichtes und der Mauerschau bei. Ihre
Funktion erschopft sich keineswegs darin, auf ein Geschehen jenseits
der Biihne zu referieren; vielmehr geben die Reden des Botenberichtes

8. DKV Bd. I, 233; vgl. Kommentar, ebd., 658.

9. Dies trifft auch fiir den im Schein der Idylle stehenden 15. Auftritt zu. Wenn sich
hier ein von Penthesilea an Achill adressierter Liebesdiskurs und Gesetzesrede zu be-
riihren suchen, so heilt es ausdriicklich in der Regieanweisung: »Penthesilea, Pro-
thoe, Achilles, Amazonen.« BKA I/5, 109.

10. Roland ReuR: »Im Gekliifft<. Zur Sprache von Kleists sPenthesilea«, in: Brandenbur-
ger Kleist-Blitter 5, Basel, Frankfurt am Main 1992, 3-27, hier 4.

62

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE SCHULLER: EIN TRAUERSPIEL? ZU KLEISTS »PENTHESILEA«

und die Reden aus der Perspektive der Mauerschau zu verstehen, dafl
die grenzenlose Szene »Schachtfeld« in ihrer Sichtbarkeit zugleich mit
einer Art von Blindheit geschlagen ist. Es gibt also nicht mehr den ge-
heimen Ort, das Versteck, das, bei aller Gefahr und Gefdhrdung, ins Of-
fene der Szene zu libersetzen ware. Vielmehr zeigt sich, da§ die offene
Szene in ihrer Sichtbarkeit >selbst¢ etwas versteckt: einen unauffindba-
ren Fehl, ein Loch, das nicht ausgegraben werden kann.

Diese Verdnderung der Text-Szene trifft die das neuzeitliche
Liebeskonzept bestimmende Hermeneutik der Horizontverschmelzung
ebenso wie eine »Hermeneutik des Aufdeckens«'* und das ihr korre-
spondierende archdologische Verfahren. Wenn die Metaphorik des
Ausgrabens wie die Metaphorik der Verschmelzung nicht mehr greifen,
dann stellt sich die Frage des Trans-Ports, der Uber-Tragung neu. Dies
umso mehr, als Kleists Drama nicht nur eine Umschrift der Homer-
schen Ilias sowie deren Aufnahme durch Vergils Aneis und anderer
synkretistisch zusammengebrachter Tragddien, Mythen und Legenden
darstellt*?, sondern weil die als »Schlachtfeld« bestimmte Szene des
Textes auch intern die Frage von Ubertragung und Ubersetzung im
Hinblick auf den figurativen und den wortlichen Pol der Sprache the-
matisiert. Gibt es eine Briicke zwischen diesen Polen?

Der einzige architektonische Gegenstand, den Kleists Text im
grenzenlosen »Schlachtfeld« auffiihrt, ist eine Briicke.'? Penthesilea,
im Kampf mit Achill schwer verwundet und verletzt, wird von ihrer
Vertrauten Prothoe ermuntert, den Kampfplatz des Duells zu verlassen
und sich in den Schutz des Amazonenheeres zu begeben. Pl6tzlich steht
da eine Regieanweisung, die in ihrer Unvermitteltheit unsinnig er-
scheint: »Penthesilea. (indem sie plétzlich auf eine Briicke gekommen, stehen
bleibt)«*4. Wiahrend unklar bleibt, zwischen welchen Polen sich die
Briicke spannt®s, tritt das Uberbriicken selber in den Vordergrund. In
einem phantasmatischen Aufschwung 18t Penthesilea die in der Re-
gel mit der Vorstellung des Horizontalen verbundene Briicke in die
Vertikale kippen.

11. Anselm Haverkamp: Laub voll Trauer. Holderlins spdte Allegorie, Miinchen 1991, 24.

12. Vgl. Bettine Menke: »Kérper-Bild und -Zerfillung, >Staub<. Uber Heinrich von Kleists
sPenthesileac, in: Claudia Ohlschiger/Birgit Wiens (Hg.), Kérper — Gedchtnis -
Schrift. Der Kérper als Medium kultureller Erinnerung, Berlin 1997, 122-157, hier
122-123.

13. Vgl. Reul’, »Gekliifft«, 6.

14. BKAI/5, 81.

15. Kurz vorher fragt Prothoe, ob Penthesilea eher den »Felsen« oder das »bequeme
Tal« wahlen wolle — aber eine Briicke zwischen einem Tal und einem Felsen ist ein
Unding, vgl. BKA I/5, 80 (V. 1357-1360).

63

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

Penthesilea:
»Den Ida will ich auf den Ossa walzen,
Und auf die Spitze ruhig blos mich stellen.«*®

Soll dieses Werk nach Art der Giganten von Penthesilea angestrengt
werden, um Helios »bei seinen goldnen Flammenhaaren« zu sich her-
nieder zu ziehen'’, so wird das vertikale Koordinatensystem durch den
Blick in die Tiefe des Flusses weiter getrieben.

»Penthesilea. (schautin den FluR nieder)
Ich Rasende!
Da liegt er mir zu Flissen ja! Nimm mich -
(sie willin den FluR sinken. Prothoe und Meroe halten sie)«lg.

Wie Helios, den Penthesilea »wenn er am Scheitel mir voriiberfleucht!«*®
ergreifen will, im gesamten Drama immer wieder mit Achill in eins ge-
spiegelt wird, so steht die am Mythos des Narzifl ausgerichtete Spiegel-
szene im Zeichen der Sonne.*® Sind die 24 Auftritte nicht nur an der
Ilias, sondern auch am Sonnenumlauf mit seinen 24 Stunden orien-
tiert*, so findet die Sonne als eine Art Superzeichen des gesamten Trau-
erspiels in dieser Szene ihren buchstdblichen Hoéhepunkt. Denn es
scheint sich, einer kurz zuvor gemachten AuRerung Prothoes zufolge,
um die Mittagszeit zu handeln, um die Zeit also, da die Sonne im Zenit
steht.*

Als realer Baukoérper Passage fiir ein Uber-Tragen? bildet der
Signifikant Briicke zugleich eine geldufige Metapher. In dem MaRe, wie
»Briicke« das Bild fiir das Prozedere des Meta-Phorisierens stellt, fun-
giert sie dariber hinaus als Metapher der Metapher. In noch starkerer

16. BKAI/5, 82 (V. 1375-1376).

17. »Bei seinen goldnen Flammenhaaren zog” ich / zu mir hernieder ihn —« BKA I/5, 83
(V. 13841-1385).

18. BKAI/5, 84 (V. 1386-1387).

19. Vgl. BKA1/5, 83 (V. 1387).

20. Natiirlich kann einem nicht entgehen, daR die Zeit der Arbeit an der Penthesilea die
Zeit der Arbeit an der Zeitschrift Phobus ist, in der auch das an Goethe geschickte
Organische Fragment der Penthesilea erschienen ist.

21. Diese Beobachtung findet sich bei Ekkehard Zeeb: Unlesbarkeit der Welt und die Les-
barkeit der Texte. Ausschreitungen des Rahmens der Literatur in den Schriften Heinrich
von Kleists, Wiirzburg 1995, 143.

22. Penthesilea fragt: »- Wo steht die Sonne?« Darauf Prothoe: »Dort, dir grad im Schei-
tel« BKA I/5, 78 (V. 1330-1331); vgl. zu dieser Szene vor allem Zeeb, Die Unles-
barkeit der Welt, bes. 142-151.

23. Ich iibernehme diese Schreibweise von ReulR, »Gekliifft«, 4.

64

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE SCHULLER: EIN TRAUERSPIEL? ZU KLEISTS »PENTHESILEA«

Weise trifft diese Sprachprozedur fiir die Sonne zu: Einerseits realer
Lichtkorper, stellt sie nicht nur ein metaphorisches Zentralgestirn dar,
sondern ist nach der rhetorischen Tradition seit Aristoteles die Meta-
pher der Metapher par excellence. Warum? Weil sie den Raum des Se-
hens in der Dichotomie von Tag und Nacht, Helle und Dunkelheit,
Sichtbarem und Unsichtbarem, Prasenz und Abwesenheit hervorbringt.
Insofern bedarf jede Figur, jede Metapher einer Sonne, um ihre ikoni-
sche Funktion wahrnehmen zu kénnen.

»Die Sonne gibt nicht nur ein [...] Beispiel eines sinnlich wahrnehmbaren Wesens, indem
sie immer verschwinden, sich dem Blick entziehen, nicht anwesend sein kann. Der Gegen-
satz des Erscheinens und Verschwindens, das ganze Vokabular des phainisthai, der ale-
theia usw., der Gegensatz von Tag und Nacht, des Sichtbaren und Unsichtbaren, des Ge-
genwartigen und Abwesenden - all dies ist nur méglich unter der Sonne.«?

Zugleich aber wird die Sonne in ihrem Lauf — um es mit einer Katachre-
se zu sagen -von der Metapher regiert: Wie das Er-Scheinen der Sonne
bringt auch die Metapher mit ihrem Er-Scheinen eine gewisse Abwe-
senheit, ein Dunkel hervor, das die Figur der Metapher als Spender des
lichten Sinns herausfordert. Die klassische Formulierung dieses in der
Tradition der Metaphysik stehenden Metaphernschemas findet sich bei
Hegel. In seiner Philosophie der Weltgeschichte wird der Sonnenlauf -
ihr Aufstieg im Osten/Orient und ihr Untergang im Westen/Abendland
— zum Paradigma einer Metamorphose, aus der die innere Sonne des
Bewulitseins entsteht.

»Doch wenn die Sonne einige Zeit heraufgestiegen, wird das Staunen gemaRigt werden,
der Blick mehr auf die Natur und auf sich die Aufmerksamkeit zu richten genétigt sein: er
wird so in seiner eigenen Helle sehen, zum BewuRtsein seiner selbst {ibergehen, aus der
ersten staunenden Untétigkeit der Bewunderung weitergehen zur Tat, zum Bilden aus
sich selbst. Und am Abend wird er ein Gebdude vollendet haben, eine innere Sonne, die
Sonne seines BewuRtseins, die er durch seine Arbeit hervorgebracht hat; und diese wird
er hoher schétzen als die duRerliche Sonne [...] denn dieser zweite Gegenstand ist sein
eigener Geist. Hierin liegt eigentlich enthalten der Gang der ganzen Weltgeschichte, der
groBe Tag des Geistes, sein Tagewerk, das er in der Weltgeschichte vollbringt. / [...] Hier
[in Asien] geht die duRerliche physische Sonne auf, und im Westen geht sie unter: dafiir
steigt aber hier die innere Sonne des SelbstbewuRtseins auf, die einen hoheren Glanz
verbreitet.«?

24. Jacques Derrida: »Die weiBe Mythologie. Die Metapher im philosophischen Text, in:
ders., Randgdnge der Philosophie, Wien 1988, 205-258; bes. »Die Blumen der Rheto-
rik: Das Heliotrop«, 236-248, hier 242.

25. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1955, 242f;

65

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

Die ganz im Zeichen der Sonne stehende Szene auf der Briicke kann
somit als Dramatisierung der Figuralitdt als »Heliotrope« gelesen wer-
den.?® Sie stellt die Figur der Reflexion szenisch aus, die nach Hegel
zur hochsten Form des Selbstbewufltseins fiihrt. Anders aber als bei
Hegel, hat das vom Licht der Sonne hervorgebrachte Spiegelbild nicht
das Selbstbewuftsein, sondern das Scheitern der Selbsterkenntnis zur
Folge. Wenn die Sonne im Zenit steht, sieht Penthesilea konsequenter
Weise im Spiegelbild die (reflektierte) Sonne, die, als reflektierte, eine
Heliotrope, eine Figur der Sonne, ist, die ihrerseits, nicht zuletzt unter
dem Namen Helios, das Bild fiir Achill stellt. In dem Malle, wie es, der
Logik der Szene zufolge, zwischen der Sonne am Himmel und dem
Wasser in der Erde kein Aullerhalb dieses Reflexionsgeschehens gibt,
gibt es auch keine Instanz, welche das >eigene< vom fremden Bild unter-
schiede. An den Ort der Metaphern der Metapher, der Figuren der Fi-
guralitit geriickt, kommt das Zwischen, das die Ubersetzung ermdoglicht,
als Instanz einer Unterscheidung nicht zum Zuge. Nicht weil sie selbst,
sondern weil sie »plotzlich« an diesen Zwischen-Ort verriickt ist, ist
Penthesilea einer der Figuralitdt >selbst< innewohnenden Kraft der Auf-

16sung oder Defiguralisierung ausgesetzt.
Die Regieanwesung »Penthesilea. (indem sie pl6tzlich auf eine Briik-

ke gekommen, stehen bleibt)« erschien doppelt unsinnig: unsinnig auf-
grund der Unmotiviertheit im Hinblick auf die Handlung; unsinnig, weil
das, was die Bricke liberspannt, unklar bleibt. Die vermeintliche Un-
sinnigkeit entpuppt sich nun als ein angemessen >falsches Bild« eines in
der Sprache klaffenden Abgrunds, der, indem er sich verhiillt, die
Metapher ermoglicht. Der Bildlogik zufolge liegt er zwischen Fels und
Tal, zwischen Hohe und Tiefe, zwischen Himmel und der tiefsten Erde.
Es sind dies wiederum Metaphern der Differenz zwischen Bild und Be-
griff, zwischen Wortlichkeit und Figuralitit, deren Verwechslung die
katastrophische Handlung des Trauerspiels bestimmt. Wenn die Szene
Penthesilea im unstimmigen Bild einer haltlos schwebenden Briicke an
einen unbestimmten In-Differenzpunkt versetzt, der zwischen tot und
lebendig oszilliert, so stellen die Worte der Amazone Meroes zugleich
einen Bezug dieses Zustandes zwischen Tod und Leben zum Status von
Textur und Text her. Meroe: »Da féllt sie leblos, / Wie ein Gewand, in
unsrer Hand zusammen.«*’

Wenn sich Heideggers beriihmte Briicke tber den Strom
schwingt, wenn sie, wie Heidegger sagt, nicht nur schon vorhandene
Ufer verbindet, sondern diese durch ihre Verbindung allererst als Ufer

vgl. auch Derrida, »WeiRe Mythologie, 354-355 und Zeeb, Unlesbarkeit der Welt,
159-161.

26. Vgl. Zeeb, Unlesbarkeit der Welt, 144.

27. BKA, Bd.I/5, 84 (V. 1389-1390).

66

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE SCHULLER: EIN TRAUERSPIEL? ZU KLEISTS »PENTHESILEA«

hervortreten 148t, wenn sie Strom und Ufer in wechselseitige Nachbar-
schaft bringt und die Erde als Landschaft um den Strom versammelt?®,
umreif§t Kleist im absurden Bild einer Briicke ohne Halt einen Zug von
Sprache, der noch in Heideggers Bild der geschwungenen Briicke un-
verziglich tberbriickt wird. Dieser Zug erweist sich als Modus jenes
»Dritten«, das Odysseus als dem Exponenten der in Oppositionen den-
kenden Griechen zu recht unbegreiflich ist. »So viel ich weiR3, giebt es in
der Natur / Kraft blos, und ihren Widerstand, nichts Drittes.«* Mit
Penthesilea wird dieses >Dritte« wirksam: »She is the third term >Drit-
tes¢, which violates the natural law declaring power and its resistance as
the only conceivable forces.«3°

Dieser nicht-substantialisierbare Term des »Dritten¢, der nahezu
alle Interpretationen und Kommentare der jiingeren Forschung zu Pen-
thesilea beschiftigt3*, interveniert nicht nur in die Polarisierung zwi-
schen Figuralitdt und Wortlichkeit, sondern in die Figuralitdt selbst. So
wirkt in der das Drama exzessiv, hektisch und kontrastreich durchwal-
tenden Lichtmetaphorik eine Unsichtbarkeit, die nicht durch einen Ge-
gensatz zum Licht, sondern durch dessen Uberbietung entsteht. Das Fi-
gurale fangt gleichsam an zu schimmern und zu glitzern, und in extre-
mis 16sen sich nicht nur die Gestalten, sondern 16st sich die Textgestalt
selber auf.3* Wie die Gestalt des apollinischen Achill in der hellen Glut

28. »Die Briicke schwingt sich sleicht und kréftig iber den Strom. Sie verbindet nicht
nur schon vorhandene Ufer. Im Ubergang der Briicke treten die Ufer erst als Ufer
hervor. [...] Sie bringt Strom und Ufer und Land in die wechselseitige Nachbarschaft.
Die Briicke versammelt die Erde als Landschaft um den Strom.« Martin Heidegger:
»Bauen Wohnen Denken, in: ders., Vortrdge und Aufsétze, Stuttgart 1954, 139-156,
hier 146.

29. BKAI/5, 14 (V. 125-126).

30. So Carol Jacobs in ihrem grundlegenden Text »The Rhetorics of Feminism, in: dies.,
Uncontainable Romanticism, Baltimore, London, The Johns Hopkins University Press
1989, 85-114, hier 92. Jacobs zeigt auf, wie im Diskurs von Odysseus, wahrend er
diese einfachen Distinktionen trifft, diese zugleich problematisiert werden. Vgl.
ebd., 92-93.

31. Stellvertretend sei hier verwiesen auf Carol Jacobs, »Rhetorics of Feminism« und auf
Michel Chaouli: »Die Verschlingung der Metapher. Geschmack und Ekel in der sPen-
thesilea<«, in: Kleist-Jahrbuch 1998, Stuttgart, Weimar 1999, 127-149; Gabriele
Brandstetter: »»Penthesileac. »Das Wort des Greuelritselsc. Die Uberschreitung der
Tragddie«, in: Walter Hinderer (Hg.), Interpretationen. Kleists Dramen, Stuttgart
1997, 75-115.

32. Vgl. hierzu Marianne Schuller: »Den >Ubersichtigkeiten< das Wort geredet. Oder:
>Verriickte Rede? Zu Kleists »>Penthesilea«, in: Nathalie Amstutz/Marina Kuoni
(Hg.), Theorie — Geschlecht — Fiktion, Basel, Frankfurt am Main 1994, 61-74, bes.
69-70 (dort finden sich viele Belegstellen); Annette Runte: »Liebestraum und Ge-

67

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

der Bilder sich auflost, so verschwimmen auch die »apollinischen Bil-
derbogen«33, welche Penthesilea, wie eine Art Schwester der Penelo-
pe3*, sich ins Herz brennt: Schrift als Wundenmal:

»Mein ew’ger Traum warst du! Die ganze Welt
Lag wie ein ausgespanntes Musternetz

Vor mir; in jede Masche, weit und grofR,

War Deiner Thaten eine eingeschiirzt.

Und mein Herz, wie Seide wei8 und rein,

Mit Flammenhaaren jede brannt’ ich ein.«®

Am Ende des Trauerspiels ist es Penthesilea, welche nicht nur den Ge-
liebten totet, sondern den toten Achill in einem kannibalischen Akt zer-
fleischt und auffrit. Es ist die Katastrophe, die aus der Verwechslung
von figuraler und wortlicher Dimension der Sprache folgt. Sie hat, ihren
eigenen Worten zufolge, eine sprichwortliche Metapher fiir die Liebe
wortlich genommen.

»Wie Manche, die am Hals des Freundes hangt,
Sagt wohl das Wort: sie lieb” ihn, o so sehr,
DaR sie vor Liebe gleich ihn essen kdonnte;

Und hinterher, das Wort gepriift, die Narrinn!
Gesattigt sein zum Eckel ist sie schon.

Nun, du Geliebter, so verfuhr ich nicht.

Sieh her: als ich an deinem Hals hieng,

hab ich’s wahrhaftig Wort fiir Wort gethan;

Ich war nicht so verriickt, als es wohl schien.«*®

Das Skandal6se der Szene besteht nicht zuletzt darin, daf Penthesilea
nachtrédglich in wohlgeformter Rede ihre »Greueltat« deuten kann und
zwar als Wirkung eines Sprachverfahrens: Als Wirkung des Wortlich-
Nehmens einer (im iibrigen gangigen) Liebesmetapher. Anders als dem
guten Gretchen ist Penthesilea mit dieser Deutung die Moglichkeit ver-
sperrt, ihre Zuflucht beim Wahnsinn zu finden.3” Das Skandalon also

schlechtertrauma. Kleists Amazonentragddie und die Grenzen der Reprdsentation«,
in: Gerhard Harle (Hg.), Grenziiberschreitungen. Friedenspddagogik, Geschlechterdis-
kurs, Literatur — Sprache — Didaktik. Festschrift fiir Wolfgang Popp zum 60. Geburtstag,
Essen 1995, 295-306, hier 300.

33. Runte, »liebestraum«, 300.

34. Vgl. Jacobs, »Rhetoric of Feminism«, 86-87.

35. BKA1/5, 131 (V. 2184-2193).

36. BKAI/5, 188 (V. 2991-2999).

37. Dieser Hinweis stammt von Thomas Weitin.

68

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE SCHULLER: EIN TRAUERSPIEL? ZU KLEISTS »PENTHESILEA«

besteht darin, daB die »Greueltat« nicht auf das Konto von Wahnsinn
und Verriicktheit verbucht werden kann. Warum? Weil, wie das Vor-
spiel auf der Briicke zeigte, das Trauerspiel Penthesilea die Figur der
Penthesilea an jenen In-Differenzpunkt in der Sprache fiihrt, welcher
die Funktionen der Figuralitit und Wortlichkeit sowie ihre Unter-
scheidbarkeit ein- und aussetzt. Verriickt in diesen dritten a-topischen
Sprach-Ort ist, wie Kleists Trauerspiel zeigt, Penthesilea mit der Greu-
eltat zugleich einem reinen, in seiner Reinheit schrecklichen Genielen
anheimgegeben, das ihre ersten Worte nach der in Schweigen und Ver-
gessen gehiillten Tat anzeigen3®: »Ach! — Wie wunderbar [...] (lispelnd)
Zum Entziicken! [...] O sagt mir! — Bin ich in Elisium?«3°

Wie die Erinnerungsrede an die Greueltat zeigt, findet das Ge-
niefen mit dem Eintritt in den Diskurs, zu dem Penthesilea fahig ist, ein
Ende. Entdeckt sich damit der Diskurs als das, was vor dem GeniefRen
schiitzt, so nimmt Kleists Text eine Bestimmung auf, die nachtraglich
im Register der Psychoanalyse unter dem Namen Psychose verzeichnet
worden ist. Wenn die Psychose Lacan zufolge eine Verwechslung von
Ding und Signifikant, von Koérper und Wort betreibt*® und damit die
Symbolisierung als Differenzverfahren aufer Kraft setzt, lebt der
Kleistsche Text davon, dass dieses Moment die Konstitution von Spra-
che und Subjekt bestimmt: als eine der Gebrechlichkeit. Diese Ver-
wechslung ist, so der gegenklassische Impuls des Dramas, gerade nicht
so verrtickt als sie wohl scheint.

Im Selbstmord Penthesileas wird die Sprache in ihren Moglich-
keiten erprobt: Indem Figuralitit und unmittelbare Realisierung zu-
sammenfallen, kommt die Sprache zur Vollendung, zu einer Vollen-
dung, die mit dem Tod, und damit dem absoluten Ende, dem Nichts,
zusammenfallt. Einerseits reizt Penthesileas Rede die metaphorische
Dimension der Sprache exzessiv aus, andererseits lauft die Sprache
in rhythmisch metrischen Schldgen semantisch leer. Die beriithmte
Schlufsequenz lautet:

»Denn jetzt steig” ich in meinen Busen nieder,
Gleich einem Schacht und grabe, kalt wie Erz,
Mir ein vernichtendes Gefiihl hervor.

Dies Erz, dies ldutr’ ich in der Glut des Jammers
Hart mir zu Stahl; trank’ es mit Gift sodann,

38. Im Hinblick auf das GenieRen folge ich Runte, »Liebestraum«, 303, wahrend mir
scheint, daR Kleist die Frage des Psychotischen selber noch einmal in Unruhe ver-
setzt.

39. BKAI/5, 176, 177 (V. 2836, 2843, 2844).

40. Jacques Lacan: Die Psychosen. Das Seminar Buch III, hg. von Jacques-Allain Miller,
libersetzt von Michael Turnheim, Weinheim, Berlin 1997.

69

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

HeiRatzendem, der Reue, durch und durch;
Trag’ es der Hoffnung ew'gem AmboR} zu,

Und schérf” und spitz es mir zu einem Dolch:
Und diesem Dolch jetzt reich’ ich meine Brust:
So! So! So! So! Und wieder! — Nun ist’s gut.
(sie fallt und stirbt)«*!

Carol Jacobs hat darauf insistiert, daR es hier nicht mehr um ein Refe-
renzobjekt aullerhalb der Sprache geht, sondern einzig um das Spre-
chen >selbst«: »But here there is nothing to tell about, for the telling is the
thing. The passage is at once the most daring of metaphorical conceits
and [...] language as its own absolute, immediate realization.«** In ih-
rem Aufsatz liber eine mogliche Korrespondenz zwischen Penthesilea
und dem Sacre du Printemps haben Gabriele Brandstetter und Gerhard
Neumann darauf aufmerksam gemacht, daf diese finale Sprachszene in
einem Reprdsentationsgestus erscheint, »der in der klassischen Rheto-
rik keine Stelle hat. Er 14t sich weder als Substitution (Metapher), noch
als Supplement (Metonymie), noch auch als Akt der Animation (Proso-
popoie) begreifen [...].«** Wenn es aber keine rhetorische Codifikation,
keine Identifizierung und keinen Namen gibt, dann kann man wohl das
eine fiir das andere greifen.** In dem MaRe, wie es keine Instanz gibt,
welche eine Entscheidung ermoglicht, ist Sprache absolut, vollendet,
ohne Aufschub, ohne gleichen. Es ist nach Kleist der Moment, der mit
dem Tod zusammenféllt.

Die mit dem Tod in eins fallende Vollendung ist es, welche die
Frage der Trauer dieses Spieles aufwirft. Nimmt man mit Freud an, daf
Trauer regelmidfig »die Reaktion auf den Verlust einer geliebten Person
oder einer an ihre Stelle geriickten Abstraktion wie Vaterland, Freiheit,
ein Ideal usw.«* ist, so stellt sich Trauerarbeit als der umwegige Pro-
zell dar, die Libido von dem geliebten Objekt abzuziehen und das Ich

41, BKAI/5, 191 (V. 3034).

42. Jacobs, »Rhetoric of Feminism, 114.

43. Gabriele Brandstetter/Gerhard Neumann: »Opferfest. >sPenthesilea< — »Sacre du Prin-
temps«, in: Jiirgen Lehmann/Timan Lang/Fred Lonker/Torsten Unger (Hg.), Konflikt
Grenze Dialog Kulturkontrastive und interdisziplindre Textzugdnge. Festschrift fiir Horst
Turk zum 60. Geburtstag, Frankfurt am Main, Berlin, Bern 1997, 105-138, hier 116.

44. So Penthesilea iiber ihre Tat: »— So war es ein Versehen. Kiisse, Bisse, / Das reimt
sich, und wer recht von Herzen liebt, / Kann schon das Eine fiir das Andere greifen.«
BKA I/5, 187 (V.2081-2083); vgl. auch Jacobs, »Rhetorik of Feminism«, 114.

45, Sigmund Freud: »Trauer und Melancholie«, in: ders., Gesammelte Werke, Frankfurt
am Main 1993, Bd. 10, 428-446, hier 409.

70

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE SCHULLER: EIN TRAUERSPIEL? ZU KLEISTS »PENTHESILEA«

fiir neue Besetzung frei zu machen.*® Trauerarbeit bestiinde darin, den
meist mit dem Tod der geliebten Person entstandenen Verlust zu verar-
beiten, bzw. zu verdauen. Wird dieser ProzeR als Introjektion gefat+’,
so ist es die Introjektion, die in Kleists Trauerspiel Penthesilea scheitert.
Zum einen, weil das geliebte Objekt unter dem Namen Achill in der
Uberbietung der Lichtmetaphorik und der Bildflut zu oszillieren und
sich aufzulosen beginnt, so dafl das Paradox einer Trauer ohne Objekt
entsteht. Zum andern, weil die Introjektion bereits auf der Ebene der
Motivik in eine reale Inkorporation kippt*®: Im wortlichen Sinne hat
Penthesilea das unverdaulich Fremde in sich. War in der Familie
Schroffenstein die Hohlenszene nach Art einer Krypta in den Text ein-
gelassen, so wird in der Penthesilea der Korper Penthesileas real zu ei-
ner Krypta*®, insofern er im Innern ein unzugingliches Auen wie eine
versiegelte Grabstdtte bewahrt. Vor allem aber ist es der mit einer
Sprachvollendung zusammenfallende Selbstmord Penthesileas, welcher
Trauer und Trauerarbeit als Introjektion scheitern 1dt. In dem Mo-
ment, wo es keinen medialen Verzug, keinen Aufschub, keine Differenz
mehr gibt, welche die gegebene Rede auf ein Nicht-Gegebenes anhalt,
ist der Spielraum, dann ist Zeit fiir die Trauerarbeit wie die Zeit der
Trauerarbeit versagt. Wahrend Trauer Zeit als Zeit der Versenkung in
den Verlust braucht und schafft, ist Kleists Penthesilea angesichts der
hektischen Uberbietungsdynamik wie angesichts der tédlichen Vollen-
dung der Sprache als eines Ereignisses ohne (rhetorischen) Namen ein
Trauerspiel, das in der Volte einer leeren Verdoppelung von der Un-
moglichkeit der Trauer spricht: Trauerspiel der unmoglichen Trauer.

46. »Tatsdchlich wird aber das Ich nach der Vollendung der Trauerarbeit wieder frei
und ungehemmt« — fiir neue Besetzungen. Freud, »Trauer«, 430.

47. Vgl. hierzu grundsatzlich Haverkamp, Laub voll Trauer, 15-29; Ingeborg Harms:
»Kleists >Findling< zwischen Krypta und Handelsgewdlbe, in: Christine Lubkoll/Giin-
ter Oesterle (Hg.), Gewagte Experimente und kiihne Konstellationen. Kleists Werk zwi-
schen Klassizismus und Romantik, Wiirzburg 2001, 149-168, hier 164-165.

48. Vgl. Freud, »Trauer«, bes. 436-438; Nikolaus Abraham/Maria Torok: Kryptonymie.
Das Verbarium des Wolfsmanns. Vorangestellt FORS von Jacques Derrida, Frankfurt am
Main, Berlin, Wien 1979; Nikolaus Abraham: »Aufzeichnungen iiber das Phantom.
Ergdnzungen zu Freuds Metapsychologiex, in: Psyche 7, 45 Jg. (1991), 691-698; Ma-
ria Torok: »Trauerkrankheit und Phantasma des >Cadavre exquis«, in: Psyche 6, 37
Jg. (1983), 497-519.

49. Vgl. Jacques Derrida: »FORS«, in: Nikolaus Abraham/Maria Torok: Kryptonymie. Das
Verbarium des Wolfsmanns. Vorangestellt FORS von Jacques Derrida, Frankfurt am
Main, Berlin, Wien 1979, 5-58.

71

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

Literatur

Abraham, Nikolaus/Torok, Maria: Kryptonymie. Das Verbarium des Wolfs-
manns. Vorangestellt FORS von Jacques Derrida, Frankfurt am Main,
Berlin, Wien 1979.

Abraham, Nikolaus: » Aufzeichnungen iiber das Phantom. Ergdnzungen zu
Freuds Metapsychologie«, in: Psyche 7, 45 Jg. (1991), 691-698.

Brandstetter, Gabriele/Neumann, Gerhard: »Opferfest. >Penthesilea< - >Sacre
du Printemps«, in: Jirgen Lehmann/Timan Lang/Fred Lonker/
Torsten Unger (Hg.), Konflikt Grenze Dialog Kulturkontrastive und
interdisziplindre Textzugdnge. Festschrift fiir Horst Turk zum 60. Ge-
burtstag, Frankfurt am Main u.a. 1997, 105-138.

Brandstetter, Gabriele: »Penthesilea«. -Das Wort des Greuelrdtsels«. Die
Uberschreitung der Tragddie«, in: Walter Hinderer (Hg.), Interpreta-
tionen. Kleists Dramen, Stuttgart 1997, 75-115.

Chaouli, Michel: »Die Verschlingung der Metapher. Geschmack und Ekel
in der >Penthesilea«, in: Kleist-Jahrbuch 1998, Stuttgart, Weimar
1999, 127-149.

Derrida, Jacques: »FORSx, in: Nikolaus Abraham/Maria Torok: Kryptony-
mie. Das Verbarium des Wolfsmanns. Vorangestellt FORS von Jacques
Derrida, Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1979, 5-58.

Derrida, Jacques: Randgdinge der Philosophie, Wien 1988.

Freud, Sigmund: »Trauer und Melancholie«, in: ders., Gesammelte Werke,
Frankfurt am Main 1993, Bd. 10, 428-446.

Harms, Ingeborg: »Kleists >Findling« zwischen Krypta und Handelsgewo1-
be«, in: Christine Lubkoll/Gilinter Oesterle (Hg.), Gewagte Experi-
mente und kiihne Konstellationen. Kleists Werk zwischen Klassizismus
und Romantik, Wiirzburg 2001, 149-168.

Harms, Ingeborg: »Wie fliegender Sommer<. Eine Untersuchung der
»Hoéhlenszene« in Heinrich von Kleists »Die Familie Schroffenstein«,
in: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 28 (1984), 270-314.

Harms, Ingeborg: Zwei Spiele von Trauer und Lust. »Die Familie Schroffen-
stein« und »Der zerbrochne Krug«, Miinchen 199o.

Haverkamp, Anselm: Laub voll Trauer. Hélderlins spdte Allegorie, Miinchen
1991.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg
1955.

Heidegger, Martin: »Bauen Wohnen Denkenc, in: ders., Vortrdge und Auf-
sdtze, Stuttgart 1954, 139-156.

Jacobs, Carol: »The Rhetorics of Feminisme, in: dies., Uncontainable Ro-
manticism, Baltimore, London, The Johns Hopkins University Press
1989, 85-114.

Kleist, Heinrich von: »Die Familie Schroffenstein. Ein Trauerspiel in fiinf
Aufziigen«, in: Ilse-Marie Barth/Klaus Miiller-Salget/Stefan Ort-

72

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE SCHULLER: EIN TRAUERSPIEL? ZU KLEISTS »PENTHESILEA«

manns/Hinrich C. Seeba (Hg.), Heinrich von Kleist. Simtliche Werke
und Briefe, 4 Bde., Frankfurt am Main 1991, Bd. I, 123-234.

Kleist, Heinrich von: »Penthesilea. Ein Trauerspiel«, in: Roland Reul3/Pe-
ter Staengle/(ab 1992) Ingeborg Harms (Hg.), Heinrich von Kleist.
Sdmtliche Werke, Brandenburger Ausgabe (BKA), Basel, Frankfurt
am Main 1988ff., Bd. I/s5.

Kleist, Heinrich von: »Robert Guiskard, Herzog der Normdanner, in: I1-
se-Marie Barth/Klaus Miiller-Salget/Stefan Ortmanns/Hinrich C.
Seeba (Hg.), Heinrich von Kleist Simtliche Werke und Briefe, 4 Bde.,
Frankfurt am Main 1991, Bd. 1, 235-255.

Kristeva, Julia: Geschichten von der Liebe, Frankfurt am Main 1989.

Lacan, Jacques: Die Psychosen. Das Seminar Buch III, hg. von Jacques-
Allain Miller, tibersetzt von Michael Turnheim, Weinheim, Berlin
1997. )

Menke, Bettine: »Korper-Bild und -Zerfdllung, >Staub<«. Uber Heinrich
von Kleists >Penthesilea«, in: Claudia Ohlschiger/Birgit Wiens
(Hg.), Korper — Geddchtnis — Schrift. Der Korper als Medium kulturel-
ler Erinnerung, Berlin 1997, 122-157.

ReuB, Roland: »Im GeKkliifft<. Zur Sprache von Kleists sPenthesilea«, in:
Brandenburger Kleist-Bldtter 5, Basel, Frankfurt am Main 1992, 3-27.

Runte, Annette: »Liebestraum und Geschlechtertrauma. Kleists Amazo-
nentragddie und die Grenzen der Reprdsentation«, in: Gerhard Har-
le (Hg.). Grenziiberschreitungen. Friedenspddagogik, Geschlechterdis-
kurs, Literatur — Sprache — Didaktik. Festschrift fiir Wolfgang Popp
zum 60. Geburtstag, Essen 1995, 295-306.

Schuller, Marianne: »Den >Ubersichtigkeiten< das Wort geredet. Oder:
»Verriickte Rede«? Zu Kleists >Penthesilea«, in: Nathalie Amstutz/
Marina Kuoni (Hg.), Theorie — Geschlecht — Fiktion, Basel, Frankfurt
am Main 1994, 61-74.

Torok, Maria: » Trauerkrankheit und Phantasma des »Cadavre exquis«, in:
Psyche 6, 37]g. (1983), 497-519.

Zeeb, Ekkehard: Unlesbarkeit der Welt und die Lesbarkeit der Texte. Aus-
schreitungen des Rahmens der Literatur in den Schriften Heinrich von
Kleists, Wiirzburg 1995.

73

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Aussetzer des Lebens.
Zur zeitraumlichen Differenz der Darstellung
in Heinrich von Kleists »Empfindungen vor
Friedrichs Seelandschaft« und »Der Findling«

NikorAUS MULLER-SCHOLL

War es das Ziel der Romantiker und mit ihnen der idealistischen Philo-
sophie nach Kant, die Liicke, die dessen kopernikanische Wende auf
dem Gebiet der Erkenntnis hinterlassen hatte, zu schlieen, die Einheit
des Subjektes und des Systems auf dem Gebiet der Asthetik wiederher-
zustellen, so tritt Heinrich von Kleist solchen Bestrebungen in »Emp-
findungen vor Friedrichs Seelandschaft«' entgegen. Mit seinem Ein-
griff in einen Text Clemens von Brentanos verteidigt er, wie im ersten
Teil dieses Aufsatzes gezeigt wird, die radikale erkenntniskritische Hal-
tung Kants gegen deren scheinhafte Uberwindung in der Romantik. Die
Positionen, die sich im Vergleich von Brentano und Kleist unterschei-
den lassen, finden sich auch in der Erzdhlung »Der Findling«>. Hier
spdtestens wird deutlich, was in der scheinbar rein theoretischen De-
batte um Friedrichs Bild auf dem Spiel steht: der Mimesis-Charakter ei-
ner jeglichen sprachlichen Darstellung und mit ihm ihre Lesbarkeit.
Beides wird durch die im einen wie im anderen Text auf je besondere
Weise herausgestellte zeitliche und raumliche Differenz der Darstellung
in Frage gestellt.

1. Heinrich von Kleist: »Empfindungen vor Friedrichs Seelandschaft«. Die Texte Kleists
werden nachfolgend, soweit nicht anders angegeben, zitiert nach Roland Reul3/Peter
Staengle (Hg.): Heinrich von Kleist. Samtliche Werke, Brandenburger Kleist-Ausgabe
(BKA), Frankfurt am Main 1988ff. Der angegebene Text findet sich in BKA II/7, 61f.
und wird im folgenden als »Empfindungen« bezeichnet. Soweit nicht anders angege-
ben, stehen die Zitate auf Seite 61.

2. BKAII/5, 19-58. Zitate aus diesem Text erscheinen nachfolgend im Text mit der Sei-
tenangabe ohne weitere Prézisierung.

74

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

»Empfindungen vor Friedrichs Seelandschaft«

Fir das 12. Blatt der von ihm herausgegebenen Berliner Abendblatter
redigiert Kleist im Oktober 1810 Achim von Arnims und Clemens von
Brentanos Bildbeschreibung »Verschiedene Empfindungen vor einer
Seelandschaft von Friedrich, worauf ein Kapuziner«3? und revidiert sie
dabei an entscheidender Stelle. Der von Kleist umgeschriebene Artikel
wird spdter zu einem seiner am hdaufigsten zitierten, wenngleich meist
nur sehr selektiv gelesenen, Texte. Zunadchst jedoch tragt er ihm den
Protest der Verfasser ein, denen wohl nicht entgangen ist, da der neue
Text die dasthetische Position des urspriinglichen radikal verandert.
Brentanos Text ist Teil einer polemischen Auseinandersetzung,
in deren Verlauf Friedrich Wilhelm Basilius von Ramdohr Friedrichs
Tetschener Altar zum Vorwurf gemacht hat, er erwecke keine dstheti-
sche, sondern eine »pathologische Riihrung«*. Brentano verteidigt
Friedrich, indem er einen unendlichen Reflexionsprozel beschreibt, der
vor dem Bild in Gang gesetzt wird, indem er also das Bild als Kunstwerk
im Sinne der Romantik definiert: Im Anklang an Kants Analytik des Er-
habenen® oder vielleicht noch eher an Lektiiren, die diese verkiirzen
und revidieren, beschreibt er zunédchst, wie »man« im Anblick des un-
begrenzten Meeres »alles zum Leben vermifit« und »seine Stimme doch
im Rauschen der Flut, im Wehen der Luft, im Ziehen der Wolken, in
dem einsamen Geschrei der Voégel vernimmt«®. Einem, so Brentano,

3. Friedhelm Kemp (Hg.): Clemens Brentano. Werke, Miinchen 21973, 2 Bde., hier Bd. 2,
1034-1038. Soweit nicht anders angegeben, stehen die im folgenden zitierten Passa-
gen auf Seite 1034. Vgl. auch Gerhard Kurz: »Vor einem Bild. Zu Clemens Brentanos
»Verschiedene Empfindungen vor einer Seelandschaft von Friedrich, worauf ein Kapu-
ziner«, in: Jahrbuch des freien deutschen Hochstifts, Tiibingen 1988, 128-140. Auf-
grund des Manuskriptes schreibt Kurz den ersten Teil des Textes, darunter sdmtliche
von Kleist iibernommenen Zitate, Brentano zu. Ich beziehe mich daher im folgenden
auf den Text als Brentanos Text. Vgl. im iibrigen die ausfiihrliche Diskussion der bei-
den Texte in den vergangenen Jahren u.a. bei Christian Begemann: »Brentano und
Kleist vor Friedrichs Monch am Meerx, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwis-
senschaft und Geistesgeschichte 64 (1990), 54-95; Bernhard Greiner: »Die Wende in der
Kunst - Kleist mit Kant, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte 64 (1990), 96-117; Andreas Ammer: »Betrachtung der Betrachtung
in einem Zeitungsartikel Uiber die Betrachter eines Bildes, worauf der Betrachter einer
Landschaft«, in: Athendum. Jahrbuch fiir Romantik, 1. Jg., 1991, 135-162. Vgl. auch
die umfangreichen Hinweise zur Rezeption bei Begemann.

4. Vgl. Begemann, »Brentano und Kleist«, 84.

5. Vgl. Wilhelm Weischedel (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der Urteilskraft, Frankfurt am
Main 1989.

6. Brentano, Werke, 1034.

75

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

»Anspruch« (auf das »Leben«) wird also Abbruch getan, doch dieser
Abbruch fiihrt zu einer Totalisierung, bei der der Mangel durch die ne-
gative Darstellung des Ermangelten restituiert wird. Unentscheidbar ist
bei Brentano dabei, ob die Restitution — um im Bild zu bleiben - nur auf
einem Echo-Effekt beruht, ob man also die eigene Stimme vernimmt
oder ob es vielmehr die des Lebens ist; mag sein, dal sich darin die von
Kant aufgestellte Analogie der Erscheinungen des Schonen und des Er-
habenen mit dem Zusammenspiel der Vermogen in uns widerspiegelt.

Nun scheint Brentano aber zu bemerken, daR sich die postulierte
Totalitat dieses Zusammenspiels, wenn es sie denn gabe, nicht erken-
nen lieRBe. Denn da alles Teil von ihr wire, miifite der Betrachter immer
schon zugleich das Ganze und dariiber hinaus sich selbst als Teil des
Ganzen sehen. In dem Moment, wo er das Ganze sdahe, ware er jedoch
bereits aullerhalb dieses Ganzen und das Ganze wdre folglich nicht
mehr das Ganze, sondern Teil eines grofReren Ganzen, das von einem
neuen Betrachter betrachtet werden miifite.

So folgt denn dem Anspruch in Brentanos Text ein Abbruch:
»Dieses aberk, schreibt er tiber das geschilderte Zusammenspiel, »ist
vor dem Bild unmoglich« — das kann einerseits heiflen: vor dem Bild ist
es unmoglich, in ihm aber ist es moglich; der Betrachter sollte oder
miilte also Teil des Bildes werden, um die beschriebene Erfahrung zu
machen; andererseits kann es aber auch bedeuten, dal vor dem Bild
nicht die Natur Abbruch tun kann. Der ersten Lesart entsprechend
wechselt Brentano vom »man« zum »ich« und scheint dann gleichsam
eine Spiegelung um die Achse der kurz darauf erwdhnten »Diine« vor-
zunehmen, wenn er schreibt: »und das, was ich in dem Bilde selbst fin-
den sollte, fand ich erst zwischen mir und dem Bilde, ndmlich einen An-
spruch, den mir das Bild tat, indem es denselben nicht erfiillte«; die er-
ste Halfte dieses Satzes scheint den erhabenen Natur-Vorgang zwi-
schen Betrachter und Bild zu verlagern. Die zweite Halfte enthalt dann
allerdings ein Rdtsel: Denn der Vorgang scheint nun statt von dem
»man«, dem »Kapuziner« oder dem »ich« von dem Bild auszugehen.
Dieses stellt an den Betrachter einen Anspruch — der Betrachter riickt
also in die Position der Natur, genauer des Meeres — doch das Bild stellt
diesen Anspruch, indem es denselben nicht erfiillt; damit aber ist nun
das Bild dasjenige, das an die Stelle der Natur riickt und den Betrachter
in die Position des Monches setzt. Das wird ausgedriickt in der Formu-
lierung: »den mir das Meer tat« — sie 1laf3t offen, ob der Anspruch von
»mir« ausgeht oder an mich gestellt wird. Was oben in der doppelten
Lesart des »seine« angedeutet wurde, wiederholt sich also hier in der
Uberblendung von Betrachter und Meer. Wo immer aber der Betrachter
nun auch stehen mag, ob an der Stelle des Meeres oder an der des Mon-
ches, immer ist es das Bild, das ihm zugleich den Anspruch ermoglicht,
wie auch diesem Anspruch Abbruch tut und durch diesen Abbruch den
Anspruch von neuem erzeugt. Daher die SchluBfolgerung, daf das Bild

76

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

die Diine wird. Ist das Bild aber Diine, dann ist es damit zugleich zu
Voraussetzung, Anspruch und Abbruch dieses Anspruches geworden.
Es ware absolut, bliebe es nicht gebunden an die Bewegung des Be-
trachters, eine Bewegung, die beschrieben wird »als zu diesem Gemalde
gehorig«, »das durchaus Dekoration ist, vor welchem eine Handlung
vorgehen mufB, indem es keine Ruhe gewdhrt«. Diese Bewegung muf}
stattfinden, und sie muf immer von neuem stattfinden, denn ohne den
Betrachter gdbe es weder Voraussetzung, noch Anspruch, noch Ab-
bruch. Da der Betrachter im Moment der Betrachtung immer schon Teil
dessen ist, was er betrachtet, muR — der bereits ausgefiihrten Logik von
Teil und Ganzem folgend — vor dem Bild eine unendliche Bewegung ab-
laufen, eine Bewegung, die ihr Ziel notwendig nie erreichen kann. Von
dieser unendlichen Bewegung zeugt auch der Text Brentanos selbst.
Denn Brentano beschreibt nicht blof das Zusammenspiel von An-
spruch, Abbruch und Restitution, sondern dieses Zusammenspiel struk-
turiert auch den Gang seiner Argumentation: Der idealtypischen Dar-
stellung des abgeschlossenen Vorganges im ersten Schritt seiner Analy-
se folgt im zweiten der Abbruch, und schliefllich, im dritten, die Restitu-
tion, eine Restitution, die gleichwohl immer nur als noch zu vollendende
beschrieben werden kann.

Was hier vorgefiihrt wird, ist nun allerdings abhédngig von der
Identitdat des Anspruches, den das Bild »mir« angeblich tut, mit dem,
den es »mir« nicht erfiillt - denn es handelt sich ja, wie es heifst, um
»denselben« Anspruch. Das Bild erweist sich insofern immer schon als
das bestimmte Andere des von ihm bestimmten Anderen, der vor es
tritt, als Spiegelbild — zum Beispiel des »mir«.

Hier setzt Kleists Eingriff an. Im ersten Teil macht er die Analo-
gie zu Kant noch deutlicher: Er ersetzt »seine Stimme« durch die un-
milverstindliche »Stimme des Lebens«, er ergianzt den »Abbruch, den
Einem die Natur thut« durch die Bemerkung: »um mich so auszudrik-
ken, bringt so den Zitat-Charakter in Erinnerung — oder auch, daf die
Achtung, die einem Objekt der Natur entgegengebracht wird, Kant zu-
folge auf einer »Subreption« beruht, der »Verwechselung einer Achtung
fiir das Objekt statt der fiir die Idee der Menschheit in unserem Subjek-
te«’. »Natur« und »Leben« werden also bei Kleist deutlich abgesetzt
von der Sphédre des Herzensanspruches. Sie scheinen als transzendente
oder transzendentale Kategorien verstanden zu werden. Das freilich
wirft die Frage auf, in welchem Verhdltnis diese Kategorien zur Sphare
der Immanenz bzw. der Empirie stehen.

Dieser Frage nidhert sich Kleist im zweiten Teil seiner Analytik.
Brentano aufnehmend und verdndernd schreibt er von einem »An-
spruch, den mein Herz an das Bild machte« und vom »Abbruch, den mir

7. Kant, Urteilskraft, 180.

77

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

das Bild that«, und analogisiert damit die Erfahrung des Erhabenen
beim Anblick des Meeres mit der vor dem Bild. Aus den dialogischen
Betrachtungen der Besucher, die Brentano an seinen Text anhdngt,
nimmt er einige Stichworte und zitiert sie in abgednderter Form.®

Der Text Brentanos wird von Kleist also buchstédblich® verwen-
det: Zundchst beschreibt er gemdfl Kants Analytik die Erfahrung des
Erhabenen im Anblick der Grenzenlosigkeit des Meeres: Die Einbil-
dungskraft bricht zusammen und stellt dabei, ermoglicht durch einen
Akt der Inversion, in deren Verlauf der Mangel die Vollendung substi-
tuiert, die grenzenlose Vernunft, allgemeiner: die Idee, negativ dar. Vor
dem Bild ist diese Erfahrung unmoglich, zwischen dem Betrachter und
dem Bild hingegen wiederholt sich der Vorgang.

Also ein zweites Mal: Der Anspruch: daf das Bild in der Dialektik
von Anspruch und Abbruch das Nicht-Darstellbare negativ darstellt
und dadurch zum Abschluff kommt. Der Abbruch: dafl das Bild diese
negative Darstellung gerade nicht zeigt. Eine paradoxe Situation: Wenn
der Anspruch an das Bild einen Abbruch erleidet, dann kann es vor
dem Bild zum Abschlu3 des Vorgangs kommen. Doch dieser Vorgang
wird genau im Moment des Schliefens suspendiert, denn er kann ja nur
zustandekommen, wenn er — im Bild - gerade nicht zustandekommt.
Und umgekehrt, wenn er dort zustandekommt, dann erleidet der An-
spruch an das Bild keinen Abbruch. Ein Dilemma: Wird dem Anspruch
Abbruch getan, dann wird dem Anspruch gerade kein Abbruch getan.
Wird ihm kein Abbruch getan, dann wird ihm ein Abbruch getan. Das
Bild, die »Diinex, die dem »ich«, dem »Kapuziner, die Erfahrung, die es
vermitteln sollte, gerade nicht vermittelt — heilt es doch: die See »fehlte
ganz« und insofern, daf sie entweder weg oder aber nicht vollkommen
da war -, dieses Bild hat ihm mehr oder weniger als diese Erfahrung
vermittelt.

Zwischen der ersten und der zweiten Beschreibung zeigt sich
also eine zeitliche und rdumliche Differenz, oder, wie man vielleicht be-

8. Konsequent ersetzt er Aussagen, die dem Meer zugeschrieben werden, durch solche,
die dem Bild zugeschrieben werden, die sich also auf die Darstellung, nicht auf das
Dargestellte beziehen: Nicht das Meer scheint Youngs Nachtgedanken zu haben, son-
dern das Bild, nicht das Meer, sondern das Bild liegt »wie die Apokalypse« da. Vgl.
Brentano, Werke, 1037; vgl. Kleist, »Empfindungen«, BKA II/7, 61.

9. Vgl. Kleists spéter abgegebenen Kommentar, wo es heiBt: »nur der Buchstabe des-
selben gehort den genannten beiden Hrn.; der Geist aber, und die Verantwortlichkeit
dafiir, so wie er jetzt abgefalit ist, mir.« Ebd., 102. Auch in anderen Texten Kleists
tiber Malerei finden sich im iibrigen Hinweise auf Kant. So etwa im »Brief eines jun-
gen Dichters an einen jungen Maler« oder im »Brief eines Malers an seinen Sohn«. In
zweitem wird — durchaus im Einklang mit Kants dritter Kritik — der Mensch als »erha-
benes Geschopf« dargestellt.

78

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

haupten konnte: die Darstellung selbst. Und mit Kleist kann man nun
praziser sagen: die »Stellung« — im selben Moment, in dem sie darstellt,
entstellt sie bereits. Er beschreibt sie in jenem Satz, der in seinem Text
an der Stelle steht, an der Brentano von einer »wunderbaren Empfin-
dung« spricht. Sie, »diese Stellung, ist »der einzige Lebensfunke«, un-
denk- und undarstellbarer Schnitt, der Einbruch des »Lebens« »im wei-
ten Reiche des Todes«; sie ist der »Mittelpunkt«, der Mittel-punkt,
selbst unbeschreibbare Voraussetzung aller Beschreibung, nicht Ver-
mittelndes oder Vermitteltes, sondern Mittel.*® Zugleich 148t sie sich,
liest man den Mittelpunkt in seiner figuralen Bedeutung, allegorisch auf
den Punkt in der Mitte eines Kreises beziehen: als die nie adaquat dar-
stellbare Voraussetzung der Kreislinie, ein Punkt, der nur in der Rela-
tion zu allen Punkten auf dieser gefunden werden kann. Stellung, Mittel
und Lebensfunke konnen gleichermafen als katachrestische Bezeich-
nungen jenes undarstellbaren und unberechenbaren Moments gelesen
werden, das jede Immanenz durchbricht, ohne sie zu tliberschreiten;
oder anders ausgedriickt: das in einer Dialektik in der Dialektik im Mo-
ment des Abschlusses den Abschlufy zugleich iiberschreitet und hinter
ihn zuriickgeht, ihn demarkiert.**

10. Kleist entnimmt das Bild des einsamen Mittelpunktes im einsamen Kreis Brentanos
Text. Dort ist der Mdnch dieser Mittelpunkt. Vgl. Brentano, Werke, 1036. Mag sein,
daR diese Herkunft die Interpretinnen und Interpreten bisher verleidet hat, den
Satz auch bei Kleist auf den Mdnch zu beziehen. Dem widerspricht allerdings sowohl
der bei Kleist in duBerster Exaktheit formulierte Satz als auch der Zusammenhang
der Textstelle.

11. Kleist ist mit seiner Darstellung sehr nahe bei Kants Analytik des Erhabenen. Es laRt
sich zeigen, daB auch in dieser keine abgeschlossene Okonomie beschrieben wird,
sondern vielmehr eine Bewegung, die ihr Ziel immer verfehlt. Da dies in der umfang-
reichen Literatur, die in den vergangenen zwei Jahrzehnten zum Erhabenen erschie-
nen ist, ausfiihrlich und hinreichend dargestellt wurde, beschrdnke ich mich hier auf
Kleist und seine Korrektur der teils verharmlosenden, teils vereinfachenden Lektiire
Kants, wie man sie etwa bei Brentano findet. Vgl. zum Erhabenen bei Kant insbeson-
dere Paul de Man: »Phdanomenalitdt und Materialitdt bei Kant«, in: Christoph Menke
(Hg.), Die Ideologie des Asthetischen, Frankfurt am Main 1993, 9-38; Paul de Man:
»Kant and Schiller, in: ders., Aesthetic ideology, Minneapolis 1997, 129-162. De
Mans Text stellt seinerseits eine Antwort auf Jacques Derridas Ende der 70er Jahre
entwickelte Lektiire der Kantschen Analytik des Erhabenen dar. Vgl. Jacques Derrida:
The truth in painting, Chicago 1987, 15-148. Vgl. zu Kleists Aufnahme des Erhabenen
Werner Hamacher: »Das Beben der Darstellung«, in: David E. Wellberry (Hg.), Posi-
tionen der Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am Beispiel von Kleists »Das
Erdbeben in Chili«, Miinchen 1987, 149-173. Der Begriff »demarkieren« wird von Phi-
lippe Lacoue-Labarthe in seinem Aufsatz »Die Zasur des Spekulativen« verwendet.
Vgl. ders., in: Holderlin-Jahrbuch, Tiibingen 1981, 203-231. Auf deutsch bedeutet er

79

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

Eine Grenzerfahrung. Sie wird anschaulich vorgefiihrt in Kleists
Kommentar. Liest man ihn mit nur geringfiigigem Wechsel der Intona-
tion, so beginnt er, dieser Erfahrung entsprechend, zu oszillieren:
»Nichts kann trauriger und unbehaglicher sein, als diese Stellung in der
Welt [...]«: Sie ist das Traurigste und Unbehaglichste, einsame Grenze
aller Okonomie, allen Systems. »Nichts kann trauriger und unbehagli-
cher sein [...]«: Mag sein, da das Nichts, das Ausbleiben noch dieser
»Stellung« trauriger und unbehaglicher ist, moglich wadre es. In der
doppelten Lesemoglichkeit 148t der Satz die Entscheidung radikal im
Mittel. Von dieser Grenzerfahrung zeugt auch der folgende, haufig zi-
tierte Satz:

»Das Bild liegt, mit seinen zwei oder drei geheimniRvollen Gegenstdnden, wie die Apoka-
lypse da, als ob es Joungs Nachtgedanken hatte, und da es, in seiner Einformigkeit und
Uferlosigkeit, nichts, als den Rahm, zum Vordergrund hat, so ist es, wenn man es be-
trachtet, als ob Einem die Augenlieder weggeschnitten wiren.«*?

Die Augenlider, die, wenn sie geschlossen wiren, zum Sinnbild des sich
ganz wadhnenden Subjektes werden konnten, eines Subjektes, das in
seiner Blindheit durch keinen Eindruck der AuBenwelt mehr gestort
wird, die also Sinnbild des Abschlusses wadren, sind abgeschnitten. Die
Seelandschaft ist insofern auch eine Seh-landschaft: Die Augen werden
einem in ihr gedffnet*3, es mul in ihr gesehen werden. Die Augenlider

soviel wie: den Preis herabsetzen, nachmachen, das Markenzeichen entfernen. Der
Begriff scheint mir auch fiir das, was Kleist beschreibt, angemessen. Es lieRe sich im
tibrigen ausgehend von diesem Text die Nahe Kleists zu Holderlin zeigen.

12. In dlteren Ausgaben ist Kleists Schreibweise der »Augenlider« als »Augenlieder« der
heutigen Schreibweise angeglichen. Das Beispiel zeigt anschaulich, wie eine Anglei-
chung der Rechtschreibung an spatere Gepflogenheiten den potentiellen Sinn eines
Wortes grundlegend verdndern, ja entstellen kann. Damit ist gleichwohl nicht ge-
sagt, daR die von mir angenommene Konnotation (s.u.) von Autor oder Text inten-
diert wadre. Sie stellt nicht mehr und nicht weniger als ein Potential des Kleistschen
Textes dar. (Vgl. speziell die lange Zeit in vieler Hinsicht maRgebliche Ausgabe von
Helmut Sembdner [Hg.]: Heinrich von Kleist. Samtliche Werke und Briefe. Miinchen
31964, 2 Bde.)

13. Ahnlich wie hier wird auch in »Penthesilea« eine Redensart wortlich genommen: das
zum Fressen gern haben. Im iibrigen wurde die Redensart, die hier verwendet wird,
wiederholt zum Bild fiir die radikale Infragestellung der Wahrnehmung: So in Bufiu-
els »Un chien andalou«, der mit dem Schnitt durch ein Auge beginnt, so auch bei
Georges Bataille, der in »Méthode de méditation« Hegel kommentierend schreibt:
»[...] diese Voraussetzung, unter der ich sehen wiirde, wére: zu sterben. Nicht einen
Augenblick lang hatte ich die Mdglichkeit zu sehen.« Jacques Derrida kommentiert
diesen Augenblick als »tddliche Offnung des Auges. Fin Text und ein Blick. Die Unter-

80

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

sind abgeschnitten, weil das Bild jene Grenzerfahrung ermoglicht, die
Erfahrung des »Rahmcg, der »Apokalypse«. Zugleich sind auch die Au-
genlieder abgeschnitten, sie setzen aus — aus Brentanos »Stimme des
Lebens« ist ein Aussetzer des Lebens geworden; Kleist hat den zeitli-
chen und rdumlichen Abstand zwischen der Stimme und ihrem Echo in
Erinnerung gebracht.

Es diirfte bereits deutlich geworden sein, dafl Kleist keineswegs
der »Aufhebung der Differenz von Urbild und Abbild« oder einer be-
sonderen »Art des >Realismus«** und damit dem, was Ramdohr ver-
worfen hatte, das Wort geredet hat. Gegen Ramdohr scheinen allerdings
die abschliefenden Bemerkungen gerichtet, denen zufolge Friedrich
durch ein Bild, dargestellt »mit seinem Geiste«, die Fiichse und Wolfe
zum Heulen bringen konnte. Sie wiirden nicht heulen, weil sie die »mit
ihrer eignen Kreide und mit ihrem eigenen Wasser gemalte Landschaft«
(wieder)erkennen konnten, sondern weil ihnen noch in der mit dufler-
ster Perfektion betriebenen Darstellung und gerade dort, auf Bildern in
Friedrichs Manier, die Unmoglichkeit der Erkenntnis und des Abbildes
der Realitdt in der Grenzerfahrung gezeigt wiirde.

Was sich aus der Lektiire von Kleists Text ergeben hat, kann
nicht folgenlos geblieben sein fiir diesen Text selbst und kann es nicht
bleiben fiir seine Lektlire. Der »einsame Mittelpunkt im einsamen
Kreis« kann nur einer sein, der im Bild nicht gemalt werden kann und
im Text selbst nicht anders denn durch eine Katachresis beschreibbar
ist, ein Punkt, der das Bild als Beschriebenes und den Text seiner Be-
schreibung konstituiert und dabei zugleich dekonstituiert. Dieser Punkt
mull, kann aber nicht benannt werden. Insofern beschreibt der Text,
wie der Titel es sagt, »Empfindungen vor Friedrichs Seelandschaft«,
wobei das vor im Sinne von Empfindungen gelesen werden kann, die
einer vor ihr hat, aber auch als solche, die sich vor sie schieben - als ei-
ne Art von Ubermalung, und schlieflich als Empfindungen, die Fried-
richs Seelandschaft nicht betreffen —, weil sie vor ihr stehen bleiben.
Entsprechendes gilt fiir die Lektiire des Textes. Sie kann jenen undenk-
baren Punkt oder Funken nur durch einen anderen Punkt ersetzen und
dabei zugleich verschieben. Das heiflt: Jede einzelne Lektiire dieses
Textes, wie auch jede Beschreibung des Bildes ist endlich, gleichzeitig
kann es aber weder eine letzte Beschreibung des Bildes noch eine letzte
Lektiire dieses Textes geben.

wiirfigkeit des Sinns und das Erwachen zum Tode.« Er spricht weiterhin von einem
Text, der »schweigend die Struktur des Auges aufreilRt«. Alles zitiert nach Jacques
Derrida: »Von der beschriinkten zur allgemeinen Okonomie, in: ders., Die Schrift
und die Differenz, Frankfurt am Main #1989, 380-421, hier 421. Mit dieser Metapher
eng verbunden ist ein anderes Offnen der Augen, das Motiv des »Erwachens«.

14. Begemann, »Brentano und Kleist«, 84.

81

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

»Der Findling«

Wenn, was immer als Darstellung erscheint, jener zeitlichen und raum-
lichen Differenz unterworfen ist, wenn es abhingt von der selbst un-
denk- und undarstellbaren »Stellung«, die jede Darstellung zugleich zur
Entstellung werden 1at, dann wird, anders ausgedriickt, jede Darstel-
lung auch negative Darstellung, Darstellung der Undarstellbarkeit. Es
wird dadurch einerseits alles, was sich darstellt, entwertet, andererseits
aber wadchst jeder Darstellung aus dem, was sie verfehlt hat, und
zwangsldufig verfehlen mulfite, ihre Bedeutung zu - eine Bedeutung, die
sich gleichwohl nicht erschlieBen oder festhalten 1af3t, die in keinem
Diskurs einzuholen ist. Kleist driickt diese Folgerung im letzten Satz der
Empfindungen aus, der das Wagnis, die Empfindungen »ganz auszu-
sprechen«, ankiindigt, diese Ankiindigung jedoch durch ihren Platz am
Ende des Textes bereits relativiert:

»Doch meine Empfindungen, tber dies wunderbare Gemdlde, sind zu verworren; daher
habe ich mir, ehe ich sie ganz auszusprechen wage, vorgenommen, mich durch die AuRe-
rungen derer, die paarweise, von Morgen bis Abend, daran voriibergehen, zu belehren«
(62).

Ein Blick auf den Versuch, die Begriffsgeschichte des Wortes »verwor-
ren« und der mit ihm verwandten » Verwirrung« zu schreiben, zeigt, daf§
beide Worte einen Zustand der Regellosigkeit oder Unordnung be-
zeichnen, was meistens abschatzig, im 18. Jahrhundert jedoch auch als
»reizend und anziehend« und als »zeichen der empfindsamkeit«*> be-
urteilt wird. Der Kontext der »Empfindungen« legt es insofern nahe, die
verworrenen Empfindungen als weiteres Synonym fiir das beschriebene
Oszillieren in der Grenzerfahrung zu lesen, als Beschreibung der zu-
gleich (oder weder noch) positiven wie negativen Unmoglichkeit, zu ei-
nem Abschlufy zu kommen.

Auch in der Erzdhlung »Der Findling« fiihrt der Anblick eines
Gemaldes zu »nicht geringer Verwirrung« (40) und wird als »wunder-
bare Begebenheit« (40) weitererzdhlt. Und wie in den »Empfindungen«
verbirgt sich auch hier hinter der Verwirrung ein sprach- und erkennt-
nistheoretisches — und konkreter: hermeneutisches — Problem, das die
Grundlagen der Erzdhlung®® selbst, wie auch die Moglichkeit ihrer In-
terpretation erschiittert.*”

15. Jacob und Wilhelm Grimm: Deutsches Wérterbuch, Miinchen 1984, Bd. 25, Spalte
2311.

16. Was Kleist in den »Empfindungen« und, wie noch gezeigt wird, im »Findling« an
Bildbetrachtungen ausfiihrt, wird im folgenden immer auch als Aussage iiber die
sprachliche Darstellung aufgefalRt. Das ldRt sich nicht nur theoretisch rechtfertigen.

82

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

Nicolo, der Betrachter, stoflt auf das Gemadilde im Zimmer seiner

Stiefmutter Elvire. Seit dem Moment, als er von Elvire mit einem »Mad-

17.

Kleist macht diese Gleichsetzung auch hdufig explizit. So schreibt er etwa iiber »Der
zerbrochne Krug«: »[...] es ist nach dem Terrier gearbeitet und wiirde nichts wert
sein, kdme es nicht von einem, der in der Regel lieber dem g6ttlichen Raphael nach-
strebt.« Sembdner, Kleist, Bd. 2, 862.

»Der Findling« hat seine Leser wie kaum eine andere jener Erzahlungen, die Kleist
in den Jahren 1810 und 1811 erstmals in Buchform verdffentlichte, ratlos (um nicht
zu sagen: verwirrt) zuriickgelassen. Zurecht wurde von der »in dsthetischer, morali-
scher und entstehungsgeschichtlicher Hinsicht umstrittensten Novelle Kleists«
gesprochen (so Rudolf Behrens: »Der Findling< — Heinrich von Kleists Erzéhlung von
den infortunes des la vertu im Spannungsfeld zwischen Helvétius und Rousseau, in:
Angel San Miguel [Hg.], Romanische Literaturbeziehungen im 19. und 20. Jahrhun-
dert. Festschrift fiir Franz Rauhut zum 85. Geburtstag, Tiibingen 1985, 9. Vgl. zur
Wirkungsgeschichte auch Bernd Fischer: »Der Findling«, in: ders., Ironische Meta-
physik. Die Erzihlungen Heinrich von Kleists, 113-122) —, wobei hinzuzufiigen ware,
dal} auch noch die Gattungsbezeichnung »Novelle« umstritten war. Uneinheitliche
Perspektive und »veraltete und verschrobene Motive«, fragmentarische Psychologi-
sierung, unwahrscheinliche Zufélle und ein ungeschickter Stil wurden moniert (vgl.
insbesondere die lange Zeit tonangebende Interpretation von Kurt Giinther: »Die
Entwicklung der novellistischen Kompositionstechnik Kleists bis zur Meisterschaftg,
Leipzig 1911, 25-36, deren konsequenteste Fortsetzung ist bei Hans M. Wolff:
»Heinrich von Kleists >Findling«, in: University of California publications in modern
philology 36. 13 [1952], 441-454, zu finden, wo kurioser Weise alles, was sich nicht
in eine stringente Lektiire fiigen will, als heterogenes Element ausgeschieden wird,
wodurch schlielRlich eine »bereinigte« Fassung zustande kommt, in der nur noch
steht, was zum von Wolff ausgemachten Thema gehort, der »Vergeltung von Wohlta-
ten durch Verbrechen« [452]. Hier kann man schon nicht mehr von Kleist-Philologie
sprechen, ein neuer Begriff wédre angebracht: Kleist-Misologie. Kaum weniger kurios
ist die auf komplizierten Rechnungen basierende Beweisfiihrung, mit der Frank G.
Ryder: »Kleist’s Findling: Oedipus manqué?«, in: Modern Language Notes 92. 3
[1977], 509-524, Elvire die biologische Mutterschaft fiir Nicolo nachzuweisen sucht).
Die so zum Ausdruck kommende Ignoranz gehort keineswegs der Vergangenheit
an, noch das Neue Kindler Literaturlexikon konstatiert »Unsicherheit und Briiche in
Komposition und Motivierung« (Artikel zu »Der Findling«, in: Walter Jens [Hg.],
Neues Kindler Literaturlexikon, Miinchen 1996, Studienausgabe Bd. 9, 470f.), hier
471. Lange Zeit wurde debattiert, ob es sich um die friiheste oder die letzte Erzdh-
lung Kleists handle, diverse Interpretationen widmeten sich der Frage, wie die
beschriebenen Handlungen moralisch einzuschatzen seien. An nahezu allen diesen
Aufsatzen fallt auf, daR die Pramissen der einzelnen Urteile und Meinungen sich
schon bei genauer Lektiire des »Findling« als fragwiirdig hatten erweisen miissen.
Das wird bereits deutlich in der kurzen Passage zum »Findling«, die sich in Carol
Jacobs Essay »Kleists Style« in diesem Band findet.

83

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

chen« ertappt und, wie er glaubt, dem Vater Piachi verraten worden ist,
wiinscht er sich, ihr »bei dem Alten denselben Dienst zu erweisen, als
sie ihm« (37). Gleichzeitig heift es jedoch auch, daf Elvire ihm »niemals
schoner vorgekommen« (37) war als in jenem Augenblick. Einerseits
will er also die Situation umkehren, selbst das Gesetz des Vaters gegen
die Mutter vertreten, zum Betrachter ihrer Unkeuschheit werden, ande-
rerseits aber — spdter in der Erzdhlung wird es noch deutlicher -
winscht er sich auch, selbst von der Mutter so begehrt zu werden wie
das Mddchen von ihm - also gleichsam derjenige zu sein, mit dem er die
Mutter ertappt. Ausgehend von diesen unvereinbaren Vorsitzen®
nimmt Nicolo seine Nachforschungen und Spekulationen auf:

»Diese Verstellung, diese scheinbare Gleichgiiltigkeit, schien ihm der Gipfel der Frechheit
und Arglist, und kaum war sie ihm aus dem Gesicht, als er schon lief, einen Hauptschlis-
sel herbeizuholen, und nachdem er die Umringung, mit scheuen Blicken, ein wenig ge-
priift hatte, heimlich die Thiir des Gemachs Gffnete. Aber wie erstaunte er, als er Alles
leer fand, und in allen vier Winkeln, die er durchspahte, nichts, das einem Menschen auch
nur dhnlich war, entdeckte: auRer dem Bild eines jungen Ritters in LebensgréRRe, das in
einer Nische der Wand, hinter einem rotseidenen Vorhang, von einem besondern Lichte
bestrahlt, aufgestellt war. Nicolo erschrack, er wuRte selbst nicht warum: und eine Menge
von Gedanken fuhren ihm, den groRRen Augen des Bildes, das ihn starr ansah, gegeniiber,
durch die Brust: doch ehe er sie noch gesammelt und geordnet hatte, ergriff ihn schon
Furcht, von Elviren entdeckt und gestraft zu werden; er schloR, in nicht geringer Verwir-
rung, die Thiir wieder zu, und entfernte sich« (39f.).

Nicolo schlief3t Elvires Zimmer mit dem Vorsatz auf, den vermeintlichen
Liebhaber, die »Person, die er »nicht erkennen konnte« (38), zu finden,
und die Abfolge der Sdtze zeichnet nun seinen Erkenntnisvorgang -
denn darum handelt es sich in der Tat — Schritt fiir Schritt nach: Er fin-
det ihn nicht, sondern vielmehr »Alles leer« (39), gelangt also zundchst
zu der dem Vorsatz entgegengesetzten Erkenntnis. Doch dabei bleibt es
nicht: In einer zundchst tautologisch wirkenden Wiederholung wird die
Leere scheinbar gesteigert, denn Nicolo entdeckt nicht nur keinen
Liebhaber, nicht nur, daB alles leer ist, sondern »nichts, das einem
Menschen auch nur dhnlich war«. Doch die Steigerung, die geeignet

18. Spater werden diese beiden Vorsdtze auch explizit gemacht: »Der Gedanke, die Lei-
denschaft dieser, als ein Muster der Tugend umwandelnden Frau erweckt zu haben,
schmeichelte ihn fast eben so sehr, als die Begierde, sich an ihr zu rachen; und da
sich ihm die Aussicht erdffnete, mit einem und demselben Schlage beide, das eine
Geliist wie das andere, zu befriedigen, so erwartete er mit vieler Ungeduld Elvirens
Wiederkunft« (42f.). In psychoanalytischer Terminologie kdnnte man hier vielleicht
von einem 6dipalen double-bind sprechen: Wie der Vater sollst du werden — wie der
Vater darfst du nicht werden.

84

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

schien, die gewonnene Erkenntnis noch zu bekriftigen, erweist sich
nach dem auf das Entdecken folgenden Doppelpunkt, der den Satz
beinahe exakt in der Mitte unterbricht und gleichsam dessen Peripetie
markiert, als hyperbolischer Zusatz, in dem die Suspension und Revisi-
on der Entdeckung bereits angelegt ist: Nicolo entdeckt »nichts« Men-
schendhnliches, »auller dem Bild eines jungen Ritters in Lebensgrofe«
(39) — die narrative Entfaltung des Umschlags folgt dem zdsurierenden
Doppelpunkt nun gleichsam wie das Donnergrollen dem Blitz. Das Rit-
terbild erscheint dabei als Teil einer Rauminszenierung, die an eine
Kirche oder ein Theater erinnert: Aufgestellt hinter einem Vorhang, be-
strahlt von besonderem Licht, versetzt es den Betrachter in Furcht und
Schrecken. Dabei ist fiir den Leser zundchst so wenig wie fiir Nicolo er-
kennbar, worin die Ursache fiir den Schrecken zu suchen ist. Augenfal-
lig ist, daR der Peripetie des vorhergehenden Satzes, jenem Moment der
Suspension und Revision, im folgenden Satz ein Perspektivwechsel in
der Erzdhlung entspricht, eine Inversion: Der Spaher wird zum Ausge-
spahten. Nicht mehr Nicolo durchspaht den Raum, sondern das Bild,
ersetzt durch die zu ihm in einer synekdochischen Beziehung stehen-
den »groflen Augenc, sieht ihn starr an. Analog dazu werden seine Ge-
danken (wenn ein Possessivpronomen hier noch zuldssig ist) zu Gedan-
ken, die ihm durch die Brust fahren.* Es kommt also zu einer Spal-
tung. Diese Spaltung ist fiir Nicolo mit einem Verlust der Sammlung
und Ordnung verbunden, einem Verlust der Kontrolle. Entsprechend
heilt es — in der oben bereits erwdhnten Formulierung — weiter: »er
schlofB, in nicht geringer Verwirrung, die Thiir wieder zu, und entfernte
sich« (39). Mit »Verwirrung« wird hier also — wie schon vor Friedrichs
Seelandschaft — eine Erfahrung des Nicht-Wissens gekennzeichnet.
Aus der spiter von Xaviera konstatierten Ahnlichkeit von Ritter
und Nicolo 148t sich folgern, dafl Nicolo im Augenblick der Begegnung
mit dem Bild sein Alter ego, sein anderes Ich oder auch sein Ich als An-
derer entgegentritt. Das Bild ist insofern zugleich mehr und weniger, als
er zu finden hoffen konnte: weniger, weil er statt des Liebhabers nur ein
Bild findet, mehr, weil, was ihm real unmoglich ist, zugleich Betrachter
und Betrachteter, Geliebter der Mutter und Agent des Vaters zu sein,
hier scheinbar méglich wird. Der Schein wird jedoch gestort durch seine
Anwesenheit als Betrachter vor dem Bild. Diese Storung, die Spaltung,
wird aufgehoben im Schliefen der Tiire und der auf sie folgenden Ent-
fernung; einer Entfernung, die man vermutlich zundchst als Weggehen
oder Abgang lesen wird, die sich aber auch als Entfernung des »sichg,

19. Man findet vergleichbare Formulierungen héufiger in den Briefen Kleists, wenn die
Betrachtung von Bildern geschildert wird; vgl. etwa den Brief an A. v. Werdeck vom
November 1801. Hier interessiert freilich nur, wie die vom Bild ausgehenden Gedan-
ken im »Findling« zu lesen sind.

85

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

das zuviel ist, oder vom »sich«, das dem »er« gegeniibersteht, verstehen
14Bt, und dariiber hinaus zugleich als Ent-fernung, als das Zusammen-
fallen des in der Betrachtung Gespaltenen, also etwa des »er« und des
»sich« in der Selbstreflexion.*

Nicolos »Verwirrung« 1afit sich dabei in Kants Terminologie als
»Widerstreit« bezeichnen.** Dieser Widerstreit wird Kant zufolge in der
Anndherung an eine Grofle entfacht, die auf-, nicht aber zusammenge-
fallit werden kann. Dabei kommt es zur Grenzerfahrung, wenn diese
GroRe »beinahe das AuBerste unseres Vermogens der Zusammenfas-
sung in eine Anschauung erreicht«**. Wir fithlen uns dann, vorausge-
setzt die Einbildungskraft wird zur dsthetischen Zusammenfassung in
eine groRere Einheit aufgefordert, »im Gemiit als dsthetisch in Grenzen
eingeschlossen«®3; die Unlust aus dieser Begrenzung wird nun jedoch
als zweckmdRig »fiir Vernunftideen und deren Erweckung« vorgestellt.
Kant spricht hier vom Mathematisch-Erhabenen, und die GréBen, von
denen er spricht, sind »ZahlgréBen«, gleichwohl ist das Gefiihl des Er-

20. In vielen Texten Kleists findet sich die wortliche Verwendung von figiirlichen Wen-
dungen. Sie kann schon von daher nie grundsdtzlich ausgeschlossen werden. Zu
denken wére etwa an den Fall des Richters Adam in »Der zerbrochne Krug«, der zu-
gleich Fall aus dem Fenster, Adams Siindenfall und Gerichtsfall (causa) ist. Im »Find-
ling« findet man Formulierungen wie »an seines Sohnes statt« (22), was hier nicht
nur anstelle seines Sohnes, sondern auch ganz wortlich an dessen Platz auf dem Wa-
gen meint; es heilkt, Piachi habe Nicolo »in dem MaaRe lieb gewonnen, als er ihm
theuer zu stehen gekommen war« und spdter ist davon die Rede, dal® nur »die be-
stimmte Erinnerung«, daB Elvire Colino und nicht Nicolo gefliistert habe, Nicolos
Wahn noch bremse.

21. Durch ihren Widerstreit, so Kant, bringen Vernunft und Einbildungskraft in der Beur-
teilung des Erhabenen »subjektive ZweckmdRigkeit der Gemiitskrdfte hervor: nam-
lich ein Gefiihl, daR wir reine selbstandige Vernunft haben, oder ein Vermdgen der
GroRenschatzung, dessen Vorziiglichkeit durch nichts anschaulich gemacht werden
kann, als durch die Unzuldnglichkeit desjenigen Vermdgens, welches in Darstellung
der GroRen (sinnlicher Gegenstande) selbst unbegrenzt ist«. Kant, Urteilskraft, 182.
Das »oder« findet sich erst in den Ausgaben von 1793 und 1799, nicht aber in der
ersten Ausgabe von 1790. Mir scheint, daR Kant hier der Logik seiner Darstellung
Rechnung trdagt: Wenn Vernunft als jenes Vermdgen beschrieben wird, das rein und
selbstandig und nur negativ darstellbar ist, dann scheint dieses »oder« das Schwan-
ken anschaulich zu machen, in das die Darstellung versetzt wird, wenn das Unbe-
schreibbare beschrieben wird. Die gleichsetzende Apposition wird ersetzt durch ein
»oder«, das sich sowohl als »in anderen Worten« als auch als »oder aber« lesen [dRt.
Aus der scheinbaren Prézisierung wird so in der zweiten und dritten Ausgabe eine
Prazisierung, die zugleich auch Einschrankung, Zuriicknahme des Behaupteten ist.

22. Ebd., 183.

23. Ebd.

86

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

habenen eines, das ausgelost wird von der Erkenntnis der unschdtzba-
ren GroRe in uns.** Kleist scheint diese Ungrofle als »Lebensgrofe« zu
bezeichnen. Wie in den Empfindungen die »mit ihrer eignen Kreide und
mit ihrem eigenen Wasser« (62) gemalte Landschaft, so 148t hier die
»Lebensgrofe«, die Ahnlichkeit mit dem unabbildbaren Menschen, den
Mangel der Darstellung eben dort, wo sie nahezu vollkommen scheint,
vor Augen treten. An die Stelle der Erkenntnis tritt Verwirrung und der
Nicolo selbst unerklérliche Schrecken. Die Textstelle fiihrt also, liber-
tragen auf eine Bildbetrachtung, jenes Verfehlen des »absoluten Gan-
zen«>> vor, das Kant in diesem Zusammenhang beschreibt. Und wenn
Kant an anderer Stelle das Gefiihl der Erhabenheit davon ableitet, daf§
wir »der Natur in uns, und dadurch auch der Natur (sofern sie auf uns
einflieRt) auBer uns, {iberlegen zu sein uns bewult werden kénnen«2,
so scheint die Bewegung des Bewuflltwerdens hier an ihre uniiber-
schreitbare Grenze gefiihrt. Die Spaltung, die sich bei Kant darin zeigt,
daR die Uberlegenheit zugleich behauptet und als im BewuRtsein erst
zu erlangende beschrieben wird, da sie also schon da und zugleich
noch nicht erreicht ist, diese Spaltung zeigt sich hier in der Spaltung Ni-
colos, den man, angesichts seines Erschreckens vor dem Bild mit Kant
vielleicht als »rohen Menschen« bezeichnen konnte: »In der Tat wird
ohne Entwicklung sittlicher Ideen das, was wir, durch Kultur vorberei-
tet, erhaben nennen, dem rohen Menschen blof abschreckend vor-
kommen.«*7 Nicolo, so kann man folgern, erschrickt, weil ihm im An-
blick des Bildes, mit Kant, seine »Natur in uns« als Grenze vor Augen
gefithrt wird, die das Gefiihl der Uberlegenheit nicht zuldft, und die da-
durch auch die Uberlegenheit iiber die »Natur auer uns« unméglich
macht: Der Schrecken wird zur Furcht vor Elvira. Dabei lassen Furcht

24. Vgl. ebd., 180. »Also ist das Gefiihl des Erhabenen in der Natur Achtung fiir unsere
eigene Bestimmung, die wir einem Objekte der Natur durch eine gewisse Subreption
(Verwechslung einer Achtung fiirs Objekt statt der fiir die Idee der Menschheit in
unserm Subjekte) beweisen, welches uns die Uberlegenheit der Vernunftbestimmung
unserer Erkenntnisvermdgen liber das groRte Vermdgen der Sinnlichkeit gleichsam
anschaulich macht.«

25. Ebd., 183.

26. Ebd., 189.

27. Ebd., 190. Kant spricht von diesem Schrecken im Zusammenhang mit dem Dyna-
misch-Erhabenen der Natur. Dagegen spricht er explizit vom Widerstreit nur im Pa-
ragraphen iiber die »Qualitdt des Wohlgefallens in der Beurteilung des Erhabenenc,
der unter dem Abschnitt iiber das Mathematisch-Erhabene aufgefiihrt ist. Es scheint
mir aber, daR man implizit eine Darstellung dieses Widerstreits auch im Kapitel iiber
das Dynamisch-Erhabene findet. Vgl. zum Widerstreit auch Jean-Francois Lyotard: Der
Widerstreit, iibersetzt von Joseph Vogl, Miinchen 1987, auBerdem ders.: »Das Erha-
bene und die Avantgardex, in: Merkur 38. Jg. (1984), 151-164.

87

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

und Schrecken wie schon die dramatische Form der Bildbetrachtung ei-
ne idealisierte Form der attischen Tragodie als das Muster erscheinen,
das dieser Szene, der Kantschen Analytik des Erhabenen und dariiber
hinaus auch der vom Erzdhler verwendeten Gattung der moralischen
Erzahlung (bzw. in spaterer Terminologie: der Novelle) zugrunde liegt.
Die Szene ist insofern eine mise en abime, ein Bild im Bild - es wird
schon darin erkennbar, dafl Nicolo sein Erlebnis als »wunderbare Bege-
benheit« weitererzdhlt. Wie in Friedrichs Seelandschaft tritt so auch im
»Findling« der Rahmen ins Bild, es ist eine Novelle liber die Novelle
oder praziser noch: iber die Unmoglichkeit der Novelle: Die Tradition
der auf kathartische Wirkung angelegten Darstellungen von Verbre-
chen und der modernen Heiligenlegenden ist zwar in der aufdringlich
moralisierenden Erzahlweise noch auszumachen, doch die implizite
Voraussetzung solcher Lehrgeschichten, dafl Literatur Nachahmung sei
und daher zum Exempel tauge, wird in Szenen wie dieser in Frage ge-
stellt. Denn es geht Nicolo hier ja ausdriicklich um das Verhdltnis von
Schein und Wirklichkeit, von Darstellung und dem, was mit ihr gemeint
ist: Nicolo glaubt, »die Scheinheilige entlarven« (38) zu konnen, ihre
»Verstellung, diese scheinbare Gleichgiiltigkeit, schien ihm der Gipfel
der Frechheit und Arglist« (39) und der vorlaufige Mierfolg der Nach-
forschungen vergroRert die Neugierde, »zu wissen, wer damit gemeint
sei« (40).

Die Passage handelt also vom Verstehen: Es ist nicht zu trennen
von einem Aspekt der Beherrschung und wird immer in Frage gestellt
durch die uneinholbaren Voraussetzungen, die prafigurieren, was im
Erkenntnisprozef herausgefunden werden wird.

Diese Infragestellung wird noch deutlicher in der zweiten Bild-
betrachtung, durch die Nicolo zusammen mit Xaviera das Ratsel der er-
sten losen will:

»[...] kaum wuRte Nicolo auf diese Weise das Feld rein, als er schon zu Xavieren eilte, und
diese mit einer kleinen Tochter, die sie von dem Cardinal hatte, unter dem Vorwande,
Gemalde und Stickereien zu besehen, als eine fremde Dame in Elvirens Zimmer fiihrte.
Doch wie betroffen war Nicolo, als die kleine Klara (so hieR die Tochter), sobald er nur
den Vorhang erhoben hatte, ausrief: >Gott, mein Vater! Signor Nicolo, wer ist das anders,
als Sie?« - Xaviera verstummte. Das Bild, in der That, je l@nger sie es ansah, hatte eine
auffallende Ahnlichkeit mit ihm: besonders wenn sie sich ihn, wie ihrem Gedichtnis wohl
mdoglich war, in dem ritterlichen Aufzug dachte, in welchem er, vor wenigen Monaten,
heimlich mit ihr auf dem Carneval gewesen war. Nicolo versuchte ein plotzliches Errdthen,
das sich iiber seine Wangen ergoR, wegzuspotten; er sagte, indem er die Kleine kiiBte:
»wahrhaftig liebste Klara, das Bild gleicht mir, wie du demjenigen, der sich deinen Vater
glaubt!< - Doch Xaviera, in deren Brust das bittere Gefiihl der Eifersucht rege geworden
war, warf einen Blick auf ihn; sie sagte, indem sie vor den Spiegel trat, zuletzt sei es
gleichgiiltig, wer die Person sei; empfahl sich ihm ziemlich kalt und verlieR das Zimmer«
(41f.).

88

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

Nachdem die Ahnlichkeit von Nicolo und Colino bei der nichtlichen
Begegnung des als Ritter verkleideten Nicolos mit Elvire sowie in der
Entdeckung des Bildes zweimal angedeutet worden ist, wird sie erst-
mals manifest, wenn Klara, die kleine Tochter, die Xaviera »von dem
Cardinal hatte«, ausruft: »»Gott mein Vater! Signor Nicolo, wer ist das
anders, als Sie?<« und Nicolo darauf antwortet: »Wahrhaftig, liebste
Klara, das Bild gleicht mir, wie du demjenigen, der sich deinen Vater
glaubtl« (42). War es zuvor Klara, die das Bild und Nicolo verglichen
hat, so ist es nun derjenige, der sich ihren Vater glaubt, der sie und sich
vergleicht, und dabei, was er durch seinen Glauben voraussetzt, in der
vielleicht nur auf diesem beruhenden Ahnlichkeit bestitigt findet. Be-
wiesen wird ihm dabei also moglicherweise nichts anderes als das, was
dem Beweis bereits vorausgesetzt wurde. Klara wird dabei fir den, der
sich ihren Vater glaubt, was das Bild fiir Nicolo ist: Die Allegorie, das
heiflt: die selbst asemantische (oder wie der Nama Klara nahelegt: rei-
ne) auf ein unbestimmtes anderes Zeichen verweisende Darstellung ei-
ner »Voraussetzung« vor aller Setzung. Klara oder, leicht simplifiziert:
ihre reale Existenz, ist also hier Voraussetzung fiir die erste Setzung,
die darin besteht, daf sie als Tochter angesehen wird, worauf der Glau-
be an die Ahnlichkeit folgt. Durch die Setzung und den Glauben wird
Uber sie jedoch nichts anderes ausgesagt, als dafl es sie geben mulf3. An-
ders gesagt: Es gibt keine gesicherte Beziehung zwischen Darstellung
und dem, was in ihr dargestellt wird, bzw. keine gesicherte Beziehung
vom Zeichen zum Referenten. Dabei spiegelt sich das Verhdltnis jener
Darstellung zu dem, wofiir sie steht, in der analogen Unsicherheit der
Vaterschaft wieder, im Topos des pater semper incertum. Was immer in
der Darstellung erscheint, ist insofern Zeugung und Zeugnis, freilich
ohne Zeugenden, ohne Moglichkeit eines Vaterschaftstestes: Es ist, wie
der Titel es sagt, ein »Findling«.?®

Von dem beschriebenen Verfehlen der Identitdt und der Prasenz
berichtet die zitierte Textstelle in verschiedenen Variationen: Glaubt
man dem Erzdhler, dann ist Nicolo dem Bild einerseits aufgrund der zu-
fallig gewdhlten Maske, andererseits aber auch durch die Gesichtsziige,
also von Natur aus, dhnlich — andernfalls konnte Klara, die ihn nicht mit
der Ritter-Maske gesehen hat, ihn nicht wiedererkennen. Dartiber hin-
aus scheint ihn eine Ahnlichkeit der Gesichtsfarbe mit dem Bildnis zu

28. Klaus Miiller-Salget weist in seinem Stellenkommentar (vgl. Klaus Miiller-Salget
[Hg.]: Heinrich von Kleist. Samtliche Werke und Briefe in vier Béinden, Frankfurt am
Main 1990, Bd. 3, 871) darauf hin, daB Nicolo zutreffender als Waise zu bezeichnen
ware, weil seine Eltern schlieBlich »sehr wohl bekannt gewesen sind«. Er setzt hier
freilich voraus, daR der Titel »Der Findling« als Bezeichnung Nicolos zu lesen ist. Da
der Titel jedoch anders als in »Michael Kohlhaas« an keiner Stelle in der Erzdhlung
explizit vorkommt, ist diese Voraussetzung nicht unproblematisch.

89

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

verbinden: Denn Klara konstatiert die Ahnlichkeit erst in dem Moment,
in dem der Vorhang aufgehoben wird, und das, obwohl zuvor nicht die
Rede davon war, daf der Vorhang aufgehoben werden muf}, um das
Bild zu betrachten. Das Rot des Vorhangs, das an dieser Stelle uner-
wahnt bleibt, findet daraufhin seine Widerspiegelung im »Errothen, das
sich Uiber seine Wangen ergof3« (42). Es scheint also, daf die dem Erro-
ten vorangehende Bldsse Nicolo mit Colino verbindet. Das wird bereits
zuvor nahegelegt, ist er doch, als Elvire ihn bei Nacht mit Colino ver-
wechselt — sei’'s wegen des Gerduschs in seinem Riicken, sei's wegen
der verschlossenen Tiir — »von Schrecken bleich« (31). Das dem An-
schein nach Natiirliche erscheint so durch seine Verdoppelung und
Spiegelung im scheinbar Kiinstlichen als selbst bereits Kiinstliches,
beide erscheinen als reine Setzung und Gegensetzung innerhalb der
Beschreibung eines Erzdhlers, oder anders ausgedriickt: als dessen In-
szenierung.

Das Erréten Nicolos wiederholt diese Figur auf andere Weise:
Gelesen als unwillkiirlicher, natiirlicher Ausdruck des Inneren er-
scheint es zugleich in seiner Spiegelung des roten Vorhangs als AuRer-
lichkeit. Begreift man den bleichen Nicolo als Spiegelung des bleichen
Ritters, dann wird das Erroten tiberdies zum paradoxen Zeichen: Ent-
hiillend verhiillt es die Ahnlichkeit. Dann aber ist der Versuch, es weg-
zuspotten, der Versuch, die Ahnlichkeit wiederherzustellen wie auch,
sie zu leugnen.

Auch das Fehlen einer Gewiflheit der Vaterschaft im Leben wie
in der sprachlichen Darstellung wird noch weiter ausgefiihrt, wobei zu-
gleich bereits auf die Gefahr einer Semantisierung des reinen (wenn-
gleich nie als solchen erkennbaren) Zeichens hingewiesen wird. Klara
ist demjenigen, der, darf man dem Erzahler vertrauen, sich ihren Vater
glauben mufR, nicht nur durch diesen Glauben verbunden, sondern auch
auf einer »logogriphischen« Ebene — zumindest wenn man die Buchsta-
ben auf Phoneme reduziert: Xaviera, vorher als »Beischldferinn ihres
Bischoffs« (25) vorgestellt, hat hier plotzlich, ohne auf den ersten Blick
erkennbaren Grund eine Tochter »von dem Cardinal« (41). An keiner
anderen Stelle der Geschichte ist von ihm die Rede. Nun enthalt dieser
Cardinal aber, eingeschrieben als phonematisches Anagramm, den Na-
men seines angeblichen Kindes: Die Lautfolge KLARA ist gleichsam aus
dem gesprochenen KARdinAL herausgenommen. Doch wie bereits bei
der doppelten Evidenz fiir die Ahnlichkeit oder Identitit von Nicolo und
Colino wird auch dieses Mal wieder die Evidenz durch eine Verdoppe-
lung erschiittert — und dies gleich zweifach: Relativiert zum einen die
Doppelung von konstatierter und anagrammatischer Verwandtschaft
die Bedeutung beider, 1aRt sie beide als Setzungen des Erzahlers her-
vortreten, so wird zum anderen die Bedeutung der anagrammatischen
Verwandtschaft selbst im gleichen Abschnitt erschiittert. Denn mit der-
selben Sicherheit, mit der sich Klara durch Umgruppierung der Phone-

90

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

me dem KARdinAL zuordnen 1dR8t, 148t sie sich auch von dem im selben
Abschnitt erwdhnten KARnevAL ableiten. Diese Verdoppelung hebt
nach derselben Logik, derzufolge die einfache Ubereinstimmung des
klanglichen oder buchstdblichen Materials als Beweis der Verwandt-
schaft genommen werden kann, diesen Beweis wieder auf und 1at bei-
de Beweise als Beweis der Unmoglichkeit eines Beweises, einer Sicher-
heit aufgrund der Ahnlichkeit des lautlichen oder schriftsprachlichen
Materials erscheinen. Zugleich wird freilich wie in Nicolos Entgegnung
der Blick auf die Sinn- oder Bedeutungseffekte gelenkt, die nie auszu-
schliefen sind, wenn der Buchstabe oder das Klangmaterial ins Spiel
kommt - es wird also die Aufmerksamkeit vom Bild auf den Laut und
die Schrift gelenkt.”® Dabei 148t sich der Karneval, fiihrt man ihn auf

29. »Der Findling« bietet fiir solche Effekte eine Unmenge an Anschauungsmaterial,
Stoff fiir eine kryptonymische, oder, um mit Kleist zu sprechen, logogriphische Lek-
tiire: So tritt Nicolo das Erbe des »eilfjahrigen Knaben« Paolo (19) an, und lernt mit
dessen »elfenbeinernen Buchstaben« (45) das Lesen, so fiigt er der Ritterverklei-
dung, nachdem er hort, daB der abgebildete Collin oder Colino hiel3, ein »Collet«
(51) hinzu, so scheint Elvire bereits in ihrem Namen den unterschiedlichen Perspek-
tiven Raum zu geben, indem sie gleichermaRBen mit »Elvira« aus Dom Juan und Elmi-
re aus dem Tartuffe in Verwandtschaft gebracht werden kann. Der »Giiterhandler Pi-
achi« wird, als er Nicolo auf seinen Wagen holt, als »Landmakler« bezeichnet. Das
mag nichts zu bedeuten haben, ldRt jedoch allerlei Deutungen zu: So ist ein Makler
einerseits der Zwischenhéndler, andererseits der Makelnde im Sinne eines Norgeln-
den, schlielich der niedrigere Handler —, was dann die Frage aufwirft, wer der ho-
here Handler ist: Vielleicht ist es Gott — »Gottes Sohn« namlich ist Nicolo den Aussa-
gen der Krankenhaus-Vorsteher zufolge —, und Piachis Kampf gegen die Bigotterie
kann insofern auch als Kampf gegen den zweiten Gott, den hdheren Handler neben
ihm gelesen werden; vielleicht ist es aber auch der Karneval — man kdnnte dann dem
in Piachi verkorperten spekulativen Prinzip die héhere (Un-)Ordnung des Karnevals
entgegengestellt sehen. In einer weiteren Bedeutung ist ein »Makler« auch die nie-
derdeutsche Bezeichnung fiir einen Balken, an dem etwas hochgezogen wird, also
genau ein solcher Balken wie der, auf den sich Elvire fliichtet und von dem Colino sie
rettet. So gelesen ware Piachi in gewisser Weise ein Kryptonym fiir Colino. Es kdme
in ihm eine Metonymie — der Retter wird ersetzt durch den Balken, von dem Elvire
gerettet worden ist — und ein Allosem zusammen: Der Balken wird durch den Mékler
ersetzt. Piachi schlieRlich bemangelt Nicolos Bigotterie, was nicht nur im literalen
Sinn als Anbeten von zwei Gottern, und nicht nur als Scheinheiligkeit, sondern auch
als Buchstabengldubigkeit (ibersetzt werden kann, und genau diese Buchsta-
benglaubigkeit wird Nicolo spater zum Verhangnis. Vgl. zu dergleichen Fallen und
Fillen auch Paul de Man: »Asthetische Formalisierung, in: ders., Allegorien des Le-
sens, Frankfurt am Main 1988, 205-233, hier 225-227 und 232. Jeder einzelne die-
ser Abwege konnte vermutlich zum Eckstein einer anderen Interpretation werden.
Immer aber wére eine solche Interpretation gezwungen, zumindest einige der Abwe-

91

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

eine seiner etymologischen Wurzeln, auf das Wort Carnelevale,
Fleischentzug, zurtick, auch als Prinzip der Darstellung — als Modus der
Abwesenheit dessen, was sich darstellt — lesen. Um so entscheidender
erscheint die buchstdbliche Differenz, die Kleists eigenartige Schrei-
bung des Namens »Klara« zwischen Laut- und Schriftgestalt einfiihrt.
Die fiir einen italienischen Maddchennamen eigenartige Schreibweise
mit »K« insistiert auf dem raumlichen Aufschub eines Langsstriches (I),
der K von C und dadurch Logos von Phone und Gelesenes von Gehor-
tem unterscheidet.?°

Der Einwand, mit dem Nicolo die Glaubwiirdigkeit der unbetei-
ligten Zeugin Klara erschiittert, 148t sich auch auf den Erzdhler bezie-
hen. Denn wo alles, was sich darstellt, durch die der Darstellung unein-
holbare Voraussetzung immer schon entwertet wird, da kann alles zu
allem werden. Es eroffnet sich hier ein unendlicher Regref. Dem tragt
in der Episode Xaviera Rechnung: »Doch Xaviera, in deren Brust das
bittere Gefiihl der Eifersucht rege geworden war, warf einen Blick auf
ihn; sie sagte, indem sie vor den Spiegel trat, zuletzt sei es gleichgtiltig,
wer die Person sei« (42), »gleichgiiltig« wird hier zuletzt, von welcher
Person (und zu wem) Xaviera spricht: vom Bildnis (Colino), vom Vater
Klaras, von Nicolo, auf den sie einen Blick wirft, von Klara, von ihrem
Spiegelbild oder von sich als der Person, die sich spiegelt — gleichgiiltig,
weil die eine wie die andere Person fiir Xaviera als Spiegelbild, als zu-
mindest immer schon gespiegeltes Bild, oder anders: als dargestellte
Person in der Darstellung austauschbar wird. Dabei steht der Spiegel an
entscheidender Stelle: Fiihrt man den Kardinal auf die etymologische
Herkunft seines Namens, auf den Angel- oder Drehpunkt, zuriick, dann
wird allen drei Figuren die Spiegelachse oder der Spiegelpunkt vorge-
halten; der Spiegel als unhintergehbare Ebene der Darstellung.

Es liefle sich zeigen, daR, was in den Begegnungen mit dem Rit-
terbild vorfallt, das Mifllingen des Versuches, Wissen zu erlangen und
allgemeiner: zu einem Abschlufl zu kommen, in der gesamten Erzdh-

ge zu verwerfen und wiirde ausgehend von ihnen ihre erneute Widerlegung erfahren
konnen.

30. Die hier nach der BKA zitierte Textpassage kann als Beispiel der unabsehbaren Fol-
gen genommen werden, die eine Editionspraxis nach sich zieht, die davon ausgeht,
daR das »Phonetische [...] fiir die Beurteilung von Kleists Sprache ausschlaggebend
ist«. Wo, wie Sembdner im Nachwort seiner Ausgabe schreibt, die Rechtschreibung
»unter Beibehaltung des Lautstandes [...] modernisiert« wird, verschwindet jene an
dieser Stelle wahrscheinlich bedeutungstragende Differenz zwischen Schrift- und
Klangkorper. Vgl. Sembdner, Kleist, 1039. In Sembdners Ausgabe werden »Cardinal«
wie »Carneval« ihrer heutigen Schreibweise entsprechend mit »K« geschrieben, so
daR nun aus der nur anndhernden eine tatsachliche anagrammatische Verwandt-
schaft geworden ist. Vgl. ebd., 208.

92

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

lung in unzdhligen Varianten geschildert wird — angefangen mit dem er-
sten Satz, in dem Antonio Piachi nicht als »wohlhabender Giiterhand-
ler« (19) vorgestellt wird, als Inbegriff der Freiheit, der gelungenen
Vermittlung und des Tausches, ohne daf zugleich durch die grofen
Reisen, zu denen er zuweilen »genothigt« (19) ist, seine Beschrankung
vorgefiihrt wird. Das Hin und Her der beschriebenen Reise nimmt an-
schaulich auf, was so exponiert wurde. Die Geschichte lieRe sich forma-
lisieren als Folge von Bewegungen, die vor ihrer Vollendung suspen-
diert werden, deren Abschlufl nur durch eine Ersetzung moglich wird,
die jedoch nie restlos gelingt. Nicolo etwa nimmt Paolos Platz als Sohn
und Erbe ein, doch er ist gleichwohl »fremd und steif« (24), spater neigt
er gegen den Willen des Vaters zur Bigotterie und zeigt gegen den Wil-
len der Mutter einen »Hang fiir das weibliche Geschlecht« (228). Dieser
Hang zur Frau und zu Frommelei oder, wortlich genommen, zum zwei-
ten Gott, gleichsam ein Uberhang, entriickt ihn den Eltern, die sich
doch »in Zufriedenheit mit ihm« (26) vereinigen wollten. Thnen zuliebe
zerreiflt er zwar die Verbindung mit Xaviere, doch hat er sie, wie es spa-
ter heiflt, »nie ganz aufgegeben« (30). Elvire heiratet statt Colino Piachi,
doch von dem Vorfall in ihrer Jugend ist ein »Zug von Traurigkeit« »zu-
riickgeblieben« (26).

Wenn die Ersetzung als Prinzip der Okonomie verstanden wird,
dann 148t sich die Erzdhlung als Darstellung einer von Zu- und Vorfal-
len zugleich generierten wie auch unterbrochenen Okonomie beschrei-
ben. Im 6konomischen Kreislauf riickt einer an den Platz des anderen,
doch er nimmt den Platz nicht ein, ohne gleichzeitig den Kreis zu 6ff-
nen, ihn durch einen Uberhang, die Hinzufiigung einer kleinen Diffe-
renz, zu etwas anderem zu verformen. Und es ist die Offnung, der
Uberhang, die geringfiigige Differenz, die den nichsten Vorfall, das
ndchste Ereignis hervorbringt.

Diese Charakterisierung der Geschichte stolpert freilich in eine
der Fallen, die alle Erzdhlungen Kleists ihren Lesern anbieten: Sie er-
klart paradoxerweise das zum Gesetz, was die Gesetzlichkeit durch-
bricht. Wenn in den Bildbetrachtungen, dhnlich wie in den verschiede-
nen Texten zu Friedrichs Seelandschaft, die Erzahlung selbst dekom-
poniert wird, indem sie auf die ihr uneinholbare Voraussetzung vor al-
ler Setzung zuriickgefiihrt wird, und der »Findling« insofern, um mit
Kleist zu reden, auf jener ganz neuen Bahn liegt, die der Maler der See-
landschaft »im Felde seiner Kunst gebrochen« (61) hat, und wenn diese
De-Komposition das strukturierende (und zugleich destrukturierende)
Prinzip der gesamten Erzahlung ist, so kann das nicht ohne Auswirkung
auf die Lektiire bleiben, die dann entsprechend dekomponiert wird. Die
Reaktionen Nicolos und Xavieras zeichnen deren Moglichkeiten vor.

Wie Xaviera kann die Lektiire die Gleichgiiltigkeit (und Gleich-
Giiltigkeit) behaupten, und damit die Erzdhlung zum bloen Masken-
spiel erkldren. Sie finde dann ihr Vorbild in Nicolo, der sich — entgegen

93

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

dem, was er, wohl ohne es zu verstehen, zu Klara sagt — bestarkt durch
die logogriphische Ahnlichkeit seines Namens mit dem Colinos, erst mit
dem Ritter identisch glaubt, um dann, nach Xavieras Enthillung, als
das, was er nicht ist, vor Elvire zu seinem Nutzen zu erscheinen. Sie
miilte dann freilich konsequenterweise die unbestimmte und unbe-
stimmbare Differenz verdecken wie Nicolo bei seinem Tduschungsver-
such das verrdterische Abbild - er verhangt es mit einem schwarzen
Tuch (vgl. 51). Wie die angeblich gleichgiiltige Xaviera konnte sie weiter
nach dem Original, dem Ursprung des Abbildes, der Essenz der Ge-
schichte suchen, doch ware sie dann gezwungen, was als Zufall, Vorfall,
oder - in Nicolos Entgegnung auf Klara - als unkalkulierbare »Voraus-
setzung« erscheint, einem hoheren Gesetz zuzuschreiben. Die Lektiire
wiirde sich damit verhalten wie Nicolo bei jener abscheulichsten »That,
die je veriibt worden ist« (50), ihrer »Vergotterung« Vorschub leisten,
sich zum Herrn des Texts machen. Im einen wie im anderen Fall wiirde
sie versuchen, den Rest zu eliminieren, sie wiirde so die Erzahlung ver-
saumen oder, mit deren Bildlichkeit gesprochen, in der Wiege bleiben
(vgl. 49) bzw. die Ture schliefen (vgl. 40). Das Dilemma, vor das die
Lektiire gestellt ist, 1aRt sich auch als Frage nach der Moglichkeit der
Erinnerung formulieren. So heifit es im Text, nachdem zuvor geschil-
dert wurde, dafl Piachi »mit verstellter Schrift, im Namen Xavieras« (34)
an Nicolo geschrieben hat, da dieser sich augenblicklich »in Verges-
senheit Constanzens« (35) aus dem Haus begab. Das »Verstellen« der
Schrift also fiihrt zum Vergessen, es ist — in der Begrifflichkeit der
»Empfindungen« — das Vergessen der »Stellung«. Wie aber sie erin-
nern? In einem Brief schreibt Kleist im Juli 1801 an Adolfine von Wer-
deck:

»Ach, die Liebe entwdhnt uns von ihren Freuden, wie die Mutter das Kind von der Milch,
indem sie sich Wehrmuth auf die Brust legt — Und doch ist die Erinnerung selbst an das
Bitterste noch siiR. Ja, es ist kein Ungliick, das Gliick verloren zu haben, das erst ist ein
Ungliick, sich seiner nicht mehr zu erinnern.«*!

Die Passage handelt vom Erinnern in Form eines Gleichnisses von der
Erfahrung einer gleichzeitigen Ersetzung und Verschiebung. An die
Stelle der stiiRen Milch legt sich der bittere Wermut, sozusagen eine ne-
gative Reprdsentation der verlorenen Muttermilch. Negativ, das heif3t:
Nicht der bittere Wermut selbst, sondern der Mangel, das Fehlen des
silen Geschmacks zum Beispiel, ist es, was die Erinnerung versiif3t,
und das Fehlen dieses Mangels ware das Ungliick, von dem Kleist hier
spricht. Erinnerung ware dieser Textstelle nach also gebunden an den
Vorgang der Verkehrung des realen Mangels in Prasenz. Und das Un-

31. BKAIV/2, Briefe 2, Mai 1801 — August 1807, 70.

94

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

gliick ware sowohl, wenn der Mangel nicht mehr erkannt wiirde, wie
auch, wenn seine Ersetzung vollstandig geldnge, oder wenn es zumin-
dest so schiene: Denn weder der bittere Wermut allein, noch die phan-
tasmatische Siiffe allein kénnten die Erinnerung aufrecht erhalten. Die
Passage 14t sich auch als Allegorie dessen lesen, was Kleists »Findling«
der Unendlichkeit romantischer Spiralen und Zirkel wie auch den
gleichgiiltigen Schliissen und den Verfithrungen durch den schonen
Schein entgegensetzt: Eine unwiederbringliche Abwesenheit, eine
Ohnmacht, ein Schweigen — dasjenige, was den Schein der Vollkom-
menheit, des Abschlusses, der perfekten Ersetzung unterbricht. Eine
Lektiire, die dem, was sie in der Erzahlung findet, in ihrem eigenen Ge-
stus Platz einrdumen will, konnte sich daher wohl kaum anders verhal-
ten als Elvire, die als Webende (vgl. 38) vielleicht auch eine Allegorie
des Schreibens und des Lesens ist. Anders als Nicolo, der jenen Rest,
der die bildliche Versohnung von der realen Unvereinbarkeit der Ge-
gensatze und seinen Namen von dem Colinos unterscheidet, loszuwer-
den versucht, ist Elvire darauf bedacht, die Erinnerung an Colino zu
bewahren. Das gelingt ihr freilich in den zwei Szenen, in denen sie den
maskierten Nicolo mit Colino verwechselt, nur im selben Augenblick, in
dem es ihr zugleich mifllingt: im Moment ihrer Ohnmacht. In der ersten
Verwechslungsszene heiflt es von ihr, daf sie »wie durch einen unsicht-
baren Blitz getroffen, bei seinem Anblick von dem Schemel, auf wel-
chem sie stand, auf das Getdfel des Bodens niederfiel« (31). Spiter,
wenn Nicolo sich an Colinos Platz stellt, heil3t es, daf sie »Colino! Mein
Geliebter! rief und ohnmaéchtig auf das Getédfel des Bodens niedersank«
(51). Elvires Erinnerung scheint an genau jenen Unterschied zwischen
dem Bild und dem auf ihm Dargestellten gebunden, der Nicolo irritiert
hat. In ihrer Ohnmacht, in dem einem »Blitz« vergleichbaren Schock,
wird die Erinnerung bewahrt, der Schein der Ganzheit durchbrochen,
die »Vergotterung« (51) verhindert, sie ist vergleichbar jenem »Lebens-
funken« vor Friedrichs Seelandschaft, dem Aussetzer des Lebens. Nur
als Aufgabe kann die Deutung ihr Ziel nicht verfehlen.3

32. Dieser Essay wurde im Rahmen zweier Seminare bei Werner Hamacher und Marianne
Schuller in Baltimore und Hamburg 1992/1993 geschrieben. Seither sind mehrere
Arbeiten zu den hier gelesenen Texten erschienen, die zum Teil eine Revision des
hier wiedergegebenen Bildes der Literatur iiber die zwei besprochenen Texte nahe-
legen. Erwdhnt seien speziell: Carl Niekerk: »Men in Pain. Disease and Displacement
in>Der Findling«, in: Paul Michael Liitzeler/David Pan (Hg.), Kleists Erzihlungen und
Dramen. Neue Studien, Wiirzburg 2001, 107-119. Bernhard Greiner: »Der Findling.
Das Bose: Die Verweigerung des Ideellen, in: ders., Kleists Dramen und Erzihlungen.
Experimente zum »Fall« der Kunst, Tiibingen, Basel 2000. Giinter Oesterle: »Der Find-
ling. Redlichkeit versus Verstellung — oder zwei Arten, bose zu werden, in: Walter
Hinderer (Hg.), Kleists Dramen, Stuttgart 1997, 157-180. Marianne Schuller:

95

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEKTURE

Literatur

Ammer, Andreas: »Betrachtung der Betrachtung in einem Zeitungsartikel
iiber die Betrachter eines Bildes, worauf der Betrachter einer Land-
schaft«, in: Athendum. Jahrbuch fiir Romantik, 1. Jg. 1991, 135-162.

Begemann, Christian: »Brentano und Kleist vor Friedrichs Moénch am
Meerk, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte 64 (1990), 54-95.

Behrens, Rudolf: »Der Findling« - Heinrich von Kleists Erzdhlung von
den infortunes des la vertu im Spannungsfeld zwischen Helvétius
und Rousseau, in: Angel San Miguel (Hg.), Romanische Literaturbe-
ziehungen im 19. und 20. Jahrhundert. Festschrift fiir Franz Rauhut
zum 85. Geburtstag, Tiibingen 1985, 9-28.

de Man, Paul: »Asthetische Formalisierung«, in: ders., Allegorien des Le-
sens, Frankfurt am Main 1988, 205-233.

de Man, Paul: »Phdnomenalitdt und Materialitdt bei Kant«, in: Christoph
Menke, (Hg.), Die Ideologie des Asthetischen, Frankfurt am Main
1993, 9-38.

de Man, Paul: »Kant and Schiller«, in: ders., Aesthetic ideology, Minneapo-
lis 1997, 129-162.

Derrida, Jacques: »Von der beschrinkten zur allgemeinen Okonomiex, in:
ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt am Main #1989, 380-
421.

Derrida, Jacques: The truth in painting, Chicago 1987.

Fischer, Bernd: »Der Findling, in: ders., Ironische Metaphysik. Die Erzdh-
lungen Heinrich von Kleists, Miinchen 1988, 113-122.

Greiner, Bernhard: »Der Findling. Das Bose: Die Verweigerung des Ideel-
len«, in: ders., Kleists Dramen und Erzdhlungen. Experimente zum
»Fall« der Kunst, Tubingen, Basel 2000, 348-362.

Greiner, Bernhard: »Die Wende in der Kunst — Kleist mit Kant, in: Deut-
sche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschich-
te 64 (1990), 96-117.

Grimm, Jacob und Wilhelm: Deutsches Worterbuch, Miinchen 1984. Foto-
mechanischer Nachdruck der Erstausgabe, Leipzig, Hirzel 1862.

Giinther, Kurt: Die Entwicklung der novellistischen Kompositionstechnik
Kleists bis zur Meisterschaft, Leipzig 1911.

Hamacher, Werner: »Das Beben der Darstellung«, in: David E. Wellberry
(Hg.), Positionen der Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am

Ur-Sprung. Kleists Erzéhlung >Der Findlings, in: dies., Moderne. Verluste. Literarischer
Prozef3 und Wissen, Frankfurt am Main 1997, 13-60. Gail M. Newman: »Family Vio-
lence in Heinrich von Kleist’s Der Findling«, in: Colloguia Germanica. Internationale
Zeitschrift fiir Germanistik 29. 4 (1996), 287-302.

96

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIKOLAUS MULLER-SCHOLL: DIE AUSSETZER DES LEBENS

Beispiel von Kleists »Das Erdbeben in Chili«, Miinchen 1987, 149-173.

Jens, Walter (Hg.): Neues Kindler Literaturlexikon, Studienausgabe, Miin-
chen 1996.

Kemp, Friedhelm (Hg.): Clemens Brentano. Werke, 2 Bde., Miinchen *1973,

Kurz, Gerhard: »Vor einem Bild. Zu Clemens Brentanos »>Verschiedene
Empfindungen vor einer Seelandschaft von Friedrich, worauf ein
Kapuziner««, in: Jahrbuch des freien deutschen Hochstifts, Tuibingen
1988, 128-140.

Lacoue-Labarthe, Philippe: »Die Zasur des Spekulativen«, in: Hélderlin-
Jahrbuch, Tlibingen 1981, 203-231.

Lyotard, Jean-Francois: »Das Erhabene und die Avantgarde«, in: Merkur
38.Jg. (1984), 151-164.

Lyotard, Jean-Frangois: Der Widerstreit, libersetzt von Joseph Vogl, Miin-
chen *1987.

Miiller-Salget, Klaus (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe
in vier Bdnden, Frankfurt am Main 199o0.

Newman, Gail M.: »Family Violence in Heinrich von Kleist's Der Find-
ling«, in: Colloquia Germanica. Internationale Zeitschrift fiir Germani-
stik 29. 4 (1996), 287-302.

Niekerk, Carl: »Men in Pain. Disease and Displacement in >Der Findling«,
in: Paul Michael Liitzeler/David Pan (Hg.), Kleists Erzdhlungen und
Dramen. Neue Studien, Wiirzburg 2001, 107-119.

Oesterle, Giinter: »Der Findling. Redlichkeit versus Verstellung — oder
zwei Arten, bose zu werdeng, in: Walter Hinderer (Hg.), Kleists Dra-
men, Stuttgart 1997, 157-180.

ReuR, Roland/Staengle, Peter (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke,
Brandenburger Kleist-Ausgabe (BKA), Frankfurt am Main 1988ff.
Ryder, Frank G.: »Kleist's Findling: Oedipus manqué?«, in: Modern Lan-

guage Notes 92. 3 (1977), 509-524.

Schuller, Marianne: »Ur-Sprung. Kleists Erzdhlung >Der Findling«, in:
dies., Moderne. Verluste. Literarischer ProzefS und Wissen, Frankfurt
am Main 1997, 13-60.

Sembdner, Helmut (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe,
2 Bde., Miinchen 31964.

Weischedel, Wilhelm (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der Urteilskraft, Frank-
furt am Main 1989.

Wolff, Hans M.: »Heinrich von Kleists >Findling«, in: University of Cali-
fornia publications in modern philology 36. 13 (1952), 441-454.

97

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rhetorik

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46.


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Inversion der Rhetorik und
das Wissen von Sprache.
Zu Heinrich von Kleists Aufsatz
»Uber die allmihlige Verfertigung
der Gedanken beim Reden«

WoLFRAM GRODDECK

Die so iiberaus evidente These in Kleists Aufsatz »Uber die allméihlige
Verfertigung der Gedanken beim Reden«, wonach man, um seine Ge-
danken zu entwickeln, anscheinend einfach drauflosreden soll, er-
scheint heute psychologisch binsenwahr, und wir sind zundchst auch
geneigt, Kleists Ausfiihrungen fiir eine Wahrheit von hohem prakti-
schen Wert anzusehen. Dennoch begegnet man dieser Einsicht iiber die
spontane Entwicklung von Gedanken beim Reden im Ernstfall dann
doch wieder mit Skepsis und zieht es vor, seine Gedanken gefunden
und ausformuliert zu haben, bevor man eine Rede halt. Solche prakti-
sche Skepsis gegeniiber der These einer spontanen Gedankenerzeu-
gung im Akt des Redens mochte ich als Anhaltspunkt dafiir nehmen,
wie sehr Kleists Aufsatz eben doch gegen die libliche Ansicht iiber das
Verhaltnis von Denken und Reden konzipiert ist.

Die eigentiimliche Problematik des kleinen — zwischen 1805 und
1808 verfassten, aber erst 70 Jahre spater publizierten — Aufsatzes® hat

1. Da der Aufsatz in Roland ReulR/Peter Staengle (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche
Werke, Brandenburger Ausgabe, Frankfurt am Main 1988ff. [=BKA] noch nicht erschie-
nen ist, zitiere ich den Text nach Klaus Miiller-Salget (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdamt-
liche Werke und Briefe. Erzihlungen, Anekdoten, Gedichte, Schriften, Frankfurt am Main
1990, Bd. 3, 534-540 [=Miiller-Salget; Zitatnachweise von Kleists Aufsatz nach die-
ser Ausgabe im folgenden nur mit Seitenzahl in Klammern]. Das Manuskript von
Schreiberhand mit eigenhé@ndigen Korrekturen von Kleist und mit redaktionellen Mar-
kierungen von fremder Hand ist im Zweiten Weltkrieg verschollen. Vgl. dazu auch

101

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

in der Kleist-Sekunddrliteratur zwar noch nicht jene methodologische
Aufmerksamkeit erhalten, wie sie etwa dem Aufsatz »Uber das Mario-
nettentheater« zuteil wurde, aber das Interesse der Forschung hat sich
in den letzten Jahren deutlich vertieft. Bezog sich die dltere Kleist-
Forschung zwar immer wieder auf die suggestive Uberschrift des Auf-
satzes oder auf einzelne Formulierungen daraus, so ist erst in den letz-
ten Jahren der Text als ganzer Gegenstand eigener Untersuchungen
geworden. Dabei scheint sich eine Tendenz zur Interpretation vor allem
aus kommunikationswissenschaftlicher Sicht abzuzeichnen.”? Auch
wenn Joachim Theisen in seiner ausfiihrlichen und sehr genauen Inter-
pretation immer wieder rhetorische Begriffe reflektiert, ist der Bezug
auf die Tradition der Rhetorik, um den es im folgenden gehen soll, bis-
her doch, so weit ich sehe, nur bei Jill Anne Kowalik expliziter themati-
siert worden. Sie zeigt, wie genau sich Kleists Terminologie — etwa im
Wort »Verfertigung« — an den Sprachgebrauch der schulrhetorischen
Handbiicher des 18. Jahrhunderts anschlieft und liest die Ausfithrun-
gen Kleists als eine konsequente Parodie auf die zeitgendéssische
Schulrhetorik und zugleich als Ausdruck einer tiefen Sprachskepsis.3
Man sollte aber die Tatsache nicht aus dem Blick verlieren, dal
sich Kleist - iiber welche Vermittlungen auch immer - selbst in die Tra-
dition der klassischen Rhetorik von Aristoteles bis Pseudo-Longin
stellt. Auf den essentiellen Bezug zur klassischen Rhetorik kann man
schon in Kleists Briefen einen deutlichen Hinweis finden. Der Aufsatz

Helmut Sembdner (Hg.): Heinrich von Kleist. Simtliche Werke und Briefe, Miinchen
81985, Bd. 2, 925 [=Sembdner]. Eine ausfiihrlichere Beschreibung der Handschrift
und eine Liste von interessanten, sonst nirgends vollstandig mitgeteilten »Lesarten«
findet sich in Erich Schmidt (Hg.): H. v. Kleists Werke, im Verein mit Georg Minde-Pou-
et und Reinhold Steig, kritisch durchgesehene und erlduterte Gesamtausgabe, 4.
Band, Leipzig und Wien o0.J. (1904-1905), 392f. [=Schmidt].

2. Das gilt insbesondere fiir die beiden jlingsten Arbeiten: Jens Kapitzky: »Erfolglose
Meditation und kommunikative Erkenntnis. Zu Kleists Aufsatz Uber die allméhliche Ver-
fertigung der Gedanken beim Reden«, in: Kodikas/Code, Ars Semiotica. An Internatio-
nal Journal of Semiotics 21 (1998), No. 3-4, 251-270 und Joachim Theisen: »Es ist
ein Wurf wie mit dem Wiirfel; aber es gibt nichts anderes.« Kleists Aufsatz >Uber die
allmdhliche Verfertigung der Gedanken beim Redenc«, in: Deutsche Vierteljahrsschrift
fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 68. 4 (1994), 217-244. Eine inspirie-
rende Lektiire des Kleistschen Aufsatzes gibt Michael Rohrwasser: »Eine Bombenpost.
Uber die allmahliche Verfertigung der Gedanken beim Schreibenc, in: Heinz Ludwig
Arnold (Hg.): Heinrich von Kleist, Text + Kritik, Sonderband, Miinchen 1993, 151-162.
- Bei Theisen, 219, Anm. 6, findet sich auch ein ausfiihrlicheres Literaturverzeichnis
der bisherigen Arbeiten zum Thema.

3. Jill Anne Kowalik: »Kleist’s Essay on Rhetoric«, in: Monatshefte 81. 4 (1989), 434-
446.

102

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

ist ja dem Freund Riihle von Lilienstern gewidmet; und tiber diesen
Adressaten (dem er schon den frithen Text: »Aufsatz, den sichern Weg
des Gliicks zu finden und ungestért — auch unter den grofSten Drangsa-
len des Lebens, ihn zu geniefen!«* zugeeignet hatte) schreibt nun
Kleist, in einem Brief an Ernst von Pfuel vom August 1805:

»Riihle ist in der That ein trefflicher Junge! Er hat mir einen Aufsatz geschickt, in wel-
chem sich eine ganz schdne Natur ausgesprochen hat. [...] Er kann, wie ein dchter Rede-
kiinstler, sagen, was er will, ja er hat die ganze Finesse, die den Dichter ausmacht, und
kann auch das sagen, was er nicht sagt.«’

Die Briefstelle von Kleist zeigt, wie sehr hier der Dichter aus der Per-
spektive des Redners gedacht wird, und im Lob »wie ein dchter Rede-
kinstler« hat sich noch etwas von dem Glanz erhalten, der den antiken
Rhetor einst umgab.

Der Aufsatz »Uber die allmihlige Verfertigung der Gedanken
beim Reden« thematisiert den Zusammenhang von »Gedanke« und
»Rede« und beriihrt damit auch das eigentliche Grundproblem aller
Rhetoriklehre, ndmlich das Verhadltnis von »res« und »verbume, von
Sache und Wort, oder — anders iibersetzt - von Gedanke und Ausdruck.

Geht jedoch die klassische Rhetoriklehre — von Cicero bis hin zur
Tilibinger Rhetorik — davon aus, dal der »Gedanke« vor der sprachli-
chen Formulierung gefunden sein miisse und unabdingbare Vorausset-
zung fiir die kunstvolle »Verfertigung« der Rede sei, so demonstriert
Kleist nachdriicklich eine synchrone Wechselwirkung von Denken und
Reden mit dem paradoxen Effekt, daf der Gedanke erst am Ende der
Rede »fertig« ist. Kleists Umkehrung® des traditionellen Verhéltnisses
von Gedanke und Wort konterkariert nun deutlich die klassische Lehre
von der Abfolge der fiinf Arbeitsgdnge des Redners: Hier kommt zuerst
die Inventio (die Findung der Gedanken), dann die Dispositio (die Glie-
derung der Gedanken), drittens die Elocutio (die sprachliche Ausformu-
lierung der Gedanken), dann folgt die Memoria (das Auswendiglernen
der Rede) und ganz zum Schluf noch die Actio (der Vortrag der Rede).
Kleists Behauptung einer »allmdhlige[n] Verfertigung der Gedanken
beim Reden« impliziert eine bewufite Umkehrung dieser traditionellen
Abfolge.” Denn nun kommt zuerst der fiinfte Arbeitsgang, die Actio

4. Miiller-Salget, 515-530.

5. BKAIV/2, 374.

6. Auch Joachim Theisen, »Es ist ein Wurf wie mit dem Wiirfel«, macht die Beobach-
tung, Kleist habe in seinem Aufsatz »im Grunde die gesamte klassische Rhetorik auf
den Kopf gestellt« (ebd., 234) - allerdings nicht in bezug auf die »Verfertigung der
Rede«, sondern in Hinsicht auf die Funktion des Zuhgrers.

7. Zur Konzeption der fiinf Arbeitsgdnge in der klassischen Rhetorik ausfiihrlicher Vf.,

103

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

oder der Vortrag. Es folgt, entsprechend der Elocutio, eine sprachliche
Ausformulierung aufs Geratewohl, welche - statt der Dispositio — zu ei-
ner diffusen Gliederung fiithrt und die unerwartet in der Inventio, der
Findung des Gedankens, dem ersten Arbeitsschritt des klassischen
Redners, endet. — Nur der vierte Arbeitsgang des Redners, die Memoria,
hat in dieser Umkehrung keinen Platz, sie transformiert sich, wiirde ich
sagen, zum Begriff des Wissens im Text.

Es scheint mir durchaus erhellend zu sein, Kleists rhetorischen
Geniestreich auf dem Hintergrund der traditionellen Lehre der Bered-
samkeit zu sehen, da so deutlich wird, daf es sich bei seinem Aufsatz
um eine komplizierte ironische Konzeption handelt. Es gibt andere Tex-
te von Kleist, denen man die Ironie sofort ansieht, z.B. der kurze Auf-
satz »Betrachtungen iiber den Weltlauf«®, welcher die Abfolge der
Zeitalter in der Entwicklung der Kulturen einfach umkehrt, oder die
Abhandlung »Allerneuester Erziehungsplan«®, welche die Einrichtung
einer »Lasterschule« zur Hebung der Sitten vorschldgt. Demgegeniiber
ist die Ironie im Aufsatz liber das Verfertigen der Gedanken beim Re-
den nicht so offensichtlich.

Nun bedeutet aber >Ironie« nicht einfach, daf das Gegenteil vom
Gesagten gemeint sei, sondern die Ironie funktioniert ja gerade da-
durch, daR ein Sachverhalt mit seinem Gegensatz in eine spannungsvol-
le Beziehung gesetzt wird. Die Ironie in der Kleistschen Formulierung
einer »Verfertigung der Gedanken beim Reden« provoziert eine inter-
pretatorisch kreative Wechselwirkung zwischen der klassischen Rheto-
rik und ihrer parodierenden Umkehrung. In solch einem ironischen,
polemischen oder gar revolutiondaren Umgang mit der Tradition entsteht
eine neue, experimentelle Rhetorik, die zugleich ein poetisches Pro-
gramm enthalt.

Doch nun zu Kleists Aufsatz im Einzelnen und zur Logik seiner Darstel-
lung: Der Text verlduft zundchst vom ersten bis zum letzten Wort ohne
jeden Absatz und imitiert insofern selbst eine improvisierte Rede, die
sich ihres Zieles noch nicht sicher ist und sich daher in keinem Moment
unterbrechen lassen will. Dennoch 14t sich der Text Uiber seine inhalt-
liche Argumentation als ein in sechs oder sieben Abschnitte geglieder-
tes Nacheinander verfolgen.

Die einleitende Passage, eigentlich schon der erste Satz, formu-
liert die These, um welche es im ganzen Aufsatz geht:

Reden (iber Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Basel, Frankfurt am Main 1995,
95-115.

8. Miiller-Salget, 542.

9. Miller-Salget, 545-552.

104

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

»Wenn du etwas wissen willst und es durch Meditation nicht finden kannst, so rate ich
dir, mein lieber, sinnreicher Freund, mit dem néchsten Bekannten, der dir aufst6Rt, dar-
tiber zu sprechen« (534).

Der Begriff »Meditation« ist hier wohl im Sinne des lateinischen Wortes
»meditatio« zu verstehen, als »reines wissenschaftliches Denken« — als
ein Begriff, wie er sich z.B. auch im Titel von Descartes’ Meditationes de
prima philosophia findet. Nach Adelung versteht man unter »Medita-
tion«: »Im weitesten Verstande, eine jede Beschaftigung und Anstren-
gung des Gemiithes, Wahrheiten zu erkennen. In engerer, die regelma-
Rige Vorstellung und Vergleichung mehrerer Wahrheiten und Bemii-
hung, ihren Zusammenhang einzusehen.«*°

Kleists Aufsatz setzt also bei der Grenze oder gar beim Versagen
des reinen, wissenschaftlichen Erkennens ein und rdt zur Vorwarts-
flucht ins Chaos der Sprache. Entscheidend ist allerdings gar nicht die
Person, die man fragen oder mit der man sprechen soll, sondern der Akt
des Redens selber, der in der Form der Belehrung des anderen eine
Selbstbelehrung darstellt. Dabei ist »Belehrung« hier wiederum ein rhe-
torisch definierter Begriff, denn das docere ist neben dem delectare, dem
Unterhalten, und dem movere, der Erregung von Gefiihlen, eines der
drei officia oratoris. Diese Beobachtung ist wichtig, weil sie die angeb-
lich dialogische Situation als eine verkappte monologische und das
heift als eine rhetorische und nicht als eine dialektische zeigt, wie es et-
wa flr ein philosophisches Lehrgesprach typisch ware. Nicht fragen soll
der »sinnreiche [...] Freund«, der »etwas wissen« will, sondern »selber
allererst erzdhlen« (534) — getreu tibrigens der rhetorischen Praxis, wo-
nach die narratio am Anfang der Rede zu stehen habe.**

Im folgenden Abschnitt exemplifiziert der Autor seine These am
Beispiel eigener Unterredungen mit seiner Schwester. Er setzt sich da-
bei selbst unter den Zwang, reden zu miissen und stellt fest, dafl er — zu
seinem eigenen Erstaunen - allein durch den Mechanismus des Redens
und durch die Wirkung eines aufmerksamen Gesichtes seinen gesuch-
ten Gedanken schlieRlich findet. Ahnlich erging es wohl, schreibt der
Autor des Amphitryon durchaus kokett, dem grofRen Moliere mit seiner
Magd.

Die nidchste Passage betrifft nun explizit einen »groe[n] Red-
ner« (536) in einem weltgeschichtlichen Augenblick: Es geht um die Re-
de von Mirabeau aus dem Jahre 1789, welche zur Konstituierung der

10. Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kritisches Worterbuch der Hochdeutschen
Mundart, mit bestindiger Vergleichung der (ibrigen Mundarten, besonders der Ober-
deutschen, 4 Bde., Leipzig #1703-1801, Bd. 3, 132.

11. Das Wort »allererst« wurde von Kleist {ibrigens erst nachtrdglich in die Handschrift
eingefiigt (Schmidt, 392).

105

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

franzosischen Nationalversammlung als gesetzgebender Instanz gefiihrt
hat. - In dieser historischen Szene vermutet Kleist ein »Gesetz« am
Werk, das auch die Physik beherrscht: die Dynamik elektrischer Felder.
Das seltsam anmutende »Gleichnis« von der »merkwiirdige[n] Uberein-
stimmung« (537), die zwischen der »physischen und moralischen Welt«
bestehe, findet sich auch in dem frihen Gliicksaufsatz und im »Aller-
neueste[n] Erziehungsplan«. Hier steht es ziemlich genau in der Mitte
des Textes und verbindet sich mit der Nennung der sogenannten
»Kleistischen Flasche«. Hievon nachher mehr.

Im folgenden Abschnitt ist es die — ziemlich frei nacherzdhlte —
Fabel »Les animaux malades de peste« von Lafontaine, wo sich der ret-
tende Gedanke erst wahrend der Rede des Fuchses einfindet. Dann folgt
eine langere Passage, welche die exemplarischen Beobachtungen kom-
mentiert und den Fall diskutiert, dall der Gedanke tatsdchlich schon vor
der Rede fertig ist. Hier kann der Gedanke in einem unverstandlichen
Stammeln untergehen, denn das Reden produziert jetzt, da der Gedan-
ke schon fertig ist, keine Erregungsenergie mehr, so dafl die, welchen
solches zustoRt, »selbst nicht mehr recht wissen, was sie haben sagen
wollen« (539).

Im letzten Abschnitt schlieflich thematisiert Kleist die Situation,
wo »unterrichtete Képfe examiniert werden« (539). Weil hier von An-
fang an festgelegt ist, was zu wissen sei, konnen auch keine Gedanken
und kein Wissen mehr entstehen. Die Kritik an den staatlichen Disposi-
tiven des Wissens bezieht sich dabei wohl nicht nur auf die preussische
Praxis des Examinierens.*” Kleists Begriindung seiner Kritik an der
Form des Examens betrifft auch nicht nur die Institutionen des Wissens,
sondern den Subjektbegriff selbst: »Denn nicht wir wissen, es ist aller-
erst ein gewisser Zustand unsrer, welcher weill« (540). Das Wissen er-
scheint nicht als Tatigkeit eines transzendentalen Subjekts, eines » Wir,
sondern als Effekt eines »Zustandes«, in welchem das Subjekt sich be-
findet oder eben nicht. Die Situation des offentlichen Examens lahmt
nicht nur den Kandidaten, der wissen muf oder soll, sondern auch den
Priifer, der wissen wollen muR. Mit dieser Pattsituation endet Kleists
Aufsatz und die Schlullbemerkung: (»Die Fortsetzung folgt.«) wirkt ei-
gentlich wenig glaubwiirdig, wenn nicht gar parodistisch.*?

12. Soichiro Ttoda: »Die Funktion des Paradoxons in Heinrich von Kleists Aufsatz >Uber
die allmahliche Verfertigung der Gedanken beim Reden«, in: Kleist-Jahrbuch 1991,
218-228.

13. Die in der Sekundarliteratur gelegentlich anzutreffende Behauptung, der Nachsatz:
(»Die Fortsetzung folgt«), stamme nicht von Kleist selbst, diirfte aufgrund der etwas
unklaren Schilderung des verlorenen Manuskriptes bei Sembdner (Bd. 2, 393) verur-
sacht sein. Nach den Mitteilungen in den »Lesarten« in der Ausgabe von Schmidt
(393) stammt die Parenthese: (»Die Fortsetzung folgt«) offensichtlich von Kleist selbst.

106

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

Achtet man nun auf das Wort »wissen« in den verschiedenen
Beispielen, so fillt auf, daR es in der ersten Hélfte futurisch verwendet
wird, als Noch-nicht-Wissen, in der zweiten aber plotzlich perfektivisch,
als Nicht-mehr-Wissen.

Schon der Versuch einer inhaltlichen Rekapitulation des Argu-
mentationsverlaufs zeigt, wie sich im Text irritierende Interferenzen
zwischen der Gedanken-Entwicklung und ihrer szenischen oder poeti-
schen Darstellung, ihrer Erzahlung, ergeben. Ich mochte nun - in einer
erneuten Anndherung an den Text — fragen, wie sich das Wissen um die
Produktion von Wissen beim Reden in Kleists eigener Rede herstellt.
Dabei gehe ich von der Vermutung aus, dal die Evidenz von Kleists ei-
gener Rede nicht aus der Mitteilung einer Erfahrungstatsache ent-
springt, auch nicht aus der Stringenz der Argumente, sondern aus der
literarischen Darstellung der Beispiele. Anders gesagt: Es ist nicht der
Autor, das Subjekt Kleist, der »weil«, wie Wissen entsteht und dies ein-
fach mitteilt, sondern das Wissen iiber die Produktion von Wissen ent-
springt selbst erst aus der reflektierten Konstellation der Beispiele.

Die produktive Selbstbeziiglichkeit des Textes entsteht durch ei-
ne »Wechselwirkung« (537) gleich am Anfang: Denn so, wie der Autor
im Text das Gegeniiber seiner Schwester bendétigt, um seine Gedanken
beim Reden zu verfertigen, so benotigt offenbar auch der Autor des
Textes ein Gegeniiber. Und dieses Gegentiber ist der Adressat Riihle
von Lilienstern, dem der Aufsatz gewidmet ist und der, wie gesagt, von
Kleist als »ein achter Redekiinstler« angesehen wurde. Aber auch dieser
Adressat — das ist leicht einzusehen - ist wiederum nur ein Stellvertreter
fiir alle spateren Leserinnen und Leser des Textes. Der konkrete Leser
wird im ersten Satz der kleinen Abhandlung mit »du« angesprochen
und als »sinnreicher Freund« bezeichnet. Das ist auf den ersten Blick
nichts besonderes, die Anrede eines >geneigten Lesers, eines aufmerk-
samen Publikums, ist literarische und rhetorische Konvention - aller-
dings glaube ich, hier eine besondere Konstellation zu erkennen:

»Ich sehe dich zwar grofRe Augen machen, und mir antworten, man habe dir in friihern
Jahren den Rat gegeben, von nichts zu sprechen, als nur von Dingen, die du bereits ver-
stehst« (534).

Autor und Leser stehen hier namlich in einem Blickkontakt, »Ich sehe
dich [...] groBe Augen macheng, in einem Blickkontakt, der durchaus
umkehrbar erscheint und der geeignet ist, eine mise en abime, eine un-
endliche Spiegelung von Autor- und Leser-Augen, von Text und Lektii-
re in Gang zu setzen.

Die im Blickkontakt von Autor und Leser demonstrativ installier-
te Reflexion des Textes und seiner Lektiire wird noch durch einen wei-
teren Effekt verstdrkt, der sich ebenfalls aus der Formulierung »Ich se-
he dich zwar grole Augen machen« ergibt. Es 1af§t sich darin namlich

107

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

eine explizite rhetorische Figur erkennen, die schon Aristoteles bedacht
hat. Diese Figur wurde spéter evidentia genannt. Von Cicero wurde sie
auch »als Unmittelbar-vor-Augen-Stellen« — sub oculos subiectio — be-
zeichnet. Das Besondere an dieser rhetorischen Figur, die in der klassi-
schen Rhetorik eher etwas verpont war, ist ihr theatralischer Effekt:
Denn - wie Quintilian tadelnd bemerkt — »es ist nicht, als ob die Dinge
erzdhlt, sondern als ob sie aufgefiihrt wiirden«.*4

Die Dramatisierung der Rede, die Uberschreitung der Rhetorik
zur Theatralik, zeigt sich dann auch in der Selbstinszenierung des
nachdenkenden Autors in der folgenden Szene des Textes, die zugleich
auch an eine Vorrichtung fiir ein naturwissenschaftliches Experiment
erinnert:

»Ich pflege dann gewdhnlich ins Licht zu sehen, als in den hellsten Punkt, bei dem Be-
streben, in welchem mein innerstes Wesen begriffen ist, sich aufzuklaren« (535).

Das »Licht«, die so evidente Metapher der Aufklarung, wird hier unmit-
telbar bithnenwirksam inszeniert, aber der reflektierende Autor im Text
wirkt wie ein vom Bithnenlicht geblendeter Schauspieler, der — bevor er
nicht mit seiner Schwester, die »hinter [ihm] sitzt« (535) redet — gar
nichts erkennen kann. Der Sinn der aufkldrerischen Licht-Metapher im
Text scheint also auf eine etwas doppeldeutige Art inszeniert zu sein.
Und die ambivalente Metaphorik der Aufklarung wirkt auch noch in der
Sentenz nach, welche die Szene mit der Schwester abschlief3t:

»Es liegt ein sonderbarer Quell der Begeisterung fiir denjenigen, der spricht, in einem
menschlichen Antlitz, das ihm gegeniibersteht [...]« (536).

Was sich zunachst als ein aufgeklart humanistisches Bekenntnis zum
Antlitz des Menschen liest, erweist sich alsbald als eine hochst transito-
rische Angelegenheit. Denn bei genauerem Hinsehen auf den Fortgang
von Kleists Text mufl man feststellen, da der »sinnreiche Freund« mit
den grofRen Augen bereits nach dem vierten Satz auf Nimmerwiederse-
hen aus dem Text verschwindet. Ja, er muf verschwinden, denn seine
Funktion hat sich erfiillt, sobald die GesetzmaRigkeit der Wissenspro-
duktion, von der der Aufsatz handelt, erstmals im Text ausgesprochen
ist. In dem Augenblick, wo der Autor des Textes seinen Leser dariiber

14. Marcus Fabius Quintilianus: Ausbildung des Redners. Zwélf Biicher, hg. und iibers.
von Helmut Rahn, Darmstadt 1972, Zweiter Teil, 287. — Zur Dynamik der evidentia in
der Theorie der Rhetorik vgl. den Aufsatz von Riidiger Campe: »Affizieren und Selbst-
affizieren. Rhetorisch anthropologische Naherung ausgehend von Quintilian, Insti-
tutio oratoria VI, 1-2«, in: Josef Kopperschmidt (Hg.), Rhetorische Anthropologie.
Studien zum Homo rhetoricus, Miinchen 2000, 135-152.

108

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

belehrt hat, dafl man beim Reden nicht andere, sondern sich selbst be-
lehren soll, wird der Adressat des Textes tiberfliissig, und der Autor be-
lehrt fortan nur noch sich selbst, jede direkte Anrede des Lesers, jedes
»du« Uberhaupt, wird von nun an vermieden und durch ein unpersonli-
ches »man« ersetzt:

»Der Franzose sagt, l'appétit vient en mangeant, und dieser Erfahrungssatz bleibt wahr,
wenn man ihn parodiert, und sagt, 'idée vient en parlant« (535, Hervorhebung von mir).

Der Appetit der Rede ist offenbar so grof, dall sie — sich selbst beim
Wort nehmend - ihr Gegeniiber sobald als moglich verschlingt. Das im
Text vergegenwartigte Leser-Antlitz — »Ich sehe dich [...] groe Augen
machen« — fungiert als bloBer Energiespender des Textes und wird so-
gleich von ihm verschlungen und in Begeisterung verwandelt. Die Be-
geisterungsenergie ist aber, wie die Beispiele von Mirabeau und dem
Lafontaineschen Fuchs zeigen, wesentlich Vernichtungsenergie.*> Da§
die produktive Rede den Leser - iiberhaupt jedes Gegeniiber — ver-
schlingt, kann man allerdings auch so auffassen, daf§ der »sinnreiche«
Leser fortan mit der Rede so eng verschlungen ist, dafl er als Moment
der Autoreferenz des Textes aufgehoben ist und in ihm als Sinnprodu-
zent weiter wirkt.

Ein Satz im Text des Aufsatzes, in welchem die poetische Selbst-
beziiglichkeit so stark wird, dafl Reden, Denken und Lesen als ein und
derselbe Akt erscheinen, ist der folgende:

»Aber weil ich doch irgend eine dunkle Vorstellung habe, die mit dem, was ich suche, von
fern her in einiger Verbindung steht, so pragt, wenn ich nur dreist damit den Anfang
mache, das Gemiit, wahrend die Rede fortschreitet, in der Notwendigkeit, dem Anfang
nun auch ein Ende zu finden, jene verworrene Vorstellung zur volligen Deutlichkeit aus,
dergestalt, dalk die Erkenntnis, zu meinem Erstaunen, mit der Periode fertig ist« (535).

15. In Kleists Trauerspiel Penthesilea, das etwa zur selben Zeit wie der Aufsatz entstan-
den ist, wirkt der abgriindige Zusammenhang von Essen und Reden noch offensicht-
licher. Hier »parodiert« die Amazonenkonigin den »Erfahrungssatz«, »[d]al sie vor
Liebe gleich ihn essen konnte« (Vers 2993, BKA I/5, 188), indem sie diese Redensart
wdrtlich nimmt — und damit ein poetologisches Programm verwirklicht. Im Kontext
von Kleists Aufsatz erscheint es evident, daR sich Penthesileas verliebter Kanniba-
lismus als Riickiibersetzung der Formel von der »allméhlige[n] Verfertigung der Ge-
danken beim Reden« in den parodierten urspriinglichen »Erfahrungssatz« »l'appétit
vient en mangeant« lesen ldRt. Der von der Fertigstellung seines Trauerspiels er-
schopfte Dichter schrieb jedenfalls an Marie von Kleist im Herbst 1807: »Sie hat ihn
wirklich aufgegessen, den Achill, vor Liebe. Erschrecken Sie nicht, es laRt sich le-
sen.« Sembdner, Bd. 2, 796.

109

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

Hier reflektiert die Aussage unmittelbar sich selbst. Der Satz, der mit
den Worten »fertig ist« fertig ist, ist performativ: Er realisiert das, wo-
von er spricht — die Herstellung einer Erkenntnis beim Reden - da-
durch, daR er davon spricht.

Eine solch performative Rede ist aber triigerisch. Denn das spon-
tane Sprechen erweist sich bei genauerem Hinsehen als rhetorisch
hochst kalkulierte Rede: Es handelt sich um keine spontane miindliche
Formulierung, sondern um eine stilistisch elaborierte Periode, die den
prosodischen Gesetzen von Aufschub, Hohepunkt und retardierendem
Moment folgt und vor allem die Effekte des Hyperbatons ausspielt, jener
rhetorischen Figur, welche der antike Stiltheoretiker Pseudo-Longin in
seinem Traktat Vom Erhabenen als das bevorzugte Mittel zur Erreichung
der »erhabenen Wendung« darstellt.*®

Die selbstbeziigliche Dynamik des Textes, in der Simulation ei-
ner natiirlichen, spontanen Rede — auch dieser Effekt ist ein Stilideal
der antiken Rhetorik — verdeutlicht nicht nur die Darstellung der Ge-
danken von der Dunkelheit zur Deutlichkeit — von der obscuritas zur
perspicuitas —, sondern sie verwirrt sie auch wieder. Denn genau be-
trachtet verhadlt es sich ja so, da der Grundgedanke des Aufsatzes, wo-
nach die Gedanken erst beim Reden fertig werden, schon ganz zu Be-
ginn des Aufsatzes fertig formuliert ist. Alles Folgende ist Wiederholung
und Variation dieser von Anfang an feststehenden Erkenntnis. Man
konnte durchaus behaupten, da Kleists Aufsatz selber verworrene und
verwirrende Passagen enthadlt, die sich daraus erkldren, da er eben
selbst »vor aller Rede [...] mit dem Gedanken fertig« (538) gewesen ist.

Immer dann, wenn in Kleists Aufsatz die Darstellung dem Ge-
danken einer »allmdhlige[n] Verfertigung beim Reden« mimetisch zu
entsprechen scheint, lduft sie daher Gefahr, diesen Gedanken zu »paro-
dieren«. Dazu eine Textstelle aus dem Mirabeau-Beispiel:

16. Die Nihe von Kleist zu Pseudo-Longins Asthetik des Erhabenen zeigt sich im Ver-
gleich des zitierten Satzes mit folgendem exemplarischen Satz aus dem Traktat Vom
Erhabenen: »Denn wie wirklich Menschen, die zilirnen, die gedngstigt sind oder em-
port oder erregt von Eifersucht oder von etwas anderem (es gibt unendlich viele Af-
fekte, und niemand konnte ihre Zahl nennen), immer wieder von ihrem Weg abirren,
sich das eine vornehmen und dann hdufig zum anderen iiberspringen, sinnlos mit-
tendrin etwas einschieben, dann im Kreis zum Ausgang zuriickkehren und ganz be-
sessen von ihrer Heftigkeit wie von einem Wirbelwind jetzt hier — und gleich wieder
dorthin gerissen werden und in dauerndem Wechsel tausendfach die Ausdriicke und
Gedanken in ihrer natiirlichen Ordnung und Verbindung @ndern, so ahmen die be-
sten Schriftsteller durch das Hyperbaton die Natur nach und erreichen die gleichen
Wirkungen.« Pseudo-Longinos: Vom Erhabenen, Griechisch und Deutsch von Rein-
hard Brandt, Darmstadt 1983, 75f.

110

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

»Ich glaube, daR mancher grolRe Redner, in dem Augenblick, da er den Mund aufmachte,
noch nicht wuRte, was er sagen wiirde. Aber die Uberzeugung, daR er die ihm nétige Ge-
dankenfiille schon aus den Umsténden, und der daraus resultierenden Erregung seines
Gemiits schopfen wiirde, machte ihm [sic] dreist genug, den Anfang, auf gutes Gliick hin,
zu setzen. Mir fallt jener >Donnerkeil< des Mirabeau ein [...]« (536).

In dieser Passage zeigt sich zundchst wieder das parodistische Prinzip
einer auf den Kopf gestellten rhetorischen Begrifflichkeit. Was das Ziel
einer traditionellen Rede ist, die Uberzeugung des Publikums, wird hier
zur Voraussetzung des Redens: Der Redner selbst — nicht sein Publikum
— ist iiberzeugt, dal die Gedankenfiille schon kommen wird. Auch der
Begriff der »Erregung«, der in Kleists Aufsatz eine so wichtige Rolle
spielt, ware eigentlich ein Zweck der Rede - es ist als movere eines der
drei schon erwahnten officia oratoris.

Die Feststellung iiber den »groBe[n] Redner«, der einen »An-
fang« setzt, ohne zu wissen, was er sagen wird, erweckt zunidchst listig
den Eindruck, dafl auch fiir Kleists eigene Rede das entscheidende Ar-
gument noch kommen wird. Der abrupte Ubergang: »Mir fillt jener
»Donnerkeil« des Mirabeau ein« simuliert in Kleists Text den Gestus der
plotzlichen Eingebung, die im selben Moment Thema seiner eigenen
Argumentation wird und sie unversehens in den Sog der Selbstparodie
zieht.

Die Rede Mirabeaus in Kleists Rede fiihrt nun zu einer span-
nungsvollen Engfiihrung zweier Rede-Instanzen im Text, wobei aber
die zitierte Rede durch die parenthetisch kommentierende Rede nicht
etwa aufgehalten, sondern in ihrem Tempo noch beschleunigt wird. So
entsteht das Darstellungsparadox, dafl gerade die Reflexion des rhetori-
schen Verfahrens die zitierte Rede zu einer dramatischen Szene hin
transzendiert:

mJag¢, antwortete Mirabeau, >wir haben des Kdnigs Befehl vernommenc« - ich bin gewiR,
daR er bei diesem humanen Anfang, noch nicht an die Bajonette dachte, mit welchen er
schloB: »ja, mein Herr¢, wiederholte er, >wir haben ihn vernommen< — man sieht, daR er
noch gar nicht recht weil, was er will. sDoch was berechtigt Sie< — fuhr er fort, und nun
plotzlich geht ihm ein Quell ungeheuerer Vorstellungen auf - >uns hier Befehle anzudeu-
ten? Wir sind die Reprdsentanten der Nation.< — Das war es was er brauchte! >Die Nation
gibt Befehle und empfangt keine.< — um sich gleich auf den Gipfel der Vermessenheit zu
schwingen. >Und damit ich mich Ihnen ganz deutlich erklére< — und erst jetzo findet er,
was den ganzen Widerstand, zu welchem seine Seele geriistet dasteht, ausdriickt: »so sa-
gen Sie Ihrem Konige, dald wir unsre Pldtze anders nicht, als auf die Gewalt der Bajonette
verlassen werden.< — Worauf er sich, selbst zufrieden, auf einen Stuhl niedersetzte«
(536f.).

Um die ganze Sprachgewalt, die Kleist in dieser dramatischen Reflexion
einer Rede freisetzt, ermessen zu konnen, ist es aufschlufireich, den hi-

111

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

storischen Text der Rede, den Kleist hier ziemlich frei behandelt, dage-
genzuhalten:

»Nous avons ententu les intentions qu’on a suggérées au roi, et vous qui ne sauriez étre
son organe auprés de 'assemblée nationale, vous qui n"avez ici, ni place, ni voix, ni droit
de parler, vous n’étes pas fait pour nous rappeler son discours: allez dire a votre maitre
que nous sommes ici par la puissance du peuple, et qu’on ne nous en arrachera que par la
puissance des bayonnettes.«’

Im historischen Text der Rede ist die politische Entscheidung bereits
gefallen, und dieser >Gedanke« wird dem Zeremonienmeister des Ko-
nigs lediglich als eine beschlossene Sache in wohlgesetzten Worten
mitgeteilt. Die historische Rede des Mirabeau konnte man geradezu als
ein Gegenbeispiel zu der Kleistschen Behauptung einer Verfertigung
der Gedanken beim Reden anfiihren. Was also in Kleists Text als histo-
rischer Beleg fiir die Richtigkeit der These herhalten soll, gewinnt, bei
genauerer Lektiire, seine Evidenz allein aus der dramatischen Reflexion
in Kleists eigener Rede, in der die historische Rede Mirabeaus wie ein
blitzartiger Einfall auftaucht und in die Darstellung des Textes ein-
schlagt.

Das in Anfiihrungszeichen gesetzte Wort »Donnerkeil« — gemeint
ist ein Blitzschlag - fungiert zunédchst als die topische Metapher fiir die
plotzliche Erkenntnis, die geistige Erleuchtung, den unerwarteten Ein-
fall oder iiberhaupt fiir die Schnelligkeit des Gedankens - ich erinnere
nur an die standardisierte Redewendung vom >Gedankenblitz:. In der
rhetorischen Tradition ist »Blitz und Donner« aber auch eine Metapher
fiir die glanzvolle Rede selbst.®

In dem hochgradig poetischen Text von Kleist wird diese dop-
peltkodierte Metapher produktiv eigensinnig und chaotisiert den Text.
Denn tiber die eigentliche Bedeutung des Wortes »Donnerkeil« — der
Blitz als eine elektrische Entladung - dringt plotzlich das fiir Kleist und
seine Zeitgenossen so faszinierende Wissen liber die spharische Elek-
trizitdt in den Text der Rede ein.*® Dieses Wissen aktualisiert sich nun
in dem seltsamen Vergleich des historischen Ereignisses — der Rede
Mirabeaus — mit der GesetzmaRigkeit der »Kleistischen Flasche«.

17. Zitiert nach Miiller-Salget, 1121.

18. So der antike Rhetoriklehrer Quintilian: »ist nicht schon dies schon, mit den allen
gemeinsamen Gedanken und mit Worten, die alle gebrauchen, es zu solchem Ruhm
und Glanz zu bringen, daR man nicht zu sprechen oder zu reden, sondern, wie es
Perikles gelang, zu blitzen und zu donnern scheint.« Quintilianus, Ausbildung des
Redners, Erster Teil, 294.

19. Vgl. dazu Herminio Schmidt: Heinrich von Kleist: Naturwissenschaft als Dichtungsprin-
zip, Bern 1978.

112

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

Die »Kleistische Flasche« heif$t so, weil sie 1745 von einem Ewald
von Kleist — iibrigens einem entfernten Verwandten von Heinrich von
Kleist — erfunden wurde; es ist aber kaum als eine zufdllige Selbstbe-
ziiglichkeit anzusehen, dafl dieses Gerdt der Experimentalphysik, das
im Text das tragende Gleichnis fiir das »Gesetz« der erregten Rede ab-
gibt, denselben Namen tragt wie der Autor des Textes. Die »Kleistische
Flasche« ist heute bekannter unter der Bezeichnung »Leidener Fla-
sche«. Gemeint ist damit ein Kondensator, also eine Art Batterie, mit
welcher Elektrizitat gespeichert und blitzartig entladen werden konnte.
Das gehorte zu Kleists Zeit zu den groen Sensationen der Naturwis-
senschaft, denn die Erforschung der Elektrizitdt in der zweiten Halfte
des 18. Jahrhunderts weckte die Hoffnung, dem Geheimnis des Leben-
digen im Physikalischen ndher zu kommen. Die damals entstehende
Experimentalphysik ist daher auch ein wesentlicher Ausdruck von
»Aufklarung«. Die bis dahin dem Gottlichen zugeschriebenen Phano-
mene von Blitz und Donner wurden erklarbar, die Blitze lieBen sich
nicht nur ableiten, sondern konnten auch mit experimentellen Vorrich-
tungen kiinstlich erzeugt werden.*°

Der Adressat der Rede von Mirabeau, der Zeremonienmeister,
wird hingegen durch den Geistesblitz in der Rede des Mirabeau in ei-
nen »volligen Geistesbankerott« (537), d.h. in den elektrischen Minus-
Zustand versetzt:

»nach einem dhnlichen Gesetz, nach welchem in einem Korper, der von dem elektrischen
Zustand Null ist, wenn er in eines elektrisierten Korpers Atmosphdre kommt, plotzlich die
entgegengesetzte Elektrizitdt erweckt wird. Und wie in dem elektrisierten dadurch, nach
einer Wechselwirkung, der ihm inwohnende Elektrizitdts-Grad wieder verstarkt wird, so
ging unseres Redners Mut, bei der Vernichtung seines Gegners zur verwegensten Begei-
sterung {iber« (537).

Was der Text von Kleist in der Logik der Selbstbeziiglichkeit vorfiihrt,
exemplifiziert hier das naturwissenschaftliche »Gleichnis« als Natur-
Gesetz. Die Blitz-Metapher erscheint — so gesehen - in einem ganz
wortlichen Sinne als »der hellste[...] Punkt« (535) im Text und reflek-
tiert also nicht nur die Plotzlichkeit der Entstehung der Gedanken beim
Reden, nicht nur die durchschlagende Wirkung der Rede, sondern sie
transportiert auch aktuelles naturwissenschaftliches Wissen in Kleists
Text hinein.

Was ziemlich in der Mitte des Aufsatzes als ein »Gleichnis« be-

20. Auch in der Nacherzéhlung der Lafontaineschen Fabel ist daher en passant, aber in
keineswegs zufélliger Metaphorik, von einem Blitzableiter die Rede: »Sire« sagt der
Fuchs, der das Ungewitter von sich ableiten will, >Sie sind zu groRmiitig« (538, Her-
vorhebungen von mir).

113

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

zeichnet wird, diese »Ubereinstimmung zwischen den Erscheinungen
der physischen und moralischen Welt« (537), kann nun auch als
Schnittpunkt einer Diskurs-Kreuzung gelesen werden, wo der neue
Diskurs der Experimentalphysik sich mit dem der antiken Rhetorik be-
rihrt und poetische Energie freisetzt. Diese poetische Energie ist zu-
gleich auch die Energie eines spezifisch strukturierten Wissens. Denn
Kleists Text enthdlt — erinnert — Wissen aus den unterschiedlichsten Le-
bensbereichen: aus Alltag und Geschichte, aus Rechts- und Naturwis-
senschaft, aus Philosophie und Experimentalphysik, aus franzosischer
und deutscher Literatur, aus Kriegsfithrung und Rhetorik. Aber all das
Wissen ist nicht enzyklopddisch abgelegt, es ist nicht systematisch ge-
ordnet, es ist nicht geplattet, sondern es ist narrativ entstellt und refle-
xiv verschachtelt, es ist ein unruhiges und unsicheres Wissen, ein impli-
zites Wissen, das in produktiven Formeln verdichtet ist und erst in der
Explikation des Textes wieder akut werden kann. Es ist vor allem ein le-
bendiges Wissen, das sich darstellt als ein »gewisser Zustand unsrer,
welcher weil.« — Und ein solcher »Zustand« ist auch Kleists poetischer
Text selbst in der literarischen Gestalt einer erregten Rede.

Solche Rede gibt ein Wissen von Sprache zu verstehen, das nur
iiber endlose Explikationen in die Sprache der Wissenschaft iibersetz-
bar wdre. Das intuitive Wissen von Sprache, das sich in Kleists Text -
im virtuosen Umgang mit der rhetorischen Tradition - als ein Wissen
des Autors iiber Gesetze der Sprache und Kunstgriffe der Rede aus-
weist, fihrt zu der Einsicht im Text, da das Wissen von Sprache sich
nicht mehr nur als Objekt der Reflexion darstellt, sondern als ein »Zu-
stand«, in den die redenden Subjekte hineingeraten und, als wissende,
zu sich kommen konnen. Die Sprache selber wird, poetisch verdichtet,
dergestalt zum Subjekt des Wissens — als »ein gewisser Zustand unsrer,
welcher weill.« Damit erweist sich das Kleistsche Prinzip der »allmah-
lige[n] Verfertigung der Gedanken beim Reden« einerseits als eine Heu-
ristik, eine »Findkunst«, andererseits auch als eine ganz eigene Memo-
ria-Technik.

Kleists kleine Abhandlung wird lesbar als ein Modell fiir das spezifische
Wissen von Sprache als Literatur, indem sie den Moment des Wissens —
die fliichtige Gewiflheit des Gedankens — nur indirekt zur Darstellung
bringt, als inszenierte Selbstreflexion in einem dramatischen Augen-
blick zwischen den gleichgiiltigen Zustanden des Noch-nicht-Wissens
und des Nicht-mehr-Wissens. Uber die besondere Art solchen ebenso
fragilen wie dramatischen Wissens, das die Literatur erinnert, sagte
schon Roland Barthes in seiner Antrittsvorlesung vom 7. Januar 1977 im
Collége de France, so als hdtte er eben erst Kleists Aufsatz gelesen, das
folgende:

114

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

»Wenn durch irgendeinen ExzeR an Sozialismus oder Barbarei alle Facher bis auf eines
aus unserem Unterricht vertrieben werden sollten, dann miiBte das Fach Literatur geret-
tet werden, denn im literarischen Monument sind alle Wissenschaften préasent. [...] Weil
die Literatur die Rede in Szene setzt, statt sie nur zu benutzen, bringt sie das Wissen in
das Réderwerk der endlosen Reflexivitdt: durch die Schreibweise hindurch reflektiert das
Wissen unabldssig iiber das Wissen, entsprechend einem Diskurs, der nicht mehr episte-
mologisch, sondern dramatisch ist.«?*

Literatur

Adelung, Johann Christoph: Grammatisch-kritisches Worterbuch der Hoch-
deutschen Mundart, mit bestdndiger Vergleichung der iibrigen Mund-
arten, besonders der Oberdeutschen, 4 Bde., Leipzig *1703-1801.

Barthes, Roland: Lecon/Lektion, Franzosisch und Deutsch, Antrittsvorle-
sung im College de France, gehalten am 7. Januar 1977, libersetzt
von Helmut Scheffel, Frankfurt am Main 1980.

Campe, Riidiger: »Affizieren und Selbstaffizieren. Rhetorisch anthropolo-
gische Ndherung ausgehend von Quintilian, Institutio oratoria VI,
1-2«, in: Josef Kopperschmidt (Hg.), Rhetorische Anthropologie. Stu-
dien zum Homo rhetoricus, Miinchen 2000, 135-152.

Groddeck, Wolfram: Reden iiber Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Ba-
sel, Frankfurt am Main 1995.

Itoda, Soichiro: »Die Funktion des Paradoxons in Heinrich von Kleists
Aufsatz >Uber die allméhliche Verfertigung der Gedanken beim Re-
denc, in: Kleist-Jahrbuch 1991, 218-228.

Kapitzky, Jens: »Erfolglose Meditation und kommunikative Erkenntnis.
Zu Kleists Aufsatz Uber die allmdhliche Verfertigung der Gedanken
beim Reden, in: Kodikas/Code, Ars Semiotica. An International Jour-
nal of Semiotics 21 (1998), No. 3-4, 251-270.

Kowalik, Jill Anne: »Kleist's Essay on Rhetoric«, in: Monatshefte 81.4
(1989), 434-446.

Miiller-Salget, Klaus (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe.
Erzdhlungen, Anekdoten, Gedichte, Schriften, Frankfurt am Main
1990.

Pseudo-Longinos: Vom Erhabenen, Griechisch und Deutsch von Reinhard
Brandt, Darmstadt *1983.

Quintilianus, Marcus Fabius: Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, hg. und
lUbers. von Helmut Rahn, Darmstadt 1972.

21. Roland Barthes: Legon/Lektion, Franzdsisch und Deutsch, Antrittsvorlesung im
College de France, gehalten am 7. Januar 1977, Ubersetzt von Helmut Scheffel,
Frankfurt am Main 1980, 27-29.

115

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

ReuR, Roland/Staengle, Peter (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke,
Brandenburger Ausgabe, [=-BKA], Frankfurt am Main 1988ff.,, BKA 1/5,
Penthesilea; BKA IV/2, Briefe Mai 1801-August 1807.

Rohrwasser, Michael: »Eine Bombenpost. Uber die allmihliche Verferti-
gung der Gedanken beim Schreiben«, in: Heinz Ludwig Arnold
(Hg.), Heinrich von Kleist, Text + Kritik, Sonderband, Miinchen 1993,
151-162.

Schmidt, Erich (Hg.): H. v. Kleists Werke, im Verein mit Georg Minde-
Pouet und Reinhold Steig, kritisch durchgesehene und erlduterte
Gesamtausgabe, Leipzig, Wien o0.]. (1904-1905).

Schmidt, Herminio: Heinrich von Kleist: Naturwissenschaft als Dichtungs-
prinzip, Bern 1978.

Sembdner, Helmut (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe,
2 Bde., Miinchen 2198s5.

Theisen, Joachim: »Es ist ein Wurf wie mit dem Wiirfel; aber es gibt
nichts anderes.c Kleists Aufsatz >Uber die allmihliche Verfertigung
der Gedanken beim Redencx, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Lite-
raturwissenschaft und Geistesgeschichte 68. 4 (1994), 217-244.

116

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Traum - Bild - Schrift.
Zur Rhetorik der Geschlechter in Kleists
»Kathchen von Heilbronn«

ANNETTE RUNTE

»Ein wunderbares Gemisch von Sinn und Unsinn! Die verfluchte Unnatur!«
(Goethe)
Fiir Marianne Schuller

Lauft die Frage nach dem »Genre« eines Kleistschen Textes, von dem es
bislang keine Urfassung gibt!, iiblicherweise auf den Befund eines
marchenhaften Mischgewebes hinaus, das sich, fast parodistisch, in die
Tradition romantisierender Ritterdramen stellt und dabei auch Anlei-
hen bei der biirgerlichen Schauerballade macht, um aus poetologischer
Sicht trotzdem wie ein Lustspiel®> zu wirken, kiindet andererseits
schon die Vielzahl sprechender Namen eine Bastardisierung an, die Ge-
sellschafts- und Liebessemantik derart miteinander verschrankt, daf
das >Geschlecht der Geschlechter< zum Drehpunkt fiir eine gleichsam
genealogische Dramatik wird. Wahrend etliche Nebenfiguren, wie z.B.
die Vasallen »Ritter Flammberg« oder »Schauermannc, lediglich zum
vagen mittelalterlichen >Setting« beitragen, markieren die Hauptperso-
nen bedeutsamere Beziige. Als Gegenbild der rechtschaffenen Bieder-

1. Sondern nur zwei fragmentarische Vorabdrucke in der von Kleist mitherausgegebe-
nen Zeitschrift »Phdbus« (1808) und eine nach der Urauffiihrung des Stiickes am
Theater an der Wien (Marz 1810) erschienene Buchausgabe (Berlin, September 1810).
Zitiert wird im folgenden nach Heinrich von Kleist: »Das Kéthchen von Heilbronn oder
Die Feuerprobe. Ein groRes historisches Ritterschauspiel«, in: Helmut Sembdner
(Hg.), Heinrich von Kleist. Simtliche Werke und Briefe, Miinchen 21984, Bd. 1, 429-
533. (Im laufenden Text werden die Seitenzahlen nach dem jeweiligen Zitat in Klam-
mern eingefiigt.)

2. Vgl. Fritz Martini: »Das Kathchen von Heilbronn< — Heinrich von Kleists drittes Lust-
spiel?«, in: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 20, 1976, 420-447.

117

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

keit eines »Theo-bald«, »Gott-fried« oder gar »Gott-schalk«, deren Be-
rufung auf Hoheres unter humoristischen Vorzeichen erscheint, weist
das ungewohnliche Patronym des »Graf[en] Wetter vom Strahl«, der
Jupiters Zorn mit dem Glanz des Achill vereint, pathetisch auf die Si-
gnatur eines Einzigen hin. Im »Kathchen von Heilbronn, dieser hybri-
den Koseform einer »Katharina von Schwaben, zeigt sich jene Nobili-
tierung an, die Adel und Biirgertum in der Familienform vereint. Fallen
mit den Standesgrenzen aber auch die Geschlechtergrenzen?

Kleists hochartifizielle Schrift verstort nicht nur die Sinn- und
Referenzillusion klassischer Figuration, sondern verwandelt Gattungs-
schemata und intertextuelle Versatzstlicke dergestalt, dal ein metaphy-
sisches Verstindnis von Subjektivitdt wie von Geschichte problematisch
wird. Trivialromantische Zugestandnisse an den damaligen Publikums-
geschmack?® werden allegorisch umfunktioniert, so etwa das Fehmege-
richt als unmogliche Erinnerung eines Traumas oder der gemeinsame
Nachttraum der beiden fiireinander Bestimmten als Schicksal eines Be-
gehrens, dessen geschlechtsspezifische Asymmetrie Spuren einer
epochalen Symptomatik tragt. Die Kriegs- und Minne-Intrige wird zum
Vorwand, um eine andere, viel aktuellere Geschichte zu erzdhlen, die
psychologisierbare Mar einer Liebesverfolgung, von der man sich fra-
gen konnte, ob sie nicht jenem weiblichen >Troubadourismus«< entspra-
che, den Rilke ein Jahrhundert spater in seiner Vision der >grofen Lie-
benden« entwirft. Deren sublime Menschlichkeit zeige namlich »mit der
Deutlichkeit« einer »Marionette«, wie sehr »alles Geleistete, Getragene,
Vollbrachte« auf weiblicher Seite »der absoluten Liebesunzuldnglichkeit
des Mannes gegeniibersteh[e].«*

I. Mddchen-Madrchen: Ein Krankheitstheater?

Kéthchens eiserner Treue zum Grafen, der ihren »Glaub« an ihn »wie
ein[en] Turm, so fest gegriindet« (505) wahnt, eignet indes etwas Un-
menschliches, das Marionettenhafte einer Bildpragung, die dem Mad-
chen sozusagen (wie) im Traume widerfuhr. Seine berithmte Schlafred-
nerei, Bekenntnis und Weissagung wider Willen, zeugt von einer
gleichsam unbewuf$ten Fremdsteuerung, deren dramatische Inszenie-
rung auf eine zeitgenossische Quelle zuriickgehen konnte, namlich die

3. Vgl. die Rede vom skiinstlichen Mittelalter< bei Gert Ueding: »Zweideutige Bilder-
welt. >Das Kdthchen von Heilbronn«, in: Walter Hinderer (Hg.), Kleists Dramen. Neue
Interpretationen, Stuttgart 1981, 172-188.

4. Brief an Annette Kolb vom 23.01.1912, in: Rilke-Archiv in Weimar in Verbindung mit
Ruth Sieber-Rilke, besorgt durch Karl Altheim (Hg.): Rainer Maria Rilke. Briefe,
Frankfurt am Main 1987, Bd. 1, 318-321, hier 321.

118

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

Aufsehen erregende Fallgeschichte einer zwoélfjahrigen Heilbronner
Ratsherrentochter, die die >tiefe Sympathie« zwischen einer Somnambu-
len, d.h. einer Schlafwandlerin, und ihrem Arzt dokumentiert. Wie der
romantische Naturphilosoph Gotthilf Heinrich Schubert in seinen »An-
sichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft« (1808) bemerkt, ka-
men fir die medizinische Heilmethode des Magnetisierens, die auf das
neuentdeckte Phanomen »tierischer Elektrizitdt« und damit verbundene
Spekulationen iiber korperliche Anziehungs- und Abstofungskrafte zu-
riickging, vor allem »reizbare und krankliche Personen vom andern Ge-
schlecht«® in Betracht. Die von Anhidngern des Mesmerismus® hyp-
notisierten Patientinnen begannen nicht nur, im Schlaf zu sprechen, in-
dem sie, wie es hieB, »alle ihnen vorgelegten Fragen mit einer Klarheit
und Lebhaftigkeit des Geistes«’ beantworteten, welche man ihnen
nicht zugetraut hitte, sie erinnerten sich dariiber hinaus auch an klein-
ste Begebenheiten weit zuriickliegender Geschehnisse, die, wie man
meinte, iber ihr Leiden Aufschlu geben konnten. Wenn Schlafredne-
rei somit zur Metapher der metaphysischen Idee eines expressiven Un-
bewuliten wird, dem romantisierten Geheimnis (s)eines >weiblichenc
Wesens, dann nur im Zeichen einer elektrisierenden Wahlverwandt-
schaft, die bereits als identifikatorische Liebe der Kranken zu ihrem
Wunderheiler interpretiert wurde.® Inszeniert Kleists dramatische
Ubertragung also blof jenen hypnoiden Zustand, der bereits zu Beginn
des 19. Jahrhunderts als Zeichen einer >Hysterisierung der Frauenc in
Erscheinung trdte, die Michel Foucault fiir eine der groffen Strategien
des Ubergangs vom alteuropiischen Allianzprinzip zum modernen >se-
xuellen Dispositiv< hielt?° So wie sich das vorwiegend weibliche Phi-

5. Daniel Gotthilf Heinrich Schubert: »Von dem thierischen Magnetismus und einigen
ihm verwandten Erscheinungen, in: ders., Ansichten von der Nachtseite der Naturwis-
senschaft, Dresden 1808, 326-360, hier 331.

6. So die damals geldufige Bezeichnung fiir eine sektenartige Bewegung nach dem
Namen ihres Begriinders Franz Anton Mesmer (1734-1815), der sich unermiidlich um
die wissenschaftliche Anerkennung seiner schon friih unter Betrugsverdacht gerate-
nen Therapie bemiihte. Vgl. Jiirgen Barkhoff: Magnetische Fiktionen. Literarisierung
des Mesmerismus in der Romantik, Stuttgart, Weimar 1995, 10ff.

7. Schubert, »Von dem thierischen Magnetismus«, 333.

8. Die »innige Verbindung« zwischen Magnetiseur und Somnambuler, die trotz raumli-
cher Entfernung »wirksam« sei und zeige, in welchem MaRe »zwey getrennte mensch-
liche Wesen in gewisser Hinsicht Eins zu seyn vermdgen« (ebd., 349f.), deutet auf
eine in elektro-magnetischer Kollektivsymbolik der Epoche umschriebene Idealfunk-
tion der Liebe, deren Reziprozitat auf einer narziRtischen Basis ruht als swechselseiti-
ger Anziehung gleichartiger Wesenx.

9. So Wolf Kittler: Die Geburt des Partisanen aus dem Geiste der Poesie. Heinrich von
Kleist und die Strategie der Befreiungskriege, Freiburg im Breisgau 1987, 208.

119

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

nomen somnambuler Anamnese, im Sinne einer Riickerinnerung, von
der sprechenden Amnesie, dem Geddchtnisverlust seiner hysterischen
Nachfolge abhebt, liefert es auch nur eine echolalische Karikatur der
von Freuds Patientinnen erfundenen Redekur. Daher wére Kleists viel-
zitierter Ausspruch, »Penthesilea« und »Kadthchen« verhielten sich zu-
einander »wie das + und — der Algebra«*°, vielleicht nicht blof Indiz der
vor allem literarisch archivierten Ambivalenz eines naturalisierten Ge-
schlechts'’, dessen stumme Lust sich lediglich an seiner Leiblichkeit
ablesen liefe. Denn wenn die Freudsche Lektiire solcher Korperspra-
che historisch allein in Verbindung mit einer hysterischen Rede gelang,
die erst in ihrem unhintergehbaren Unterschied zum somatischen
Theater auf die grundlegende >Entstellung« des >Unbewuften< durch
dessen performative Rhetorik verwies, waren die pathologisierbaren
An-Zeichen weiblicher Spaltung wohl nicht allein als Niederschlag ei-
ner veranderten Diskurspraxis zu verstehen. Geht die psychoanalyti-
sche Theorie des Begehrens tiiber eine Genealogie der Macht hinaus,
dann nur um den Preis einer Universalisierung der Geschlechterdiffe-
renz.*> Daher ermdglicht vielleicht erst eine medienarchiologische
Umschrift der Lacanschen Topologie, geschlechtliche Positionierungen
in ihrer transsubjektiven Historizitat zu betrachten. Unter der Voraus-
setzung einer Konzeption von Medialitat, die die immanente Evolution
der Medientechnologie(n) zur wichtigsten Triebfeder von »(Ak)Kultura-
tion« erhebt, wird fliir den hermeneutischen Paradigmenwechsel um
1800 ein >Aufschreibesystem« relevant, das die »Vergeschlechtlichung«
von Autorschaft mit einer Pddagogisierung miitterlicher Sozialisation
verkniipft.*> Wenn Frauen in »ihrem Amt, Die Mutter zu figurieren«*4,
aus Gelehrten jene Poeten machen, die sie als Bildungs-Beamten se-
kundieren, lief3e sich klassisch-romantische Dichtung auf eine Oralisie-
rung der Schrift reduzieren®, deren Verstimmlichung eines sprachlo-
sen >Mutter-Munds« allerdings bereits auf einer Rhetorik der Entrheto-

10. Kleists Brief (Nr. 141) an Heinrich Joseph von Collin vom 8.12.1808, in: Sembdner
(Hg.), Heinrich von Kleist, Bd. 2, 818.

11. Soin der Lesart der Somnambulen als »Ikone der Weiblichkeit um 1800«, vgl. Bark-
hoff, Magnetische Fiktionen, 252.

12. Monique David-Ménard: »MuR das Allgemeine in der Differenz der Geschlechter ge-
sucht werden? Die sFormeln der Sexuierung« bei Lacan, in: dies., Konstruktionen des
Allgemeinen. Psychoanalyse, Philosophie, Wien 1999, 131-173.

13. Vgl. Friedrich A. Kittler: Aufschreibesysteme 1800. 1900, 3., vollst. {iberarb. Aufl.,
Miinchen 1995, 46, 68, 93, 159-220.

14. Ebd., 87.

15. »Das Aufgeschriebensein des Muttermundes im Aufschreibesystem von 1800 heiR3t
Dichtung«. Ebd., 125.

120

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

risierung beruht.*® Wire >weibliches Schreibens, als Pastiche des minn-

lichen’, einer namentlichen Fixierung*® auf das andere Geschlecht
und dessen allegorischer Inkorporation entsprungen, die bei Bettine
von Brentano ja bis zur >psychotischen< Mignon-Maskerade ging*?, hit-
te Kleists »Kathchens, so meine These, den regressiven Zug des goethe-
zeitlichen Kindsbraut-Kults*® im modernen Dilemma eines symboli-
schen Vaterfunktionsverlusts®* verankert. Wenn die sozialgeschichtlich
konstatierte geschlechtliche Sphédrentrennung in der funktional ausdif-
ferenzierten Gesellschaft das tendenziell in die Familie verbannte Weib
zur quasi-natiirlichen Ergidnzung eines zum Staatsbiirger und Univer-
salsubjekt erhobenen >Mann-Menschenc« kiirt, ist in Kleists Werk eine
Labilisierung dieses Dispositivs zu beobachten, obwohl das >grof3e hi-
storische Ritterschauspiel« seinen Madrchencharakter gerade dadurch
erhalt, daf die familidre Idylle hier nicht in der Katastrophe endet, son-
dern - im Gegenteil — aus dieser hervorgeht. Da Kadthchen, die »Kehr-
seite der Penthesilea, ihr anderer Pol«, Kleists eigenen Worten gemaf
»ebenso madchtig ist durch ganzliche Hingebung« wie »jene durch Han-
deln«*?, erhdlt die Passivitdt der oftmals verkldrten Mddchen-Demut
einen aggressiven Beigeschmack. Aber waren Kleists Frauengestalten,
bei denen die traditionellen Rollen zu »verschwimmen« drohen, deshalb
lediglich »Projektionen minnlicher Anliegen«®? Ruth Kliiger deutet
Kleists anagrammatisches Spiel, dem gemdfl sich sein Namenskiirzel
(cH.v.K.¢) in dem der Heldin ((K.v.H.<) spiegelsymmetrisch verkehrt, als
eine Form von imagindrem Geschlechtswechsel** zwischen Dramatiker
und dramatischer Figur: »Ist Kathchen nicht ganz weiblich, dann ist ihr
Autor nicht ganz méinnlich.«*> »IThr« Autor? Allenfalls jener einer In-

16. Vgl. Bettine Menke: Prosopopoiia. Stimme und Text bei Brentano, Hoffmann, Kleist
und Kafka, Miinchen 2000, 153ff.

17. Kittler, Aufschreibesysteme, 163, vgl. 162, 165, 171.

18. Vgl. Barbara Hahn: Unter falschem Namen. Von der schwierigen Autorschaft der Frau-
en, Frankfurt am Main 1991, 47ff.

19. Michael Wetzel: Mignon. Die Kindsbraut als Phantasma der Goethezeit, Miinchen
1999, 382ff.

20. Ebd., 351ff.

21. Vgl. Jacques Lacan: »Die Familie, in: ders., Schriften III, Olten, Freiburg im Breis-
gau 1980, 39-101.

22. Kleists Brief (Nr. 118) an Marie von Kleist vom Spatherbst 1807, in: Sembdner
(Hg.), Heinrich von Kleist, Bd. 2, 797.

23. Ruth Kliiger: »Die andere Hiindin — Kéthchen, in: Kleist-Jahrbuch, 1993, 103-116,
hier 103.

24. Vgl. Annette Runte: Biographische Operationen. Diskurse der Transsexualitdt, Miin-
chen 1996.

25. Kliiger, »Die andere Hiindin, 106f.

121

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

terpretation, die Stimm- und Gesichtsgebung einer auktorialen Instanz
zuschreibt, die sich ihrerseits erst auf rhetorischem Wege ergibt. Wenn
sich Hysterikerinnen, dem klinischen Diskurs zufolge, ihrer geschlecht-
lichen Identitdat nicht ganz sicher sein sollen, ware der Dramenautor
dann also mit seinen Damenfiguren auf eine Stufe gestellt. Pathobio-
graphisches Wieder(v)erkennen iibersieht allerdings die Differenzbe-
wegung der Schrift. So einsichtig es auch erscheinen mag, die vielbe-
achtete Diskrepanz zwischen Kleists am Rousseauschen Programm der
Frauenerziehung geschulten Brautbriefen und seinem die herkémmli-
chen Geschlechtergrenzen eher iiberschreitenden Werk als eine zwie-
spaltige Reaktion auf romantische Androgynie-Utopien?® zu erachten,
fragt es sich doch, ob die dsthetische Dimension psychologistisch ver-
kirzt werden darf. Wie vollzieht sich denn die Kleists Modernitat inzwi-
schen unterstellte Dekonstruktion vermeintlich autonomer Subjektivi-
tat? Rihrt das in seiner Selbstaussetzung gleichsam erhaben wirkende
Paradox einer >Darstellung des Undarstellbaren¢, wie sie das Trauer-
spiel »Penthesilea« im Bruch mit dem klassi(zisti)schen Tragoddien-
schema vorfiihrt*’, nicht an die Grenzen der Sprache selber? Der hy-
sterische Zusammenbruch der Rede wird im »Kathchen«-Drama apolli-
nisch aufgefangen durch die platonisierende Idealfunktion einer Liebe,
die aus und auf ihrer Vision besteht. »Ein Cherubim, mein hoher Herr,
war bei dir, / Mit Fliigeln, weill wie Schnee, auf beiden Schultern, / Und
Licht [...] das funkelte! das glanzte!« (507f.). Die Somnambule spricht
(wie) im Schlafe. Wenn ihre untriigliche GewiRheit méannlicher Uber-
prifung widerstrebt, stellt der unmogliche Doppeltraum der Geschlech-
ter, der im »Kédthchen von Heilbronn« den dramatischen Knoten ebenso
schirzt wie auflost, vielleicht nicht blof§ die Chiffre einer anderen, etwa
>weiblichen«, Wahrheit dar. Wahrend »Penthesilea« matriarchalische
Sagen und Mythen bemiiht, bewegt sich »Kathchen« ausschlieBlich im
vdterlichen Reich - auf eigene Faust oder als Tauschobjekt. Erst die
Problematisierung der symbolischen Vaterfunktion erlaubt das >happy
end« wechselseitiger Liebe, deren Einlosung indes offen bleibt.

II. Anfall und Bildfalle, Ab-Fall vom Vater

Das »Kdthchen von Heilbronn, eines der wenigen zu Kleists Lebzeiten
aufgefiihrten Stiicke, ist »abwechselnd in Prosa und Jamben geschrie-

26. Richard Exner: »Androgynie und preuRischer Staat, in: Aurora 39 (1979), 51-78.

27. Vgl. Annette Runte: »liebestraum und Geschlechtertrauma. Kleists Amazonentragé-
die und die Grenzen der Reprédsentation, in: Gerhard Harle (Hg.), Grenziiberschrei-
tungen. Friedenspddagogik. Geschlechter-Diskurs. Literatur — Sprache — Didaktik, Essen
1995, 295-307.

122

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

ben«?, doch handelt es sich bei der ungebundenen Rede hier keines-
wegs um eine drmere, ausdruckslosere Sprache. Die anfingliche Ver-
horszene enthalt lange Monologe des Kldgers von kunstvoll komponier-
ter und rhythmisierter Periodenfiigung®, deren Mischung aus barocker
Allegorik im Rokoko-Stil und vergleichenden Pathosformeln aus dem
Motiv-Arsenal einer empfindsam getonten Ritterromantik recht manie-
riert anmutet.

»Zuvorderst miiRt ihr wissen, [...], dal® mein Kathchen Ostern [...] funfzehn Jahre alt
war; [...] ein Kind recht nach der Lust Gottes, das heraufging aus der Wiisten, am stillen
Feierabend meines Lebens, wie gerader Rauch von Myrrhen und Wacholder! Ein Wesen
von zarterer, frommerer und lieberer Art miiRt ihr euch nicht denken, und kdmt ihr, auf
Fliigeln der Einbildung, zu den lieben, kleinen Engeln, die, mit hellen Augen, aus den
Wolken, unter Gottes Handen und FiiRen hervorgucken. [...] die Ritter, die durch die
Stadt zogen, weinten, daB sie kein Frdulein war; ach, und wére sie eines gewesen, das
Morgenland wére aufgebrochen, und hétte Perlen und Edelsteine, von Mohren getragen,
zu ihren FiiRen gelegt« (432f.).

Wird im Ornat(us) der Persuasion eine >alte< Rhetorik aufgerufen, weist
deren Zug zum Concetto3® die aufklarerische Dichotomie von Verfiih-
rung und Uberzeugung gleichsam im Bildbruch zuriick. Treten zentrale
dramatis personae dabei zunidchst als Redefiguren auf, trdgt sich ihre
Vorgeschichte dadurch nach, daf sich ausgerechnet dramatische Hohe-
punkte schon in der Exposition episch entrollen, allerdings im Stile der
dramatisierten Prosa Kleistscher Novellen. Verschachtelte Nebensatze
voller Umstellungen, Beifligungen und Refrains, Sequenzen der Hau-
fung und Wiederholung einer gleichsam wolkenférmig geballten Re-
de-Architektur, zeugen vom spannungsgeladenen Aufschub, der den
leibhaftigen Auftritt der Protagonistin kleisttypisch so lange hinauszo-
gert, bis ihre in emblematisches Portrdt und traumatisches Ereignis
halbierte Legende erzdhlt worden ist, — aus vadterlichem Munde be-
zeichnenderweise. Theobald Friedeborn, Waffenschmied aus Heil-
bronn, vermag den Grafen Wetter vom Strahl, den vermeintlichen

28. Zeitgenossische Besprechung, zitiert in Peter Staengle: »Kleists Pressespiegel. 3.
Lieferung: 1810/1811«, in: Brandenburger Kleist-Bldtter 5, 1992, 29-85, hier 61.

29. Im Gegensatz zu Goethe und Schiller benutze Kleist das jambische VersmaR nicht als
implizites MaRigungsgebot, sondern eher wie Shakespeare als »Trdger innerer Er-
regtheit«, so Theodor Scheufele: Die theatralische Physiognomie der Dramen Kleists.
Untersuchungen zum Problem des Theatralischen im Drama, Meisenheim 1975, 149f.

30. Vgl. Gerhart von Graevenitz: »Die Gewalt des Ahnlichen. Concettismus in Piranesis
Carceri und Kleists Erdbeben in Chili«, in: Christine Lubkoll/Giinter Oesterle (Hg.),
Gewagte Experimente und kiihne Konstellationen. Kleists Werk zwischen Klassizismus
und Romantik, Wiirzburg 2001, 63-93.

123

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

Schédnder seiner Tochter, nicht mit schliissigen Argumenten eines Ver-
gehens zu liberfithren. Statt dessen fiihrt seine umstdndliche emphati-
sche Rede, die sich ausgiebiger Abschweifungen bedient, nur ins ver-
wirrende Dilemma: Das Mddchen ist, dem eigenen Erzeuger entfrem-
det, zu einem ferngesteuerten Automaten geworden, ohne dal dem
>homme fatal«, dem es wortlos ergeben nachfolgt, irgendeine Lenkung
nachzuweisen ware. Die Frage nach diesem Maddchenrdtsel gibt einer
programmatischen Suche nach geschlechtlicher Programmierung statt.
Dem feierlichen Ernst der Fehmerichter setzt der eloquente Klager eine
hyperbolische Darstellung eigener Redlichkeit entgegen, die im rithren-
den Medaillon der »verlorenen Tochter« gipfelt:

»Ging sie in ihrem biirgerlichen Schmuck tber die StraRe, den Strohhut auf, von gelbem
Lack ergldnzend, das schwarzsamtene Leibchen, das ihre Brust umschloR, mit feinen Sil-
berkettlein behdngt; so lief es fliisternd von allen Fenstern herab: das ist das Kathchen
von Heilbronn, [...] als ob der Himmel von Schwaben sie erzeugt, und von seinem KuR
geschwangert, die Stadt, die unter ihm liegt, sie geboren hatte. [...] wer sie nur einmal
gesehen und einen Gruf} im Voriibergehen von ihr empfangen hatte, schloR sie acht fol-
gende Tage lang, als ob sie ihn gebessert hatte, in sein Gebet ein« (433).

Aus sentimentaler Riickschau, die Kathchens Herkunft gleichsam lo-
kalpatriotisch verklart, bleibt biedermeierliches Requisit der Index aus-
erwahlter Tugend. Ein in biblischem Anklang erotisch aufgeladenes
>hohes Lied der Liebe« liberhoht das Madchen zum quasi-messiani-
schen Glied einer Vater-Tochter-Pieta, in der das Echo des biirgerli-
chen Trauerspiels (v)erklingt. Doch der Aufruf des Weiblichen zum tra-
gischen Opfer, das im Kontext der Weimarer Klassik Erlosung ver-
heift3*, wird in Kleists Dramen abgewehrt. Pocht die Verteidigung Kéth-
chens in dreifacher Steigerung darauf, daR es nie ein faustisches >Gret-
chen« war, liee sich der moralische Riickgriff auf Goethes >Urszene<
auch als asthetischer Bruch mit ihr lesen:

»Was soll ich vorbringen, wenn ihr mich fragt, durch welche Mittel? Hat er sie am Brun-
nen getroffen, wenn sie Wasser schopfte und gesagt: Lieb Madel, wer bist du? hat er sich
an den Pfeiler gestellt, wenn sie aus der Mette kam, und gefragt: Lieb Madel, wo wohnst
du? hat er sich, bei nachtlicher Weile, an ihr Fenster geschlichen, und, indem er ihr einen
Halsschmuck umgehdngt, gesagt: Lieb Madel, wo ruhst du? Ihr hochheiligen Herren, da-
mit war sie nicht zu gewinnen! Den Judaskul’ erriet unser Heiland nicht rascher, als sie
solche Kiinste« (434).

31. Vgl. Irmgard Wagner: »Vom Mythos zum Fetisch. Die Frau als Erldserin in Goethes
klassischen Dramen, in: Ursula A.J. Becher/J6rn Risen (Hg.), Weiblichkeit in ge-
schichtlicher Perspektive. Fallstudien und Reflexionen zu Grundproblemen der histori-
schen Frauenforschung, Frankfurt am Main 1988, 234-259.

124

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

Anlaf§ der véterlichen Klage, im juristischen wie im privaten Sinne, ist
jedoch weniger ein kriminologischer >Vor-fallc denn ein psychischer
»>An-fall«. Die unerhorte Begebenheit der zufdlligen Begegnung zwi-
schen Ritter und Jungfer wird als Schicksal einer Faszination geschil-
dert, dem gemaR sich gesellschaftliche und geschlechtliche Hierarchien
in kreuzweiser Opposition entfalten. Fiihrt sich der »Erzgepanzerte«
zundchst wie ein Gott aus unterer Perspektive liber seine Attribute ein,
die ihn ins Atelier der Arbeit niedersteigen lassen, so kommt dieser
méinnlichen >Parade<?, diesmal von oben gesehen, ein Genrebild
dienstbeflissener Weiblichkeit entgegen, die zundchst unter ihrer Last
verborgen bleibt. Denn »wahrend drauflen noch der Streithengst«, Syn-
ekdoche seines Meisters, »wiehert, und [...] den Grund zerstampft, daf
der Staub, als war ein Cherub vom Himmel niedergefahren, empor-
quoll: 6ffnet langsam, ein grofes, flaches Silbergeschirr auf dem Kopf
tragend, [...] das Mddchen die Tire und tritt ein« (435). Kleists Syntax
14t in einem Satz zwei Welten, zwei Zeiten, zwei Perspektiven aufein-
anderprallen: Dem stliirmischen Rhythmus des phallisierten Mannli-
chen 6ffnet sich das Weibliche mit verhaltener Langsamkeit. Doch die
ekstatische Verziickung, in die eine kaum Gewahrte und Gewahrende
im selben Moment, einer Mystikerin gleich, fallen wird, hebt der vater-
liche Beobachter mit ironischer Distanz hervor:

»Geschirr [...], da sie den Ritter erblickt, ldRt sie fallen; und leichenbleich, mit Handen,
wie zur Anbetung verschrankt, den Boden mit Brust und Scheiteln kiissend, stiirzt sie vor
ihm nieder, als ob sie ein Blitz nieder geschmettert hatte! [...] das Antlitz flammend auf
ihn gerichtet, als ob sie eine Erscheinung hdtte« (435).

Eine spek(tak)ulire Asymmetrie, die das Weibliche nicht nur erst aus
madnnlicher Sicht zur Erscheinung bringt, sondern den blinden Fleck
des Sehens?® durch die Tkone des Gesichts verdeckt, spiegelt die Ein-
seitigkeit einer Blendung wider, deren halluzinatorische Kraft sich dem
Bild eines >hohen Herrn« verdankt, der in seinem Namen aufgehen
wird. Der >Ab-fall« vom Vater hebt an mit der lyrischen Kaskade eines
Sprungs, der das verstummte Kathchen im Absturz der Sprache zu Fall
bringen wird, folgt es doch der entschwindenden Grafengestalt sozusa-
gen auf dem Fulle:

32. Derimagindren Auspragung des Phallischen als Schein eines sHabens¢, vgl. Jacques
Lacan: »Die Bedeutung des Phallus, in: ders., Schriften II, Olten, Freiburg im Breis-
gau 1975, 120-132.

33. Vgl. zu Lacans Konzept der skopischen Spaltung Georg Christoph Tholen: »Der blin-
de Fleck des Sehens. Uber das raumzeitliche Geflecht des Imaginirenc, in: Jorg
Huber/Martin Heller (Hg.), Konstruktionen. Sichtbarkeiten, Wien, New York 1999,
191-215.

125

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

»Und da wir an das Fenster treten: schmeilt sich das Madchen in dem Augenblick, da er
den Streithengst besteigt, dreilRig Full hoch, mit aufgehobenen Handen, auf das Pflaster
der StralRe nieder« (436).

Welch ein quasi-filmisches Szenario, dessen Sinn(en)trachtigkeit der
nun ins Unverschdamte entriickte Hochmut des Adels kaum eines Blik-
kes wiirdigt, wenn er »zu Pferd, unter dem Volk, das herbeistromt, her-
uUberruft von hinten, was (denn) vorgefallen seil« (436). Noch im nach-
hinein beschwort ein Tochtervater, dem damit sein Lebensplan zer-
brach, diesen Unfall mit der Intensitdt einer preziésen Wendung: »Und
bricht sich [...] beide zarten Lendchen, dicht iiber des Knierunds elfen-
beinernem Bau« (436). Doch wie durch ein Wunder genest Kédthchen,
das »sechs endlose Wochen« »keinen Laut« hervorbrachte, um ganz la-
konisch das »Geheimnis« seines »Herzen(s)« als Reiseziel auszuspre-
chen:

»Und priift, da sie sich ein wenig erholt hat, den Schritt, und schniirt ihr Biindel, und
tritt, beim Strahl der Morgensonne, in die Tiir: wohin? fragt sie die Magd; zum Grafen
Wetter von Strahl, antwortet sie, und verschwindet« (436).

Mit dieser Riickschau, die dem Geschehen vorgreift, stellt sich ein un-
entscheidbares Wechselverhaltnis zwischen erzahlten Figuren und den
Figuren ihrer Erzdhlung ein, das die mimetische Utopie transparenter
Darstellung auch in geschlechterpoetologischer Hinsicht suspendiert.
Ein Maddchen spurt nicht mehr. Ausgerechnet jene rousseauistische
Kreatur, deren Naivitdt »Unschuld« bedeutet, folgt ihrem Idole unsittlich
auf der Spur. »Wenn ich mich umsehe«, sagt Kdthchens Meister, »er-
blick ich zwei Dinge: meinen Schatten und sie« (437). Pervertierte sich
das Unheimliche der >Schwarzen Romantik<34 schon hier zu jener se-
xuell konnotierten Horigkeit, die Hegel als krankhaft verwarf und die
noch Thomas Mann so sehr miffiel? Dem Vorwurf des Sadomasochis-
mus entgehen die parodistischen Tone. Auf fast satirische Weise pra-
sentiert sich Leidenschaft in ihrer tierischen Bild-Pragung als Beweg-
grund einer verkehrten Welt: die >vertue persécutée« der Sentimental
Novel ist nunmehr ein mannlicher Held, sein Verfolger ein weiblicher
Automat. Der »Graf vom Strahl«, ganz femininer Widerstand, fiihlt sich,
bis in den Signifikanten hinein, gejagt von einer seltsamen »Metzex, sie
selber »gefiihrt« vom »Strahl seines Angesichts, flinfdrahtig, wie einen
Tau um ihre Seele gelegt« (436). Im Stichwort dieses Vorgriffs auf
Kleists spiteren Aufsatz »Uber das Marionettentheater« (1810), den
man gern als poetologischen Wink eines Autors verstand, der kaum

34. Kleists angebliche Betonung der Ambivalenz des Magnetismus wird sozialpsycholo-
gisch gedeutet bei Barkhoff, Magnetische Fiktionen, 256f.

126

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

Werkkommentare hinterlieR, kam die weibliche Liebesmaschine der li-
teraturwissenschaftlichen Hermeneutik wie eine vollendete Marionette
vor, die ihren Schwerpunkt im untriiglichen Gefiihl besdf3e. Damit aber
wdren beide Kunstfiguren, das Mddchen wie die Puppe, auf einen
Schlag »vermenschlicht< worden, nach Maligabe jener Vernunft, die sich
durch das Andere des Selben errichtet. Uberlesen bliebe jene funda-
mentale Spaltung des Subjekts durch die Sprache, die sich in ihr selbst
vollzieht. Die Erschiitterung der Mimesis, die Kleists sMarionetten-Pa-
rabel« durch ihre »instabile Kombination von berichtender und erzih-
lender Rede«3> evoziert, korrespondierte insofern der Unentscheid-
barkeit zwischen dramatischer und rhetorischer Konfiguration, Bild-
lichkeit und Wortlichkeit. Nur unter diesen Vorzeichen wird die hypno-
tisierende Gewalt jenes Anblicks, dessen Ausschluf3 aus der Rede der
»Un-Logik« und paradoxen Zeitlichkeit eines Traumas3® entspriche,
nachtréglich in der performativen Selbstbeziiglichkeit eines Signifikan-
ten (»Strahl«) verankert, der den Namen in eine Metapher verwandelt.
GemaR der linearisierten Dialektik eines >Schocks ohne Affekt:, der ei-
nem »>Affekt ohne Schock:« stattgibt, verkorpert die »wunderliche Maid«
(442), deren Verschwinden darin besteht, stets an anderer Stelle wieder
aufzutauchen, somit auch den Vektor ihres Wunsches, den der Graf
egozentrisch zuriickbiegt: »denn mir hatte sie sich ganz und gar ge-
weiht« (438). Liegt sie ihm als Gabe »gleich einer Rose, entschlummert
zu Fullen« (437), darin vielleicht der poetischen dhnlich, kommt die Be-
wegung des Begehrens in einem mystischen Genieen zur Ruhe, das
weder Aneignung noch Anerkennung mehr erstrebt. Voraussetzung fiir
die Kollision von Symbolischem und Realem ist eine Nachbarschaft, die
den Ort der »Grenze« (450) als solchen besetzt, indem sie symbiotische
Néahe in reine Kontiguitdt tiberfiihrt. Kathchen, das sich buchstdblich
wie ein Fremdkorper in den »Trof« des Grafen einge»lagert« hat (438),
siedelt am liebsten, wie ihr Vater persifliert, »unter de[m] Holunder-
strauch, wo sich der Zeisig das Nest gebaut hat, am Hang des Felsens,
[...] von wo das Schlof;, im Sonnenstrahl funkelnd, iiber die Gauen des
Landes herniederschaut« (479). Derjenige, dem diese Metapher der
Liebe gilt, hélt sie fiir »Wahn« (503). Wenn das >Objekt« in Lacans nega-
tiver Anthropologie nicht naturalistisch mit der Befriedigung eines
Mangels, sondern mit diesem selber zusammenfallt, dann deswegen,
weil es sich als ein >immer schon verlorenes< und daher als Verfehlen

35. Paul de Man: »Asthetische Formalisierung. Kleists sUber das Marionettentheater«,
in: ders., Allegorien des Lesens, ilibersetzt von Werner Hamacher und Peter Krumme,
Frankfurt am Main 1988, 205-233, hier 217.

36. Vgl. z.B. Cynthia Chase: »Die Ubertragung iibersetzen. Psychoanalyse und die Kon-
struktion von Geschichtex, in: Anselm Haverkamp/Renate Lachmann (Hg.), Memoria.
Vergessen und Erinnern, Miinchen 1993, 197-219.

127

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

prisentiert.3” Indem die >schéne® »Seele frei sich unterwirft« (448),
bleibt die Trabantin an ein Idol gefesselt, das jeglicher Ambivalenz fiir
sie entbehrt.3°

III. Im »Stall zu Strahl«.
Die Wunde(r) der Ritter-Retter

In der Oszillation zwischen epischem und dramatischem Modus zeigen
sich auch die Grenzen der auf Konsens abzielenden Kommunikation
von Rede und Gegenrede. Folgt die spekulative Genese des Selbstbe-
wulltseins einer »romantische[n] Figur der Interiorisierung«, exponiert
sich im »Dialogismus«, als »affektive[m] Austausch zwischen Subjek-
ten«, das mechanische Moment des selbstreflexiven Verfahrens.*° In-
dividuelles Sinnverstehen wird ausgerechnet im Zwiegesprach, dieser
bevorzugten Methode abendldndischer Wahrheitsfindung, zum stets
provisorischen Haltepunkt einer De/Formation. Im Selbstplddoyer ei-
nes Angeklagten, der den Spiell umdreht, indem er sich als vermeint-
licher Verfolger zum Verfolgten stilisiert, fallt die Anklage zundchst als
Retourkutsche aus. Doch mit dem ersten Auftritt des wie entriickten
Kathchens, das nur den Geliebten als Richter anerkennt, kommt dieser
ihm sogleich mit einer taktischen Kehrtwendung entgegen, zynisch da-
nach trachtend, wenigstens zum fiktiven Tater zu werden. Im Verhor
des Madchens durch den Ritter, einem verbalen Schlagabtausch voller
»>Show-Appeals, tut sich eine Doppelbddigkeit auf, die die grafliche Ar-
gumentationsstrategie gezielter Fragen zunichte macht. Wenn die »Nar-
rin, jingst der Nabelschnur entlaufen« (442), statt ununterbrochen ihre
Anbetung zu demonstrieren, den Angeklagten lieber sexuellen MiR3-
brauchs bezichtigen soll, den er ihr, dem Gericht zuvorkommend, sogar
bequem in den Mund legt, kennt die kindliche Kreatur indes keinerlei
Doppelziingigkeit mehr. Der Tauschung wie des Scherzes unfahig, redet

37. Jacques Lacan: Le Séminaire. Livre IV. La relation d’objet (1956-1957), Texte établi
par Jacques-Alain Miller, Paris 1994, 38, 59.

38. Fiir Giinter Oesterle, der Kleists Rekurs auf Mystisches auf der historischen Folie
zeitgendssischer Wissenschaftskritik behandelt, »verkorpert« Kathchen weniger »re-
flexionslose Grazie« als eine »schone Seele< in Wielands antikem Sinne, »zynische
Widerstandsfahigkeit« namlich. Vgl. ders., »Vision und Verhor. Kleists Kdthchen von
Heilbronn als Drama von Unterbrechung und Scham, in: Christine Lubkoll/Giinter
Oesterle (Hg.), Gewagte Experimente, Wiirzburg 2001, 303-329, hier 326f.

39. Vgl. Mikkel Borch-Jacobsen: Lacan. Der absolute Herr und Meister, Miinchen 1999,
251. Im Unterschied zum spekuléren Ideal entfache das Partialobjekt als wiederge-
fundenes die Liebe ebenso wie es sie enttdusche.

40. de Man, Asthetische Formalisierung, 230.

128

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

sie unwissend gerade deswegen wahr, weil sie der zweiwertigen Logik
von Wahrheit und Liige entsagt. Liegt die Botschaft, da sie den Grafen
»herzlich« (452) liebe, offen zutage, bedarf es gar keines Gestindnisses
mehr: Es gibt keine Tiefenstruktur. Denn obwohl Liebe Frauen zum
Sprechen bringt, kann sie ihren Grund, nach dem mannliches Wissens-
begehren heischt, nicht nennen. Als der Befrager die Befragte mit alter-
nativen Vorgaben zur kompromittierenden Aussage zu bewegen ver-
sucht, bricht der Diskurs vollends zusammen: »Wo? — Da oder dort. -
Wann? - Jungst oder firderhin. — Hilf mir, mein hoher Herr!« (445).
Wie sich der Angeflehte eingesteht, gibt es in dieser Situation keinerlei
Hoffnung auf Meta-Kommunikation mehr: »Ja, ich dir helfen, Du wun-
derliches Ding« (445). Je obszoner der Inquisitor die vaterlich-richterli-
chen Unterstellungen zu bestdtigen versucht, indem er sich des unbe-
holfenen Idioms der Jungfrau bedient, desto handgreiflicher bringt er
deren Unschuld zur Sprache:

»Der Graf vom Strahl

wendet sich zu Kithchen, die noch immer auf Knien liegt.
Willt den geheimsten der Gedanken mir,

Kathrina, den dir irgend, faR mich wohl,

Im Winkel wo des Herzens schlummert, geben?
Kathchen. Das ganze Herz, o Herr, dir, willt du es,
So bist du sicher des, was darin wohnt.

Der Graf vom Strahl

Was ists, mit einem Wort, mir rund gesagt,

Das dich aus deines Vaters Haus trieb?

Was fesselt dich an meine Schritte an?

Kathchen. Mein hoher Herr! Da fragst du mich zuviel,
Und ldg ich so, wie ich jetzt vor dir liege,

Vor meinem eigenen Bewul3tsein da: [...]

ich weild es nicht« (444ff.).

Im Nicht-Wissen-Wollen driickt sich eine ungewufite Geschichte in der
unbewuRten Ersetzungslogik* ihrer bruchstiickhaften Erinnerung aus.
Wirklichkeit erscheint nur noch im wahnhaft geschlossenen Zusam-
menhang ihrer phantasmatischen Vorstellung: Wasser statt Wein, Ful3-
tritt statt Ku3! Der humoristisch dargebotene Verlust der metaphori-
schen Funktion der Sprache macht aus dem Rede-Duell nicht bloR ei-
nen unfreiwilligen Flirtversuch. Im erotischen Witz einer Wortschop-

41, Vgl. Manfred Schneider: »Die Inquisition der Oberflache. Kleist und die juristische
Kodifikation des UnbewuBten«, in: Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich von Kleist.
Kriegsfall — Rechtsfall — Siindenfall, Freiburg im Breigau 1994, 107-127.

129

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

fung hat das Mddchen, das nicht weil}, was es sagt, flugs die Kluft zwi-
schen den Standes- und Geschlechterwelten geschlossen: >Im Stall zu
Strahl¢, einer Formel, die das Niederste mit dem Hochsten paart, gibt es
»nichts zu richten« (551). Denn, so der sarkastische Kommentar: »Zu-
letzt ist nichts im Stall zu Strahl geschehen« (447). Dem selbsternann-
ten Richter jedoch, nunmehr >Satan in Engelsgestalt¢, gebiihrt es, weib-
lichen >Versprechern¢, deren Fatalitdit man seit Kleists »Penthesilea«
kennt, ein mannliches >Versprechen< abzunehmen, namlich aus Liebe
nicht (mehr) zu lieben (452). Dieser paradoxe Imperativ wird auch je-
nen verwunden, der ihn gebot.

In der ersten Szene des zweiten Aktes endet der gescheiterte
Dialog der Geschlechter mit einem melancholisch geténten Selbstge-
spriach des Grafen, das die empfindsame Uberschreibung anakreonti-
scher Dichtung ebenso knapp wie virtuos durchldauft, um ein durch sei-
nen kategorischen Aufruf ausgelostes biirgerliches Gefiihl flugs wieder
aristokratisch beherrschen zu konnen.

»Nun will ich wie ein Schéfer liegen und klagen. [...] Ich will mir einbilden, meine Pferde
dort unten, wo die Quelle rieselt, waren Schafe [...] ein leichtes weiRes linnenes Zeug
bedeckte mich, mit roten Bandern zusammengebunden, und um mich her flatterte eine
Schar munterer Winde, um die Seufzer, die meiner, von Gram sehr gepreRten, Brust ent-
quillen, gradaus zu der guten Gétter Ohr zu tragen. Wirklich und wahrhaftig! Ich will mei-
ne Muttersprache durchblittern, und das ganze, reiche Kapitel, das diese Uberschrift
fiihrt: Empfindung, dergestalt pliindern, daR kein Reimschmied mehr, auf eine neue Art,
soll sagen konnen: ich bin betriibt. Alles, was die Wehmut Riihrendes hat, will ich aufbie-
ten [...] und meine Stimme, wie einen schonen Tanzer, durch alle Beugungen hindurch
fiihren, die die Seele bezaubern; und wenn die Baume nicht in der Tat bewegt werden,
und ihren milden Tau [...] herabtrdufeln lassen, so sind sie von Holz, und alles, was uns
die Dichter von ihnen sagen, ein bloRes liebliches Marchen. [...] Du Schonere, als ich
singen kann, ich will eine eigene Kunst erfinden, und dich weinen. [...] Ihr grauen, barti-
gen Alten, was wollt ihr? [...] ihr Bilder meiner geharnischten Vater [...] Zum Weibe,
wenn ich sie gleich liebe, begehr ich sie nicht. [...] Doch wenn ich jemals ein Weib finde,
Kathchen, dir gleich: so willich [...] Gott preisen in jeder Zunge [...]J« (453ff.).

Ironisiert dieses Zitat bukolischer Schéferpoesie mit der expliziten Kon-
struktion ihres fiktionalen Rahmens die Konventionen einer Zweck-
kunst, deren hohles Pathos im Ruf steht, echte Empfindungen weder
ausdriicken noch auslosen zu konnen, fithrt die emblematische Substi-
tution der gelehrten Regelpoetik durch die natiirliche »Muttersprache,
die sich jener ersetzend gleichsetzt, zur orphischen Emphase einer Ge-
nie-Asthetik4?, die im empfindsamen Werther-Ton ihrem Sturm &
Drang-Gestus folgt:

42. Die Kleistforschung bezieht neuerdings vermehrt Einfliisse der »>Sturm & Drang«-
Epoche ein.

130

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

»Alle Phiolen der Empfindung, himmlische und irdische, will ich eréffnen und eine solche
Mischung von Trénen, einen ErguR so eigentlimlicher Art [...] zusammenschiitten, daB
jeder Mensch gleich, an dessen Hals ich sie weine, sagen soll: sie flieRen dem Kathchen
von Heilbronn!« (454).

Obwohl die Originalitdt der Darstellung noch zur Garantie fiir die Sin-
gularitat des Dargestellten wird, 6ffnet sich diese epigonale >Szene der
Reprasentation« indes bereits einer sromantischen Musikalisierungs, die
sich nicht auf topisch-motivischem Niveau kundtut, sondern vor allem
in der widerspriichlichen Selbstreferentialitdt eines polyphonen Mono-
logs, der mit seiner Fiille direkter Anreden, Ausrufe, rhetorischer Fra-
gen und Auslassungen die Anwesenheit eines Abwesenden beschwort.
Ist aus dem mittelalterlichen Ritter ein moderner Dichter geworden, so
nur als elegischer »Don Quichote«. Denn im Chiasmus von Kunstfreiheit
und Standeszwdngen erscheint der Adel nur deswegen als Souverdn
Uber seine biirgerlichen Affekte, weil er poet(olog)isches Kalkiil mit ei-
ner >Sprache des Herzens« pariert. Doch das narzifltische Spiel mit der
Liebe, die man wie einen Code zu beherrschen glaubt, 148t sich rasch
von Rithrung tiberwaltigen. Wie der Tanzer ist der Dichter nicht (mehr)
Herr (s)einer >Sprache¢, deren Bewegung Effekte zu Affekten um-
schreibt. Wahrend der Affekt als solcher uniibersetzbar ist*3, 148t er
sich als »Gefiihl« erzdhlen und bebildern. Hat die Psychologisierung der
Affektsemiotik unter dem Eindruck von Kants Transzendentalphiloso-
phie mit dazu beigetragen, daB dieser Begriff um 1800 von jenem der
erkenntnistrachtigen Empfindung ebenso unterschieden war wie vom
triebhaften Impetus, stand >Fiihlen< in der epochalen Episteme gleich-
sam zwischen Denken und Begehren.** Die »Einfligung der Affektbe-
wegung in die Reprdsentation sprachlicher Zeichen, die liber literari-
sche »Tropologie« im Rahmen diskursiver Vernetzung erfolgte*>, konn-
te fiir Kleists Schreiben bedeutet haben, daf es den Ubersprung von er-
habener Undarstellbarkeit zu deren Delegation an eine das Inkommen-
surable manifestierende Instanz exponierte.*® Jedenfalls bricht mit dem
Ri zwischen Reprdsentation und Expression*’, der durch das nun-
mehr im emphatischen Sinne der Innerlichkeit sublimierte Rittertum
geht, auch dessen gedrechselte Rede zusammen, um sich im infantilen

43. So Jean-Frangois Lyotard: »Emmac, in: Hans Ulrich Gumbrecht/K. Ludwig Pfeiffer
(Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche. Situationen offener Epistemologie,
Frankfurt am Main 1991, 671-709, hier 687ff.

44, Riidiger Campe: Affekt und Ausdruck. Zur Umwandlung der literarischen Rede im 17.
und 18. Jahrhundert, Tiibingen 1990, 386ff.

45. Ebd., 483.

46. Menke, Prosopopoiia, 767f.

47. Campe, Affekt und Ausdruck, 461.

131

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

Dreiklang eines gestammelten Sentiments einen Reim auf die Krise von
Identitdt und Begehren zu machen: »O du - - - wie nenn ich dich?
Kéthchen! Warum kann ich dich nicht mein nennen? Kathchen, Mad-
chen, Kdthchen!« (454).

Liebe, die Kunst als Nachtrag eines Verlusts hervorbringt, um
sich in ihrer Liebes-Kunst als Code-Effekt zu de/maskieren, verdeckt
den Mangel im Symbolischen. So wird der Wunsch, ein genealogischer
Skandal, im Hinblick auf die mannliche Ahnengalerie mortifiziert: »Ich
weill, daB ich mich fassen und diese Wunde vernarben werde: denn
welche Wunde vernarbte nicht der Mensch?« (455). Eben auch die
Wunde, Wunden vernarben zu konnen: In einer quasi-rhetorischen
Frage (v)erklingt die Klage der Schrift.

IV. Damen-Dramen: Hysterie und Maskerade

Fraulein »Kunigunde von Thurneck«, Kathchens Nebenbuhlerin, wirkt
nicht nur als Katalysator der Handlung, sondern bildet vor allem das
Maskeraden-Pendant ritterlicher Parade. Auf groteske Weise verkor-
pert diese Prothesen-Konigin die Schimare »DER Frau« als mannliches
Symptom. »Du hdttest sie sehen sollen«, erzahlt einer dem anderen,
»wie sie daher geritten kam, einer Fabel gleich, [...] als ob sie zu den
Kieseln sagte [...]: ihr miit schmelzen, wenn ihr mich seht« (460).
Wenn bei Lacan >Maskerade« zur ironischen Metapher dafiir wird, daf
es eine ontologische Fundierung der Geschlechter nicht gibt, sondern
nur den Schein eines >Phallus-Habens« oder >Phallus-Seins¢, wird damit
ihre Symmetrie oder Komplementaritdt ebenso ausgeschlossen wie die
im Schein/Sein-Dualismus vorausgesetzte Latenz einer wesenhaften
Substantialitit.® Insofern geht es nicht nur um die Entlarvung eines
»Fernidols«*°, das der enttiuschte Graf Freiberg als Groteskkorper
enthillt:

»Ihre Zdhne gehdren einem Méadchen aus Miinchen, ihre Haare sind aus Frankreich ver-
schrieben [...] und den Wuchs [...] hat sie einem Hemde zu danken, das ihr der Schmied,
aus schwedischem Eisen, verfertigt hat« (520).

Die Dame ist als Mumie eingefiihrt, »wie tot« (458), aber weiterhin viru-
lent in einer die Komodie der Geschlechter signalisierenden Als-Ob-
Logik. Im Gegensatz zur Amazonen-Chefin greift diese »rasende Mega-
re«, der das »ganze Reich« »aus der Hand« »friflt« (456), nicht selbst zu
den Waffen, sondern nutzt die feudale Ordnung fiir ihre personlichen

48. Llacan, »Die Bedeutung des Phallus«, 130ff.
49. Ueding, »Zweideutige Bilderwelt«, 176.

132

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

Ziele, indem sie den Mdnnerbund gegen sich selbst ausspielt. Kathchen
hingegen fiihrt einen anderen, eher autistisch anmutenden Kampf. In
seiner tantalisierenden Allgegenwart mutiert es motivisch zum phalli-
schen Midchenpagen®’, den man mit der Peitsche abwehrt. Wie ein
dressiertes Tier apportiert die knabenhafte Botin verwechselte Briefe,
Bilder und Dokumente: Sie sucht nicht, sie findet, - und stellt keine
Frage nach dem Geschlecht. In der Brandszene (III, 13) verflucht der
Graf ihre »hiindische Dienstfertigkeit« (495), mit der sie sich fast ums
Leben gebracht hdtte, ware nicht der Traum-Cherub zur Rettung ge-
kommen. Die in neun ungleiche Auftritte (III, 7-15) unterteilte Ereignis-
folge der »Feuerprobe, in der alle Liebenden eine Priifung bestehen
missen, verdeutlicht in ihrer Zerstiickelung vielleicht weniger die itera-
tive Dynamik der mdnnlichen Begehrensposition (>eine nach der ande-
ren<) als die Delegationsfunktion einer hysterischen Struktur. Hatte
Freud den »fragmentarischen Charakter« der hysterischen Rede novel-
listisch zu kitten, die Krankengeschichte zum Bildungsroman zu ordnen
versucht, zeigt sein berithmter »Fall Dora¢, wie das Scheitern weiblicher
»Identitatsstiftung« vom Status >der< Frau(en) innerhalb der kulturell
kodierten Geschlechterdifferenz abhangt: »Erst dadurch, daR sie sein
miissen, was der Mann nicht hat, [...] werden sie zu den Akteuren des
familialen Spiels und seiner Erzdhlung.«>* Wenn sich die vom Kklas-
sisch-realistischen Literaturkanon inspirierte Normalisierung der Hy-
sterie jedoch produktiv selbst unterlief>®, hat Lacan dieses dezentrie-
rende Moment aufgenommen. Thm gemdf besteht die hysterische Posi-
tion, da ihr das >6dipale Wappenc« fehle, in einer Gleichsetzung mit dem
>Mangel im Anderen<3, dessen Substitute nur unter den Vorzeichen
jenes (quasi-transzendentalen) >Dings< begehrt werden, das sich auller-
halb des Signifizierbaren befindet.>* Kdme Kithchens Kultivierung des
>hohen Herrn« insofern nicht einer modernen Minne gleich, deren ma-
sochistische Rituale sich der »traumatische[n] Andersheit« eines in sei-
ner Unerreichbarkeit >inhumanen« Partners® verdanken? Wenn der
weibliche Troubadour®® sich bedingungslos dessen Willkiir unterwirft

50. Wetzel, Mignon, 52ff.

51. Vgl. Marianne Schuller: »Literatur und Psychoanalyse. Zum Fall der hysterischen
Krankengeschichte bei Sigmund Freud, in: dies., Im Unterschied. Lesen/Korrespon-
dieren/Adressieren, Frankfurt am Main 1990, 67-81, hier 75.

52. Ebd., 79.

53. Lacan, Le Séminaire. Livre IV, 131-146.

54. Jacques Lacan: Le Séminaire. Livre VII. L’Ethique de la Psychanalyse. 1959-1960, Tex-
te établi par Jacques-Alain Miller, Paris 1986, 55-86, hier 66ff.

55. Slavoj Zizek: »Zusatz. Minne und Masochismusc, in: ders., Die Metastasen des Genie-
Sens. Sechs erotisch-politische Versuche, Wien 1996, 45-61, hier 45f.

56. Vgl. Julia Kristeva: Histoires d’amour, Paris 1983, 263ff.

133

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

und die Kindfrau um diesen Einzigen wirbt, indem sie ihm sogar bei der
Werbung um eine andere hilft, bedeutet sie auch ihm bald jenen Ver-
lust, der den Wunsch aufrechterhdlt. Als der Graf Kédthchen tot diinkt,
entfahrt es ihm: »Trostlos mir! Die Erd hat nichts mehr Schénes« (497).
Der kleine Unterschied zwischen Freuds Hysterika und Kleists Hypno-
tisierter ldge jedoch darin, dafl sich die Selbst-Aufgabe der letzteren als
eine Erfillung fiir beide Geschlechter erweist, weil sie narziltische Lie-
be mit der Alteritdt des Begehrens, als jenem nach dem des Anderen,
kurzschliet. Wahrend Frau Kunigunde ihre todliche Kdlte im Rahmen
einer Tauschlogik demonstriert, zeigt Kathchen an, daR es keine grof3e-
re Gabe gibt, als jene dessen, was man nicht hat. Durch diese Insistenz
auf der symbolischen Dimension wird die Gleichsetzung der natiirlichen
»Frau-Mutter« mit der fetischisierten Dame unmoglich. Endet die Kind-
frau in einer Ehe, deren Vollzug sich ins Unbestimmte aufschiebt, hitte
ihr Autor, der die familiaristische Konstellation der Weimarer Klassik
nur negativ aufgreift, seine Frauenfiguren deswegen aber »in eine
Ohnmacht«*” verheiratet?

V. >Es spricht< (wie) im Schlafe

Was wie Liebe auf den ersten Blick anmutet, erweist sich bereits als
Szene einer Wiederholung, die ihren literarhistorischen Pradtext bei
Wieland findet.5® Bevor sich Kidthchen und der Graf in der Wirklichkeit
kennenlernen, sind sie sich bereits in einem identischen Doppeltraum>’
begegnet, den sie zur selben Zeit, aber an verschiedenen Orten aus je
individueller Perspektive getraumt haben. Wenn sich Reales und Irrea-
les bei Kleist nicht mehr romantisch entgegensetzen, weil das Pendant
zur Trugwelt fehle®®, gleitet die »telepathische Vorgeschichte«®* des
dramatischen Geschehens dennoch nicht ins Phantastische ab. Das Mi-
rakel zweier Traumgesichte, die sich wechselweise beglaubigen, ent-
sprache zwar dem Dilemma doppelter Kontingenz als unendlicher Os-
zillation%?, aber die differentielle Inszenierung ihrer Beobachtung greift

57. Sigrid Lange: Die Utopie des Weiblichen im Drama von Goethe, Schiller und Kleist,
Frankfurt am Main, Berlin et al. 1993, 140.

58. Als motivgeschichtliche Quelle gilt vor allem Wielands Marchendichtung »Sixt und
Klarchen oder Der Monch und die Nonne auf dem Madelstein, vgl. Dirk Grathoff:
Heinrich von Kleist. Das Kéthchen von Heilbronn oder die Feuerprobe. Erlduterungen
und Dokumente, Stuttgart 1984, 84f.

59. Vgl. zur motivhistorischen Einordnung Oesterle, »Vision und Verhdr«, 306ff.

60. Ueding, »Zweideutige Bilderwelt«, 175.

61. Kittler, Die Geburt des Partisanen, 191.

62. Vgl. Alois Hahn: »Kontingenz und Kommunikation, in: Gerhart von Graevenitz/Odo

134

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

auf den Geschlechtsunterschied der beiden Hauptakteure zuriick. Aus
diesem Grund ergibt sich die >Wahrheit< der Traumwirklichkeit aus
dem eidetischen Kriterium einer Gesichtserinnerung®, deren narrative
Prasentation divergiert.

Wird der Traum des Grafen prosaisch von dessen Haushélterin »Brigit-
te« berichtet, plappert Kdthchen den seinigen jambisch im Schlafe aus.

»Brigitte. Ach, und [der Graf] erzéhlte, [...] wie der Engel ihn, bei der Hand, durch
die Nacht geleitet; wie er sanft des Madchens Schlafkdmmerlein er6ffnet, und [...]
das holde Kind, mit nichts, als dem Hemdchen angetan [war], [...] wie der Engel ihm
darauf, daR es eine Kaisertochter sei, gesagt, und ihm ein Mal gezeigt, das dem
Kindlein rotlich auf dem Nacken verzeichnet war, — wie er [...] sie eben beim Kinn
gefaRt, um ihr ins Antlitz zu schauen: und wie die unselige Magd nun [...] mit Licht
gekommen, und die ganze Erscheinung bei ihrem Eintritt wieder verschwunden sei.
[...]

Kathchen. [...] Und da erschienst du ja, um Mitternacht,

Leibhaftig, wie ich jetzt dich vor mir sehe,

Als deine Braut mich zu begriiRen. [...]

Der Graf vom Strahl. Sahst groR mit schwarzem Aug mich an?

Kathchen. Ja, weilich glaubt, es wér ein Traum« (471 u. 507f.).

Erkennt Kdthchen die Gestalt des Geliebten sofort wieder, bedarf die
grafliche Anerkennung der Pradestination hingegen sowohl eines kor-
perlichen Indizienbeweises als auch symbolischer Sanktionierung. In
der berithmten >Holunderszene« ist es mannliches Wissensbegehren,
das zur quasi-hypnotischen Befragung einer gleichsam professionellen
Schléferin treibt, denn gegeniiber dem weiblichen Bild-Gedédchtnis ver-
sagt die diskursive Erinnerung. So bemdachtigt sich der Graf der merk-
wiirdigen Jungfer, die »einen Schlaf hat, wie ein Murmeltier«, »wie ein
Jagdhund immer traumt, und drittens« noch: »im Schlafe spricht« (504).
Das Frage- und Antwort-Spiel, dessen zerstreute Teile sich nun zu ver-
niinftigen Aussagen formieren, vermittelt zwischen zwei heterogenen
Ordnungen. Ein Pseudo-Dialog, der Tagtraum und Nachttraum zu ei-
nem >Wahrtraum« zusammenschaltet, miindet in einem Glaubenssatz:
»Was mir ein Traum schien, nackte Wahrheit ists« (509). Nachdem die-

Marquard (Hg.), Kontingenz. Poetik und Hermeneutik XVII, Miinchen 1998, 493-523
sowie medientechnologisch Friedrich A. Kittler: »Die Welt des Symbolischen — eine
Welt der Maschinek, in: Gotz GroRklaus/Eberhard Lammert (Hg.), Literatur in einer
industriellen Kultur, Stuttgart 1989, 521-536, hier 528.

63. Der Graf habe »zwar denselben Traum wie seine Zukiinftige getrdumt [...], aber we-
niger effizient, denn er hat ihr Gesicht nicht zu sehen bekommeng, so Kliiger, Die
andere Hiindin, 111.

135

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

se sich bereits personifiziert hat, spricht sich ungewuf3t unbewufltes Be-
gehren als jenes des Anderen aus: »Verliebt ja, wie ein Kafer, bist du
mir« (505). Damit aber bleibt der von Freud gemachte Unterschied zwi-
schen dem Wunsch als Phantasma, das der Logik des Bewul3tseins folgt,
und dem Wunsch als Ratsel, welches im Traum-Rebus den Verfahren
des >Versprechens¢, Verschiebung und Verdichtung, untersteht, noch
romantisch verwischt. In der unmenschlichen Tautologie eines Traum-
bilds aber, das sich restlos selbst erfiillt, artikuliert sich der Abgrund
des Symbolischen in seinem grundlegenden Bezug zum Tod, zu Leer-
stelle und Ersatz.

VI. Zwei Vater und ein Mutter-Mal. Kleists »natiirliche Tochter<

Wie Athene ist Kdthchen eine viterliche Kopfgeburt. Seine verstorbene
Mutter, die nur einmal, im retrospektiven Monolog des Kaisers, ihres
einmaligen Buhlen, namentlich als »Gertrud« (519) erscheint, hat ihr
bezeichnenderweise ein Mutter-Mal hinterlassen, von dessen Wahrzei-
chen mehrmals die Rede ist (vgl. 434, 471, 508), so, als gélte es, jene
leibliche Herkunft zu belegen, die ihrer Riickversicherung gar nicht be-
darf, es sei denn im Falle jener (Adels-)Matresse, auf die sich die biir-
gerliche Frau hier thematisch reduziert:

»Der Kaiser. [...] Der Engel Gottes [...] versichert [...], das Kdthchen sei meine Toch-
ter: ich glaube [...], er hat recht! Das Madchen ist [...] funfzehn Jahre alt; und vor
sechzehn Jahren, weniger drei Monaten, genau gezihlt, feierte ich [...] das groRe
Turnier in Heilbronn! [...] und ein Stern [...] leuchtete [...] bei ihrer Empfangnis.
Gertrud [...] hieR sie, mit der ich mich in einem [...] Teil des Gartens [...] unterhielt;
und Kéthchens Mutter heiBt Gertrud!« (519).

Angesichts solch arithmetischer Ableitung einer »Bédnkeltochter« (517)
wdre abschliefend auf jenen gesellschaftshistorischen Wechsel soziali-
satorischer Semiotechniken einzugehen, den die poetische Fiktion so-
zusagen »>im Namen des Vaters< hintergeht. Teilen sich die beiden Riva-
linnen des Kleistschen Dramas, »Kdthchen« und »Kunigunde«, blof§ ei-
ne Letter, ist das Patronym des Pseudo-Vaters mit jenem des ver-
schmdhten biirgerlichen Brautigams identisch: »Friedeborn« heilen
beide, aber Frieden stiften sie nicht. Denn der 6dipale Aspekt dieser
Namensgleichheit duert sich in einem hysterischen Wunsch nach je-
nem unmoéglichen Anderen, der einen Umweg iiber (Vor-)Viterliches
bedingt. Verlangt die Recodierung der konjugalen Kleinfamilie um 1800
vom realen Vater, zugleich symbolischer zu sein, und verliert seine In-
stanz durch diese Uberforderung den Primat an die Mutter, so fillt de-

136

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

ren kulturelle Funktion, obwohl sie sich anbahnt, hier noch aus.% »Ge-
biert der Vater« im >Kédthchen« »die Tochter als Glied einer idealen Fa-
milie«, so trotzdem nicht »ohne Mitwirkung«.% In der dramatischen
Komposition wird die himmlische Notwendigkeit der geschlechtlichen
Liebe gleich dreifach abgesichert: Symbolisch (vor)bestimmt durch die
hypostasierte Traum-Koinzidenz erscheint sie imagindr als Ergebnis
(lebens-)geschichtlicher Grenzsituationen (Fenstersprung, Feuerpro-
be), um sich dennoch realiter legitimieren zu miissen, und zwar ausge-
rechnet mit Hilfe einer véterlichen Funktion, deren fiktive Dimension,
der miitterliche Adoptivvater, von der wirklichen, dem schwachen Kai-
ser, am Orte der ermangelnden symbolischen supplementiert wird. Tri-
umphierte damit aber »ein patriarchalisches Triumvirat von Kaiser,
Vater und Ehemann«*%?

Alle drei Ménner, die sich um Kéathchen drehen, >feminisierenc
sich, wenn es darauf ankommt: Theobald, als er seinem abtriinnigen
»Goldkinde« (433) »seiner Liebe Brust [...] reichen« (440) mochte; der
Graf, als ihn beim Anblick des schlummernden Mé&dels mit seinen »ro-
ten Backen und verschriankten Handchen [...] die ganze Empfindung
der Weiber« tiberkommt und seine »Trdnen flieBen« 13t (504); und der
grofmiitige Imperator, als er seiner »kaiserlichen Lenden Kind« (515)
zu seinesgleichen macht, ohne dessen braven, aber tiberfliissig gewor-
denen Ziehvater zu vergessen (526).

»Der Kaiser. [...]

Die einen Cherubim zum Freunde hat,

Der kann mit Stolz ein Kaiser Vater sein!

Das Kathchen ist die Erst’ itzt vor den Menschen,
[...] wer sie begehrt,

Der muR bei mir jetzt wiirdig um sie frein.

[...] Und die Bedingung setz ich dir.

[...]

In deinem Haus den Vater wiirdig nimmst du auf! [...]
Der Graf vom Strahl. [...]

Lalt einen KuR mich, Vater, einen Kul® nur

Auf ihre himmelsiiRen Lippen driicken« (526f.).

Statt als patriarchalisches Erbe lief3e sich die Rechtfertigung der Passi-

on im paternalistischen Plural auch wie eine Humoreske auf das epo-
chale Schicksal der Vaterfunktion lesen. Der in der karnevalesken Kai-

64. Friedrich A. Kittler: Dichter. Mutter. Kind, Miinchen 1991, 11ff.
65. Ebd., 39.
66. Lange, Die Utopie des Weiblichen, 153.

137

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

serfigur’’ angezeigte Hiatus zwischen ihrer symbolischen und realen
Ebene wird durch den imagindren Vater, allerdings nur um den Preis
seiner Spaltung, gekittet. So positiviert sich die zweideutige Doppelwer-
tigkeit des burgerlichen Stellvertreters erst in dessen adliger Restaura-
tion. Die Verwandlung disparaten Begehrens in reziproke Liebe ist in
diesen Nexus verknotet: Wahrend der reale Vater immer ungewif§ ist, so
daR es des symbolischen bedarf, um den imagindren einzusetzen, beno-
tigt die mannliche Objektwahl — im Gegensatz zur weiblichen - einen
faktischen Beweis fiir ihre Fiktion. Dessen Elemente weisen die Ge-
wadhlte aber ironischerweise wieder nur phantasmatisch als ebenbiirtig
aus, wie es einer >natiirlichen Tochter« der Goethezeit eben zu gebiih-
ren scheint. Die ins melodramatische Muster uniiberwindlicher Stan-
desschranken eingebundene und dadurch mitcodierte Geschlechter-
dichotomie wird durch die Nobilitierung, die Goethe (ihr) verpafte®,
symbolisch nivelliert. Der Kunstgriff hochherrschaftlicher Abstam-
mung, im gemeinsamen Traum der Geschlechter als sWahrheit< (an)er-
kannt, reinstauriert die geschwundene Vaterfunktion sozusagen nach-
traglich, namlich als Signatur der gescheiterten imagindren. Doch statt
eines hehren Signifikanten, wie Jupiters Buchstabe »J« (in Kleists »Am-
phitryon«), wird ein unscheinbares korperliches Stigma zum Identitats-
ausweis. Ein im Wortsinne von der Mutter, die hier wie bei »Penthesi-
lea« immer schon tot ist, vererbtes Merkmal, das dem dynastischen
Denkmal des edlen Antlitzes gegeniibersteht, dient als handgreifliches
Zeugnis, dessen die Berechnung vermeintlicher Zeugung noch dringend
bedarf. Was aber besagte die durch den »deus ex machina« eines asexu-
ellen Engels geloste Aporie fiir die literaturgeschichtlich zu verzeich-
nende Transposition der tragischen Vater-Tochter-Beziehung des 18.
Jahrhunderts, wie sie sich im birgerlichen Trauerspiel erdffnet, in die
prosaische Mutter-Sohn-Symbiose des 19. Jahrhunderts, die den reali-
stischen Bildungsroman beschlieflen wird? Karikiert oder konterkariert
Kleists Bastard-Stiick den Ubergang zur Kleinfamilie? Vielleicht bei-
des. Denn wenn ein »Mutter-Mal< das Maddchen als Tochter zweier Viter
ausweist, einer Autoritdt und ihres Phantoms, das an ihm Mutter(s)
Stelle vertritt, ist an diesem topologischen Schnittpunkt das dramatisch
Uberdeterminierte Programm einer Unentscheidbarkeit enthalten, die
dem diskurshistorisch iibergreifenden >fading of the father< mit einer
»Gesetzwerdung des Imagindren< begegnet. So bedarf es Kleists >nattir-
licher Tochter« im doppelten, geschlechtlichen wie poetischen Sinne,
um das Mddchen (wieder) zur Kind(s)Mutter (in spe) zu machen. Die
Ermoglichung des Geschlechterverhdltnisses durch eine >herrliche«

67. In der eventuell auch Kleists damalige Hoffnungen auf eine habsburgische Rettung
Europas vor Napoleon mitschwingen.
68. Gemeint ist sein Trauerspiel »Die natiirliche Tochter«, 1803 uraufgefiihrt.

138

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

Dreifaltigkeit kdme in Kleists optimistischem >Retter<-Schauspiel einer
straumhaften« Schliefung gleich. Vielleicht meint Kleist dieses mehrfa-
che Uberspielen der in die Schrift eingeschriebenen Differenzstruktur,
wenn er seine Zugestdndnisse an eine Biihne beklagt, als deren Schau-
platz diesmal auch der Autor selber gelten konnte:

»Das Urteil der Menschen hat mich bisher viel zu sehr beherrscht; besonders das
Kéthchen von Heilbronn ist voll Spuren davon. Es war von Anfang herein eine ganz treffli-
che Erfindung, und nur die Absicht, es fiir die Biihne passend zu machen, hat mich zu
MiRgriffen verfiihrt, die ich jetzt beweinen méchte.«®

Lag nicht eine Pointe der zeitgendssischen Kritik darin, das Stiick »als
seine eigene Selbsttravestie«’® zu betrachten?

69. Brief Kleists (Nr. 211) an Marie von Kleist im Sommer 1811, in: Sembdner (Hg.),
Heinrich von Kleist, Bd. 2, 874.
70. In Allgemeiner Deutscher Theater-Anzeiger vom 12.7.1811, 120.

139

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

Literatur

Barkhoff, Jiirgen: Magnetische Fiktionen. Literarisierung des Mesmerismus
in der Romantik, Stuttgart, Weimar 1995.

Borch-Jacobsen, Mikkel: Lacan. Der absolute Herr und Meister, Miinchen
1999.

Campe, Riidiger: Affekt und Ausdruck. Zur Umwandlung der literarischen
Rede im 17. und 18. Jahrhundert, Tlibingen 199o0.

Chase, Cynthia: »Die Ubertragung iibersetzen. Psychoanalyse und die
Konstruktion von Geschichte, in: Anselm Haverkamp/Renate Lach-
mann (Hg.), Memoria. Vergessen und Erinnern, Poetik und Herme-
neutik XV, Miinchen 1993, 197-219.

David-Ménard, Monique: »MuR das Allgemeine in der Differenz der Ge-
schlechter gesucht werden? Die >Formeln der Sexuierung:< bei La-
cang, in: dies., Konstruktionen des Allgemeinen. Psychoanalyse, Philo-
sophie, Wien 1999, 131-173.

de Man, Paul: »Asthetische Formalisierung. Kleists >Uber das Marionet-
tentheater«, in: ders., Allegorien des Lesens, iibersetzt von Werner
Hamacher und Peter Krumme, mit einer Einleitung von Werner
Hamacher, Frankfurt am Main 1988, 205-233.

Exner, Richard: »Androgynie und preuflischer Staat, in: Aurora 39 (1979),
51-78.

Graevenitz, Gerhart von: »Die Gewalt des Ahnlichen. Concettismus in Pi-
ranesis »Carceri< und Kleists »Erdbeben in Chilic«, in: Christine Lub-
koll/Glinter Oesterle (Hg.), Gewagte Experimente und kiihne Kon-
stellationen. Kleists Werk zwischen Klassizismus und Romantik, Wiirz-
burg 2001, 63-93.

Grathoff, Dirk (Hg.): Heinrich von Kleist. Das Kdthchen von Heilbronn oder
die Feuerprobe. Erlduterungen und Dokumente, Stuttgart 1984.

Hahn, Alois: »Kontingenz und Kommunikation«, in: Gerhard von Grae-
venitz/Odo Marquard (Hg.), Kontingenz, Poetik und Hermeneutik
XVII, Minchen 1998, 493-523.

Hahn, Barbara: Unter falschem Namen. Von der schwierigen Autorschaft
der Frauen, Frankfurt am Main 1991.

Kittler, Friedrich A.: Dichter. Mutter. Kind, Miinchen 1991.

Kittler, Friedrich A.: Aufschreibesysteme 1800. 1900, 3., vollst. iiberarb.
Aufl., Miinchen 1995.

Kittler, Friedrich A.: »Die Welt des Symbolischen — eine Welt der Maschi-
ne«, in: G6tz GroRklaus/Eberhard Lammert (Hg.), Literatur in einer
industriellen Kultur, Stuttgart 1989, 521-536.

Kittler, Wolf: Die Geburt des Partisanen aus dem Geist der Poesie. Heinrich
von Kleist und die Strategie der Befreiungskriege, Freiburg im Breis-
gau 1987.

Kleist, Heinrich von: »Das Kédthchen von Heilbronn oder Die Feuerprobe.
Ein groBes historisches Ritterschauspiel«, in: Helmut Sembdner

140

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANNETTE RUNTE: TRAUM - BILD - SCHRIFT

(Hg.), Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe, 2 Bde., Min-
chen *1984.

Kliiger, Ruth: »Die andere Hiindin — Kdthchen, in: Kleist-Jahrbuch 1993,
103-116.

Kristeva, Julia: Histories d’amour, Paris 1983.

Lacan, Jacques: »Die Bedeutung des Phallus, in: ders., Schriften II, Olten,
Freiburg im Breisgau 1975, 120-132.

Lacan, Jacques: »Die Familie«, in: ders., Schriften III, Olten, Freiburg im
Breisgau 1980, 39-101.

Lacan, Jacques: Le Séminaire. Livre VII. L’Ethique de la Psychanalyse.
1959-1960, Texte établi par Jacques-Alain Miller, Paris 1986.

Lacan, Jacques: Le Séminaire. Livre IV. La relation d’objet. 1956-1957, Tex-
te établi par Jacques-Alain Miller, Paris 1994.

Lange, Sigrid: Die Utopie des Weiblichen im Drama von Goethe, Schiller
und Kleist, Frankfurt am Main, Berlin et al. 1993.

Lyotard, Jean-Frangois: »Emmac, in: Hans Ulrich Gumbrecht/K. Ludwig
Pfeiffer (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche. Situatio-
nen offener Epistemologie, Frankfurt am Main 1991, 671-709.

Martini, Fritz: »Das »Kédthchen von Heilbronn« - Heinrich von Kleists drit-
tes Lustspiel?«, in: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 20,
1976, 420-447.

Menke, Bettine: Prosopopoiia. Stimme und Text bei Brentano, Hoffmann,
Kleist und Kafka, Miinchen 2000.

Oesterle, Giinter: »Vision und Verhor. Kleists »Kathchen von Heilbronn«
als Drama von Unterbrechung und Schamc, in: Christine Lubkoll/
Giinter Oesterle (Hg.), Gewagte Experimente und kiihne Konstellatio-
nen. Kleists Werk zwischen Klassizismus und Romantik, Wiirzburg
2001, 303-329.

Rilke-Archiv in Weimar in Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke, besorgt
durch Karl Altheim (Hg.), Rainer Maria Rilke. Briefe, Frankfurt
am Main 1987, Bd. 1.

Runte, Annette: »Liebestraum und Geschlechtertrauma. Kleists Amazo-
nentragédie und die Grenzen der Reprdsentation«, in: Gerhard
Harle (Hg.), Grenziiberschreitungen. Friedenspddagogik. Geschlech-
ter-Diskurs. Literatur — Sprache — Didaktik. Festschrift fiir Wolfgang
Popp zum 60. Geburtstag, Essen 1995, 295-307.

Runte, Annette: Biographische Operationen. Diskurse der Transsexualitdt,
Miinchen 1996.

Scheufele, Theodor: Die theatralische Physiognomie der Dramen Kleists.
Untersuchungen zum Problem des Theatralischen im Drama, Meisen-
heim 1975.

Schneider, Manfred: »Die Inquisition der Oberfldche. Kleist und die juri-
stische Kodifikation des Unbewulitenk, in: Gerhard Neumann (Hg.),
Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechtsfall — Siindenfall, Freiburg im
Breisgau 1994, 107-127.

141

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

Schubert, Daniel Gotthilf Heinrich: »Von dem thierischen Magnetismus und
einigen ihm verwandten Erscheinungen, in: ders., Ansichten von der
Nachtseite der Naturwissenschaft, Dresden 1808, 326-360.

Schuller, Marianne: »Literatur und Psychoanalyse. Zum Fall der hysteri-
schen Krankengeschichte bei Sigmund Freud, in: dies., Im Unter-
schied. Lesen/Korrespondieren/Adressieren, Frankfurt am Main 1990,
67-81.

Sembdner, Helmut (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe,
2. Bde., Miinchen 1984.

Staengle, Peter: »Kleists Pressespiegel. 3. Lieferung: 1810/1811«, in:
Brandenburger Kleist-Bldtter 5, 1992, 29-85.

Tholen, Georg Christoph: »Der blinde Fleck des Sehens. Uber das raum-
zeitliche Geflecht des Imagindrens, in: Jérg Huber/Martin Heller
(Hg.), Konstruktionen. Sichtbarkeiten, Wien, New York 1999, 191-215.

Ueding, Gert: »Zweideutige Bilderwelt. »Das Kdthchen von Heilbronn«,
in: Walter Hinderer (Hg.), Kleists Dramen. Neue Interpretationen,
Stuttgart 1981, 172-188.

Wagner, Irmgard: »Vom Mythos zum Fetisch. Die Frau als Erléserin in
Goethes klassischen Dramenc, in: Ursula A. J. Becher/Jorn Riisen
(Hg.), Weiblichkeit in geschichtlicher Perspektive. Fallstudien und Re-
flexionen zu Grundproblemen der historischen Frauenforschung,
Frankfurt am Main 1988, 234-259.

Wetzel, Michael: Mignon. Die Kindsbraut als Phantasma der Goethezeit,
Miinchen 1999.

Zizek, Slavoj: »Zusatz. Minne und Masochismus, in: ders., Die Metasta-
sen des GeniefSens. Sechs erotisch-politische Versuche, Wien 1996,

45-61.

142

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Brockes.
Freundschaft und Pest bei Heinrich von Kleist

THOMAS SCHESTAG

»Es waren sieben Mann an Bord. [...] Und weil sie so wenig waren hatten sie
gute Freundschaft gehalten. [...] »Das ist die Pest.c Wer von ihnen hatte das
gesprochen? Sie sahen sich alle feindselig an und traten schnell aus dem gif-
tigen Bereich des Todes zuriick. Mit einem Male kam ihnen allen zugleich die
Erkenntnis, dal’ sie verloren waren. Sie waren in den mitleidlosen Handen
eines furchtbaren unsichtbaren Feindes, der sie vielleicht nur fiir eine kurze
Zeit verlassen hatte. [...] Und in jedem von ihnen keimte gegen seine Schick-
salsgenossen eine dunkle Wut, {iber deren Grund er sich keine Rechenschaft
geben konnte. Sie gingen auseinander.«

Georg Heym (Das Schiff)

Durch die Literatur zu Heinrich von Kleist, als Mensch und Dichter, der
Rekonstruktion eines Lebens aus Briefen, in bewegte gestellte Bilder,
eines Werks in seine endgiiltige — und seis endgtiltig verlorne oder vor-
laufige — Fassung, Zeugen und Zeitzeugen, Winken und Spuren auf der
Spur, eingebettet in Quellen, Epochen und Geschichten, ausgesetzt Ein-
flissen, Bewegungen und mannigfaltigen Erschiitterungen, geht, fast
als ein Gespenst, der Freund. Nicht, dal jene philologische Detektei,
Kleistforschung geheillen, nicht auch Auskiinfte tiber Kleists Freundin-
nen und Freunde, und uber Kleist als Freund, eingeholt und ausgewer-
tet hdtte, einholen und auswerten wird. Sondern wo immer von Kleist,
dem Freund, wo von Kleists Freunden die Rede geht, ist das Befremden
— iber den Freund - nicht weit. So bei Sigismund Rahmer, im ersten
Satz des ersten Teils — »Heinrich von Kleist und seine Zeitgenossen« —
seines 1909, »nach neuen Quellenforschungen, veroffentlichten Hein-
rich von Kleist als Mensch und Dichter: »Wenn wir die Beziehungen
Kleists zu seinen Zeitgenossen und den zahlreichen Freunden, die ihm
im Leben sehr nahe gestanden, einer kritischen Priifung unterziehen,

143

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

so machen wir sehr bald die befremdende Erfahrung, daf§ sie wohl alle
seinen Wert und seine hohen Eigenschaften im Leben und nach dem
Tode offentlich anerkannten, dafl sie aber sein poetisches Erbe sehr
schlecht behiiteten, und daf sie vor allem auch die Nachwelt nur sehr
mangelhaft mit brauchbarem biographischen Material iber ihren
Freund bedacht haben.«* Der leise Tadel des Quellenforschers, weh-
miitig zwar, denn es sind tote Freunde eines toten Freunds, und den-
noch schwingt Feindseligkeit in ihm, ist uniiberhorbar. Kleists Freunde
waren schlechte Freunde. Und am schlechtesten war der beste, der al-
teste, intimste, und durch zahlreiche Bande mit Kleist verkniipfte
Freund Ernst von Pfuel: »Am eigenartigsten trieb es Ernst von Pfuel,
der, als dltester, intimster, und durch zahlreiche Bande mit Kleist ver-
kniipfter Freund, der natiirliche Anwalt und Wachter seines Anden-
kens, dieses nicht bloB auf das argste vernachladssigt, sondern durch
leichtsinnig-unkontrollierbare Angaben verzerrt und entstellt hat. [...]
Wir beklagen nicht blof3, da Pfuels Mund verschlossen blieb, sondern
noch viel mehr, dafl er durch leichtsinnige und subjektiv gefirbte An-
schauungen viele falsche Auffassungen und Irrtiimer in die Kleistlitera-
tur hineingetragen hat.«*> Die Freunde, verdichtet im Phantombild des
eigenartigsten unter den zahlreichen, waren nicht verschlossen, und sie
waren nicht aufgeschlossen genug. Sie haben zu wenig und zu viel ge-
sagt. Threm Freund Kleist, und allen Freunden Kleists, nicht zuletzt
auch der Kleistliteratur, ja allen, die noch leben, und leben werden,
haben sie mehr geschadet als gedient. Was sie auftischten und zum Be-
sten gaben, waren Anekdoten, die Geheimnisse haben sie mit ins Grab
genommen.

Auch in einer jiingeren Untersuchung der Kleistliteratur, in Her-
mann Weill’ Studie Heinrich von Kleists Freund Ludwig von Brockes?,
ist nicht nur vom Freund, sondern auch von der Irritation uber den
Freund die Rede. Der Freund aber, von dem die Irritation diesmal aus-
geht, ist Kleist. Kleists Beschreibung des Freundes, Brockes. Die Studie
beginnt mit dem Satz: »Heinrich von Kleist hat bekanntlich nur wenige
Menschen so geschatzt wie seinen Freund Ludwig von Brockes, iber
den noch immer erstaunlich wenig bekannt ist.« Ein Erstaunen, zwi-
schen bekannt und unbekannt gespannt, das die Studie am Ende nicht
vom Freund, Brockes, sondern von Brockes’ Freund Kleist, und genauer
von einem »Denkmalk, in Weil” Worten, ausgehen sieht, das Kleist dem
Freund, am 31. Januar 1801, in einem Brief an Wilhelmine von Zenge

1. Sigismund Rahmer: Heinrich von Kleist als Mensch und Dichter. Nach neuen Quellen-
forschungen von Sigismund Rahmer, Berlin 1909, 1.

2. Ebd., 2.

3. Hermann F. WeiR: »Heinrich von Kleists Freund Ludwig von Brockes«, in: Beitrdge
zur Kleist-Forschung, Frankfurt an der Oder 1996, Bd. 10, 102-132.

144

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

setzt: »Nirgendwo anders in seinen uns iiberlieferten Briefen dufert er
sich so ausfiihrlich und enthusiastisch iiber einen Freund oder Bekann-
ten wie hier.« Uber Ludwig von Brockes, den Freund, ist »noch immer
erstaunlich wenig bekannt«. Und: an keiner Stelle seiner »uns tberlie-
ferten Briefe duRert [Kleist] sich so ausfiihrlich und enthusiastisch tiber
einen Freund oder Bekannten wie hier«. Der Vorwurf, der in Sigismund
Rahmers Tadel der toten Freunde mitschwang, ergreift auch Kleist.
Kleist, der Freund, hat zu viel, hat zu wenig gesagt, iiber Brockes, den
Freund. Nicht zuletzt fallt der Schatten jenes Tadels, den Rahmer den
toten Freunden nicht ersparen konnte, jetzt auch, nicht ohne leise Weh-
mut, auf den toten Forscher. Denn Rahmer, der sich, so Weil3, »einge-
hender als irgendein anderer Forscher mit Brockes« befaf3t hatte, »fehl-
te die philologische Schulung«. Er wulite zu viel und hat zu wenig mit-
geteilt, hat vieles gesagt, aber das meiste verschwiegen, und Geheimnis-
se mit ins Grab genommen: »Anscheinend gab Rahmer in seinen Verof-
fentlichungen nicht alle seine Geheimnisse preis [...]. Vielleicht schwieg
er sich aus in der Hoffnung [...]. In den Jahren kurz vor seinem Tod war
er weiteren Korrespondenzen auf der Spur [...]. So [...] nahm Rahmer
mancherlei Geheimnisse mit ins Grab. Sein NachlaR [...] ist seit langem
verschollen.« Die Irritation aber, iiber Brockes den Freund, geht nicht
von der Suche nach verschollenen Korrespondenzen, sondern von einer
aufgedeckten Quelle, einem archivierten Fundstiick aus. Sie taucht auf
aus jenem Denkmal, das Kleist Brockes im Brief an die Braut setzt.
Hermann Weil streift sie in den letzten Zeilen seiner Studie: »Die Ten-
denz zur Harmonisierung prdgt die [...] Wirdigung, bringt aber Un-
stimmigkeiten mit sich [...]. Er schildert den Freund als einen hochge-
bildeten Menschen, der allerdings anscheinend der Versuchung nicht
widerstehen kann, Konflikte mit dualistischen Denkmustern zu bewalti-
gen. [...] Nicht ohne erzieherische Hintergedanken [...] stilisiert Kleist
den Freund zu einem Alter ego, gewissermaflen auch zu einem Heiligen
empor, dessen unabladssiges Wohlwollen ein gewohnlicher Sterblicher
allerdings nicht nachzuahmen vermag. [...] Vom Fluf§ seiner pddagogi-
schen Beredsamkeit getragen, illustriert Kleist die in ihrer Logik etwas
beklemmende Haupttugend des Freundes anhand zahlreicher Beispiele,
welche diesen gelegentlich als masochistischen Mdértyrer der Uneigen-
niitzigkeit erscheinen lassen. [...] Verglichen mit Kleists einseitiger
Wiirdigung des Freundes im Brief vom 31. Januar 1801 wirken seine
kurzen AuRerungen iiber diesen in den davorliegenden Briefen offener
[...]. Kleists liberschwangliche Wiirdigung seines Freundes mufl zwar
kritisch gelesen werden, enthdlt aber anscheinend doch manches Zu-
treffende [...].« Je ausfiihrlicher und enthusiastischer Kleist, getragen
vom Flull padagogischer Beredsamkeit, tiber den Freund schreibt, desto
einseitiger zeichnet, verzeichnet er den Freund, und dessen Charakter.
Je mehr er sagt, desto weniger sagt er. Es ist, als fiihrte das Denkmal
aus Worten blof3 eine Attrappe, ein Alter ego, einen falschen Heiligen

145

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

und masochistischen Martyrer auf, aber nicht Brockes, den Freund. Pa-
rodie der Hagiographie. Offener dagegen »wirken seine verstreuten
kurzen AuBerungen iiber diesen«. Es ist der getffnet erhaltene, erhal-
ten gebliebene, aber verschlossene, irgendwie unannehmbare Brief, der
zur Suche notigt, die ins Fundstiick, in und zwischen Worte, aussetzt.
Was alle diese Irritationen aber unbefragt und unangetastet durchlauft,
ist der Freund. Ein Blindganger, der auf den Ruf: Wer da? nichts repli-
zieren mufR, als dies: Gut Freund!, um zu passieren. Als verstiinde sich
von selbst, und sei unter den zahlreichen Freunden Kleists, der Kleist-
literatur und -forschung, auch allen Freund- und Feindschaften zum
Trotz, ja zur Bestdtigung, die Kleist unterhadlt, kein Wort dariiber zu ver-
lieren, daf$ Freundschaft sei, und was ein Freund, was Freundinnen und
Freunde. Als rithrte die Frage nach dem Freund an ein Tabu.

Was ist — ein Freund? Nicht, wer unter den vielen Bekannten, die
Kleist hatte, war ihm Freund, war innigster, einziger Freund, einzige
Freundin, und nicht, wie war Kleist, der Mensch und Dichter, als
Freund. Sondern was heit Freund bei Kleist? Was heift Freund, unter
andern, an jener zum bertlchtigten briichigen Denkmal verzeichneten
Stelle im Brief an Wilhelmine von Zenge? In diesem unter andern Brie-
fen? Die Frage nach dem Umrif3 des Freundes, der Freundschaft und
Brieffreundschaft, schlie8t aber nicht nur die nach dem des Feindes mit
ein, sondern nicht zuletzt auch die Frage nach dem Status der Philie und
Philologie.

Der Brief, der zu schreibende, zu faltende und zu siegelnde, der
zu erbrechende, zu entfaltende und zu lesende Brief, ist Ort der Entfal-
tung des Herzens. In der Seele zu lesen. Ort der Unumwundenheit des
Blicks ins Innerste. »Denn das«, so Kleist in jenem Brief an die Braut,
geschrieben in Berlin am 31. Januar 1801, »habe ich mir zum Gesetz
gemacht, jedes Schreiben, das mir irgend eine schonere Seite von Dir
zeigt, u. mir darum inniger an das Herz greift, gleich u. ohne Aufschub
zu beantworten.«* Um so bedauerlicher, da der Brief mit dem Einge-
stindnis der Verletzung jenes Gesetzes einsetzen mufl: »Liebe Wilhel-
mine, nicht,«: fast ist es, als zeichnete nicht das Eingestandnis, sondern
dies nicht das Gesetz des Briefes, den es zuriickhaltend erdffnet, als
stinde der Brief vom ersten Augenblick an unterm Gesetz des Auf-
schubs, den er zu verzeihen bittet: »Liebe Wilhelmine, nicht, weil mir
etwa Dein Brief weniger lieb gewesen ware, als die andern, nicht die-
ses,«: als stiinde der Brief von Beginn an im Zeichen des nicht und nicht

4. Heinrich von Kleist an Wilhelmine von Zenge, 31. Januar 1801, in: Roland Reul’/Pe-
ter Staengle (Hg.), Heinrich von Kleist. Simtliche Werke, Brandenburger Kleist-
Ausgabe (BKA), Bd. IV/1, Frankfurt am Main 1996, Briefe 1. Marz 1793-April 1801,
461-479 (nach dieser Ausgabe wird im folgenden unter Angabe von Band, Teilband
und Seitenzahl zitiert).

146

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

dieses, unterm Gesetz der Elongatur des Verzugs, dessen Grund anzu-
kiindigen er fortfdhrt, dessen Grund anzufiithren er zégert: »Liebe Wil-
helmine, nicht, weil mir etwa Dein Brief weniger lieb gewesen ware, als
die andern, nicht dieses, sage ich, war der Grund, daf ich Dir diesmal
etwas spdter antworte, als auf Deine andern Briefe — Denn das habe ich
mir zum Gesetz gemacht, jedes Schreiben, das mir irgend eine schonere
Seite von Dir zeigt, u. mir darum inniger an das Herz greift, gleich u.
ohne Aufschub zu beantworten.« Um weiter unten auf das Herz zurtick-
zukommen: »Besonders der Blick, den Du mir diesmal in Dein Herz voll
Liebe hast werfen lassen, hat mir unaussprechliche Freude gewahrt —
obschon«: als stiinde der Brief, an jeder Stelle, unterm Gesetz der Bre-
chung des Gesetzes, nicht nur jedes Schreiben von Dir gleich und ohne
Aufschub zu beantworten, sondern es gleich, und ohne Aufschub, in
Empfang genommen, gelesen zu haben: »obschon das Ganze, um mir
Vertrauen zu der Wahrheit Deiner Neigung einzufloflen, eigentlich
nicht nothig war.« Eigentlich liberfliissig war. Denn die Versicherung
der Liebe war einst, war einmal, und war ein fiir alle Mal gesagt worden.
Sie soll nicht wiederholt werden. Das Wort der Liebe einmal zu sagen,
einander die Wahrheit der Neigung einzufl6fen, war notwendig. Es
noch einmal zu sagen, ist nicht nur unnoétig und tiberfliissig, sondern
bedrohlich. Das Wort der Liebe, einst, ein fiir alle Mal gesagt, bricht,
noch einmal gesagt, jene Innigkeit, Einzigkeit und Herzlichkeit der
Freundschaft, die es einst begriindete. Das versicherte, zu wiederholten
Malen versicherte Vertrauen, der Vertrauensbeweis, ist Vertrauens-
bruch. Die Einzigkeit und Einmaligkeit eingestandener erklarter Liebe
notigt aber, um als jene einzige Erklarung behalten zu werden, zu genau
jener Wiederholung, die dieser Brief am Brief der Braut moniert, und
fiir unnotig erklart. Andernfalls ware die Liebe, und nicht nur sie, wa-
ren Freundschaft und Feindschaft, flirs Leben versprochen und ge-
schworen bis in den Tod, ware jedes Wort ins Blaue gesagt, im Augen-
blick des Aussprechens, im Augenblick der Niederschrift schon gebro-
chen. Genau dieser Erschiitterung aber bricht der Brief, ritardando, irri-
tierend Bahn: »Besonders der Blick, den Du mir diesmal in Dein Herz
voll Liebe hast werfen lassen, hat mir unaussprechliche Freude gewdhrt
— obschon das Ganze, um mir Vertrauen zu der Wahrheit Deiner Nei-
gung einzufl6Ben, eigentlich nicht nothig war. Wenn Du mich nicht
liebtest, so miiRtest Du verachtungswiirdig sein und ich, wenn ich es
von Dir nicht glaubte. Ich habe Dir schon einmal gesagt, warum? — Also
dieses ist ein fiir allemal abgethan. Wir lieben uns, hoffe ich, herzlich
und innig genug, um es uns nicht mehr sagen zu diirfen, und die Ge-
schichte unsrer Liebe macht alle Versicherungen durch Worte unno-
thig.« Wenn Du mich nicht liebtest [...] wenn ich es von Dir nicht glaubte.
[...] Wir lieben uns, hoffe ich, [...] um es uns nicht mehr sagen zu diirfen.
Die Zeilen schreiben jenen Uberfluf und jene Unnotwendigkeiten fort,
die sie die Braut zu unterbinden fast beschworen. Sie entziffern in der

147

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

erklirten Neigung Brechungen, die sie zu iibersehen bitten. Lal es Dir,
und uns, noch einmal gesagt sein: einmal, ein fiir alle Mal, die Liebe zu
sagen, war notwendig und gut, und genug. Jede Wiederholung aber, Du
erinnerst Dich doch, daR ich es Dir schon einmal sagte, wirst es behal-
ten, und fiir Dich behalten, jede Versicherung mehr erschiittert die Si-
cherheit, in der wir uns wiegen. Noch einmal: 1a uns einander nie
mehr sagen, horst Du, dafl wir uns lieben. Es wdre das der Ruin unserer
Liebe und Freundschaft.> Die Zeilen breiten, Wort fiir Wort, jene Pest

5. Die Irritation zwischen Freundschaft und Liebe zeichnet einen andern, fritheren Brief
an die Braut aus. Brokes nah: »Brokes [...] wird mich begleiten. [...] Hast Du auch
Deine Freundin schon wieder gefunden? [...] Herzlich, herzlich wiinsche ich es Dir.
Wahre, dchte Freundschaft kann fast die Geniisse der Liebe ersetzen — Nein, das war
doch noch zu viel gesagt; aber viel, sehr viel kann ein Freund thun, wenn der Geliebte
fehlt. Wenigstens giebt es keine anderen Geniisse, zu welchen sich die Liebe so gern
herab lieRe, wenn sie ihr ganzes Gliick genossen hat u. auf eine Zeitlang feiern mul3,
als die Geniisse der Freundschaft.« Brief an Wilhelmine von Zenge, am 21. August
1800; BKA IV/1, 191. Die Geniisse der Liebe — die Geniisse der Freundschaft. Was doch
noch zu viel gesagt war, war das unterstrichene Wort fast. Zuriickgenommen, ersetzen
Liebe und Freundschaft einander. Aber nur fast. Nicht anders als gebrochen. Das
Schema der Ersetzung durcheinander, von Worten, das metaphorische Prinzip, erschiit-
ternd. Denn einerseits unterstreicht das uberfliissige fast die uniibersehbare Diffe-
renz zwischen Freundschaft und Liebe. Zugleich aber entstellt es — und stellvertritt
fast — jenes Wort, das die Differenz prézisieren soll: das Fest der Liebe, die, »wenn sie
ihr ganzes Gliick genossen hat«, auf eine Zeitlang feiern muR. Das im fast entstellte,
fast ersetzte Fest, das im Fest entstellte fast, entspricht der Entstellung des und, aus
der Nahe zum Freund, der Entstellung der Freundschaft aus der Nahe zur Liebe, in der
Wendung Liebe und Freundschaft des vorliegenden Versuchs. Beider Nahe zueinander:
zur briichigen Sprache. — In der Metaphysik der Sitten (1797) ist die Freundschaft, die
Kant zur »innigsten Vereinigung der Liebe mit der Achtung« definiert, »keinen Au-
genblick vor Unterbrechungen sicher«. Und zwar aufgrund jener »innigsten Vereini-
gung« von Liebe und Achtung miteinander. »Denn man kann«, so Kant, »jene [nam-
lich die Liebe] als Anziehung, diese [ndmlich die Achtung] als AbstoRung betrachten.«
Freundschaft, ein »Ideal der Theilnehmung und Mittheilung«, ist, demzufolge, die
innigste Vereinigung von Anziehung und AbstoRung, von Attraktion und Repulsion.
Der Attraktiv, der Freundschaft auszeichnen, Liebe und Achtung balancieren soll, ist
der unterbrochene Zug, nicht weniger als der unterbrochene RiR. Unterbrochene Liebe
nicht weniger als unterbrochene Achtung. Freundschaft — unterbricht. Die innigste
Vereinigung von Liebe und Achtung liegt in Unterbrechungen. Die Unterbrechungen,
vor denen Freundschaft keinen Augenblick sicher ist, wenn sie bloR auf Gefiihlen be-
ruht, denn Gefiihle schlagen ineinander um, unterbrechen einander, kdnnen nur
durch eine gewisse Unterbrechung, durch unterlegte Grundsdtze und Regeln, unter-
brochen werden. Ausgesetzt lesenden Augen: Augenblicken, in denen Liebe und Ach-
tung einander unterbrechen. Und nurindem, und solange, sie einander unterbrechen,

148

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

— Pest fir den Willen zum Freund wie zum Feind, zur Freund-, wie zur
Feindschaft — aus, die sie, in und mit Worten fechtend, scheint es, auf-
zuhalten, in Bann zu schlagen, zurickzunehmen, abzulenken suchen.
Es ist das die Pest der Sprache, die den Willen zur Sprache begleitet,
jeden Schritt, unterwegs zur Sprache, unterwegs in und zwischen Spra-
chen, teilt und streut. Sie wandert in die irritierende Vermutung ein,
daB schon das erste, und einzige Mal, das die Zuneigung sagte, das
Band der Freundschaft flocht und schlof8, weil das Wort, das sie sagte,
um als solches, als Wort zur Sprache gekommen zu sein, wiederkehren
mulfte: aus Wiederholungen, aber keines ersten und einzigen Mals, kei-
nes urspriinglich gegebenen gesetzten Wortes selbst, resultiert. Zer-
brechlich resultiert. In jener Brechung, die das Wort durchlief, als ware
es zum ersten Mal gesagt, daR ich Dich liebe, lag die Erkenntlichkeit des
Augenblicks: lag, was den Willen, die Freundschaft zum Bund im und
durchs Wort zu fassen, unscheinbar, aus den Angeln hob. Das im Au-
genblick erkldrter Neigung zerbrechende Wort, das Innewerden des ge-
brochenen Worts, und genauer der Zerbrechlichkeit eines jeden Worts
und Wortbruchstiicks, der Welt und Wortwelt, die im Augenblick er-
klarter Liebe fragil und fliigge wird, anbricht —; das gebrochene — zer-
brechliche — Wort kann nicht zum verbindlichen, das die Neigung zum
Bund flicht, festgestellt werden. Die Erfahrung, die der Brief an dieser
Stelle, vielleicht, beschwort, besagt: Freundschaft ist jener Bund, der die
Erfahrung des gebrochnen Wortes teilt. Das Erschiitternde dieser For-
mulierung liegt im unverwahrbaren Ineinander zweier Augenblicke. Der
Augenblick erkldrter Neigung ist der Ruin der Sprache. Der Augenblick
erkldrter Neigung ist der Ruin der Liebe. Der Freundschaft. Der Freun-
din. Des Freunds. Der Hof, den das Ineinander beider Augenblicke an-
reiflt, ist das eigentiimliche Milieu der Philologie.

Im Uberkreuz beider Augenblicke, die einander entsetzen in der
Wendung und die Geschichte unsrer Liebe macht alle Versicherungen
durch Worte unnéthig, die beide, den Willen zum Wort wie zur Liebe
aufs Spiel setzt, bittet Kleist die Braut, ihn zu ihr von »meinem Freunde
Brokes« reden zu lassen: »Lafl mich jetzt einmal ein Wort von meinem
Freunde Brokes reden«. Unablesbar deutlich wird an dieser Stelle, in

bleibt die Freundschaft, »eine bloRe [...] Idee«, innigste Vereinigung: Unterbrechung.
Es ist, als habe Kleist genau diesen SchluB, Unterbrechungen im Grundri® der Freund-
schaft, jenem »Ideal der Theilnehmung und Mittheilung«, aus dem BeschluR der
ethischen Elementarlehre im Saum der Metaphysik der Sitten gezogen. Nicht ohne
die Elemente zu verbuchstdblichen, die Buchstaben aber, zu Bruchstaben zu prazi-
sieren: Unterbrechungen im innigsten Zug, und AufriB, der Sprache - als Ideal der
Theilnehmung und Mittheilung - zu entziffern. Immanuel Kant: »Metaphysik der
Sitten (1797)«, in: Ernst Cassirer (Hg. u.a.), Immanuel Kants Werke, Berlin 1922, Bd.
VIL.

149

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

diesem Augenblick, welches Gewicht auf dem einen zusammengesetz-
ten Wort einmal und auf den zwei Worten ein Wort liegt: »Lall mich jetzt
einmal ein Wort von meinem Freunde Brokes reden, von dem mein
Herz ganz voll ist — Er hat mich verlassen«. Der Einzige und das Ganze
skandieren, erschiittert, die folgenden Zeilen, die Bindung des Freun-
des an den Freund vom Augenblick des Aufbruchs her zu sagen, um in
erklarte Zweifel tiber das ganze Verstehen, nicht zuletzt dieser Zeilen, zu
miinden: »Er hat mich verlassen [...] - —und mit ihm habe ich den einzi-
gen Menschen in dieser volkreichen Konigsstadt verloren, der mein
Freund war, den einzigen, den ich recht wahrhaft ehrte u. liebte, den
einzigen, flr den ich in Berlin Herz und Gefiihl haben konnte, den ein-
zigen, dem ich es ganz geoffnet hatte u. der jede, auch selbst seine ge-
heimsten Falten kannte. Von keinem Andern kann ich dies letzte sagen,
Niemand versteht mich ganz, Niemand kann mich ganz verstehen, als er
u. Du - ja selbst Du vielleicht, liebe Wilhelmine, wirst mich u. meine
kiinftigen Handlungen nie ganz verstehen, wenn Du nicht fiir das, was
ich hoher achte, als die Liebe, einen so hohen Sinn fassen kannst, als
er.«

Mein Freund — Brokes. Jetzt, da er mich verlassen hat, er, von

6. Freundschaft zur Orthographie: wie heiRt, eigentlich, der einzige, der Freund, in
seinem Eigennamen? Jeder Versuch einer Antwort auf diese Frage, um Fassung eines
Worts in seinen eigentlichen Umri, zum Eigentum und -namen bemiiht, stoRt auf
das Entsetzen der Sprache. Ein Brief an die Schwester, am 26. August 1800, fiihrt es,
fast unumwunden, vor Augen. Er unterstreicht Brockes, verzeichnet aber auch Brokes,
und teilt in einem Nachsatz mit, auf der Schwelle zu einer Reise mit dem Freund, de-
ren Grund und Absicht vor allen undurchsichtig bleiben muR (»auBer vor Dir u. Ulri-
ken« schrankt ein Brief an die Braut, fiinf Tage zuvor geschrieben, ein): »Brokes heif3t
nicht Buchholz sondern Bernhoff« (BKA 1IV/1, 209). — Zu Ernst von Pfuel, »éltester,
intimster, und durch zahlreiche Bande mit Kleist verkniipfter Freund«, merkt Sigis-
mund Rahmer in einer FuRnote an: »Der Name tritt, namentlich in der dlteren Litera-
tur, in allen moglichen Entstellungen auf. Pfuel selbst hatte eine Zeitlang seinen Na-
men, weil er nicht richtig geschrieben und ausgesprochen wurde, gedndert.« — Die
unverwahrbaren Brechungen, keines urspriinglichen Lichtes oder Blitzes, oder Blicks,
im Aufril} einer jeden Letter, eines jeden Worts, finden sich in der Heinrich von Kleist,
und anders, gezeichneten Literatur allenthalben. Halb ge-, halb beschrieben. Am au-
genfélligsten an einer Stelle der Erzdhlung Der Findling: »Da nun Nicolo die Lettern,
welche seit mehreren Tagen auf dem Tisch lagen, in die Hand nahm, und wéhrend er,
mit dem Arm auf die Platte gestiitzt, in trilben Gedanken briitete, damit spielte, fand
er — zufdllig, in der That, selbst, denn er erstaunte dariiber, wie er noch in seinem
Leben nicht gethan — die Verbindung heraus, welche den Namen: Colino bildet. Nico-
lo, dem diese logogriphische Eigenschaft seines Namens fremd war, warf [...]J« (BKA
11/5, 45f.). — Ein anderer Brockes, Barthold Hinrich von Brockes (dessen dritter Sohn,
Erich Nikolaus von Brockes, als Vater von Kleists Freund, Ludwig von Brockes verzeich-

150

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

dem mein Herz ganz voll, kann ich Dir sagen, einmal ein Wort, dal er
der einzige Mensch, mein Freund war, der einzige, dem ich das Herz
ganz geoffnet hatte, und der selbst seine geheimsten Falten kannte. Der
einzige Freund ist der einzige Leser des ganz geoffneten, ganz entfalte-
ten Herzens. Cor. Der einzige Freund, Brokes, ist der eine, eigentliche
Kores- und Correspondent, noch der geheimsten Falten meines Her-
zens. Der mich verlassen hat, der mir das Herz fast gebrochen hat, von
dem mein Herz ganz voll ist. Der einzige, »fiir den ich [...] Herz [...]
haben konnte«. Der einzige Freund ist eine einzige Ausnahme. Alle sind
aullerstande, mich ganz zu verstehen, auller dem einzigen Freund. Au-
Rer der einzigen Freundin. Nur er, und Du, der Einzige und die Einzige
— einzig: »ja selbst Du vielleicht, liebe Wilhelmine, wirst mich u. meine
kinftigen Handlungen nie ganz verstehen [...].« Dem einen Wort Einzi-
ge(r) ist die Einschrankung der Singularitdt, das Zerbrechen oder Brok-
keln der Einzigkeit, oszillierend zwischen Singuldr und Singular, zwi-
schen Ab- und Unabzdhlbar-, Zdhl-, Erzdhl-, und Unerzédhlbarkeit, die
Einschrankung der Eins zum Bruch, eingeschrieben. Dem Einzigen:
Brockes. »[...] wenn Du nicht fiir das, was ich hoher achte, als die Liebe,
einen so hohen Sinn fassen kannst, als er.« Der einzige Freund ist nicht
nur der, der mich verlassen hat, sondern der die Freundschaft verlassen
und zuriickgelassen hat, und der nur aus dem Grund ganz zu fassen
verstand, was im Freund, den er verlassen hat, iiber die Achtung der
Liebe und Freundschaft hinausging. Nur weil er mich, den Freund, ver-
lassen hat, kann ich mich auf ihn, den einzigen Freund, der iiber die
Achtung von Liebe und Freundschaft hinausging, verlassen. »[...] das,
was ich hoher achte, als die Liebex, zur Liebe, steht in dem entfalteten
Brief offensichtlich nicht. Es ist, vielleicht, die Liebe zum (gebrochenen)
Wort: Philo [...] logie. Zur Zerbrechlichkeit noch des Wortbruchstiicks.

net steht), Autor des Irdischen Vergniigens in Gott, schreibt im Anhang zum ersten
Teil seiner Gedichtsammlung, 1737, dem landldufigen Inbegriff der Freundschaft, dem
Willen zum Konsens, die ironische Apologie. Das Gedicht Die gar zugleich gesinneten
Freunde, Ubersetzung aus dem Franzdsischen — Les amis trop d’accord — einer Fabel
Des Herrn de la Motte, weil® von vier Freunden, die in stetem Streit miteinander liegen.
Eines Tages, auf dem Gipfel des Streits, suchen sie, der Verwirklichung des Wunsches
Ach wéren unter uns die Meynungen gemein durch Anrufung der Gotter zu erwirken. Ihr
Flehen wird erhort. Dies Ende der Mannigfaltigkeit (diversité) markiert den Anfang
vom Ende ihrer Freundschaft. Die Metamorphose der Streitenden zu Jasagern. Denn:
Es war kein Zeitvertreib und keine Lust mehr da; / Bracht’ einer etwas vor, sie sagten
alle: Ja. In den Aufri® der Freundschaft, der Freunde, die bleiben, tragt Brockes, un-
ter der Hand, Unstetigkeit und Mannigfaltigung ein. Kleist wird sie, von Brokes und
Brockes und anderswo her, auseinanderschreiben. Barthold Hinrich Brockes: Irdisches
Vergniigen in Gott, Erster Theil, Nachdruck der Ausgabe des Verlages Christian Herold,
1737, Bern 1970, 566-569.

151

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

Nicht anders als gebrochen, in eigentiimlicher Vorwegzurick-
nahme dessen, was folgt, setzt auch die anschliefende ausfiihrliche Be-
schreibung des Freundes ein. Als suchte sie in jedem vorgebrachten
‘Wort die Unbeschreiblichkeit des Einzigen, zu unterstreichen, umstands-
losem Lesen, Ablesen der Lettern einen Riegel vorzulegen. Denn es ist,
vielleicht, die Liebe zum gebrochenen Wort, tiber alle Freundschaft und
Liebe hinaus, ist vielleicht das Innewerden des gebrochenen Worts, oh-
ne weiteres, was nicht nur den Freund, sondern die Beschreibung des
Freundes auszeichnet. Die Beschreibung ist, von Anfang an, um Risse
durchs Bild, des Freundes, das sie entwirft, verhalten: »Eigentlich weif§
ich jetzt gar nichts von ihm zu reden, als bloR sein Lob, u. ob ich schon
gleich mich entsinne, zuweilen auch an diesem den Charakter der
Menschheit, ndmlich nicht ganz vollkommen zu sein, entdeckt zu ha-
ben, so ist doch jetzt mein Gedachtnif fiir seine Fehler ganz ausgestor-
ben, u. ich habe nur eines fiir seine Tugenden.« Die Eigentlichkeit der
Rede, am Eingang des Satzes, der mit dem Wort Tugenden - irritierend
sowohl fiir die Tugenden wie fiir die Enden dieses Satzes — endet, be-
hauptet, und prospektiv auf den ganzen Satz, ja auf die ganze Beschrei-
bung des Freundes entworfen, wird in der einschrinkenden Wendung
ob ich schon gleich mich entsinne der Eigentlichkeit ihres Charakters be-
raubt, nicht ohne, in eins, auch dem Charakter — ein andres Wort fir
Letter — des Freundes Abbruch zu tun: »u. ob ich schon gleich mich ent-
sinne, zuweilen auch an diesem den Charakter der Menschheit, ndmlich
nicht ganz vollkommen zu sein, entdeckt zu haben, so ist doch jetzt
[...].« Die Einschrankung behaupteter Eigentlichkeit der Rede, zur Mitte
des Satzes, wird in seinem letzten Teil - eingeschrinkt. Der Satz tut bei-
den, nicht nur der Eigentlichkeit, sondern auch der Einschrankung be-
haupteter Eigentlichkeit, sowohl der Tendenz zur eigentlichen als auch
zur uneigentlichen Rede, wie zur uneingeschrdnkten Einschrdnkung Ab-
bruch: »so ist doch jetzt mein Gedachtnif} fiir seine Fehler ganz ausge-
storben, u. ich habe nur eines fiir seine Tugenden.« [...] ob ich schon
gleich mich seiner Fehler entsinne, so ist doch jetzt mein Geddchtnis fir
seine Fehler ganz ausgestorben [...]: der Satz schreibt, zwischen zwei
jetzt verwickelt entfaltet, den Ruin der memoria, des Memorandums, von
An- und Eingedenken. Und Vergessen. Denn die Erinnerung an die
Fehler des Freundes wandert in das Wort ausgestorben ein, weder tot
noch lebendig, erschiittert die Versicherung, daR ich —jetzt — »nur einsx,
namlich nur ein Geddchtnis, fir seine Tugenden habe, und trennt noch
im letzten Wort des Satzes, Tugenden, den Schein der Einheit des einen
Worts von den -enden her auf, nicht weniger als den Schein eigentlicher
Enden, in die der Satz auf den ersten Blick miindet. In diesem Satz
stirbt das Aussterben aus. Er kommt mit den Enden, mit dem Enden
und Verenden, nicht weniger als mit den Freunden, an kein Ende. An
kein Ende, das nicht anders aufbricht. Die Einschrankung der Ein-
schrankung, Einschrankung uneingeschriankten Lobs durch die Fehler,

152

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

deren einstiger Entdeckung ich mich gleich entsinne, die ich aber da-
durch verdecke, oder einschrianke, dal mein Geddchtnis jetzt fiir seine
Fehler nicht mehr da, sondern ganz ausgestorben ist, findet nicht, zir-
kulédr, zur Aufhebung der Einschrankung und zum grenzenlosen eigent-
lichen Lob des Freundes, sondern schreibt dem Bericht Brechungen ein.
Der Satz erinnert Gedachtnisliicken. Wendet Vergessen und Erinnern
so ineinander, dafl er das Unvordenkliche, die Porositdt des Gedachtnis-
ses erinnert. Den Verzug — mora — in memoria; und inniger, den Verzug
noch im Willen zur Liebe — amor —, und Freundschaft, in die Entfaltung
der Erinnerung eintragt.

Jedes Detail im Aufzug der Beschreibung des Freundes wird
durch ein Gestidndnis eingeleitet: daff ich jetzt von ihm eigentlich gar
nichts zu sagen weif. Das Gestdndnis aber durch den Satz, den es nicht
auslafit, sondern einleitet, erschiittert. »Ich sage Dir nichts von seiner
Gestalt, [...]J«. Um fortzufahren: »[...] die nicht schon war, aber sehr
edel. Er ist grof3, nicht sehr stark [...].« Undsoweiter. »Eben so wenig« —
namlich wiederum nichts — »kann ich Dir von seiner Geschichte sagen.«
Um fortzufahren: »Er hatte eine sehr gebildete u. zdrtlich liebende Mut-
ter, seine Erziehung war [...]«. Undsoweiter. »Auch von seinen Tugen-
den kann ich Dir nur Weniges« — ndmlich wiederum nichts — »im Allge-
meinen sagen«. Zur inneren Hemmung tritt nun eine aufere: der Man-
gel an Papier: »weil sonst dieser Bogen nicht hinreichen wiirde.« Was
folgt, ist aber die ldngste der drei gebrochenen Vorwegzuriicknahmen:
»Er war durchaus immer edel, nicht blo der dauern Handlung nach,
auch dem innersten Bewegungsgrunde [...].« Undsoweiter. »[...] — liebe
Wilhelmine«, so schlielt die nichtige Beschreibung der Tugenden des
Freundes, die mit ihm bricht, ihm untreu wird, den Freund verlassen
hat, zur Unkenntlichkeit entstellt: »es ist keine Sprache vorhanden, um
das Bild dieses Menschen recht treu zu mahlen«. Jedes innere, jedes
duBere Merkmal des Freundes, das der Brief verzeichnet, ist vermale-
deit.

Um fortzufahren: »Ich will daher von seinem Wesen nur noch
das ganz charakteristische herausheben - das war seine Uneigenniitzig-
keit.« Die Wendung zur Heraushebung eines ungebrochnen, ganzen
Charakterzuges, die Wendung zur Uneigenniitzigkeit des Freundes, an-
gekindigt als Postskript, hdlt das Ende der untreuen Beschreibung der
Tugenden auf. Sie markiert die Mitte dieses Briefs. Seine zweite Halfte
ist nichts, als der Beschreibung jenes ganz Charakteristischen, der Unei-
genniitzigkeit gewidmet. Nicht ganz absichtslos, nicht ganz ohne Eigen-
nutz, wie Kleist der Braut weiter unten gesteht (der Brief schreibt, Ge-
und Verstehen oszillierend, in der Wendung zur Diskussion der Unei-
genniitzigkeit den Ruin der Konfessionsliteratur): »O Du ahndest gewif§
die Absicht dieser Zeilen, die Du darum auch gewil§ recht oft durchlesen
wirst — nicht, als ob [...] denke Dir wenigstens die gliickliche Ehe, in
welcher diese innige, herzliche Uneigenniitzigkeit immer herrschend

153

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

wdre«. Uneigenniitzigkeit ist die »schwerste von allen Tugenden«. Ihr
Schein, ihr Heiligenschein hat den Freund - der mich verlassen hat, »er
ist nach Mecklenburg gegangen, dort ein Amt anzutreten, das seiner
wartet« —, so lange ich ihn kannte, keinen Augenblick verlassen: »Und
diese schwerste von allen Tugenden, o nie hat ihr Heiligenschein diesen
Menschen verlassen, so lange ich ihn kannte auch nicht auf einen Au-
genblick«. Wie lange kannte ich den Freund, der mich verlassen hat?
Liegt darin, daB er mich verlassen hat, nicht ein Zeichen mehr seiner
Uneigenniitzigkeit, denn er folgte dem Ruf aus der Fremde, wo ein Amt
seiner wartet, einem andern Ruf, nicht der eigenen Berufung, nicht der
eigenen Erwartung, oder nicht? Und liegt darin, daB ich den Freund,
der mich verlassen hat, den Uneigenniitzigkeit, so lange ich ihn kannte,
scheint es, nie verlassen hat, nicht wieder kenne, nicht ein Zeichen
auch meiner Uneigenniitzigkeit? Denn zeigte sich der Freund, der mich
verlassen hat, mir erkenntlich, sich als mein Freund mir, lage darin
nicht ein Zeichen seines wie meines Eigennutzes? Verlangt die Unei-
genniitzigkeit nicht, so sie mich nie verlassen soll, weder mich noch den
Freund zu kennen, wiederzuerkennen? Weder mir noch ihm mich er-
kenntlich zu zeigen? Wenn aber der beste, einzige Freund derjenige ist,
den die schwerste aller Tugenden, ganz uneigenntitzig immer, nie ver-
lassen hat, mit einem andern Wort Selbstvergessenheit, schlief3t diese
Tugend nicht nur ein, dafl der Freund den Freund, seinen Vorteil ver-
gillt, sondern daR er sich, dal er den andern als einen, oder andern, und
Freundschaft und Feindschaft, vergilt. Denn alle andere Haltung woge
zu leicht, bliebe von Eigennutz durchzogen. Uneigenniitzigkeit ist der
Ruin der Freundschaft. Denn sie fordert nicht, dem Freund zu verzei-
hen, zu vergeben, zu vergessen, sondern den Freund. Und Freund und
Feind in eins. Genau aus dem Grund aber kann Uneigenniitzigkeit we-
der gefordert noch gewollt werden, weder fordern noch wollen. Denn
sobald sie sich, sobald ich sie will, will ich sie mir aneignen, zu eigen
machen, in Dienst stellen: Uneigenniitzigkeit zum Eigennutz entstellen.
Uneigenniitzigkeit, zur Tugend, namlich zur Eigenschaft eines Men-
schen erkldrt, wird untragbar. Deshalb ist sie die schwerste Tugend. Sie
zerbricht. Wer Uneigenniitzigkeit will, und fordert, tragen und ertragen
will, trifft und erhdlt und findet sie nicht. Einzige Bedingung der Mog-
lichkeit, Uneigenntitzigkeit zu erreichen, ist: sie, und sich, zu vergessen.
Und nicht nur sich, sondern den andern als anderes Ich. Nicht nur sie,
Uneigenniitzigkeit, nicht, sondern sich nicht zu wollen. Kleists Fragen
an ein Du, die Braut offensichtlich, vielleicht aber auch Fragen an sich,
zielen auf diese uneinlosbare Forderung: das Fordern zu vergessen.
Uneinlosbar, weil die Forderung, zu vergessen, zuvorderst fordert, die
Forderung, Vergif3!, zu vergessen: »Bist Du wohl schon recht aufmerk-
sam gewesen auf Dich u. auf andere? Weillt Du wohl, was es heifit, ganz
uneigenniitzig sein? Und weilt Du auch wohl, was es hei}t, es immer,
und aus der innersten Seele und mit Freudigkeit es zu sein? — Ach, es ist

154

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

schwer — [...] Vielleicht hat die Natur Dir jene Klarheit, zu Deinem
Gliicke versagt, jene traurige Klarheit, die mir zu jeder Miene den Ge-
danken, zu jedem Worte den Sinn, zu jeder Handlung den Grund nennt.
Sie zeigt mir Alles, was mich umgiebt, u. mich selbst, in seiner ganzen
armseligen BloRe, u. der farbige Nebel verschwindet, u. alle die gefadllig
geworfnen Schleier sinken u. dem Herzen ekelt zuletzt vor dieser
Nacktheit — O gliicklich bist Du, wenn Du das nicht verstehst. Aber
glaube mir, es ist sehr schwer immer ganz uneigenniitzig zu sein.« Die
traurige Klarheit, zu jedem Wort den Sinn zu finden - aber ist das nicht
die traurige, die umlaufende Wahrheit gemeinhin, iiber Sprache tiber-
haupt? -, liegt darin, dal jedes Wort auf ein anderes verweist, durch es
ersetzt, stellvertreten zu werden. Ist Einsicht in jenen Mechanismus,
der Mittel in Zwecke, Zwecke in Mittel umschlagen 1aRt, jedes Wort zum
Zweckmittel ab-, und Sprache tiberhaupt unters Diktat der Metapher,
zum Transportmittel entstellt. In der Mittelbarkeit unmittelbar, in Spra-
che als Mittel den Zweck der Sprache gefaflt zu haben. In diesem Fas-
sungsversuch aber, Zweck der Sprache sei ihre Auslegung zum Mittel,
stollen Zweck und Mittel einander vor den Kopf, kommt es zur Repulsi-
on von Zweck und Mittel, einander ekelhaft nah, gehn beide aus der
Fassung zum bedeutenden Wort fiir eine durchs Wort bedeutete Sache:
bricht die Uneigenniitzigkeit, die Unbrauchbarkeit, oder Indifferenz, der
Sprache an. Sie aber wird im Brief gefordert. Uneigenntitzigkeit fordert:
Grundlosigkeit der Handlung, Gedankenlosigkeit der Miene, oder Ge-
barde, und Sinnlosigkeit des Worts. Sie verlangt, Handlung nicht als
Handlung, Miene nicht als Miene, jegliches Wort nicht als Wort an-,
sondern anders zu sehn. Dies dreifache -los, mit einem andern Wort die
Freiheit — »Frei war seine Seele [...]« — noch von der Freiheit, Freiheits-
losigkeit, ist das Schwerste. Das Leichteste: das Schwerste. Nichts zu tra-
gen, das Gliick, ist das Schwerste. Die Nacktheit aller Nacktheit blof§ zu
sehn. Alles Ledigen ledig: Entledigung ist die Figur der Ehe, die Kleist in
diesem Brief skizziert. »[...] denke Dir einmal die gliickliche Welt, wenn
jeder seinen eignen Vortheil, gegen den Vortheil des Andern vergalie —
denke Dir wenigstens die gliickliche Ehe, in welcher diese innige, herz-
liche Uneigennitzigkeit immer herrschend wéare — O Du ahndest gewif3
die Absicht dieser Zeilen, die Du darum auch gewif recht oft durchlesen
wirst — [...]J«. Glicklich ist jene Ehe, und Welt, die weder sich, im an-
dern, in der andern Welt, noch das andere Ich, die andere Welt, an und
fiir sich, an und fir mich, als Ich, oder Welt, wiederkennt. Die, was er-
scheint, weder setzen noch ersetzen kann, sondern entsetzt. Das ist die
Skizze des Gliicks. Es ist der Versuch geteilter Entkenntlichung alles Er-
scheinenden. Die Erfahrung der Entkenntlichung der Welt, und Wort-
welt, zu teilen: »Ich freue mich darauf, da ich Dich nicht wieder ken-
nen werde, wenn ich Dich wiedersehe.« Ich sehe und kenne Dich wie-
der, an Dir einen Anhalt zu haben, zu sehn, was ich nie sah. DaR ich
Dich wiedersehe, ist Anhalt, Dich nicht wiederzuerkennen. In Dir nicht

155

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

das Gefdl3, dies oder jenes zu beinhalten, sondern in Dir das Zerbrechen
des GefdRes, der Fassungskraft, meiner Augen. Auch das Wiederlesen
dieses Briefs, im Zeichen der Aufforderung zur Uneigenniitzigkeit,
dient nicht, eines Inhalts, ein fiir alle Mal verwahrt, im wiederholten
Lesen sich zu vergewissern, sondern — »O Du ahndest gewif8 die Absicht
dieser Zeilen, die Du darum auch gewif§ recht oft durchlesen wirst« —
die Absicht dieser Zeilen, sie oft durchzulesen, liegt in der Entfaltung
des Absehens. In dem, was in Worte — Gefdlen gleich — und zum Wort
gefalt da und vor Augen liegt, den Uberflu, das Uberfliissige, den
Uberreichtum und die Fassungslosigkeit des Briefes, was die Augen
lUibergehen macht — und den Willen, zu tibersetzen, hemmt —, nicht zu
ge-, sondern zu entwahren. Entwahrlosung in jedem Wort.

Finf Tage spater schreibt Heinrich von Kleist an seine Schwe-
ster, Ulrike von Kleist. Berlin, den 5. Februar 1801: »[...] hier in der
ganzen volkreichen Konigsstadt ist auch nicht ein Mensch, der mir et-
was Ahnliches von dem sein kénnte, was Du mir bist. Nie denke ich an-
ders an Dich, als mit Stolz u. Freude, denn Du bist die einzige, oder
lUberhaupt der Einzige Mensch von dem ich sagen kann, dafl er mich
ganz ohne ein eignes Interesse, ganz ohne eigne Absichten, kurz, daf§ er
nur mich selbst liebt. Recht schmerzhaft ist es mir, daf ich nicht ein
Gleiches von mir sagen kann, obgleich Du es gewil weit mehr ver-
dienst, als ich; denn Du hast zu viel fiir mich gethan, als dall meine
Freundschaft, in welche sich schon die Dankbarkeit mischt, ganz rein
sein kénnte.«” Ist das ein Brief, oder das Gespenst eines Briefs? Sind
Briefe, einander, Gespenster? Suchen adressierte Worte, gespenstisch,
einander heim? Gespenster Gespenster? Sind diese Zeilen nicht Dop-
pelgdnger jener Zeilen iiber Brokes, den einzigen Menschen und Freund,
im Brief an die Braut, fiinf Tage zuvor geschrieben? »Lall mich jetzt
einmal ein Wort von meinem Freunde Brokes reden, von dem mein
Herz ganz voll ist — Er hat mich verlassen, [...] - — und mit ihm habe ich
den einzigen Menschen in dieser volkreichen Konigsstadt verloren, der
mein Freund war, den einzigen, den ich recht wahrhaft ehrte u. liebte,
den einzigen, fiir den ich in Berlin Herz und Gefiihl haben konnte, den
einzigen, dem ich es ganz geotffnet hatte u. der jede, auch selbst seine
geheimsten Falten kannte. [...] Ich will von seinem Wesen nur noch das
ganz charakteristische herausheben — das war seine Uneigenniitzigkeit.
[...] Immer von seiner liebenden Seele gefiihrt, wahlte er in jedem strei-
tenden Falle nie sein eignes, immer das fremde Interesse«. In den voll-
standigsten Ausgaben der Briefe Heinrich von Kleists folgt der Brief an
die Schwester dem Brief an die Braut unmittelbar. Niemand weif3, ob,
und wie viele Briefe Kleist in den fiinf Tagen zwischen beiden Briefen
aufgesetzt, verworfen, verfaflt, gefaltet, gesiegelt und versandt, wie viele

7. BKAIV/1, 481-493.

156

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

er, und von wem, erhalten, erbrochen, entfaltet, iberflogen oder Wort
fiir Wort, Zeile fiir Zeile, einmal oder wiederholt durchgelesen, gesam-
melt oder zerrissen, verbrannt, verlegt, vergessen hat. Niemand auch,
aus welchen Griabern das Echo der verschollenen, gesetzt es gab sie,
wiederkehren konnte. Niemand aber auch, wie viele Worter, Wortreste,
-fetzen, zwischen den publizierten Wortern unter Kleists Hand verwor-
fen wurden und verloren gingen. Und niemand, wie viele Worte, Wort-
bruchstiicke Kleist in jedem Wort der wiedergefundenen und publizier-
ten Briefe versiegelt, erbrochen, verwahrt oder vergessen hat. Die
»schwerste von allen Tugenden«, Uneigenniitzigkeit, die im Brief an die
Braut den einzigen Freund, Brokes, auszeichnet, wird fiinf Tage spater,
exklusiv, der Schwester zugeschrieben: »Du bist die einzige, oder iiber-
haupt der Einzige Mensch von dem ich sagen kann, da er mich ganz
ohne ein eignes Interesse, ganz ohne eigne Absichten, kurz, dafl er nur
mich selbst liebt.« Die schwerste Tugend mutiert in diesem Brief zur
Schwestertugend. Was aber, im Vergleich beider Briefe, Verrat an allen,
am einzigen Freund Brokes, an der Braut, an der Schwester und noch
an sich selbst, Liige und Vertrauensbruch scheint, steht — vielleicht -
weiterhin unterm Diktat der schwersten Tugend, von der es im Brief an
die Braut hief: »LaR uns dem Beispiel jenes vortrefflichsten der Men-
schen folgen - [...] Verachte nun immer Deinen eignen Vortheil, er sei
groR oder klein, gegen jeden Andern, gegen Deine Schwestern, gegen
Freunde, gegen Bekannte, gegen Diener, gegen Fremde, gegen Alle«.
Die Verachtung des eignen Vorteils schlie8t aber die Brechung der Aus-
zeichnung aller, seien das Schwestern, Freunde, Fremde, Bekannte und
Diener, mich eingeschlossen, zu uneigenniitzigen ein. Denn andern,
mich eingeschlossen, Uneigenniitzigkeit zuzuschreiben, ist Anzeichen
von Eigennutz an dem, der die Auszeichnung vornimmt. Die Verach-
tung des eignen Vorteils schlief3t, weiterhin, die Brechung der Auszeich-
nung aller zu Schwestern, Freunden, Fremden, Bekannten oder Die-
nern, zu Ich und Du, ein. Die Brechung sogenannt natiirlicher und
genealogischer, wie sogenannt gekniipfter und freiwilliger Bindungen
und Bande. Nicht zuletzt zwischen mir und mir, zum Ich. Zum Ich als
Bruder, Schwester, Liebender, Geliebter, Freund, Feind, Unbekannter
und Bekannter, Mann, Frau, Kind und Enkel. In einem Brief an Ernst
von Pfuel, geschrieben vier Jahre spdter, am 7. Januar 1805 in Berlin,
heiflt es: »[...] sei du die Frau mir, die Kinder, und die Enkel!«® Und so
weiter. Denn all diese Auslegungen, gefaf§t zu Eindeutungen und Ver-
eindeutigungen, zur Vereigentlichung des andern in seinen eigentli-
chen, und seis eigentlich provisorischen Stand und Umrif}, zeichnet der
Wille zum Eigenen, zur Aneignung des andern, zum Nutzen, und zur
Eigentlichkeit semantischer Bestimmung aus. Sie werden unterhalten

8. BKAIV/2, 335.

157

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

von der Auslegung der Sprache zum Eigen- oder eigentlichen Fremd-
tum, dem Flechten und Brechen von Bindungen zu Nutz. Genau diese
Fassung der Sprache aber gebricht, von Brockes her, nicht nur im Brief
an die Braut, sondern, zumal, im Brief an die Schwester. Schwerste
Tugend und Schwestertugend l6sen einander nicht ab, sondern schwer-
ste und Schwester unterbrechen, einander zu nah, einander. Das einzige
Mittel zur Mitteilung, das wir besitzen, die Sprache, gibt nur zerrissene
Bruchstiicke: »Ach, Du weilit nicht, wie es in meinem Innersten aussieht.
Aber es interessirt Dich doch -7 O gewi! Und gern mochte ich Dir Alles
mittheilen, wenn es moglich ware. Aber es ist nicht moglich, u. wenn es
auch kein weiteres Hindernif§ gdbe, als dieses, dal es uns an einem
Mittel zur Mittheilung fehlt. Selbst das einzige, das wir besitzen, die
Sprache taugt nicht dazu, sie kann die Seele nicht mahlen u. was sie
uns giebt sind nur zerrissene Bruchstiicke. Daher habe ich jedesmal
eine Empfindung, wie ein Grauen, wenn ich jemandem mein Innerstes
aufdecken soll; nicht eben weil es sich vor der Blofe scheut, aber weil
ich ihm nicht Alles zeigen kann, nicht kann, u. daher fiirchten muR, aus
den Bruchstiicken falsch verstanden zu werden. Indessen: auf diese
Gefahr will ich es bei Dir wagen u. Dir so gut ich kann, in zerrissenen
Gedanken mittheilen, was Interesse fiir Dich haben konnte.«

Was im Brief an die Braut Brockes, den Freund, zum einzigen
auszeichnet, zum »einzigen dem ich (das Herz) ganz getffnet hatte u.
der jede, auch selbst seine geheimsten Falten kannte«, begleitet im
Brief an die Schwester eine Empfindung, wie ein Grauen. Was jener Brief
allein Brockes uneingeschrankt zugestand — »Niemand versteht mich
ganz, Niemand kann mich ganz verstehen, als er« —, erklart dieser Brief
fiir unmoglich: »[...] Bruchstiicke. Daher habe ich jedesmal eine Emp-
findung, wie ein Grauen, wenn ich jemandem mein Innerstes aufdecken
soll; nicht eben weil es sich vor der BloRe scheut, aber weil ich ihm
nicht Alles zeigen kann, nicht kann, u. daher fliirchten mul}, aus den
Bruchstiicken falsch verstanden zu werden«. Noch Brockes, der selbst
die geheimsten Falten meines Herzens, das ich ihm ganz gedffnet hatte,
kannte, konnte nur Bruchstiicke kennen. Die Wendung »seine geheim-
sten Falten« deutet das, ex post, an. Denn der Akzent liegt, scheint es,
nicht sowohl auf dem entfalteten Geheimnis, als auf den unentfaltbaren
Falten, Bruchlinien, die alles bergen, was ich nicht zeigen kann. Was
mich - Kleist — mir verschlieft. Was mich, Kleist, auf dem Weg zu mir,
mich mit mir zum Ich, zu mir selbst zusammenzuschlie3en, innigst zu
vermadahlen, aufhilt. Zerstreut. Mich, und Dich, und und, zu Bruchstiik-
ken prazisiert. Die Beflirchtung, (falsch) verstanden zu werden, kann
nicht ausgeschlossen werden, weil unbekannt bleibt, Briiche welcher, ja
ob lberhaupt etwelcher, Ganzheit die Bruchstiicke sind. Die Empfin-
dung wie ein Grauen liegt darin, da die Befiirchtung vielleicht gegen-
standslos ist. Zweideutigkeit der Bruchstiicke, des Wortes Bruchstiick.
Die Bruchstiicke sind nicht Scherben eines vormals, oder einsthin, Gan-

158

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

zen, sondern zerrissene. So sehr sie den Schein moglicher Restitution
einer Ganzheit verbreiten, so sehr bleiben die Bruchstiicke Stiicke, die
zu Bruch gehn konnen. Nicht sowohl zerrissen und zerbrochen sind die
Stiicke, sondern die zerbrochenen bleiben: zerbrechlich. Die zerrissenen
Bruchstiicke zerbrechen den Schematismus von Teil und Ganzem, die
Fassung der Sprache zum Haus, und zur Okonomie, in eins aber die
Ausrichtung, Orient und Okzident, Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft ihrer Auslegung. Die Sprache, das einzige Mittel der Mitteilung,
das wir besitzen, das uns eignet, taugt nicht zur Mitteilung. Die Sprache
teilt nicht, ungebrochen, mit. Sie sichelt Kommunikation und Korre-
spondenz, Brieffreundschaft und Freundschaft, die sie stiftet. Sie ver-
spricht nicht nur, sondern zerbricht, was ich mir durch sie verspreche:
Mitteilung. Die Sprache, einziges Mittel der Mitteilung, das wir besitzen,
ist unbrauchbar, unniitz, und uneigenniitzig. Sie ist das linguistische
Aquivalent der schwersten Tugend. Des einzigen Freundes. Brockes.

Was der Brief an die Braut, auf den einzigen Freund, Brokes, be-
zogen, zum unnachahmlichen uniibertroffenen Vorbild erhebt, »dem
Beispiel jenes vortrefflichsten der Menschen (zu) folgenc, die schwerste
aller Tugenden, Uneigenniitzigkeit anzustreben, entdeckt der Brief an
die Schwester, sozusagen unter der untersten Stufe der Werteskala, von
einer Empfindung wie ein Grauen begleitet, als innersten Aufrify der
Sprache. Die Zerbrechlichkeit der Bruchstiicke, die sie »uns giebt«. Die
Verlassenheit von ihr, die das einzige Mittel zur Mitteilung ist, das wir
besitzen. Extreme aber bertiihren einander. Der Verlassenheit vom ein-
zigen Besitz: Bruchstiicken, entspricht der einzige Freund, der mich ver-
lassen hat: Brockes. Der schwersten Tugend, Uneigenniitzigkeit, des un-
lUbertroffen einzigen Freundes, entspricht das ununterbindbare Grauen,
die Erschiitterung im Innewerden der Uneigenniitzigkeit — buchstabli-
cher genommen -, Unbrauchbarkeit des einzigen Besitzes: Sprache. Die
Sprache zeichnet, aus der Ndahe zueinander von Brokes und Bruchstiick,
die Silhouette der einzigen Freundin. Als entdeckte Kleist im Revers
des Willens zum einzigen Freund, zur einzigen Freundin, zur Freund-
schaft und Brieffreundschaft, den Einsatz der Sprache. Als holte den
Schreibenden, der die Uneinholbarkeit der Uneigenniitzigkeit, dem ein-
zigen Freund zugesprochen, gesteht, in diesem Augenblick die Unei-
genniitzigkeit des einzigen Besitzes, Sprache ein: die Sprache des Ge-
stdndnisses prézisiert das Gestdndnis zum gebrochenen, das gebrochne
aber zum zerbrechlichen.

Fast zwei Monate spater, vom 22. Mdrz 1801, datiert der ndchst-
erhaltene Brief, wieder an die Braut gerichtet. Es ist der sogenannte
Kantkrisenbrief. Bevor Kleist in ihm auf jene kiirzliche Bekanntschaft
»mit der neueren sogenannten Kantischen Philosophie« zu sprechen
kommt, der Braut »daraus einen Gedanken mit(zu)theilen, indem ich
nicht firchten darf, dal er Dich so schmerzhaft erschiittern wird, als
mich«, kommt Kleist auf Brokes zuriick: »Ich wiinsche Dir aus meinem

159

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

Herzen Gliick zu Deinem weiblichen Brokes.«® Der Satz schreibt, an-
satzweise, eine Antonomasie: der Eigenname Brokes ist auf dem Sprung,
den Freund, das Wort Freund, zu ersetzen. Jede Freundin, jeder Freund,
ist Brokes. Ist, anders wiederholt, von dem gezeichnet, was nicht nur
den einzigen Freund, sondern den einzigen Besitz zumal, die Sprache
aus-, und ihren Aufrif§ auseinanderzeichnet: Uneigenniitzigkeit. Die An-
tonomasie setzt den Besitz des Eigensten, den Eigennamen aufs Spiel.
Setzt auch ihn jener Uneigenniitzigkeit: das Wort, das als Eigenname
gilt, ununterbindbar Briichen aus. Sie pradzisiert den Eigennamen, von
Brechungen durchzogen, zum schwersten Wort: zum untragbaren. Und
genauer, vom unbrauchbaren, zum Wort unverwahrbaren Eigennamen
— Brokes — her, jedes Wort der Sprache zum zerrissenen — rissigen -
Bruchstiick. Brokes, zum Eigennamen wie zum Wort unverwahrbar,
nennt, gebrochen, die Sprache: »was sie uns giebt sind nur zerrissene
Bruchstiicke«. Die Sprache, sich fremd, ist die einzige Freundin, weil
unverwahrbar zur Sprache selbst. Sprache ist selbstlos. Die Sprache: die
Freundin. Philo:logie.

Der Impuls, von dem dieser Brief aber ausgelost und getragen
wird, der zur Mitteilung eines Gedankens aus der »neueren sogenann-
ten Kantischen Philosophie« an die Braut fiihrt, ist ein Gedanke aus
dem Brief der Braut — »Ich kann aber nur einen Gedanken heraushe-
ben« —, der Kleist der liebste ist. Es ist der Gedanke, so zu sagen, der
Mitteilung. Er kreuzt die Stelle zur Mitteilung, zum einzigen Mittel zur
Mitteilung, das wir besitzen, Sprache, die nur zerrissene Bruchstiicke
gibt, im Brief an die Schwester. Kleist zitiert im Brief an die Braut die-
sen einen Gedanken, »der mir der liebste ist«, aus dem Brief der Braut:
»Du schreibst: »Wie sieht es aus in Deinem Innern? Du wiirdest mir vie-
le Freude machen, wenn Du mir etwas mehr davon mittheiltest, als bis-
her; glaube mir, ich kann leicht fassen, was Du mir sagst, u. ich mogte
gern Deine Hauptgedanken mit Dir theilen.«« Und Kleist kommentiert:
»Liebe Wilhelmine, ich erkenne an diesen funf Zeilen mehr als an ir-
gend etwas, dall Du wahrhaft meine Freundinn bist. Nur unsre dulern
Schicksale interessiren die Menschen, die innern nur den Freund.« Die
finf Zeilen lassen erkennen, daf wahrhaft eine Freundin, ein Freund
sie schreibt. Ein weiblicher Brokes. Denn die Zeilen handeln von nichts
als von der Mitteilung des Eigenen und Eigensten, zuinnerst. Sie han-
deln, nicht nur in Kleists Augen, von nichts, als von dem einzigen Be-
sitz, den wir teilen, von Sprache und von der Zerbrechlichkeit der Mit-
teilung. Sie schreiben das Wort mitteilen zusammen — »wenn Du mir et-
was mehr davon mittheiltest, als bisher« —, und auseinander: »ich mogte
gern Deine Hauptgedanken mit Dir theilen«. Und zielen, dergestalt, ge-
nau auf jenen Hauptgedanken des Briefes an die Schwester: »[...] gern

9. BKAIV/1, 495-509.

160

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

mochte ich Dir Alles mittheilen, wenn es moéglich wire. Aber es ist nicht
moglich, u. wenn es auch kein weiteres Hindernif8 gidbe, als dieses, daf}
es uns an einem Mittel zur Mittheilung fehlt. Selbst das einzige, das wir
besitzen, die Sprache taugt nicht dazu, sie kann die Seele nicht mahlen
u. was sie uns giebt sind nur zerrissene Bruchstiicke. Daher habe ich je-
desmal eine Empfindung, wie ein Grauen, wenn ich jemandem mein
Innerstes aufdecken soll; nicht eben weil es sich vor der Bloe scheut,
aber weil ich ihm nicht Alles zeigen kann, nicht kann [...]«. Kannkrise.
Die zitierten Zeilen aus dem Brief der Braut im Brief an die Braut tref-
fen, ohne zu zielen, das Innewerden, unter Erschiitterungen, der Unei-
genniitzigkeit der Sprache, im Brief an die Schwester. Wie aber den
Hauptgedanken mitteilen, mit Dir teilen, wenn er genau dies betrifft,
daR das einzige Mittel zur Mitteilung, das wir besitzen, zur Mitteilung
nicht taugt? Zu gleich aber zeichnet dies Paradox die Silhouette der
Freundin, des Freundes. Das schiittre Emblem der Antonomasie: Bro-
kes. Der Freundschaft und Brieffreundschaft. Denn einzig dies, die Un-
brauchbar- und Unverwertbarkeit der Sprache zur Mitteilung ist es
wert, Freunden, die wahrhaft Freunde, ndmlich uneigenniitzig sind,
mitgeteilt zu werden. Wahrhafte Freunde teilen genau dies: die Unei-
genniitzigkeit, Untauglichkeit der Mitteilung. Die Unverwahrbarkeit
zum Eigentum, des einen oder andern, des ein oder andern Briefs. Sie
teilen weder nichts noch alles mit, sondern Bruchstiicke, gebrochene,
zerbrechliche Worte. Broken words. Zum Beispiel alles und nichts. Das
uneigenniitzige Wort — und jedes Wort, auch dies, ist uneigenniitzig -
bricht, was es spricht, und verspricht. Die Version der Erschiitterung
des Briefes an die Schwester, dafy Sprache, das einzige Mittel zur Mittei-
lung, das wir besitzen, zur Mitteilung nicht taugt, verdichtet der Brief an
die Braut, der erkennt, »dafl Du wahrhaft meine Freundinn bist«, zur
Mitteilung eines Gedankens aus der »neueren sogenannten Kantischen
Philosophie«, der die mogliche Unmoglichkeit betrifft, Wahrheit wahr-
haft nicht nur zu nennen, sondern zu kennen und kennen zu kénnen:
»Wenn alle Menschen statt der Augen griine Glaser héatten, so wiirden
sie urtheilen miissen, die Gegenstiande, welche sie dadurch erblicken,
sind grin — und nie wiirden sie entscheiden konnen, ob ihr Auge ihnen
die Dinge zeigt, wie sie sind, oder ob es nicht etwas zu ihnen hinzuthut,
was nicht ihnen, sondern dem Auge gehort. So ist es mit dem Verstan-
de. Wir konnen nicht entscheiden, ob das, was wir Wahrheit nennen,
wahrhaft Wahrheit ist, oder ob es uns nur so scheint. Ist das letzte, so ist
die Wahrheit, die wir hier sammeln, nach dem Tode nicht mehr — u. al-
les Bestreben, ein Eigenthum sich zu erwerben, das uns auch in das
Grab folgt, ist vergeblich —«. Das erschiitternde Innewerden moglicher
Unmoglichkeit wahrhafter Wahrheit scheint mit der Auszeichnung der
Braut, »ich erkenne [...], daB Du wahrhaft meine Freundinn bist«, zu
kollabieren. Aber nur dem Blick, der unerschiitterlich am Schein, grin-
licht, der Evidenz festzuhalten strebt. Denn die Bekanntschaft »mit der

161

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

neueren sogenannten Kantischen Philosophie«, in dem Gedanken vom
Zerbrechen des Glaubens an Wahrheit wahrhaftig, und genauer, an die
Fassung der Wahrheit zur Versammlung — »die Wahrheit, die wir hier
sammeln« —, zur zusammen- und ablesbaren, und zum Eigentum — »ein
Eigenthum [...], das uns auch in das Grab folgt« —, ist einmal mehr Be-
gegnung mit Uneigenniitzigkeit, buchstdblicher genommen. Mit der
Sprachlichkeit, namlich nicht nur der Zerrissenheit und Bruchstiickhaf-
tigkeit, sondern noch der Zerbrechlichkeit der Wortbruchstiicke, -fetzen.
Die Erkenntnis, »dafl Du wahrhaft meine Freundinn bist«, ist keine an-
dere, nicht weniger erschiitternd, als das Innewerden, »da hienieden
keine Wahrheit zu finden ist«, dal Wahrheit wahrhaft nicht zu haben
ist. Wahrhaftig: Wahrheit ist nicht zu haben, zur Habe, zum Besitz und
Eigentum, »das uns auch in das Grab folgt«, uneindeutbar. Diese For-
mulierung, auf dem Sprung zur Wahrheit tiber die Wahrheit, die Wahr-
heit iiber die Wahrheit zu sagen, gerinnt aber nicht zum Besitz. Die Er-
schiitterung greift tiefer, als die kiirzliche Bekanntschaft »mit der neue-
ren sogenannten Kantischen Philosophie«. Sie betrifft, der Brief an die
Schwester unterstreicht das, das nennende Erkennen, das undurchsich-
tige Erkennen der Unverwahrbarkeit des Nennens im Hinblick auf Ge-
nanntes, zum Mittel fiir Zwecke: das Genannte zum Bekannten, das Be-
kannte zum Erkennbaren und Erkannten festgestellt zu haben. Sie be-
trifft die Sprachlichkeit der Philosophie: Philologie, aber uneinsammel-
bar zur -logie, zum Logos, zur Versammlung. Denn das einzige Mittel zur
Mitteilung in unserem Besitz, unser einziger Besitz, Sprache taugt,
zweck- und mittellos, zur Mitteilung nicht, bricht. Unfabar zur eigenen,
dem ein oder andern Zweck zu nutz. UnJ...]Jeigen[...]nutz. Im wieder-
holten, wiederholt abweichenden Lesen, das den Willen zur Versamm-
lung auslost, aber streut, geht nicht nur der Wille zum Besitz, zur Ver-
sammlung, zum Eigentum und -nutz verloren, sondern wird das Wort,
bei aller Verfiigbarkeit, unverfiigbar zum Wort, bei aller Erkenntlichkeit,
unkenntlich: Freund: Brokes. Jener eigentiimlichen Freude nah, die den
Brief an die Braut, am 31. Januar 1801, weniger siegelt als entwahrt:
»Ich freue mich darauf, daR ich Dich nicht wieder kennen werde, wenn
ich Dich wiedersehe.« Dieser Satz schreibt Kleists biindigste, briichigste
Fassung der Philo:logie.

Auf den Mai des Folgejahres, 1802, datieren die Lebenstafeln der
Kleistforschung den endgiltigen Bruch mit Wilhelmine von Zenge.
(Genau das Mit des Bruches aber stand im Brief an die Schwester, stand
in den Briefen an die Braut, zur Diskussion.) In den selben Zeitraum
fallen die ersten Entwiirfe zum Zerbrochnen Krug. Drei Jahre spater
stellt Kleist den Zerbrochnen Krug provisorisch fertig, und sieht die ein-
stige Braut wieder, jetzt Frau Professor Krug, der Nachfolger Kants in
Konigsberg geworden war: Ich freue mich darauf, daf$ ich Dich nicht wie-
der kennen werde, wenn ich Dich wiedersehe. So wandern in den Titel des
Lustspiels nicht nur Brokes und die Braut, sondern — wie gebrochen

162

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

immer - auch der sogenannte Kantkrisenbrief und das Innewerden der
Bruchstiickhaftigkeit des einzigen Besitzes, Sprache, ein. Der zerbroch-
ne Krug verdichtet die Konstellation der drei Briefe 1801 — Ende Januar
an die Braut, Anfang Februar an die Schwester, Ende Marz an die Braut
-, zwischen Brokes ... Freund ... Uneigenniitzigkeit ... Sprache, zum Ve-
xierbild, aus dem Kleists Schreiben und Lesen anbricht: die Affirmation
der im Brief an die Schwester beschriebenen Unverfiigbarkeit der ein-
zig verfliigbaren Sprache zum Mittel der Mitteilung, durch eigentiimli-
ches, eigentiimlich zuriickhaltendes Ineinanderwenden dessen, was die
Briefe zur schwersten Tugend auszeichnen und einzig dem Freund, dem
einzigen Freund zuschreiben — Uneigenniitzigkeit —, und dessen, was der
Brief an die Schwester die Unverwahrbarkeit zum Besitz des einzigen
Besitzes — Sprache — nennt.

Die unzweideutigste Spur, vielleicht, jener Affirmation des einzigen, ein-
zig: zerbrechlichen Besitzes, Sprache, durch seine Auszeichnung, unter
der Hand, von der schwersten Tugend — Uneigenniitzigkeit — her, zur lin-
guistischen Entsprechung der Freundschaft — denn Freundschaft ist
nichts andres als Entsprechung —, findet sich auf dem Vorsatzblatt eines
Exemplars von Moses Mendelssohns Phaedon oder iiber die Unsterblich-
keit der Seele, fur Adolfine von Werdeck, vermutlich um 1795, das Kleist
mit folgender Widmung versieht: »Wo die Nebel des Triibsinns grauen /
flieht die Theilnahme und das Mitgefiihl. / Der Kummer steht einsam
und ver- / mieden von allen Gliicklichen wie ein gefallener Giinstling. /
Nur die Freundschafft lichelt ihm. Denn / die Freundschafft ist wahr,
und kiithn, und / unzweideutig. —«*° Die Freundschaft ist, um das zu un-
verstreichen, nicht eindeutig, sondern, die Widmung unterstreicht das,

10. Helmut Sembdner (Hg.): Heinrich von Kleist. Simtliche Werke und Briefe, Miinchen
1984, Bd. 1, 45. — Datierung und Orthographie der Widmung, an dieser Stelle, fol-
gen der Vermutung und diplomatischen Umschrift bei Hermann F. WeiR3/Stefan Or-
manns: »Wiederaufgetauchte Kleist-Autographen, in: Beitrdge zur Kleist-Forschung,
Frankfurt an der Oder 1992, Bd. 6, 64. — Auf die Unzweideutigkeit, in bezug auf »das
Geddchtnis meiner Freunde«, kommt ein Brief Kleists, im Oktober 1807, an Adolfine
von Werdeck, zuriick: »Ich bin, was das Geddchtnis meiner Freunde anbetrifft, mit
einer ewigen Jugend begabt, und dies seltsame BewuRtsein ist allein Schuld an der
Unart, nicht zu schreiben. Eben weil alles, iiber alle Zweideutigkeit hinaus, so ist,
wie es sein soll, glaube ich mich der Verpflichtung iiberhoben, es zu sagen. Die ver-
schiednen Momente in der Zeit, da mir ein Freund erscheint, kann ich so zusammen-
kniipfen, dal® sie wie ein Leben aussehen, und die fremden Zeitrdume, die zwischen
ihnen sind, ganz verschwinden.« Sembdner, Heinrich von Kleist, Bd. 2, 795.

163

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

unzweideutig. Sie ist weder ein-, noch zweideutig. Darin liegt die Wahr-
heit und Kiithnheit dieser Formulierung. Das unterstrichne Wort wirft
nicht nur das Echo der Uneigenniitzigkeit, sondern eines Beispiels im er-
sten der drei Gesprdche, die Mendelssohns Buch komponieren. An ei-
ner Stelle, die die sprachliche Entsprechung der Unzweideutigkeit an-
schneidet. Sie sucht, im Dialog zwischen Sokrates und Cebes, Stetig-
und Unstetigkeit eines Worts, hier eines Eigennamens, streng vonein-
ander zu scheiden:

»Ich habe noch einen einzigen Satz voraus zu schicken, versetzte Sokrates, [...].

Das Veranderliche, haben wir eingestanden, kann keinen Augenblick unverandert bleiben,
sondern, so wie die vergangene Zeit dlter wird, so wachst auch auch die aneinander han-
gende Reihe der Abdnderungen, die da gewesen sind. Nun iiberlege, Cebes! findet man in
der Zeit zween Augenblicke, die sich einander die nachsten sind?

Noch begreife ich nicht, sprach Cebes, was du sagen willst. —

Ein Beyspiel wird dir meine Gedanken deutlicher machen. Indem ich das Wort Cebes aus-
spreche, folgen hier nicht zwo Sylben auf einander, zwischen welchen keine dritte anzu-
treffen ist?

Richtig!

Diese beyden Sylben also sind sich einander die nachsten.

Richtig!

Aber in dem Begriffe, den wir mit dem Worte verbinden, giebt es hier auch zwey Stiicke,
die sich einander die ndchsten sind?

Mich diinkt, nein!

Und mit Recht; denn die Theile dieses Begriffs sind unzertrennlich, und machen ein steti-
ges Ganzes aus; da hingegen die Sylben zertrennlich sind, und in einer unstétigen Reihe
aufeinander folgen.

Dieses ist vollkommen deutlich.

Ich frage also von der Zeit: Ist sie mit dem ausgesprochenen Worte, oder mit dem Begriffe
zu vergleichen? Folgen ihre Augenblicke in einer statigen, oder unstdtigen Ordnung auf
einander?

In einer statigen, erwiederte Cebes.

[...]

Es giebt also keine zwey Augenblicke, die sich einander die nachsten sind?

Nein, sprach Cebes.

Und da die Veranderungen mit der Zeit in gleichen Schritten fortgehen, auch nicht zwo
Zustande, die sich einander die nachsten sind?

Es scheinet also.

Unsern Sinnen kommt es freylich so vor, als wenn die Verdnderungen ruckweise gescha-
hen; allein in der Wirklichkeit ist die Folge der Verdnderungen stdtig; und man mag
zween Zustdand so dicht aneinander setzen, als man will: so giebt es immer noch einen
Uebergang dazwischen, der sie mit einander verbindet, der der Natur von einem auf den
andern gleichsam den Weg zeigt.

164

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

Ich begreife dieses alles sehr wohl, sprach Cebes.
Meine Freunde! rief Sokrates, itzt ist es Zeit [...].«™

Was Cebes nicht begreift, ist der vorausgeschickte Satz des Sokrates,
der den Begriff der Stetigkeit der Zeit, und genauer, den Begriff der Ste-
tigkeit des Begriffs darlegt. Cebes’ Nichtbegreifen des Begriffs in seiner
Stetigkeit prazisiert aber die Stetigkeit des Begriffs zur zerbrechlichen,
zum Diskontinuum, zur unstetigen. Und das vorausgeschickte Einge-
standnis, im Satz, des Sokrates zum briichigen Axiom: Begriffe seien ste-
tig. Das Nichtbegreifen sucht Sokrates, zum Nochnichtbegreifen dekli-
niert, durch ein Beispiel in ein Begriffenhaben tberfiihrt zu haben.
Nicht ohne Erfolg, so scheint es: »Ich begreife dieses alles sehr wohl,
sprach Cebes.« Das Beispiel aber fiihrt weniger, stetig, das Nochnicht-
begreifen des Begriffs ins Schonbegriffenhaben des Begriffes iliber, als
daR es, den Willen zur Stetigkeit erschiitternd, die Bedingung der Mog-
lichkeit des Nichtbegreifens, jene Zasur, den nichtbegreifenden Freund,
den unbegreiflichen, vor Augen fiihrt. Das Beispiel ist Cebes, der
Freund. Das Wort Cebes. Es trennt den Freund, den Eigennamen, auf.
Sokrates spannt den Freund, Cebes, auf die Folter — der Vivisektion —.
Dem Begriffsstutzigen den Begriff begreiflich zu machen. Schneidet das
Wort in Silben auseinander. Die Zerlegbarkeit des Wortes in Silben
veranschaulicht die Unstetigkeit zwischen Ce und bes, nicht weniger als
zwischen a, b, und c. Der Begriff, da hingegen, »den wir mit dem Worte
verbindenc, soll stetig sein. Das Wort — unstetig, der Begriff, »den wir
mit dem Worte verbindeng, — stetig. Darin, wie das Wort verbinden auf
dem Sprung in seine Fassung zur behaupteten Stetigkeit zwischen Ste-
tigkeit und Unstetigkeit bricht, genau darin bricht Kleists Auszeichnung
der Freundschaft, und Sprache, zur unzweideutigen an. Die Stetigkeit
des Begriffs, der dem Wort zwar verbunden, von Unstetigkeit aber ver-
bindlich geschieden sein soll, ist versprochen. Das -sprechen aber bricht.
Die Stetigkeit bleibt beispiellos, unsichtbar, aus. Sie bleibt, nicht anders
als der Begriff, nicht anders als das Wort Begriff: Wort. Das Wort aber
uneindeutbar zum Wort. Nicht sowohl zwischen Un- und -stetigkeit,
Identitat und Differenz, klafft eine Liicke, sondern das Beispiel fiihrt,
erschiitternder, Differenz in den Aufrif§ der Identitdt (der Zeit mit sich
aus Augenblicken) ein. Und Unstetigkeit, ndamlich Unzweideutigkeit,
noch in die Differenz. Unstetigkeit, Bedingung der Moglichkeit, aber
Unmoglichkeit des Begriffs (der Zeit), bleibt schwer — von Begriff. Sie ist
die mathematische Entsprechung der schwersten Tugend. Uneigenniit-
zigkeit. Das Beispiel ist, »dir meine Gedanken deutlicher (zu) macheng,

11. Moses Mendelssohn: »Phaedon oder iiber die Unsterblichkeit der Seele in drey Ge-
sprachen«, Berlin und Stettin, bey Friedrich Nicolai, 1767, in: ders., Gesammelte
Schriften, Stuttgart-Bad Cannstatt 1972, Bd. 3/1, 64-65.

165

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

unumgehbar, aber uneindeutbar zum Mittel fiir Zwecke. Es ruiniert die
Absicht, der es dienen soll. Ist unbrauchbar und nutzlos. Genau aus
dem Grund aber: unzweideutig, kithn und wahr.

Die Unzweideutigkeit der Freundschaft zeichnet auch die Wid-
mung genauer. Nicht nur, daf§ sie in der Flucht von Teilnahme und
Mitgefiihl im Augenblick des Grauens den Glauben an die Stetigkeit und
Bestandigkeit des einzigen Besitzes, Sprache, und seine Fassung zum
Mittel der Mitteilung erschiittert, sondern sie lachelt einem zutiefst oder
-hochst zweideutigen Satz, den die Gliicklichen, in ihm, die auf Eindeu-
tigkeit pochen, wie die Pest zu meiden suchen. Umsonst allerdings,
denn sie sind von dem, was sie meiden, in diesem Satz umgeben: »Der
Kummer steht einsam und vermieden von allen Gliicklichen wie ein ge-
fallener Ginstling.« Wie steht der Kummer, wenn er wie ein gefallener
Glnstling steht? Dies Ineinander, von Stand und Fall, ist das Geheimnis,
offenbar, der Unzweideutigkeit. Unzweideutigkeit ist die Pest des Wil-
lens zur Eindeutigkeit.

Die letzten erhaltenen, iiber den Tod von Absender und Adressat hin-
aus erhaltenen, Briefe Heinrich von Kleists, an Marie von Kleist, auf
den 19. November 1811 und auf den »Morgen meines Todes« datiert,
prazisieren die irritierende Unzweideutigkeit der Freundschaft in
diesem Augenblick des Todes. Den beiden Briefen an Marie von Kleist ist
ein am 17. September 1811, zwei Monate zuvor geschriebener an die
selbe Adressatin zuzuzdhlen. Dieser Brief, an »meine teuerste Freun-
din«, nimmt, als notiere er Marginalien in den Rand der angefiihrten
Seite aus Mendelssohns Phaedon, die Sokrates, im Angesicht des Todes,
mit den Freunden im Gesprdch liber die Zeit begriffen schildert, deren
behauptete Stetigkeit ein Beispiel, die Diskussion des Eigennamens,
ruiniert —; dieser Brief nimmt die Diskussion der Zeit, im Hinblick auf
die Freundschaft, diesmal aber, genauer, unter Einschlufl des Todes,
wieder auf: »Mehreremal, wenn ich auf den Gedanken geriet, da Sie
vielleicht einen Brief von mir erwarteten, hatte ich die Feder ergriffen,
um Thnen zu schreiben; aber die gianzliche Unfdhigkeit, mich anders,
als durch die Zukunft auszusprechen, machte sie mir immer wieder aus
den Handen fallen. Denn die Entwickelung der Zeit und der Anteil, den
ich daran nehmen werde, ist das einzige, was mich wegen der Vergan-
genheit mit Thnen versohnen kann; erst wenn ich tot sein werde, kann
ich mir denken, daR Sie mit dem vollen Gefiihl der Freundschaft zu mir
zurlickkehren werden. [...] Ich wiirde Thnen den Tod wiinschen, wenn

166

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

Sie zu sterben brauchten, um gliicklich zu werden [...].«** Das volle Ge-
fiihl der Freundschaft ist Unzweideutigkeit. Mit einem andern Wort,
Uneigenniitzigkeit. Gehemmt wird es durch den Gedanken, auf den ich
mehreremal geriet, »daf8 Sie vielleicht einen Brief von mir erwartetenc.
Denn die schwerste Tugend ist erwartungslos. Was den Vorsatz, zu
schreiben, unterbricht, ist »die ganzliche Unfahigkeit, mich anders, als
durch die Zukunft auszusprechen«. Das Aussprechen und Sichausspre-
chen durch die Zukunft, nichts aulerdem, ist der Ruin jener Stetigkeit
der Zeit, die Mendelssohns Sokrates, im Angesicht des Todes, zu be-
haupten sucht. Die unbedingte Zukunft ist der Ruin der Zeit, aus Ge-
genwarten, oder Itztpunkten, zur stetig veranderlichen komponiert. Zu-
kunft, an dieser Stelle, ist eine andere Entsprechung der Unstetigkeit.
Das Sprechen durch die Zukunft ist unausrichtbar auf Erwartungen, auf
Wartende, auf Gegenwarten. Die Zukunft, durch die ich mich aus-,
-spreche, ist weder Medium noch Modus des Sprechens, sondern immo-
dal: erwartungslos, unzweideutig, briichig. Sie unterbricht, und bricht.
Uneindeutbar zum Begriff und Inbegriff der Sprache, oder Zeit. Es ist,
mit einem andern Wort, das Aussprechen des Todes. Das Aus-, namlich
Auseinandersprechen, -brechen, ritardando, des Todes. Ammortisation
der Zeit. Von Sein und Zeit. Der einzige, unzweideutige unausrichtbare
Imperativ der Freundschaft ist: Stirb! Es ist der sterbliche Imperativ. Er
birst. Es ist weniger der Tod, den ich IThnen wiinsche, »wenn Sie zu
sterben brauchten, um glicklich zu werdenc, als die Sterblichkeit des
Wiinschens, die im Aus-, -einandersprechen durch die Zukunft, im
Splittern der Gegenwarten, anbricht. Weniger, was gesagt und ausge-
sagt wird, als wie jegliches Sprechen, zum Sichaus-, -auseinanderspre-
chen durch die Zukunft prazisiert, gebricht. Nicht Inversion propheti-
schen Sprechens, mithin Offenbarung, ist das Aussprechen durch die
Zukunft, sondern Unterbrechung beider Tendenzen. Im Zersprechen
der Deixis, von Prophetie und Offenbarung, bricht die Unvermeidbar-
keit des Gliicks, das Innewerden der Sterblichkeit, ndmlich unumgeh-
barer Uneindeutbarkeit des einzigen Besitzes, Sprache, zum Besitz an.
Die Anteilnahme des Schreibenden an der Entwickelung der Zeit ist
weniger Anteilnahme, der Zeit und ihrer Entwickelung anzugehoren, als
Anteilnahme: Unterbrechung, namlich Entwickelung des Scheins ihrer
Kontinuitdt, im Aus-, -einander-, -sprechen des Todes. »[...] erst wenn
ich tot sein werde, kann ich mir denken, daf§ Sie mit dem vollen Gefiihl
der Freundschaft zu mir zuriickkehren werden.« Erst, und nur, das In-
newerden des Sprechens als Entwickelung, des Scheins vergangenen,
der Erinnerung oder dem Vergessen anheimgefallenen Sprechens, fest-
gestellt zum ein fiir alle Mal Gesagten, Analysis des Scheins der Ausge-
sagt- und Festgestelltheit zu arché und Telos jeglichen Sprechens; erst

12. Sembdner, Heinrich von Kleist, Bd. 2, 877-878.

167

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

das Innewerden eigentiimlicher Verjiingung der Vergangenheit, der Zu-
kunft, ndmlich Unkenntlichkeit in dem, was zuriickzuliegen, archiviert
scheint, 18st — kann ich mir denken — die Riickkehr des vollen Gefiihls
der Freundschaft, Unzweideutigkeit aus. »[...] zu mir zuriickkehren
[...]«: nicht, in mir, im Ich eine gegenwartige, und seis kiinftighin ge-
genwadrtige, in der Zukunft wartende prastabilierte Instanz wiederzu-
finden und wiederzuerkennen, sondern die Wendung nennt, im Augen-
blick, da ich Dich wiederzuerkennen scheine, aus dem Wiedererschei-
nenden her den Anrif8 der Erinnerung an eine unvordenkliche Amnesie,
in mir, der ich Dich kaum, in Dir mich kaum, wiedererkenne. Den Ein-
bruch dessen in den Augenblick, was die Zeilen dieses Briefes Zukunft
nennen. Anders wiederholt, mit einem Wort der beiden letzten erhalte-
nen Briefe an Marie von Kleist, am 19. November 1811, und am Morgen
des Todes: Unhintergehbarkeit.

Im ersten der beiden Briefe, »mitten in dem Triumphgesang, den
meine Seele in diesem Augenblick des Todes anstimmt«, durch jene
Zukunft ausgesprochen, von der jegliches Sprechen, dem Entkennen
ausgesetzt, unzweideutig zeugt, heiflt es: »Ja, es ist wahr, ich habe Dich
hintergangen, oder vielmehr ich habe mich selbst hintergangen; wie ich
Dir aber tausendmal gesagt habe, dafl ich dies nicht iiberleben wiirde,
so gebe ich Dir jetzt, indem ich von Dir Abschied nehme, davon den
Beweis. Ich habe Dich wahrend Deiner Anwesenheit in Berlin gegen ei-
ne andere Freundin vertauscht; aber wenn Dich das trosten kann, nicht
gegen eine, die mit mir leben, sondern, die im Gefiihl, daf ich ihr eben-
so wenig treu sein wiirde, wie Dir, mit mir sterben will.«*3 Der Versuch,
die Wahrheit, eindeutig, dieser Zeilen in Worte, die Worte zu Begriffen
und Séatzen zu fassen, schwindelt. Denn die Wahrheit, ein Gestdndnis,
daR ich Dich hintergangen habe, wird durch den Zusatz, »oder vielmehr
ich habe mich selbst hintergangen«, unzweideutig. Uneindeutbar zur
Eins oder Zwei, zu Ich und Du. Denn ich bin nicht nur der Hintergan-
gene, sondern auch der, der sich, ndmlich mich, hintergangen hat. Ich -
der Hintergangene. Ich — der Hintergeher. Ich — der Betrogene. Ich — der
Betriiger. Ich - treu. Ich — untreu. Was die Vergroferung des Gestand-
nisses vor Augen fiihrt, ist das Spiel im Satz, der wahrsagt: die Unein-
deutbarkeit des Ich zu sich, zum Ich selbst. Welches Ich welchem Ich
treu, welches Ich welchem Ich untreu war, welches Ich welchem Ich
vorstand, seiner Anhanglichkeit gewil oder nicht, welches Ich welchem
Ich voraus-, welches treu hinterherging und, indem es hinterherging,
treu, Ich hinterging, 1af3t sich nicht entscheiden, weil die Erinnerung an
ein Ich, das je ganz bei sich war, verloren geht. Weder untreu, noch
treu. Was die VergroBerung des Gestdandnisses, erschiitternder, vor
Augen fiihrt, ist das Spiel, mit einem andern Wort, Unstetigkeit, in je-

13. Ebd., 884.

168

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

dem Wort. Der Abschied, den ich nehme, und der Beweis davon sein
soll, daB ich — was ich Dir nicht einmal, nicht ein fiir alle Mal, sondern
»tausendmal gesagt habe« —, Dich — oder mich, gleichviel — zu hinterge-
hen, nicht tiberleben wiirde, dieser Abschied - jetzt —, ist gebrochen. Je-
des Wort, nicht nur dieses Briefes, bricht ihn. Er kommt zu spdt. Denn
jedes Wort, Ich eingeschlossen, bricht uneindeutbar, uneinsammelbar
zum Wort, jeden Augenblick, unzweideutig, auf. Auseinander. Dich wah-
rend Deiner Anwesenheit in Berlin gegen eine andere Freundin ver-
tauscht zu haben, war nicht Untreue gegen Dich, sondern sie will »im
Gefiihl, daf ich ihr ebenso wenig treu sein wiirde, wie Dir, mit mir ster-
ben«. Es ist weder Treue bis ins Grab, noch Apotheose der Untreue, was
diese Zeilen, liber den Tod, scheint es, aller Beteiligten hinaus, mittei-
len, sondern sie, die vertauschte Freundin, ist das Emblem der einzigen
Freundin: Unzweideutigkeit. Sie teilt die Unhintergehbarkeit blof8 gebro-
chenen, zerbrechlichen Besitzes, des einzigen Besitzes, Sprache. Aber
weder Dir noch mir, noch sich selbst, mit. Der letzte Brief an Marie von
Kleist, »am Morgen meines Todes«, variiert den eigentiimlichen Trost —
»wenn Dich das trosten kann« —, dessen Skizze diese Zeilen schreiben:
»Kann es Dich trosten, wenn ich Dir sage, daR ich diese Freundin nie-
mals gegen Dich vertauscht haben wiirde, wenn sie weiter nichts ge-
wollt haben wiirde, als mit mir leben?«** Kann es Dich trosten, wenn
ich Dir sage, da diese Freundin, die ich gegen Dich vertausche, mich
hindert, weil sie mit mir sterben will, Dich im Leben zu hintergehen?
Denn sie will »im Gefiihl, daf8 ich ihr ebenso wenig treu sein wiirde, wie
Dir, mit mir sterben«. Sie, die vertauschte Freundin — aber die Freundin
im Leben, Freundschaft im und fiirs Leben ist, per definitionem, die ver-
tauschte, die getduschte, aber auch die tauschende und tauschende —, sie
stirbt mit mir, weil sie weil}, daR ich sie, nein, Dich, nein, mich, im Le-
ben hinterginge. Und genauer: sie teilt, indem sie stirbt mit mir — aber
sie stirbt weder mit mir, noch mit sich —, die Erfahrung der Unhinter-
gehbarkeit. Auf das Spiel im Ich bezogen: ich, der ich lebe, hintergehe
mich. Sterbend aber hintergehe ich mich nicht. Denn ich sterbe nicht
mit mir, sondern dem Schein, mit mir — oder Dir, oder ihr — zu sein, da —
oder fort — zu sein, ab. Wo ich sterbe, sterbe nicht ich. Nicht ich ent-
scheide mich, zu sterben, als zu einer Tat. Sondern Sterben teilt den
Schein, zu leben, selbstlos. Was diese Zeilen andeuten, ist eine un-
scheinbare Differenz, zwischen Leben und Sterben. Kaum eine, kaum
keine. Die Lebenden tauschen und tduschen. Die Sterbenden enttau-
schen. Austauschbar sind die Lebenden, unaustauschbar die Sterben-
den. Im Innewerden dieser Unaustauschbarkeit — der Sprache - liegt die
Unzweideutigkeit der Freundschaft. Die lebendige Sprache ist es, die den
Schein der Mitteilung durchs Wort, in und aus Gegenwarten stiitzt. Die

14. Ebd., 888.

169

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

sterbende teilt diesen Schein. Aber nicht mit. Sie prazisiert die lebendige
zur sterbenden. In ihr bricht die Pest des Willens zur lebendigen an. Mit
einem andern Wort, das Gliick.

Robert Guiskard, jenes Trauerspiel, das Heinrich von Kleist seit 1802 in
wiederholten Anldufen aufsetzte, das er, »soweit es fertig war«, 1803 in
Paris »durchlesen, verworfen, und verbrannt«* hat, und aus dem im

15. So Kleist in einem Brief an die Schwester, im Oktober 1803 (BKA 1V/2, 282). Zum
Grund der Verwerfung des Werks zeichnet derselbe Brief die Freundschaft, der
Schwester, der Kleist zu entsprechen auRerstande sich erklart, weil der Himmel »mir
den Ruhm, das groRte der Giiter der Erde«, versagt. Kleos: »Ich habe in Paris mein
Werk, so weit es fertig war, durchlesen, verworfen, und verbrannt: und nun ist es
aus. Der Himmel versagt mir den Ruhm, das groRte der Giiter der Erde; ich werfe
ihm, wie ein eigensinniges Kind, alle {ibrigen hin. Ich kann mich deiner Freundschaft
nicht wiirdig zeigen, ich kann ohne diese Freundschaft doch nicht leben: ich stiirze
mich in den Tod.« Zwischen Tod und Ruhm ist nicht nur die Rede vom Durchlesen,
Verwerfen und Verbrennen des Trauerspiels, so weit es fertig war, gespannt, sondern
beider Uberkreuz, von Tod und Ruhm, zeichnet die eigentiimliche Verwerfung, in der
die Griinde fiir die Vernichtung des Trauerspielfragmentes wie fiir Kleists Hinweis auf
den versagten Ruhm zu suchen sind: Kleists Vorsatz beim Schreiben des Guiskard
liegt, scheint es, darin, die Uneindeutbarkeit der Sprache zum bruchlosen Tréager der
Mitteilung so zur Sprache zu bringen, das Briichige und Bruchprinzip der Sprache so
zu unterstreichen, auseinanderzustreichen, dal®, wo die Pest als besprochener Sach-
verhalt zum Zuge kommt, in jeder Zeile, jedem Wort, jedem Wortbruchstiick die
Sprachpest, die korrupte Sprache, dies zur Sprache und, wie verhalten immer, im
Ausdruck zum Ausbruch kommt, dal® die besprochene Pest durchbrochenes, zerbre-
chendes Emblem der sprechenden, der im Sprechen aussetzenden, zum Aussatz offe-
nen Sprache bleibt. Dies Ansteckungsprinzip, das Aufsdssige, Aussdtzige der Spra-
che, Kleists Fund, ist kein im engeren Sinn sprachliches. Keines, das Sprache be-
herrscht. Es geht nicht sowohl von Worten aus, als daR es den Status der Sprache,
den Wortbestand und -zusammenstand, trifft und entziindet. Die entziindeten aber
werden zu Wundherden, die um sich greifen. Sprache ist, dieser Einsicht nach, weder
Medium der Lebenden, die ihrer Lebendigkeit durch Sprache habhaft werden, ihrer
sich durch sie zu vergewissern, noch Milieu der Toten, die durch Sprache sich und
einander ihr Totsein attestieren, sondern jedes Wort-, -bruchstiick stirbt dem ab,
was durch es bedeutet schien, seien das Lebendige oder Tote, nicht weniger als der
Auslegung zum Wort-, -bruchstiick. Kleists Vorsatz liegt darin, so lieRe sich zusam-
menfassen, das Ergreifende im Innewerden des Sterbens, der versterblichten, ver-
sterblichenden Sprache zu vergroRern. Dies, daR Sprache nicht hdlt, nicht fernhalt
oder festhalt, und beinhaltet, ein fiir alle Mal, was ihr anvertraut schien, sondern

170

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

April und Mai 1808 Fragmente im Phdbus erscheinen, sucht, die Pest
zur Sprache zu bringen. Die Szene zeigt »Cypressen vor einem Hiigel,
auf welchem das Zelt Guiskard’'s steht, im Lager der Normédnner vor

zufallt und zerfdllt. Diese Einsicht erschiittert beide, den Willen zum Ruhm wie das
Versprechen, aufgrund des versagten, sich in den Tod zu stiirzen. Denn der Ruhm -
kleos — bedeutet das Unsterblichsagen oder -singen des Namens in und durch Spra-
che, ausgelegt zum verunsterblichenden Medium. Im Innewerden der Sterblichkeit
der Sprache stirbt noch die Tendenz zum Tod, stirbt noch der bedeutete Tod, zum
unsterblichen Prinzip der Sterblichkeit bedeutet, ab. Stirbt der Tod. Mors mortalis:
das ist, zur Formel verengt, Kleists Einsicht in den Aufri} der Sprache, die Robert
Guiskard zur Sprache bringen soll. Ihr stellt Kleist im Brief einen Anspruch zur Seite:
unsterblichen Ruhm. Je sterblicher alles, was Sprache ergreift, desto unsterblicher
Kleist. Das ist das unhaltbare Kalkiil, das den Brief an die Schwester verzeichnet. Es
hat seinen Grund im Versuch, der Einsicht in die Sterblichkeit der Unsterblichkeit
(des Todes) dadurch zu begegnen, daR die Sterblichkeit zur unsterblichen ausgelegt,
und im Namen ihres Entdeckers — Kleist — zum Prinzip unsterblicher Sterblichkeit
aufgerichtet wird. (Unsterbliche Sterblichkeit ist der Titel des ersten Gedichtbands
von Quirinus Kuhlmann, 1668. Kleist mag er bekannt gewesen sein). Die Entdeckung
des Ruins riilhmender Sprache, verunsterblichenden Sprechens, versagt nicht nur
Kleist den ersehnten Ruhm, sondern ergreift noch Kleist. Sie geht geradezu vom
Namen aus. Denn der Name, das zum Eigennamen ausgelegte Wort, trifft und ergreift
den Trager des Namens so, dal} im Treffen der Schematismus von Inhalt und Form
erlischt, und der Wortleib aus der Fassung zum -leib geht. Zum Wundmal entziindet,
entzlindet. Ausgesetzt regelloser Deklination, oder Ansteckung, nicht weniger aber
Ansteckungsherd, geht Kleist nicht nur aus der Fassung zum Wort, sondern bricht, in
Kleist, die Uneindeutbarkeit zum Wort, eines jeden Wortes an. Sie ergreift, ungleich
prézis, von Kleist her, den Ruhm - kleos —, Inbegriff verunsterblichenden Sprechens,
das immer auf Verunsterblichung, auf unantastbare Wiederkehr des Namens pocht:
Kleist und kleos entziinden einander. Diese Nahe, von kleos und Kleist zueinander,
kehrt das Revers des Riihmens, im riihmenden Nennen des Namens, namlich fama,
Geriicht und Geschwiitz, Anzeichen versterblichenden Sprechens, hervor (Ansétze zu
einer Theorie des Namens, ausgehend von der Analyse des Geschwitzes bei Kierke-
gaard, im Revers des Riihmens, entwickelt Peter Fenves in »Chatter«. Language and
History in Kierkegaard, Stanford 1993). Kleists Vorsatz im Brief, sich in den Tod zu
stiirzen, kommt zu spat. Denn der Tod ist von der Sprachpest schon ergriffen, bedeu-
tungslocker, aussdtzendes Wort. Zu spat kommt aber auch Kleists Vorsatz, sich in den
Tod zu stiirzen. Denn Kleist, nicht zuletzt aus der im Brief angebahnten Nahe zum
Ruhm - kleos -, geht in der Fassung zum Wort fiir einen Trédger, eine durchs Wort
bedeutete, im Wort stellvertretene Instanz, die sich zu Tode stiirzt, nicht auf. Son-
dern Kleist bricht auf. Greift, zum Wort wie zum Trager, der durchs Wort umrissen
scheint, uneinsammelbar, auseinander. Zwischen dem versagten Ruhm und dem
versprochenen Sturz in den Tod klammert der Brief die Freundschaft: »Ich kann mich
deiner Freundschaft nicht wiirdig zeigen, ich kann ohne diese Freundschaft doch

171

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

Constantinopel. [...] Im Hintergrunde die Flotte«. Protagonist des ersten
Auftritts ist VOLK, »jeden Alters und Geschlechts [...] in unruhiger Be-
wegung«. Wer spricht, in diesem Augenblick, »mit soviel Zungen, wie
es weiter unten aus dem Mund der Tochter heiflt, der nichts, als die
Pest zur Sprache bringt, bleibt offen. Protagonie. Die unruhige Bewegung
ist die der Sprache, in der die Pest zur Sprache kommen soll, der Pest

nicht leben«. Der Ruhm, namlich die Erinnerung an den unversehrten, unsterblich
gesagten Namen — Kleist — versagt. Im versagenden Nennen, oder Nennen schlecht-
hin, setzt der deiktische, deutende Zug der Sprache, der deiktische Zugang zur
Sprache, wie durch Sprache zum Bedeuteten ein, aber aus. In ihm bricht die Freund-
schaft — der Sprache, durch Sprache, zur Sprache -, die sich nicht zeigt, nicht zeigen
kann, ohne das Zeigen zu verzweigen, wortbriichig, an. Ich kann, heiRt das, mich Dir
so wenig als mir — Kleist — zeigen. Dir so wenig als mir Kleist zeigen. So wenig Kleist
zeigt, so wenig kann Kleist gezeigt werden. So wenig. »[...] ich kann ohne diese
Freundschaft doch nicht leben«. Ohne diese Freundschaft — zu Kleist —, ohne die
Freundschaft zu dieser, ohne den Freundschaftsbeweis, ohne die erwiesene, die
Freundschaft zum Zeigen, ohne den Freund, oder die Freundin, die sich zeigen, sich
mir zeigen, und noch dies Zeigen — eins mit sich — sich zeigen, mir zeigen, kann
Kleist nicht, kann kein Ich, kann ich nicht leben, sondern sterbe — aber nicht ich -.
Die Freundschaft, ndmlich das Zeigen — oder Zeichen — der Freundschaft, heiRt das,
kann nur sterben, die Auslegung zum Zeichen versterblichen. Der Freund, der sich,
die Freundin, die sich mir zu zeigen sucht, nur aussdtzig, der Freundschaftsbeweis
nur korrupt, das Zeichen nur wund - aber weder sein, noch nicht sein —. Kann sein:
das ist die ironische Skizze der Freundschaft im Revers dieser Zeilen. Sie schreibt -
aber nicht sich — vom versagenden, vom Sturz im Verzug, der aussetzt im Sturz —; vom
sterblichen Tod, der dem Sturz in ihn, dem der Stiirzende, der ihn zu finden, der sich
in ihn zu stiirzen sucht, abstirbt —; aus sterblichen Griinden. Mit einem andern Wort:
die Pest, die vom Grund des Wortes Sterben her, aus dem ahd. sterbo und mhd.
sterb(e), die beide Seuche und Pest bedeuten, ins Erinnern einbricht. Am 1.5.1802
schreibt Kleist, erstes Zeignis der Arbeit an Robert Guiskard, ins Sterben verwickelt,
an die Schwester: »So habe ich zum Beispiel jetzt eine seltsame Furcht, ich mdgte
sterben, ehe ich meine Arbeit vollendet habe« (BKA IV/2, 209). Meine Arbeit: die
Sprache, jegliche, in jedem Zeichen so zu verzeichnen, dal} sie der Auslegung zur
Sprache, zum Zeigen und Zeichen abstirbt. Abzusterben nicht aufhort. Nicht aufhort,
zu sterben anzufangen. Die seltsame Furcht schreibt — aber nicht sich — von dorther:
an Stelle der Pest zu schreiben. Die Pest auseinanderzuschreiben, in die Sprache. Die
Sprache, in der Kleist zu schreiben, zu wohnen und zu leben, die gegeben scheint,
die zeigt und sich zeigt, deutet und bedeutet, zur sterblichen aufzutrennen. Aus ihr
her ihr die Pest — oder Kleist — einzutragen. Aber so, daR im Auseinanderzeichnen
der sterbenden Sprache noch der Schein einer gegebenen, namlich unsterblichen,
das Sterben und iber das Sterben verfiigenden, vorzeichnenden Instanz — Kleist —
birst. Meine Arbeit, die noch mich und den Willen zur vollendeten aussetzt, ist diese:
das Bersten — a [’extréme ralentie — des Sterbens.

172

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

zu wehren. Die Fragen, wer spricht an dieser Stelle, und was im Spre-
chen des Volkes vorgeht, werden von der Pest, die durch das Lager —
den Logos -, durch die Zeilen, die sie zur Sprache bringen, geht, die
Aufril — Zelten gleich — und Zuordnung eines jeden Worts zur ihm in-
newohnenden Bedeutung lautlos entsetzt, unterbrochen:

»Wenn er der Pest nicht schleunig uns entreilt,

Die uns die Holle grausend zugeschickt,

So steigt der Leiche seines ganzen Volkes

Dies Land ein Grabeshiigel aus der See!

Mit weit ausgreifenden Entsetzensschritten

Geht sie durch die erschrocknen Schaaren hin,

Und haucht von den geschwollnen Lippen ihnen
Des Busens Giftqualm in das Angesicht!

Zu Asche gleich, wohin ihr Ful sich wendet,
Zerfallen RoR und Reuter hinter ihr,

Vom Freund den Freund hinweg, die Braut vom Braut'gam,
Vom eignen Kind’ hinweg die Mutter schreckend!«*®

Den Schrecken, den die Pest, buchstdbliche Entstellung des englischen
Schrittes - step —, verbreitet (in der dritten Zeile des VOLKS, in unruhi-
ger Bewegung, bevor es auf die Pest zu sprechen kommt, ist vom Engel,
vom Cherub die Rede: »Euch [ein Ausschuf$ von Normdnnern, den Volk,
jeden Alters und Geschlechts, begleitet] fliihrt ein Cherub an«) —; den
Schrecken, den die Pest, Schritt fiir Schritt — deren jeder, wo er auftritt,
trifft, weniger fult, zustande kommt, als Entsetzen auslost —, verbreitet,
beschreibt DAS VOLK in Worten, die der Brief an die Braut, kaum ein
Jahr zuvor, der Uneigenniitzigkeit einrdaumt: »Immer u. in allen Fallen
will ich meines eignen Vortheils ganz vergessen, wie er, u. nicht blof
gegen Dich, auch gegen Andere u. waren es auch ganz Fremde ganz un-
eigenniitzig sein, wie er. O mache diesen herrlichen Vorsatz auch zu
dem Deinen. Verachte nun immer Deinen eignen Vortheil, er sei grof§
oder klein, gegen jeden Andern, gegen Deine Schwestern, gegen Freun-
de, gegen Bekannte, gegen Diener, gegen Fremde, gegen Alle.« Die Pest
vergiflt des »eignen Vortheils ganz«. Sie schreckt »Vom Freund den
Freund hinweg, die Braut vom Brdut’'gam, / Vom eignen Kind" hinweg
die Mutter«. Die einander nicht wiedererkennen. Das Entsetzen, das sie
auslost und verbreitet, ist das der Freundschaft, deren Unzweideutigkeit
Kleist, nicht nur in Briefe und in Brieffreundschaften, auseinander-
schreibt. Es ist das die Freundschaft zur Sprache. In der Pest, die mit
weitausgreifenden Entsetzensschritten durch jede Letter, jedes Wort geht,
kommt die zerfallende Prosopopdie der Uneindeutbarkeit der Sprache

16. BKAI/2, 9-10 (Zeile 10-21).

173

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

zur Sprache. Sie treibt vom Wort das Wort hinweg, im Augenblick, der
Worte zu Worten im Satz, zu Zeilen zusammenstellt; sie schreibt die
Sprache, in der sie zur Sprache und zu Wort kommt, ohne anzukom-
men, auseinander. Das Entsetzen, das die Pest, nicht anders als die
Freundschaft, verbreitet, ist auferstehungslos. In dieses Wort faflt ein
GREIS, gesammelt, gegen Ende des Fragments, was von der Pest, die
grauenvoll dir in den Weg [...] tritt, was von der Zdsur im Schritt, aus-
geht:

»Der Hingestreckt” ist’s auferstehungslos,

Und wo er hinsank, sank erin sein Grab.

Er straubt, und wieder, mit unsaglicher
Anstrengung sich empor: es ist umsonst!

Die giftgedzten Knochen brechen ihm,

Und wieder nieder sinkt er in sein Grab.

Ja, in des Sinn’s entsetzlicher Verwirrung,

Die ihn zuletzt befdllt, sieht man ihn scheuBlich
Die Zdhne gegen Gott und Menschen fletschen,
Dem Freund, dem Bruder, Vater, Mutter, Kindern,
Der Braut selbst, die ihm naht, entgegenwiithend.«"’

17. BKA1/2, 35 (Zeile 505-515). — Exkurs zur Pest. In diese Zeilen wandert, kaum sicht-
bar, die Uberblendung zweier Szenen ein, die zum Beweggrund von Kleists Entdek-
kung und Vorsatz beim Schreiben des Robert Guiskard aussetzen, den aussatzenden,
-dtzenden Zug im Aufrifl nicht nur des Sprachskeletts, im Knochenbau der zum Orga-
non und Ergon ausgelegten Sprache zu verfolgen, sondern noch im Knochenmark, in
jedem sprachlichen Merkmal am Werk zu sehen und von dorther, wo die Erinnerung
an Sprache und die Erinnerung durch Sprache einander unterbrechen, zur Sprache zu
bringen. Es sind, im zweiten Buch der Geschichte des Peloponnesischen Krieges von
Thukydides, die Leichenrede des Perikles und die anschlieBende Beschreibung der
Pest in Athen. Obwohl schon die Ilias im Augenblick der Pest — loimos —, von Apollon
gesandt, im Lager der Griechen vor Troja einsetzt und den Zorn des Achill Einsicht in
den Grund fiir den Ausbruch der Seuche entziindet; obwohl auch der Kénig Odipus
des Sophokles im Augenblick der Pest einsetzt, die in Theben wiitet und gleichsam in
Odipus entspringt — wiederum ist sie Anzeichen und Gesandte des ziirnenden Gottes,
Apoll —; wird erst die ausfiihrliche Beschreibung der Pest bei Thukydides - sie ist
dort nicht mehr Botin, keines Gottes, sondern wuchert grund- und ziellos — zum
Ausloser fiir nachfolgende Beschreibungen der Pest. So bei Lukrez, am und als Ende
des Lehrgedichts De rerum natura, im dritten Buch der Georgica Vergils, in Ovids
Metamorphosen, und in Senecas Odipus. Deren unumrissenes Geflecht bildet gleich-
sam den Nahrboden, ein Rhizom teilbarer Ansteckungsherde, fiir alle kommenden
Beschreibungen der Pest in europdischen Literaturen. Die beschriebene Pest deutet
in all diesen Beschreibungen auf die Sprachpest, die unentflechtbare Kontamination

174

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

Die letzten Zeilen wiederholen, kaum anders, kaum wiederzuerkennen,
was DAS VOLK in den ersten Zeilen des Fragments der Pest zusprach,
die mit weit ausgreifenden Entsetzensschritten durch das Volk, durch je-
ne Zeilen, die DAS VOLK sprach, ging: die Unzweideutigkeit der Spra-
che. Die entsetzliche Verwirrung des Sinns, die den Auferstehungslosen
zuletzt befillt, weder Gott noch Menschen, weder Freund noch Bruder,
Vater, Mutter, Kinder, noch die Braut wiederzuerkennen, schreibt das
Revers des Gliicks. Sie wirft das Echo jenes Satzes, der den Brief an die
Braut, am 31. Januar 1801, weniger siegelte, als brach: Ich freue mich
darauf, dafs ich Dich nicht wieder kennen werde, wenn ich Dich wiederse-
he. Ein Satz, der die Brechungen, uneinsammelbar, die ihn in diesem
Augenblick durchlaufen, vorerinnert. Jene Zukunft, die den Satz aus-
einanderschreibt, aufhalt, auf dem Sprung, zu sich, zum Einsatz, zu
Stand zu kommen. Die bleibt, unkenntlich, unzweideutig, iibrig, wo bei-
de, der ihn schrieb, und die ihn las, und wiederlas, fehlen.

von Schriften, die einander ausldsen, zitieren, iberschneiden, unterbrechen, voraus
und zuriick. Im Ursprung dieser verzweigten Verweise, in Thukydides’ Beschreibung
der Pest, liegt aber kein Urbild vor Augen, sondern tritt der Konflikt zwischen ver-
unsterblichender und versterblichender Tendenz der Sprache in den Blick. Denn die
Pestbeschreibung folgt nicht einfach chronologisch auf die Leichenrede Perikles’,
sondern greift ein: sie korrumpiert den Anspruch seines Epitaphion, das den Uberle-
benden das Uberleben der Toten in ihnen verheiRt: »Denn gemeinsam gaben sie ihre
Leiber (somata) hin und empfingen dafiir jeder den nie alternden Lobpreis (ageron
epainon) und ein weithin leuchtendes Grab (taphon), nicht das, worin sie liegen,
meine ich, sondern dal ihr Ruhm (doxa) bei jedem sich gebenden AnlalR zu Rede
oder Tat (logou kat ergou) unvergessen nachlebt (aieimnestos kataleipetai). Denn
hervorragender Manner Grab ist jedes Land: nicht nur die Aufschrift auf einer Tafel
zeugt in der Heimat von ihnen, auch in der Fremde wohnt, geistig, nicht stofflich, in
jedermann ungeschriebenes Geddchtnis (agraphos mneme)« (II, 43). Das Grab, in
dem die Toten iiberleben, ist nicht das durch Sprache bedeutete Grab im engeren
Sinn, in dem die Leiber liegen und verwesen, sondern das Sprachgrab: die Sprache
als Grab. Die Leichenrede legt jedes Wort der Rede, logos, zum Grab — sema - aus
(sema bedeutet im Griechischen, um daran zu erinnern, nicht nur das Grabmal, son-
dern auch Zeichen, und Wunder). Nicht die Leiber — somata — der Toten birgt das
Sprachgrab — sema -, sondern der Ruhm - kleos, doxa —, oder Name, der Toten kehrt
aus ihm wieder. Das riihmende Wort ist sarkophag: es entbloRt die Leiber der Toten,
die Trdger des Namens bis auf den Namen, ohne Trdger: den Namen zum untragba-
ren. Der unverweslich und unsterblich, wo er fillt, zur Sprache und zum Tragen kom-
men, wiederkehren soll. Die Leichenrede sucht, den AufriR der Sprache zwischen
zwei stehende Wendungen zu klammern: die Sprache soll unsterbliches Gedadchtnis —
athanatos mneme — unverganglichen Ruhms — kleos aphthiton —, des Namens, sein.
Der Name aber kehrt als Wort, Wortleib wieder. An dieser Stelle, wo Leib — soma -
und Grab - sema - ineinanderspielen, erlischt die verbindliche Separation in bein-

175

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

haltende und beinhaltete Sphére. An einer Stelle des Platonschen Kratylos wird bei-
spielsweise der Leib — soma — zum Grab - sema — ausgelegt: »[...] einige sagen, die
Korper (somata) waren die Grdber (sema) der Seele (psyches)« (400b). Im Namen
setzt die Distinktion von Trager und Getragenem, Sprache und Besprochenem, Grab
und Begrabenem ein, aber aus. Dieser Aussatz aber prazisiert die versprochene Un-
sterblichkeit der Toten im Namen zur sterblichen. Der Name, der im Wort unverwandt
und unumstdRlich wiederkehren soll, entziindet die unsterbliche Silhouette der
Sprache, die ihn mitzuteilen, den mitgeteilten aber zu behalten sucht. Im Namen
stirbt der Glaube an die Unsterblichkeit der Sprache, an die unsterbliche Bedeutung
alles Besprochenen, die im Namen anbricht, ab. Sarkophagie der riihmenden Spra-
che: sie greift die Entgegensetzung von soma und sema, die sie stiftet, an. Der Vor-
gang, in dem das riihmende Wort zum geriihmten, zum Namen umschlagen soll,
bricht ab. Die Brechung prézisiert. Sie schneidet das geriihmte Wort, den Namen,
zum aussdtzigen an. Im Namen — die Pest. Das anschlieRend beschriebene Wiiten der
Pest in Athen erinnert und skizziert das Revers im Versprechen der Leichenrede des
Perikles: das gebrochene Wort. Die beschriebene Pest miindet in einen Streit unter
den Athenern um den Wortlaut einer gottlichen Prophezeiung iiber das, was auf den
(eben beendeten) dorischen Krieg folgen werde: Hunger — limos — oder Pest — loimos
-. Thukydides kommentiert: »Es erhob sich zwar ein Streit unter den Menschen: es
sei in dem Vers urspriinglich nicht die Seuche (loimon) genannt gewesen, sondern
der Hunger (limon), aber unter diesen Umstdnden siegte natiirlich die Meinung, es
habe Seuche geheilRen, weil sich den Menschen ihre Erinnerung (mnemen) nach dem
Erlebten formte (epoiounto)« (II, 54). In diesem Satz wird, lapidar, das Geriist der
Leichenrede, die Auslegung der Sprache zum unsterblichen Katafalk des Namens,
zerschlagen. Zwischen limos und loimos, Hunger und Seuche, bricht auf und bleibt
offen, ob eine Letter fortgenommen oder eine Letter zugesetzt wurde. Dieser Au-
genblick bringt, von der Unabschottbarkeit der Wortleiber voneinander her, die ein-
ander entziinden, der Auslegung zum -leib absterben, die unerinnerbare Hinfallig-
keit der Wortsilhouetten, Wortskelette, Lettern zur Sprache. Zur Sprache aber, die
aus den Fugen der Fassung zum Erinnerungsvermégen geht: das Scheitern der Erin-
nerung an den urspriinglichen Wortlaut, aber auch an seine urspriingliche Entstel-
lung, das Scheitern der Erinnerung an die Gétter und an deren Sprache, den unsterb-
lichen Spruch, das Scheitern —in eins — der Erinnerung an die Menschen und an die
Sprache der Sterblichen, 6ffnet im AufriR® der Sprache zum Schauplatz der Anamnesis
einen amnesischen Hof: zwischen loimos und limos, Sprache a limine. Die Sprachpest,
sie geht weder in der Auslegung zur Pest noch in der Auslegung zum Hunger auf,
greift von dieser Stelle, der Entziindung von limos und loimos, Hunger und Seuche
aneinander, aus und geht in die Pestbeschreibungen der europdischen Literaturen
auseinander. Sie unterhdlt auch die Beschreibung der Pest in von Funcks Robert
Guiscard, Herzog von Apulien und Calabrien, die im dritten Jahrgang der Horen, 1797,
in drei Fortsetzungen erschien, und Kleists Robert Guiskard mit zugrunde lag: »Hun-
ger wiithete in Roberts Lager, eine tédliche Seuche war die unmittelbare Folge da-
von [...] Hunger und Krankheit wiitheten unter den Belagerern fort [...] Mit fiirch-
terlicher Schnelligkeit verbreitete sich auf den Schiffen ein ansteckendes Uebel. Die
Hitze des Sommers vermehrte die Wuth der tddtlichen Seuche, und unter den Kran-

176

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS SCHESTAG: BROCKES

ken befand sich jetzt auch der Herzog«. Was im Lager — logos — wiitet, ob Hunger
oder Seuche, ob die Seuche unmittelbare Folge des Hungers war, loimos aus limos
hervorgeht, oder ob beide, Hunger und Pest, unscheidbar voneinander, unter den
Belagerern — oder Lesern — fortwiiten, bleibt in von Funcks Beschreibung nicht nur
offen, sondern reibt diese Beschreibung auf. Im Oszillieren zwischen limos und loi-
mos, Hunger und Pest, bricht nicht nur die Aliminierung des Sprachbaus an, sondern
auch die Frage auf, ob Sprache die Sprecher der Sprache ndhrt oder verzehrt, ob sie
den Hunger — nach Bedeutung oder Deutungslosigkeit - stillt oder ndhrt, ob sie in
der Auslegung zur hungrigen, zur Nahrung, zum Gift oder zum Gegengift aufgeht.
Kleist fiihrt diese auf-, auseinanderbrechende Frage durch die Enge zwischen atzen-
dem und dtzendem Zug: Die giftgedzten Knochen brechen ihm, / Und wieder nieder
sinkt er in sein Grab. / Ja, in des Sinn’s entsetzlicher Verwirrung, / Die ihn zuletzt be-
fillt, sieht man ihn scheuflich / Die Zihne gegen Gott und Menschen fletschen. Die
anagrammatische Nihe zueinander von Atzen und Atzen und Zihne trigt nicht nur
Entsetzen in den Willen zur Antwort auf die skizzierte Frage ein, sondern greift noch
das Entsetzen an, in entsetzlicher, zuletzt und fletschen ein: ... dz ... setz ... letz ... Zi
... lets ... Die Zeilen schreiben nicht nur die Pro- und Perliferation der in [(0)imos
anbrechenden Sprachpest, sondern mit einem andern Wort a limine die Freundschaft,
die Kleist im Briefen skizziert, der Worter, Wortbruchstiicke, -fetzen, zueinander,
fort. Penthesilea wird daran erinnert haben: »So war es ein Versehen. Kiisse, Bisse, /
Das reimt sich, und wer recht von Herzen liebt, / Kann schon das Eine fiir das Andre
greifen. [...] Wie Manche, die am Hals des Freundes hdngt, / Sagt wohl das Wort: sie
lieb” ihn, o so sehr, / DaR sie vor Liebe gleich ihn essen kénnte; / Und hinterher,
das Wort bepriift, die Narrinn! / Gesattigt sein zum Eckel ist sie schon. / Nun, du
Geliebter, so verfuhr ich nicht. / Sieh her: als ich an deinem Halse hieng, / Hab ich’s
wahrhaftig Wort fiir Wort gethan; / Ich war nicht so verriickt, als es wohl schien.

Literatur

Brockes, Barthold Hinrich: Irdisches Vergniigen in Gott, Erster Theil, Nach-
druck der Ausgabe des Verlages Christian Herold, 1737, Bern 197o0.

Fenves, Peter: »Chatter«. Language and History in Kierkegaard, Stanford
1993.

Kant, Immanuel: »Metaphysik der Sitten (1797)«, in: Ernst Cassirer (Hg.
u.a.), Immanuel Kants Werke, Berlin 1922, Bd. VII.

Mendelssohn, Moses: »Phaedon oder iiber die Unsterblichkeit der Seele in
drey Gesprachen, Berlin und Stettin, bey Friedrich Nicolai, 1767, in:
ders., Gesammelte Schriften, Stuttgart-Bad Cannstatt 1972, Bd. 3/1.

Rahmer, Sigismund: Heinrich von Kleist als Mensch und Dichter. Nach neu-
en Quellenforschungen von Sigismund Rahmer, Berlin 1909.

ReuR, Roland/Staengle, Peter/[ab 1992] Harms, Ingeborg (Hg.): Heinrich von
Kleist. Sdmtliche Werke. Brandenburger Ausgabe (BKA), Briefe, IV/1,
IV/2; Der Findling, 1I/5; Robert Guiskard, I/2, Basel, Frankfurt am
Main 1988ff.

177

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

Sembdner, Helmut (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe, 2
Bde., Minchen 1984.

WeiR, Hermann F.: »Heinrich von Kleists Freund Ludwig von Brockes, in:
Beitrdge zur Kleist-Forschung, Frankfurt an der Oder 1996, Bd. 10,
102-132.

WeiB, Hermann F./Ormanns, Stefan: »Wiederaufgetauchte Kleist-Autogra-
phen«, in: Beitrdge zur Kleist-Forschung, Frankfurt an der Oder
1992, Bd. 6.

178

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Recht

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Festlegung des Gesetzes in der Literatur -
am Beispiel Kleists*

J. Hirris MILLER

»[...] wie denn die Wahrscheinlichkeit nicht immer auf Seiten der Wahrheit ist [...]«?

Kann ein literarisches Werk ein Gesetz festlegen?? Was hiefle es fir
Literatur und Gesetz, wenn man diesen Satz mit Ja beantworten wiirde?
Shelley sagte bekanntlich in »Eine Verteidigung der Dichtung«, daf§ die
»Dichter die nicht anerkannten Gesetzgeber der Welt« seien.* K6nnen
wir das ernst nehmen oder entspringt es einer hyperbolischen dich-
terischen Freiheit? Anders gefragt: Ist ein literarisches Werk jemals ein
Sprechakt, der ein neues Gesetz inauguriert? Wenn ein literarisches
Werk manchmal ein Gesetz setzen kann, geschieht das dann, wenn das
Werk geschrieben wird, oder erst spater, wenn es gelesen wird? Wenn
zweites zutrifft, mufl das Werk richtig gelesen (read justly) werden, um
wirksam zu sein oder kann es einfach gelesen werden (just be read)?
Welcher Art von Gesetz konnte ein Gedicht oder ein Roman Geltung
verschaffen? Kann ein literarisches Werk ein Gesetz nur in seiner Ori-
ginalsprache festlegen oder setzt sich seine gesetzgebende Macht in der
Ubersetzung fort? Ist das ganze Werk gesetzgebend oder nur ein be-

1. Der nachfolgende Text erschien urspriinglich unter dem Titel »Laying Down the Law
in Literature. The Example of Kleist« in: Cardozo Law Review 11. 5/6, (Juli/August
1990), 1491-1514 (A.d.0.).

2. Heinrich von Kleist: »Michael Kohlhaas«, in: Helmut Sembdner (Hg.), Heinrich von
Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe, 2 Bde., Miinchen 1961, Bd. 2, 9-103, hier 96. Im
folgenden wird, wenn nicht anders angegeben, nach dieser Ausgabe mit dem Kurzti-
tel: Kleist, »Kohlhaas«, Seitenzahl, zitiert

3. Im Original: to lay down the law. Die idiomatische Wendung, die auch mit »das Ge-
setz geben« oder »aufstellen« libersetzt werden konnte, wird hier und im folgenden
Text durchgingig iibersetzt als »das Gesetz festlegen« (A.d.U.).

4. Percy Bysshe Shelley: »A Defence of Poetry«, in: Bruce R. Jr. McElderry (Hg.), Shel-
ley’s Critical Prose 3, Lincoln, University of Nebrasca Press 1967, 36.

181

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

stimmter, vielleicht abtrennbarer Teil? Dies entspricht der Frage, ob die
gesamte Heiratszeremonie notwendig ist, um ein Paar zu verheiraten,
oder ob nur einige Worte in ihr performativ wirken, etwa das »Ich er-
kldre Euch zu Mann und Frau«.

Das erste Viertel von Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas, der
Erzdhlung von Kleist, auf die sich unsere Diskussion konzentriert, wur-
de zuerst in einer Zeitschrift im Jahr 1808 verdffentlicht, zwei Jahre
vor dem Erscheinen der gesamten Erzahlung im ersten Band der ge-
sammelten Erzdhlungen Kleists®. War dieses Fragment hinsichtlich
seiner Macht, Gesetze zu geben, einer Heiratszeremonie vergleichbar,
die abgebrochen wird, nachdem blof ein Teil von ihr ausgefiihrt worden
ist? Man sieht an diesen nebensdchlichen Fragen, wie unwahrschein-
lich oder sogar absurd die Annahme ist, ein literarisches Werk konnte
in irgendeinem praktischen oder wortlichen Sinne >das Gesetz festle-
genc¢ (lay down the law). Ein literarisches Werk kann wahrnehmbar eine
Originalitdt besitzen, die Neues ertffnet, aber allem Anschein nach
nicht die Allgemeinheit des Gesetzes, die Forderung, daR alle Menschen
innerhalb seines Geltungsbereiches ihm gehorchen miissen oder an-
dernfalls die Konsequenzen zu tragen haben.

DaR literarische Werke das Gesetz reflektieren, und daf sie so-
gar, wenigstens zum Teil, durch die Rechtslage in einem gegebenen
Land zu einer bestimmten Zeit determiniert werden, daran kann es kei-
nen Zweifel geben. Hervorragende neuere Studien wurden auf diesem
Gebiet verdffentlicht.”

Es kann auch keinen Zweifel daran geben, dafl neuere theoreti-
sche Entwicklungen im Recht, speziell die sogenannten >Critical Legal
Studies< auf entscheidende Weise durch Literaturtheorie beeinfluflt
worden sind. Diese Beziehung ist auf keinen Fall eindeutig. Einige Ar-
beiten in den »Critical Legal Studies< haben, wie mir scheint, Wirkungs-
forschung (Reader Response Criticism) mit dem vermengt, was manch-
mal >Dekonstruktion« genannt wird, um ein neues und eindeutig pro-
duktives Amalgam hervorzubringen, das weder dem einen noch dem
anderen seiner Vorldaufer so recht treu bleibt. Es gibt keinen Grund,
dariiber bestiirzt zu sein. Es ist ein Beispiel der transformativen Ver-
windung, die sich ereignet, wenn theoretische »Ansatze« von einer in ei-
ne andere Disziplin libertragen werden oder von einer Sprache in eine

5. Das erste Viertel von Michael Kohlhaas wurde im Phébus verdffentlicht; der Abdruck
wurde in Heft 6, Juni 1808, begonnen und im November 1808 beendet.

6. Heinrich von Kleist: Erzdhlungen, Berlin 1810, Bd. 1, 1-125.

7. Ein Beispiel hierfiir ist ein bewundernswertes Buch von Brook Thomas, das die juri-
stischen Kontexte der amerikanischen Literatur des 19. Jahrhunderts untersucht.
Brook Thomas: Cross-Examinations of Law and Literatur. Cooper, Hawthorne, Stowe et
al., New York, Cambridge University Press 1987.

182

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

andere, von einem Land in ein anderes. Dekonstruktion in Amerika ist
nicht das gleiche wie Dekonstruktion in Frankreich, Deutschland, Japan
oder der Volksrepublik China. Dekonstruktion im Recht ist nicht das
gleiche wie Dekonstruktion im Studium der Literatur, und in beiden
Gebieten findet sie eher im Plural als im Singular statt. Auf jeden Fall
hat sich die juristische Diskussion zweifellos die neuere Literaturtheorie
angeeignet.

Mehr noch, Recht und Literatur und ihre jeweils umfangreich in-
stitutionalisierten Disziplinen tliberlappen sich auf mehrfache Weise.
Die Literaturtheorie versucht allgemeine Gesetze von besonderen Fal-
len abzuleiten oder ein allgemeines Gesetz auf die Lektiire besonderer
Falle anzuwenden, so wie das >wirkliche« Gesetz auf vielfdltige Weise
von Annahmen dariiber abhangt, was eine Erzahlung gut oder plausibel
macht und welches die richtigen gesetzlichen Prozeduren fiir das Fort-
schreiten von einer besonderen Geschichte zu einer Gesetzgebung oder
zu einer Gerichtsentscheidung sind, die quasi gesetzgebenden Charak-
ter hat. Wie Rechtsgelehrte wissen, gibt es fiir das Gesetz beunruhigen-
de Verwicklungen in neueren Arbeiten, die nahelegen, dafl es ganz all-
gemein eine gewisse fundamentale Unlesbarkeit in Erzahlungen gibt. In
Kriminalfadllen zum Beispiel hdngt die gerechte Anwendung des Geset-
zes davon ab, daB man es zu einer glatten Geschichte des Hergangs
bringt, so wie die wichtigen Entscheidungen des Obersten Gerichtsho-
fes (Supreme Court) von der Voraussetzung abhangen, dall es gerecht
ist, von den zufidlligen Details eines spezifischen Falles wie etwa Roe
gegen Wade®, im Grunde von einer besonderen Geschichte iiber be-
sondere Leute, zu einem Urteil {iber die VerfassungsgemafSheit zu ge-
langen, das entscheidende Auswirkungen auf das Leben von Millionen
von Menschen haben wird. Der Supreme Court, so sagen wir, >legali-
sierte die Abtreibungs, und es ist wahrscheinlich, daf§ sie mit Hilfe staat-
licher Gesetzgebung erneut sillegalisiert« wird.® Die Berufung auf ei-
nen Prazedenzfall im Gesetz bedeutet meistens, sich auf eine Erzdhlung
zu berufen, auf die man sich geeinigt hat oder auf besondere Fille, in de-
nen Einigung nur nach einem langen und teuren Prozef zustande kam.

8. Entscheidung Nr. 410 U.S. 113 (1973). (Diese Gerichtsentscheidung schaffte das in
Texas giiltige Gesetz ab, demzufolge Abtreibung als Verbrechen galt, wenn sie aus
einem anderen Grund vorgenommen wurde als dem, das Leben der Mutter zu retten.
Zugleich stiitzte diese Entscheidung das durch die Verfassung verbiirgte Recht einer
Frau, ihre Schwangerschaft zu unterbrechen.)

9. Vgl. allgemein dazu: Webster gegen Reproductive Health Service, 109 S. Ct. 3040
(1989). (Der rechtliche Rahmen, der durch die Entscheidung Roe, 410 U.S.113 ge-
schaffen wurde, wird hier neu formuliert, um verschiedene Verordnungen der Gesetze
Missouris, welche die Abtreibung betreffen, einzuhalten. Auf diese Weise wurde dem
Staat in diesem Bereich ein erhohter Spielraum eingerdumt.)

183

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Recht wie Literatur hdngen davon ab, da man die Streitfrage
der Geltung eines Beispiels oder, um es in traditionellen rhetorischen
Begriffen zu sagen, einer Synekdoche, des Teils fiir das Ganze, 16st
(oder stillschweigend ausspart). Dieses Problem betrifft auch diesen
Aufsatz. Woher konnte ich das Recht nehmen, auf der Grundlage eines
einzigen, vielleicht exzentrischen Beispiels allgemeine Schliisse zu zie-
hen zur Frage, ob Literatur das Gesetz festlegt? Die Institutionen von
Recht und Literatur werden durch komplexe Annahmen bestimmt, oft
durch »ungeschriebene Gesetze«, die besagen, was ein gutes Argument
oder eine angemessene Erzahlung ist. Es ist lehrreich fiir jemanden aus
dem Inneren einer Institution, sich fiir einen Augenblick innerhalb der
unvertrauten und manchmal sogar scheinbar absurden Konventionen
der anderen zu bewegen.

Schlieflich kann es keinen Zweifel daran geben, daf§ einige Wer-
ke der Literatur thematisch das Recht reflektieren oder Dramatisierun-
gen von Gesetzesthemen enthalten, die unserem Verstdndnis des
Rechts etwas Unersetzliches hinzufligen. Beispiele sind Der Kaufmann
von Venedig oder Mafs fiir Mafs von Shakespeare oder, wie ich hier zei-
gen will, die Geschichten Kleists.

Meine Frage ist eine andere. Eine Vorbedingung fiir sie ist, daf§
man alle drei genannten Beziehungen von Recht und Literatur akzep-
tiert: Die Reflexion des Rechts durch Literatur, den EinfluR der Litera-
turtheorie auf die Rechtstheorie und umgekehrt und die Darstellung
von Einsichten ins Recht innerhalb von Literatur, die mehr als die ge-
setzliche Situation der jeweiligen Zeit spiegelt. Ich frage eher, ob man
sich ein Werk der Literatur als in irgendeinem Sinne gesetzgebend
denken kann, das heif$t, ob Literatur Recht inaugurieren oder einsetzen
kann. Ich werde diese Frage in ihrer Beziehung zu den drei anderen
Verbindungen von Recht und Literatur untersuchen, indem ich Hein-
rich von Kleists Michael Kohlhaas lese.

Alle bemerkenswerten Erzdhlungen Kleists, gar nicht zu reden
von seinen Stiicken und vielen seiner Anekdoten und kurzen Arbeiten,
enthalten thematische Elemente, die das Recht betreffen — oft verwir-
rende und paradoxe Elemente.’® Die Frage des gerechten oder un-
gerechten Handelns war fiir Kleist ein grundlegendes Thema. Der
Zusammensto verschiedener Arten des Gesetzes mit individueller
menschlicher Erfahrung faszinierte ihn: gottliches Gesetz, biirgerliches
oder menschliches Gesetz, moralisches Gesetz, physikalisches Gesetz
(zum Beispiel das Gesetz der Kausalitdt) und dsthetisches Gesetz (zum
Beispiel die Jahrtausende alten, mindestens bis zu Aristoteles zuriick-
gehenden Annahmen, wie man zu einer wohlgestalteten und zusam-

10. Zum Beispiel: »Der Findling«, »Das Erdbeben in Chili«, »Der Zweikampf«, »Der Zer-
brochne Krug, »Uber die allmihlige Verfertigung der Gedanken beim Redenc.

184

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

menhidngenden Erzdahlung kommt, und deshalb iiber das Verhaltnis der
Erzahlung zur Wahrheit). Legal studies und Literaturtheorie teilen, wie
gesagt, die Aufgabe, Regeln fiir die Interpretation von Erzdhlungen auf-
zustellen, damit, unter anderem, in Kriminalfédllen dadurch Schuld oder
Unschuld nachgewiesen werden kann, dal einem eine klare Erzahlung
gelingt, oder damit man zum Beispiel entscheiden kann, ob Shakespea-
res Macbeth ebenso wie Sophokles’ Odipus Rex eine Tragddie ist. Lektii-
ren von Kleists merkwiirdigen und verwirrenden Geschichten spielten
eine bedeutende Rolle in neueren Darlegungen der auerordentlichen
Schwierigkeit und vielleicht der Unmoglichkeit, diese Aufgabe zu erfiil-
len.

Die Geschichten sind zum Teil deshalb verwirrend, weil sie Leu-
te zeigen, die entscheidend getroffen werden durch falsche, aber plau-
sible Geschichten, die iiber sie erzdhlt wurden, als man sie vors Gesetz
zerrte. Die empirischen Daten kénnen, dariiber herrscht Ubereinstim-
mung, auf diese oder auf jene Weise zusammengesetzt werden, und es
gibt eine unheilvolle Tendenz dazu, die Daten falsch zusammenzuset-
zen, aus boser Absicht, zufdlliger Weise oder nur dadurch, dafl man auf
die normalen Annahmen {iber die »Wahrscheinlichkeit*«** zuriick-
greift.

Ein Teil dessen, was verwirrt, ist, da der Leser mit eben jener
Aktivitdt des Lesens beschiftigt ist, die sich in der Geschichte als so
schwierig erweist und von der es so wahrscheinlich ist, daB sie Kata-
strophen hervorbringt, wenn man sie falsch macht. Wenn wir eine Ge-
schichte Kleists lesen, dann lesen wir eine Geschichte tiber die verhee-
renden Konsequenzen des Erzdhlens und Lesens von Geschichten.

Kleist war auch fasziniert von der Moglichkeit des Konflikts zwi-
schen verschiedenen Rechtsprechungen, zum Beispiel des Konflikts
zwischen goéttlichem und menschlichem Gesetz oder zwischen den Ge-
setzen der physikalischen Kausalitdit und den Erfordernissen einer
plausiblen Verkettung, wie man sie normalerweise dem Geschichten-
Erzdahlen auferlegt, oder zwischen inkongruenten Rechtsprechungen
angrenzender oder libereinander liegender Domadnen, wie im Konflikt
zwischen dem sachsischen, dem Brandenburger und dem Heiligen R6-
mischen Recht und zwischen dem protestantischen und katholischen
Kirchenrecht in Michael Kohlhaas. Kohlhaas ist allen diesen Gesetzen
unterworfen, und wenn das eine ihn nicht verdammt, dann das andere.

Kleists Interesse am Recht 1468t sich am Beispiel jeder seiner Ge-
schichten belegen. Die Marquise von O... dreht sich um die Frage der
Verpflichtung eines Vergewaltigers gegeniiber seinem Opfer (und, un-
behaglicher Weise, umgekehrt). Der vorletzte Akt der Gewalt in der Se-

11. Kleist, »Kohlhaas«, 96. Es werden alle Begriffe mit * markiert, die im Original deutsch
zitiert sind (A.d.0.).

185

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

quenz gewalttdatiger Akte, aus denen Der Findling besteht, wird ausge-
16st durch ein Dekret der Regierung, welches das Eigentum des Prota-
gonisten seinem bosen Stiefsohn iibergibt. Die merkwiirdige letzte Epi-
sode, in welcher der Protagonist schliefflich ohne Absolution aufgrund
eines Dekrets des Papstes gehdngt wird, wird durch ein Gesetz im
papstlichen Staat bestimmt, demzufolge »kein Verbrecher zum Tode ge-
fiihrt werden kann, bevor er die Absolution empfangen«*?. Als der
Papst Piachi ohne Absolution hdngen 148t, durchschligt er einen Kno-
ten im Gesetz, indem er das Gesetz bricht, um das Rechts-System zu
bewahren. In Das Erdbeben in Chili suspendiert ein groes Erdbeben
kurzfristig, in einem idyllischen Zwischenspiel, das erbarmungslose
‘Walten des sozialen, biirgerlichen, moralischen und kirchlichen Geset-
zes. Alle diese Gesetze kehren, initiiert durch eine Predigt iiber das
Weltgericht in der Kathedrale nach dem Erdbeben, mit Vehemenz in
der Schlullszene wieder. In Der Zweikampf bezichtigt man eine reine
Frau auf der Grundlage scheinbar unumstoflicher Umstiande, die es
beweisen, der Unzucht. Gott bestdtigt, wie es zundchst scheint, ihre
Schuld in einem »geheiligte[n] Urteil«*? qua Kampf. Die Geschichte
enthdlt durchgédngig Gesetze verschiedener Art. Auf die eine oder ande-
re Weise enthalten die meisten Werke Kleists wie diejenigen, die ich
erwdhnt habe, explizit das Gesetz.

Keine Geschichte Kleists wird jedoch mehr von Rechtsfragen
beherrscht als Michael Kohlhaas. Es ist Kleists fritheste und bei weitem
langste Geschichte und die erste, die seine charakteristischen erzdhleri-
schen Neuerungen zur Schau stellt. Der Untertitel lautet (Aus einer alten
Chronik)**4. Tatsdchlich basieren viele der Hauptereignisse der Ge-
schichte, darin inbegriffen das unwahrscheinlich klingende Interview
des namengebenden Helden mit Martin Luther*®, auf der »Nachricht
von Hans Kohlhasen, einem Befehder derer Chur-Sachsischen Lande.
Aus Petri Haftitii geschriebener Mirckischer Chronic.«*¢ Die fraglichen
Ereignisse geschahen um 1540 in Sachsen und Brandenburg. Kleist
konnte mit einigem Recht behaupten, daf er nichts erfand oder inaugu-
rierte. Er erzdhlte es nur so wie es war, seinen historischen Quellen
treu, ihrem Gesetz ergeben.

Andererseits kommt eine Episode, die Anekdote von einer un-
wahrscheinlichen Prophezeiung, die in Erfiillung geht, aus einer ande-
ren Quelle, einem fiktionalen Werk, und das zentrale Eingreifen einer

12. Kleist, »Findling«, 214.

13. Kleist, »Der Zweikampf«, 248.

14. Kleist, »Kohlhaas«, 9.

15. Sembdner, »Anmerkungen zu den Erzdhlungen«, Bd. 2, 895f.

16. Schottgen & Kreysikg: Diplomatische und curieuse Nachlese der Historie von Ober-
Sachsen und angrenzenden Lindern, Leipzig 1731, Bd. III.

186

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

alten wahrsagenden Zigeunerin scheint Kleists Erfindung zu sein. Dar-
Uber hinaus dachte sich Kleist andere Ereignisse und Episoden aus,
ebenso die ins Einzelne gehenden Details der Unterhaltung und des
Verhaltens wie auch viele, jedoch nicht alle, Eigennamen. Sogar der
Name des Helden ist von Kohlhasen in Kohlhaas gedndert und von
Hans in Michael, das letztere vermutlich, um Assoziationen mit dem
vernichtenden Erzengel Michael nahezulegen. Kohlhaas wird zweimal
in der Geschichte »Wiirgengel«'” genannt.

Einzigartig und eigen fiir Kleist sind schlieflich die brutale Ge-
walt, die lakonische Abruptheit, mit der Episode auf Episode folgt, die
entscheidende Rolle der unwahrscheinlichen Zufdlle und vor allem die
Erzahlung der Geschichte mit der fiir Kleist bezeichnenden Schnellig-
keit, mit Tempo und Rhythmus des Stakkatos. Diese Abruptheit wird in
den Geschichten selbst durch hadufige Verweise auf Blitzschlage abge-
bildet oder durch Episoden in mehreren Geschichten, in denen jeman-
dem das Hirn zerschmettert wird. Dieser neue Rhythmus ist, wie man
argumentieren konnte, die ungewohnlichste Erfindung Kleists, etwas,
was man in keiner anderen Erzdhlweise vorher oder nachher antrifft. Er
ist so bezeichnend wie etwa der Stil einer Sonate von Domenico Scarlat-
ti. Er ist daher unnachahmlich. Man konnte sich nicht vorstellen, dafl
jemand anderes eine »Kleist-Geschichte« schreibt. Die Hochstapelei
wdre unmittelbar augenscheinlich.

Wie es fiir Fiktionen, die sich vorgeblich rechtfertigen durch die
ihnen vorgingige Autoritdt der Geschichte, charakteristisch ist, ist auch
die Vorgabe Kleists, nur Quellen zu folgen, der Deckmantel eines hohen
Grades erfinderischer Originalitdt. Das »aus« im Untertitel ist nicht nur
als »vonc¢ (from) aufzufassen, sondern auch als >aus heraus« (out of), im
Sinne von »weit weg gehen vons, so wie Kohlhaas in der Anfangsepisode
aus Brandenburg heraus und nach Sachsen hineingeht. Die Geschichte
hat, wie ich zeigen werde, viel mit dem Uberqueren von Grenzen zwi-
schen einer Rechtsprechung und einer anderen zu tun. Kleist tber-
quert, wie man sagen konnte, in Michael Kohlhaas fortwahrend die
Grenze von Geschichte zur Fiktion, ohne es zu sagen. Ohne die Uber-
schreitung auf irgendeine Weise anzuzeigen, bewegt er sich wiederholt
vom sicher begriindeten und gesetzlichen Bereich der Geschichte in ei-
nen anderen Bereich unter der Rechtsprechung eines Gesetzes, das die
Geschichte selbst einsetzt, ohne vorgangigen Grund.

Andererseits 1a8t sich die Unterscheidung zwischen einfiihren-
den Fiktionen und der vorstellenden Vergegenwadrtigung historischer
Ereignisse nicht halten. Eine Fiktion ist aus der Perspektive der Festle-
gung des Gesetzes wertlos, wenn sie sich nicht irgendwie durchsetzt.
Um zu funktionieren, mufl sie es dazu bringen, daB sie institutionalisiert

17. Kleist, »Kohlhaas«, 54.

187

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

wird, >legalisiert, sanktioniert, garantiert — in irgendeiner Gemeinschaft
von Lesern. »Die Geschichte neu schreibens, das kann sogar dann ent-
scheidende performative, den Status bestimmende Kraft in jener Ge-
meinschaft besitzen, wenn es darum geht, gegebene geschichtliche Er-
eignisse in eine Form zu bringen, die von der Gemeinschaft als >endlich
richtig« angenommen wird. Ein geldaufiges Beispiel ist die Rolle, die die
Neuschreibung der Geschichte in der Frauenbewegung einnimmt, mit
dem Ziel, mehr von der Rolle aufzunehmen, die Frauen spielen, wo Ge-
schichte gemacht wird, darin inbegriffen Literaturgeschichte.

Trotzdem wird der Leser, dessen Anliegen die moglicherweise
gesetzgebende Kraft der Literatur ist, von einer Geschichte wie Michael
Kohlhaas verunsichert. Es ist unmoglich, aufgrund irgendwelcher Zei-
chen innerhalb der Geschichte selbst zu sagen, wo die Geschichte auf-
hort und die Fiktion beginnt, obwohl der Untertitel implizit behauptet,
daR es alles Geschichte sei, »aus einer alten Chronik«®. Diese Behaup-
tung wird in der Geschichte zum Beispiel in einer Bemerkung iiber den
Kurfiirsten von Sachsen wiederholt: »Wohin er eigentlich ging, und ob
er sich nach Dessau wandte, lassen wir dahin gestellt sein, indem die
Chroniken, aus deren Vergleichung wir Bericht erstatten, an dieser
Stelle, auf befremdende Weise, einander widersprechen und aufhe-
ben.«* Dies erweckt den Anschein, als ob Kleist seinen Quellen sorg-
faltig gefolgt sei, sich sogar der Wahl zwischen ihnen enthalten hétte,
wo sie einander widersprechen. Dies ist eine auf ironische Weise fiktive
Behauptung, wenn auch eine, die oft genug in Fiktionen aufgestellt
wurde, die sich als Geschichte ausgaben. Kleists Geschichte ware ganz
anders, wenn sie nur das enthielte, wofiir er historische Autoritat hatte.

Selbst ohne diese Sorge ist die Geschichte noch verstérend ge-
nug. Der Pferdehandler Michael Kohlhaas war »einer der rechtschaf-
fensten zugleich und entsetzlichsten Menschen seiner Zeit«*°. Er war
auf jede Weise bewundernswert: ruhig, gesetzestreu, ein ausgezeichne-
ter Ehemann und Vater, hart arbeitend, »das Muster eines guten
Staatsbiirgers«.>* »Das Rechtsgefiihl aber«, so der Erzdhler, »machte
ihn zum Riuber und Moérder«**. Dieses Rechtsgefiihl, so erfihrt der Le-
ser wenig spéter, glich »einer Goldwaage«>3. Das Bild der empfindli-
chen Waage ist nicht zufillig, da sich die Geschichte um Kohlhaas’ For-
derung nach Gleichheit und Entschddigung dreht. Er will genau das zu-
riick, was er verloren hat. Er hat einen verfeinerten Sinn fiir Aquivalen-

18. Kleist, »Kohlhaas«, 9.
19. Ebd., 99.

20. Ebd., 9.

21. Ebd.

22, Ebd.

23. Ebd., 14.

188

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

te und ist ein Kenner der Differenzen. Oder genauer, er will iiberhaupt
keine Aquivalente akzeptieren. Fiir Kohlhaas ist nur dasselbe demsel-
ben gleichwertig. Er klebt, was seinen Sinn flir Gerechtigkeit betrifft,
streng am Buchstaben. Er will keinen Ersatz, zum Beispiel Geld oder
andere Pferde, fiir das, was seinen Pferden getan wurde. Er will, da
man ihm dieselben Pferde in eben dem Zustand zuriickgibt, in dem er
sie zuriickgelassen hat.

Kleists Wort »Rechtsgefiihl«, zweimal gebraucht, ist mehr als ein
wenig ominds. Es benennt nicht eine Bereitschaft, dem duleren Gesetz
zu gehorchen, sondern einen gewissenhaften inneren Mafistab, an dem
Kohlhaas eigenstdndig das Recht oder Unrecht dessen miflt, was je-
mand tut. Er verhandelt die Handlungen der Leute »vor der Schranke
seiner eigenen Brust«*4. Die protestantische Reformation in den Tagen
von Kohlhaas verbreitete sich durch einen Aufruf an die Geistlichkeit
aller Glaubigen und an die Unabhidngigkeit der spirituellen Zeugen-
schaft jedes Einzelnen sowie durch die Macht, die Bibel zu lesen. Lu-
thers revolutiondrster Akt war, wie man sagen konnte, daly er die Bibel
ins Deutsche tibersetzte. Kohlhaas’ inneres Rechtsgefiihl kann gegebe-
nenfalls die Dinge auf eine Weise bemessen, die sich von derjenigen
der Rechtsanwalte, Richter, Gerichtshofe und anderen rechtlichen Au-
toritdten unterscheidet. Er lebt unter einer doppelten Rechtsprechung,
unter einer duferlichen und unter einem Ruf, der an ihn von etwas An-
derem als von irgendeinem duBeren Gesetz ergeht, so wie Kleists Ge-
schichte Michael Kohlhaas ihre Leser von einem Ort aus und gemaR ei-
nem Gesetz anruft, das nicht mit irgendeinem vorhergehenden Gesetz
in Ubereinstimmung gebracht werden kann.

Die Geschichte erzdhlt von eben solch einem Konflikt zwischen
zwei Rechtsprechungen. Als Kohlhaas eines Tages die Grenze von
Brandenburg nach Sachsen mit einer Koppel von Pferden iiberquert,
die er in Leipzig zu verkaufen beabsichtigt, wird er illegaler Weise bei
einem Schlof8 an der Grenze festgehalten, weil ihm angeblich ein Pal3-
schein fehlt. Zwei schwarze Pferde aus seiner Koppel werden zurtick-
gehalten, als man ihm weiterzufahren erlaubt, vorgeblich als Pfand.
Kleist betont die Kontingenz und Unverantwortlichkeit dieses Unrechts.
Es handelt sich nicht um einen abgestimmten Plan von Burgvogt, Ver-
walter und Junker; es passiert nur irgendwie. Als Kohlhaas einige Wo-
chen spadter mit dem rechtlichen Nachweis zurtiickkehrt, dafl der Paf3-
schein nicht notwendig ist, stellt er fest, da seine einst glatten und
wohlgendhrten Schwarzen diirr und abgehdarmt sind, kaum noch in der
Lage, auf eigenen Beinen zu stehen. Man hat sie sich auf den Feldern
nahezu zu Tode schuften lassen. Der Stallknecht, den er zur Pflege der
Pferde zuriickgelassen hatte, wurde ausgeraubt, geschlagen und vom

24. Ebd.

189

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Schlof gejagt. Der Rest der Geschichte beschreibt die auergewo6hnli-
che Eskalation von Kohlhaas” Versuchen, einen gerechten Ersatz fiir
den Schaden zu erhalten, der ihm zugefiigt wurde.

Gerechter Ersatz heift fiir Kohlhaas die Riickgabe der dem Stall-
knecht gestohlenen Besitztiimer, Bezahlung der Behandlungskosten des
Stallknechts und vor allem die Riickgabe seiner Pferde im urspriingli-
chen Zustand. Er fordert, daf§ sie vom Schlofherrn, dem Junker Wenzel
von Tronka, gemadstet werden. »[...] das sind nicht meine Pferde, ge-
strenger Herrk, schreit er den Junker an. »Das sind die Pferde nicht, die
dreiRig Goldgiulden wert waren! Ich will meine wohlgendahrten und
gesunden Pferde wieder haben.«*> Er erfihrt weder von den Gerichten
Sachsens noch von denen Brandenburgs Gerechtigkeit, zum Teil, weil
einflulreiche Leute in beiden Hauptstddten durch Blut oder Heirat mit
dem Junker von Tronka verwandt sind. Familienloyalitdt ist starker als
das Gesetz und unterlduft es. Die Regierungen in Dresden und Bran-
denburg weisen seine Sache zuriick. Sie fordern ihn auf, seine Pferde
von SchloB Tronka zu holen und den ganzen Vorfall zu vergessen. Zu-
letzt wird seine Frau von einer iibereifrigen Leibwache todlich verletzt,
als sie versucht, das Verfahren in seiner Sache zu einer personlichen
Bitte an den Kurfiirsten von Sachsen in Berlin zu machen.

Nachdem Kohlhaas seine Frau beerdigt hat, nimmt er das Gesetz
in die eigenen Hidnde. Spiter, im Gesprdch mit Luther, rechtfertigt
Kohlhaas seine Handlungen dadurch, daf er sagt: »VerstoBen [...] nen-
ne ich den, dem der Schutz der Gesetze versagt ist! [...] und wer mir ihn
versagt, der stofit mich zu den Wilden der Eindde hinaus; er gibt mir,
wie wollt Thr das leugnen, die Keule, die mich selbst schiitzt, in die
Hand«?%. Kohlhaas behauptet hier, daR man ihn in einen Naturzustand
zurilickversetzt habe und daf er deshalb das Recht habe, einen neuen
Gesellschaftsvertrag einzufiihren.

Kohlhaas setzt »einen Rechtsschlul« auf, der »kraft der ihm an-
geborenen Macht«*? fordert, da der Junker seine Schwarzen eigen-
hédndig in Kohlhaas’ Stdllen méasten soll. Als der Junker dies verweigert,
sammelt Kohlhaas Anhdnger, steckt Schlof Tronka an und totet den
Verwalter, den Burgvogt und ihre Familien, nicht aber den Junker, der
entkommt. Er ristet sich dann mit einer wachsenden Bande bewaffne-
ter Mdnner als unabhangige Einheit aus, die den Junker verfolgt, um an
ihm Rache zu nehmen. Er geillelt die Gegend. Er steckt erst Wittenberg
und dann Leipzig in Brand, bestraft sie dafiir, dal§ sie dem Junker Zu-
flucht gewahrt haben. Er und seine Leute sind, wie es scheint, unbe-
zwingbar. Alle Versuche, sie zu fangen, schlagen fehl. Erst das Eingrei-

25. Ebd., 15.
26. Ebd., 45.
27. Ebd., 31.

190

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

fen Martin Luthers in einem merkwiirdigen Gesprach, das auf histori-
schen Tatsachen beruht, aber in seinen Einzelheiten lber das ge-
schichtlich Dokumentierte hinausgeht, bringt Kohlhaas dazu, seine
Waffen niederzulegen, Amnestie vom sdchsischen Kurfiirsten anzu-
nehmen und erneut beim Gerichtshof in Dresden Gerechtigkeit zu su-
chen. Am Ende bekommt er recht, der Junker erhalt eine Gefangnis-
strafe, die schwarzen Pferde werden Kohlhaas so fett wie einst zurtick-
erstattet, dazu voller Ersatz fiir seinen Schaden und den des Stall-
knechts. Doch im gleichen Moment wird Kohlhaas aufgrund eines Ur-
teils des Kaisers des Heiligen Romischen Reiches in Wien hingerichtet.
Letzterer sieht sich nicht an die Amnestie gebunden. Die Rechtspre-
chung unterstiitzt ihn darin. Das Verbrechen von Kohlhaas liegt in der
»Verletzung des 6ffentlichen, kaiserlichen Landfriedens«?,

Wie so hdufig im Fall von Kleists Erzdhlungen und Stiicken wie-
derholt das Urteil das Verbrechen.?® Wenn es ungerecht ist, da Kohl-

28. Ebd., 94.

29. Paul de Man: »Allegory of Readingx, in: ders., Allegories of Reading, Minneapolis
1979, 221-245. Die Beobachtung findet sich beildufig im Verlauf einer Lektiire von
Rousseaus Profession de foi: »Ein Text wie die Profession de foi kann insofern buch-
stablich >unlesbar< genannt werden, als er zu einer Reihe von Behauptungen fiihrt,
die einander radikal ausschlieRen. Diese Behauptungen sind auch nicht blof neutra-
le Feststellungen; es sind appellierende Performative, die den Ubergang von der rei-
nen AuRerung zur Handlung verlangen. Sie zwingen uns zu einer Wahl und zerstdren
gleichzeitig die Grundlagen jeder Wahl. Sie erzdhlen die Allegorie einer richterlichen
Entscheidung, die weder besonnen, noch gerecht sein kann. Wie in den Stiicken
Kleists wiederholt das Urteil das Verbrechen, das es verurteilt.« Ebd., 245. — De Man
zeigt, inwiefern die Versuchung des »Theismus« in der Profession de foi zugleich als
intellektuell unsinnig verdammt wie auch als in gewisser Form unausweichlich vorge-
fiihrt wird. Der Text verlangt, daR wir ein Urteil dariiber fillen, was er sagt und wor-
tiber er redet, und zeigt zugleich, daR ein jedes Urteil notwendiger Weise grundlos
ist. Meine Lektiire von Kleists Allegorie der Gerechtigkeit in Michael Kohlhaas sieht
die Situation des Lesers in Analogie zu derjenigen des Protagonisten. Wéahrend ich
aber die Harte des begrenzten Raumes, in den Rousseaus Profession de foi, de Mans
Essay und Kleists Michael Kohlhaas auf je unterschiedliche Weise ihre Leser stellen,
nicht bestreite, gewinne ich den Eindruck der Moglichkeit einer neuen Gerechtigkeit
und einer neuen Ubernahme von Verantwortung fiir Handlungen und Urteile, die in
diesem begrenzten Raum vollzogen, bzw. geféllt werden. Wenn wir urteilen und
handeln miissen, dann miissen wir auch von diesen Handlungen und Urteilen sagen,
was Kohlhaas und die Unterzeichner der Unabhangigkeitserkldarung auf unterschied-
liche Weise iiber das, was sie getan hatten, sagten: »Ja, ich tat es und ich {iberneh-
me die Verantwortung dafiir, sogar, wenn es ungerecht in dem Sinne war, dal® es in
der politischen Ordnung, in der ich wohne, nicht auf einem feststellbaren vorherigen
Rechtsgrund basierte. Ich erkldre meine Handlung und mein Urteil als den Grund

191

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

haas »einen Scheffel Hafer [...] gescheut«3° hat, wie es im Sprichwort
heiflt, das er zitiert, wenn er zu unrecht das Schlof§ niederbrennt, all je-
ne Menschen tétet, die Gegend auspliindert und zwei Stddte in Brand
steckt wegen zwei schwarzen Pferden, dann erscheint es ebenso unge-
recht, ihn fiir etwas hinzurichten, was rechtlich lediglich als »Verlet-
zung des offentlichen, kaiserlichen Landfriedens« definiert ist. Keine
der Bestrafungen paflt zum Verbrechen. Beide stehen in keinem Ver-
haltnis zueinander. Es bediirfte keiner empfindlichen Goldwaage, um
zu sehen, dafl in beiden Fallen mit den Waagen der Gerechtigkeit etwas
nicht stimmt.

Kleists Erzahlweise unterstreicht die todliche Ironie des doppel-
ten Endes. Der Tag von Kohlhaas' Hinrichtung, der Tag, »an welchem
er die Welt, wegen des allzuraschen Versuchs, sich selbst in ihr Recht
verschaffen zu wollen, verséhnen sollte«3*, ist zugleich, wie ihm der
Kurfiirst von Brandenburg mitteilt, als er zum Schafott gefiihrt wird,
»der Tag, an dem dir dein Recht geschieht!«3*> »Schau her«, sagt er,
»hier liefere ich dir alles, was du auf der Tronkenburg gewaltsamer
Weise eingebiifit, und was ich, als dein Landesherr, dir wieder zu ver-
schaffen, schuldig war, zurtiick: Rappen, Halstuch, Reichsgulden, Wa-
sche, bis auf die Kurkosten sogar fiir deinen bei Miihlberg gefallenen
Knecht Herse.«33 Mit der einen Hand erstattet das Gesetz ihm vollen
Ersatz, mit der anderen beraubt es ihn seines Lebens. Die Erzahlung
macht deutlich, daB Kohlhaas niemals in der Angelegenheit der
Schwarzen Recht bekommen hitte, wenn er nicht die Gerechtigkeit in
die eigene Hand genommen und dadurch sich das Henkersbeil verdient
hatte. Die Waagen der Gerechtigkeit lassen sich nicht ins Gleichgewicht
bringen. Aus Sicht des Gesetzes ist Gerechtigkeit geiibt worden. Das
Gesetz wurde behauptet und gerecht angewandt. Die Behorden konnen
mit gutem Gewissen schlafen. Aus der Perspektive von Kohlhaas be-
trachtet, hat er in dem Moment alles verloren, wo er alles, was er verlo-
ren hatte, wiedererlangt hat.

Wie konnen wir diese Erzahlung angemessen (justly) lesen, wie
ihr gerecht werden? Eine merkwiirdige Tatsache im Zusammenhang
von Michael Kohlhaas ist bereits offensichtlich. Mehr noch als bei den
meisten anderen fiktionalen Werken scheint es notwendig zu sein, daf§
man die Erzahlung wiederholt, um iber sie reden, sie >lesen¢, analysie-
ren und bewerten zu konnen. Ein Grofiteil der >Wissenschaft« (>criti-

eines neuen Rechts.« Ein literarisches Werk, so mein Argument, legt das Gesetz auf
eine diesen Handlungen und Urteilen analoge Weise fest.

30. Kleist, »Kohlhaas«, 47.

31. Ebd., 100.

32. Ebd., 101.

33. Ebd.

192

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

cismc) zu Kleists Erzdhlungen beschrinkt sich darauf.3* Ein Beispiel ist
die hier zitierte Einfilhrung Greenbergs zur englischen Ubersetzung.
Wenn Michael Kohlhaas einfiihrend, urspriinglich und erfinderisch ist
und sich dessen vielleicht schuldig macht, wenn die Erzahlung ihr eige-
nes, neues Kleistsches Gesetz des Erzahlens festlegt, und dies in Her-
ausforderung der iiberkommenen Gesetze des Verhaltnisses von Erzdh-
lung zu Geschichte oder von Wahrscheinlichkeit zu Wahrheit, dann
scheint die Wirkung der Erzdhlung auf ihre Leser zu sein, daf diese die
Erzdhlung immer wieder neu erzahlen miissen. Wir miissen das Ver-
brechen, wenn es eines ist, wiederholen, wenn wir versuchen, uns tiber
die Erzahlung Rechenschaft abzulegen, ihr gerecht zu werden, sie ein-
zureihen in das, was wir iuber Literatur bereits wissen, und in die Ubli-
chen Weisen, Literatur zu rationalisieren, so wie in der Erzahlung die
hochsten Behorden gezwungen scheinen, noch einmal in neuer Form zu
tun, was Kohlhaas getan hat. Sie tun dies im Bestreben, den Bruch des
Friedens zu heilen, den er verursacht hat, ihre Rechtsprechung wieder
zu behaupten und ihre Autoritdt (authority) zu begriinden.

Dieser Zwang zum neuerlichen Erzdhlen3> legt eine Antwort auf
die oben gestellte Frage nahe, inwiefern ein literarisches Werk nicht
nur original sein, etwas bis dahin Ungehortes erfinden, sondern auch
sich selbst als allgemeines Gesetz iiberliefern konnte. Die Erzdhlung
neigt dazu, sich selbst auszusden und ihre Leser dazu zu zwingen, er-
neut zu tun, was sie macht, so wie Kohlhaas” Forderung nach Gerech-
tigkeit zu einer weitverbreiteten Ungerechtigkeit fithrt, wenn das das
richtige Wort dafiir ist. Diese Ungerechtigkeit erstreckt sich nicht nur
auf das, wozu er gebracht wird, sondern auch auf das, wozu er andere
bringt. Dies ist eine ironische und aullerordentlich beunruhigende Ver-
sion von Kants Formulierung des kategorischen Imperatives in der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten: »[...] ich soll niemals anders ver-
fahren, als so, dafs ich auch wollen konne, meine Maxime solle ein allge-
meines Gesetz werden«3.

34. Vgl. Thomas Mann: »Preface«, in: H. von Kleist. The Marquise of 0. — and other Sto-
ries, ibersetzt von Martin Greenberg, New York 1960, 5. Vgl. ebd., Martin Greenberg:
»Introduction to Marquise von 0.«, 27.

35. Im Original: »compulsion to retell«, wortlich: Wiedererzahlungszwang, Wortspiel in
Anspielung auf Freuds Wiederholungszwang, (A.d.0.).

36. Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Wilhelm Weischedel
(Hg.), Immanuel Kant. Werke, Darmstadt 1956, Bd. 7, 28. Dieser Satz und der ihn
umgebende Kontext bei Kant werden diskutiert in: J. Hillis Miller: »Reading Telling.
Kantg, in: ders., The Ethics of Reading, Columbia University Press, New York 1989,
13, 26. Diese Paperback-Ausgabe von 1989 berichtigt einen Ubersetzungsfehler in
der ersten Ausgabe. — Hardy E. Jones definiert Kants Idee von der Beziehung zwi-
schen moralischer Instanz und Gesetzgebung auf eine meinen Gedanken tiber Micha-

193

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Wie aber kommt es in der Geschichte (im Gegensatz zu: mit der
Geschichte) dazu, dal Kohlhaas' anfdngliche Forderung nach Gerech-
tigkeit in der Angelegenheit seiner zwei Pferde sich auf eine universelle
juridische, politische und moralische Ebene ausweitet? Die Reihe der
»Dekrete« (decrees), die Kohlhaas erlaf$t, zeigt, inwiefern ein universel-
les neues Gesetz seiner anfanglichen und hartnackig behaupteten For-
derung nach Gerechtigkeit von den Gerichten auf der Grundlage seines
eigenen und aullerordentlich empfindlichen »Rechtsgefiihls« innewohnt.
Das deutsche Wort fiir »decrees, >Rechtsschluf3¢, klingt fiir einen Eng-
lischsprachigen starker als seine englische Entsprechung. Es legt nahe,
daR ein Recht eingerichtet oder festgelegt wird.

Fiir Kohlhaas fiihrt ein >RechtsschluB« rasch zu mehr und dann
schnell zur revolutiondren Einrichtung einer neuen Gesetzesordnung.
Wihrend er zuerst »kraft der ihm angeborenen Macht«37 spricht,
nimmt er bald im »Kohlhaasische[n] Mandat« fiir sich in Anspruch, dafy
er mit dem Junker Wenzel von Tronka »in einem gerechten Krieg lie-
ge«3® Er fordert Unterstiitzung von allen Biirgern Sachsens »bei Strafe
des Leibes und des Lebens, und unvermeidlicher Eindscherung alles
dessen, was ein Besitztum heilen mag«3. In einem scheinbar unver-
meidbaren Crescendo definiert er in seinem zweiten Manifest sich
selbst als »einen Reichs- und Weltfreien, Gott allein unterworfenen

el Kohlhaas, die Erzéhlung und Michael Kohlhaas, die Person, vergleichbare Weise.
Hardy E. Jones: Kant’s Principles of Personality, Madison 1971. Fiir Kant, so Jones,
»ist eine Person eine moralische Instanz mit einem autonomen Willen aufgrund
seiner Fahigkeit, Gesetze zu machen, seiner Kraft zur Selbst-Gesetzgebung. Kant
sagt, dal rationale Instanzen Gesetzen unterworfen sind, die von ihrem eigenen
selbst-gesetzgebenden Willen ausgehen: Sie miissen nur jenen Regeln gehorchen,
deren Quelle sie selbst sind. Dies ist etwas, was fiir ihre Freiheit wesentlich ist und
ohne das sie nicht zurecht als moralisch verantwortliche Wesen betrachtet werden
kénnten.« Vgl. ebd., 131. - Ich verdanke dieses Zitat Paul Privateer. Jones geht in
der von mir zitierten Passage nicht auf die soziale Unordnung oder Gewalt ein, die
sich ergeben kdonnte, wenn jede(r) Biirger(in) nur Gesetzen zu gehorchen hitte,
deren Quelle sie oder er war, wie Kleist es tut, noch geht er darauf ein, was am Wort
»Quelle« problematisch ist. Welches Vermdgen oder welche Instanz in mir ist die
Quelle der Gesetze, die ich mit meinem »selbst-gesetzgebenden Willen« begriinde?
Kants Biicher der Moralphilosophie sind Versuche, diese Frage zu beantworten, oder
genauer, zu erkldren, warum sie nicht beantwortet werden kann, warum wir niemals
dem moralischen Gesetz in uns von Angesicht zu Angesicht gegeniiberstehen
konnen, obwohl sein zwingender Befehl {iber uns kategorisch ist.

37. Kleist, »Kohlhaas«, 31.

38. Ebd., 34.

39. Ebd.

194

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

Herrn«*°. Auf dieser Grundlage 14dt er »jeden guten Christen« dazu
ein, sich ihm anzuschliefen.* Er gibt noch ein weiteres Manifest her-
aus, als er Leipzig anziindet. Darin beschreibt er sich selbst als »einen
Statthalter Michaels, des Erzengels, der gekommen sei, an allen, die
in dieser Streitsache des Junkers Partei ergreifen wiirden, mit Feuer
und Schwert, die Arglist, in welcher die ganze Welt versunken sei, zu
bestrafen.«#* Kohlhaas' letztes Manifest, das er vom eroberten Schlof
Liitzen aus herausgibt, »worin er sich festgesetzt hatte«, ruft »das Volk
auf, sich zur Errichtung einer besseren Ordnung der Dinge, an ihn
anzuschlieRen«*3, Es ist »auf dem Sitz unserer provisorischen Weltre-
gierung«** gezeichnet. Wenn er nun hinausgeht, wird ihm »ein Che-
rubsschwert, auf einem rotledernen Kissen, mit Quasten von Gold
verziert [...] vorangetragen, und zwolf Knechte, mit brennenden Fak-
keln folgten ihm«*>. Dies ist angemessen fiir jemanden, dessen bevor-
zugte Zerstorungsinstrumente, wie bei seinem Namensvetter, dem
Erzengel Michael, Feuer und Schwert sind.

Der Leser wird die verriickte Logik dieser raschen Ausweitung
vom Besonderen und Beschriankten zum Allgemeinen sehen. Obwohl es
bei Kohlhaas’ Streit nur um zwei Pferde geht, hat er, sobald er sich auf
seinen eigenen Gerechtigkeitssinn statt auf das Justizsystem Sachsens
beruft, seiner Staatsbiirgerschaft entsagt und die Legitimitdt der Ge-
richte herausgefordert. Er hat sich implizit zum Fiihrer einer revolutio-
ndren neuen Weltregierung erklart, mit ihrem eigenen neuen Gesetz-
buch und anderem Staatszubehor: Herrscher, Gesetzgeber, Gerichtsho-
fe, Universitaten und der Rest. Obwohl Kohlhaas’ Berufung auf das Ur-
teil seiner eigenen Brust statt auf die offentlichen Gerichtshéfe nicht
offensichtlich gewalttdtig ist, besitzt sie implizit die Gewalt jeder be-
grindenden (inauguralen) Setzung eines neuen Gesetzes und jeder Le-
gitimierung eines neuen Staates. Kohlhaas’ Berufung auf sein angebo-
renes Rechtsgefiihl in der Angelegenheit der zwei Pferde bedeutet nicht
nur die Einrichtung eines einzelnen neuen Gesetzes oder vorldufigen
Gerichtshofes, sondern einer revolutiondren neuen Weltordnung. Die
urspringliche, eingeschrankte Forderung enthadlt ihre eigene implizite
Universalisierung. Sie enthalt zugleich in sich die Moglichkeit all der
gewalttatigen Akte, die Kohlhaas und seine Madnner begehen. Die Beru-
fung auf eine Gerechtigkeit, die privat ist und zugleich universell, auf
ein Gesetz iiber dem Gesetz, ist essentiell gewalttétig, sogar dann, wenn

40. Ebd., 36.
41. Ebd.
42, Ebd., 41.
43. Ebd.
44, Ebd.
45, Ebd., 43f.

195

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

jene Berufung auf die gewaltloseste Weise ausgefiihrt wird, zum Bei-
spiel als passiver Ungehorsam oder friedliche Versammlung.

Kohlhaas’ Erklarung einer neuen Weltordnung nimmt die ubli-
che Form solcher Erklarungen an, ob sie Erfolg haben oder nicht. Ob-
wohl seine Rechtsbeschliisse und Manifeste das neue Volk und das
neue Gesetz, in dessen Namen sie sprechen, erst performativ schaffen,
sprechen seine Deklarationen so, als ob das Gesetz und die Menschen,
die unter den von ihm eingerichteten Rechten zusammengebracht wer-
den, bereits existieren und in seinen Erkldarungen nur konstativ be-
schrieben werden. Unabhdngigkeitserklarungen iibernehmen nicht die
Verantwortung fiir das, was sie tun. Sie sprechen im Namen eines vor-
ab existierenden Volkes und vorab existierender Rechte, die sie tatsach-
lich durch einen performativen Machtspruch erst schaffen.*5 »Wir er-
achten diese Wahrheiten fiir selbstverstdndlich«*’, aber sie waren nicht
»selbstverstindlich«, bevor sie von unseren Griindervitern in einem
Sprechakt zum Ausdruck gebracht wurden, der nicht einfach die Be-
kundung von vorab existierenden Tatsachen war.

Kohlhaas’ neue Erklarung der Menschenrechte ist jedoch ein
Performativum, das fehlschligt*® Der Kontext und die Umstinde
stimmen nicht. Seine Proklamation wird nicht durch einen neuen Ver-
trag und eine neue Verfassung sanktioniert. Da dies geschehen kénn-
te, firchtet die Obrigkeit (authorities) in Sachsen und dies bringt sie da-
zu, ihn mit solcher Gewalt zu bedrohen. Eine dhnliche Furcht hat mog-
licherweise die Obrigkeit bestimmt, die so skrupellos die Pro-Demokra-
tie-Bewegung in der Volksrepublik China niedergeschlagen hat. Es be-
gann damit, da einige Studenten Poster aufhdngten und sich trafen,
um Reden zu halten, aber bald demonstrierte eine Million Biirger und
Uiberall prangten Poster.

Im Augenblick von Kohlhaas’ groftem militdrischen Erfolg greift
Luther ein, um Kohlhaas »in den Damm der menschlichen Ordnung zu-
riickzudriicken«*. In einer Mitteilung, die iiberall im Kurfiirstentum
angeschlagen wird, und dann in einem Gesprdch bezichtigt er Kohl-
haas, sowohl von »Ungerechtigkeit selbst, vom Wirbel bis zur Sohle er-
fiillt« als auch »ein Rebell« zu sein »und kein Krieger des gerechten
Gottes«, weil er es wage, die Gerechtigkeit in die eigenen Hdnde zu

46. Jacques Derrida hat groRartig iiber dieses Paradox eines Performativums, das sich
als konstative Aussage maskiert, in zwei Aufsdtzen geschrieben: Jacques Derrida:
»Declarations d'Independence«, in: ders., Otobiographies, Paris 1984, und Jacques
Derrida: Die Bewunderung Nelson Mandelas oder Die Gesetze der Reflexion. Fiir Nelson
Mandela, Hamburg 1987.

47. Unabhéngigkeitserkldrung, USA 1776.

48. Im Original: »infelicitous«, Miller {ibernimmt hier die Terminologie Austins (A.d.U.).

49. Kleist, »Kohlhaas«, 42.

196

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

nehmen.>° Kohlhaas’ Antwort lautet, wie gesagt, daf man ihm »den
Schutz der Gesetze versagt« habe, er daher aus der Gemeinschaft des
Staates, in dem er lebt, ausgeschlossen worden sei und daher das Recht
habe, seinen eigenen Staat aufzustellen.”® Aber Kohlhaas will nicht
wirklich sagen, daf§ er in einen Naturzustand zuriickversetzt worden sei,
auBerhalb von jedem Gesetz. Er will sagen, daB die Gerichtshofe von
Sachsen und Brandenburg nicht das Gesetz flir ihn vermitteln, jenes
Gesetz, das er in seiner eigenen Brust tragt. Daher ist er im Recht, wenn
er ein neues Gesetz und eine neue soziale Ordnung einsetzt, in welcher
er Gerechtigkeit im Namen des Gesetzes erfahren wird. Luther erwi-
dert, dafl niemand ihm den Schutz der Gesetze verweigert habe, dall er
seinen Feinden vergeben, die Pferde, diinn und abgezehrt, zurtiickneh-
men und dann selbst méasten solle. Niemand anderes als Gott habe das
Recht, den Kurfiirsten fiir ungerecht zu erkldren, weil er sein Verfahren
zuriickweise. Schlielich willigt Kohlhaas ein, die Armee zu entlassen,
Amnestie anzunehmen und seinen Fall mit Unterstiitzung von Luther
erneut vor die Gerichtshoéfe von Sachsen zu bringen. Trotzdem weigert
er sich hartnackig, sich in der Hauptsache von der Stelle zu bewegen.
»[L]aBt die Erkenntnis, wie es mir zukommt, sprecheng, sagt er, »und
den Junker mir die Rappen auffiittern.«>*

Das Gesprach mit Luther ist zutiefst ironisch. Nur ein paar Jahre
vorher hatte eben dieser Martin Luther Thesen an die Kirchentiir in
Wittenberg genagelt und sein >Ich kann nicht anders« geduRert. Luther
hat sich selbst so verhalten wie sich Kohlhaas verhalt. Er hat alle gesell-
schaftlichen und kirchlichen Obrigkeiten herausgefordert. Er hat sich
auf eine jenseits von ihnen liegende hohere Gerechtigkeit berufen. Auf
der Grundlage jener Gerechtigkeit hat er eigenmachtig etwas begrin-
det, was sogar noch wichtiger ist als ein neuer Staat, eine neue Kirche.

Luthers Revolution war ein Erfolg. Innerhalb von zwei Jahrzehn-
ten ist seine Kirche institutionalisiert und von bestimmten Staaten als
legitim akzeptiert worden. Luther selbst iibt groe politische wie auch
geistliche Macht aus. Trotzdem verweigert er Kohlhaas streng das
Recht, so zu handeln, wie er selbst gehandelt hat, wenngleich er merk-
wirdiger Weise in seiner Nachricht fiir den Kurfiirst von Sachsen mehr
oder weniger das Argument akzeptiert, das er in seinem Gesprach mit
Kohlhaas sich zu billigen weigerte. »[I]n der Tat«, berichtet der Erzahler
iiber sein Schreiben®?, sei Kohlhaas »auf gewisse Weise auBer der
Staatsverbindung gesetzt worden [...]; und kurz, da man ihn, um aus

50. Ebd., 42f.

51. Ebd., 45.

52. Ebd., 47.

53. Der tatsdchliche Brief Luthers ist nicht tiberliefert. Er ist fiir die Geschichte (history)
verloren.

197

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

dem Handel zu kommen, mehr als eine fremde, in das Land gefallene
Macht, wozu er sich auch, da er ein Ausldnder sei, gewissermaflen qua-
lifiziere, als einen Rebellen, der sich gegen den Thron auflehne, be-
trachten miisse«.>* Die komplizierte Situation der Rechtsprechung je-
ner Zeit ist nicht vollkommen anders als die Situation in den Vereinig-
ten Staaten heute. In den Vereinigten Staaten kann ein Verbrechen, das
Staatsgrenzen iiberschreitet, ebenfalls unter das Gesetz des einen oder
des anderen fallen oder unter das foderale Gesetz. Auch in den Verei-
nigten Staaten kann die Entscheidung, vor welchem Gericht der Fall ei-
nes Angeklagten verhandelt werden sollte, einen groen Rechtsstreit
auslosen. Kohlhaas sucht Gerechtigkeit von Sachsen und dann von
Brandenburg. Er wird letztendlich vom hohen Reichsgericht aufgrund
des Formfehlers verurteilt, da die Amnestie, die von Sachsen gewahrt
wird, den kaiserlichen Hof nicht bindet.

Aber Kohlhaas als »fremde Macht« zu definieren, heiflt, ihn ge-
wissermafen auBerhalb jedes dieser Gesetze zu stellen. Oder eher noch
heiflt es, ihn entweder den Gesetzen zu unterwerfen, die den Krieg zwi-
schen Staaten regeln, oder den Konventionen jener behutsamen diplo-
matischen Verhandlungen zwischen Staaten, die den Frieden erhalten,
oft durch endlose, ergebnislose Diskussionen. Solche Diskussionen sind
strenggenommen aullerhalb der Gesetze jedes Staates. Sie sind in ge-
wisser Hinsicht ungesetzlich oder sie unterliegen nur dem internationa-
len Recht oder den ungeschriebenen Gesetzen der Diplomatie, da sie
nicht durch die Gesetze irgendeines der Staaten geregelt werden, die an
den diplomatischen Verhandlungen beteiligt sind. Was durch die Di-
plomatie beschlossen wird, muf in jedem Staat extra ratifiziert werden,
um in Kraft zu treten. Walter Benjamin vergleicht die Konventionen der
Diplomatie mit jenen ungeschriebenen Gesetzen, welche die Diskussio-
nen innerhalb von Familien regeln. IThm zufolge sind diese beiden Be-
reiche aullerhalb der Gewalt*, die charakteristisch ist fiir Staatsgewalt
und Gesetz.>®

Obwohl Luther die Argumentation annimmt, daf Kohlhaas in
gewisser Hinsicht eine fremde Macht ist, 148t er nicht zu, dall dieser
sich als berechtigten Abgesandten der Rache Gottes definiert. Er wei-
gert sich, die Beichte von Kohlhaas abzunehmen und ihm das Sakra-
ment zu geben, solange er nicht seinen Feinden vergibt und seine pri-
vate Rache aufgibt. Gleichwohl schwebt iliber der Geschichte die Mog-

54. Kleist, »Kohlhaas«, 49.

55. Benjamin schreibt: »So hat denn wie der Umgang von Privatpersonen auch der der
Diplomaten eigene Formen und Tugenden hervorgebracht, die, weil sie duBerlich ge-
worden, es dann nicht immer gewesen sind.« Walter Benjamin: »Zur Kritik der Ge-
waltg, in: Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhduser (Hg.), Walter Benjamin. Ge-
sammelte Schriften, Frankfurt am Main 1977, Band II. 1., 179-203, hier 195.

198

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

lichkeit, da Kohlhaas wirklich der Stellvertreter des Erzengels Michael
ist, den Gott gesandt hat, um ein siindiges Volk zu bestrafen, das ein
verdorbenes Rechtssystem hat, so wie Kleist in seinen anderen Ge-
schichten ironisch mit dhnlichen Moéglichkeiten der gottlichen Interven-
tion spielt. Kohlhaas vergleicht seine Abneigung gegen das Vergeben
mit derjenigen Christi: »der Herr auch vergab allen seinen Feinden
nicht«5®. Entsprechend sagt der Erzdhler iiber die Pliinderung des
Schlosses von Tronka: »Der Engel des Gerichts fahrt also vom Himmel
herab«%7. Viel hdngt davon ab, wie der Leser das »also«* in diesem Satz
auffaBt, genauso wie dort, wo Kant sagt, ich solle »so« handeln, daf§ die
Maxime meines Handelns zu einem allgemeinen Gesetz der Menschheit
erhoben werden konnte.

Was ist der Unterschied zwischen Luther und Kohlhaas? Ist es
nicht mehr als der Unterschied zwischen einer erfolgreichen und einer
erfolglosen Revolution, zwischen einer, die es zur Institutionalisierung
und Legitimation bringt, und einer, die wie die meisten revolutiondaren
Versuche mit der Exekution oder Verhaftung des Aufstandigen endet?
Kohlhaas’ Revolution konnte gerechtfertigt sein, aber ohne Erfolg. An-
dererseits bauscht er, wenn er kein Abgesandter Gottes ist, einen klei-
nen Gegenstand vollig ungerechtfertigter Weise auf. Er hat einen Rie-
senwirbel um einen Scheffel Hafer gemacht. Er sollte sich dem Gesetz
des Landes, in dem er lebt oder handelt, unterwerfen und annehmen,
was auch immer das Gericht fur ein Urteil fallt.

Wie wiirden wir liber jene diinne Linie zwischen einem Luther
und einem Kohlhaas entscheiden? Sollten wir die Geschichte entschei-
den lassen? Angenommen, der Siiden hédtte den Biirgerkrieg in den
Vereinigten Staaten gewonnen, hitte das riickwirkend die Sache des
Stidens gerechter gemacht? Irgendwie ergibt es keinen Sinn, wenn man
die Kontingenzen der Geschichte iiber Angelegenheiten der Gerechtig-
keit entscheiden 1dRt. Andererseits, wenn Kohlhaas ein zweiter Erzen-
gel Michael ist¢, ein Stellvertreter Gottes, gesandt, um jene zu bestra-
fen, die das Gesetz nicht richtig anwenden, dann ist das, was er tut,
lUberhaupt nicht revolutiondr, originell oder urspriinglich. Er ist der Hii-
ter eines Gesetzes, dessen Bewahrer weder ein Brecher des alten Ge-
setzes, noch ein heutiger Moses, Lycurgus oder Christus, der ein neues
Gesetz einsetzt, indem er das alte verwirklicht und ausstreicht. Er erlaf3t
nicht ein zuvor ungehortes Gesetz, das urspriinglich, eréffnend und oh-
ne Prazedenzfall ist, die Grundlage einer neuen Weltordnung.

Das gleiche kann von Luther gesagt werden. Er behauptete nicht,
daR er eine neue Religion begriinde, sondern daf er eine korrupte
christliche Welt reformiere, indem er sie zu einem alten, traditionellen

56. Kleist, »Kohlhaas«, 48.
57. Ebd., 32.

199

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

und vollkommen autorisierten Christentum zuriickfiithrte. Die Reforma-
tion fiihrte das Gleiche zum Gleichen zuriick. Die Tatsache, da das Lu-
thertum zu dem Zeitpunkt, als Luther sein Gesprach mit Kohlhaas hat,
so grindlich institutionalisiert und mit der Staatsmacht zusammenge-
legt worden ist, zeigt an, wie wenig wahrhaft er6ffnend die protestanti-
sche Reformation war. Luther ist 1540 ein Instrument der etablierten
biirgerlichen Ordnung, zumindest gemdR seiner Darstellung bei Kleist,
aber auch in geldufigen historischen Berichten.

Hier liegt das Paradox, das der Idee der Festlegung eines neuen
Gesetzes inhdrent ist, ob diese als politischer Akt in einem Werk der
Literatur beschrieben wird oder als Rechtssetzungsakt, der von dem
literarischen Werk selbst ausgefiihrt wird: Um zu funktionieren, muf}
sie auf einen vorausgehenden Fall verweisen. Sie kann sich nicht selbst
autorisieren. Sie mull behaupten, nur bereits existierende Rechte und
Gesetze zu beschreiben und zu bekraftigen. Und um zu funktionieren,
mul sie anschliefend institutionalisiert werden, mufl sie von der um-
fangreichen Maschinerie der Gesellschaft legitimiert werden, in Sat-
zungen und Regeln festgehalten werden, und irgendeine Art von Polizei
sowie ein akzeptierter und veroffentlichter Codex von Sanktionen miis-
sen ihr Nachdruck verleihen. Um gesellschaftlich wirksam zu sein, mufl
ein Werk der Literatur kanonisiert werden, umgeben von einem kom-
plexen Kontext von Ausgaben, Besprechungen, Kommentaren, pddago-
gischen Uberlieferungen usw. Aber sobald entweder Michael Kohlhaas,
der Mann, oder Michael Kohlhaas, die Geschichte, durch die Vergan-
genheit autorisiert und fiir die Zukunft institutionalisiert worden ist, ist
er oder sie nicht mehr neuartig, noch nie dagewesen oder urspriinglich,
sondern dem homogen, was bereits als Gesetz erlassen worden ist. Er
oder sie legt kein neues Gesetz fest, sondern bestdtigt das alte. Die
Geschichte von Kohlhaas, wie sie von Kleist auf bewunderungswiirdige
Weise erzahlt wird, veranschaulicht diesen Widerspruch.

Bis hierher habe ich in erster Linie iiber Ereignisse oder Themen
gesprochen, die in der Geschichte beschrieben werden. Wie steht es mit
dem Funktionieren der Geschichte selbst, als einem historischen Ereig-
nis, einem Text, der von Heinrich von Kleist zu einer bestimmten Zeit
und an einem bestimmten Ort geschrieben und unter bestimmten Um-
standen veroffentlicht worden ist, dann spater veroffentlicht und erneut
veroffentlicht, iibersetzt und kommentiert wurde, bis er schlieflich mir
in die Hande gefallen und als Leser unter die Augen gekommen ist. Ich
habe gesagt, da das inhdrente Paradox in der Idee der Festlegung ei-
nes neuen Gesetzes nicht nur fiir die politischen Akte gilt, die in einem
literarischen Werk beschrieben werden, zum Beispiel im Aufstand und
in der Exekution von Kohlhaas, sondern auch fiir den gesetzgebenden
Akt, den das Werk, zum Beispiel diese Geschichte, ausfiihrt. Wie kann
diese Behauptung ausgefiihrt, verstanden und gerechtfertigt werden?

Zu diesem Zweck wende ich mich einer zentralen Episode von

200

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

Michael Kohlhaas zu, die ich bis jetzt noch nicht diskutiert habe, der
Episode der wahrsagenden Zigeunerin. Diese Episode ist eine Allegorie
iiber das Funktionieren der Geschichte. Sie zeigt, da die Geschichte
nicht deskriptiv oder konstativ ist, sondern performativ. Oder eher noch
zeigt sie, daB die Geschichte, indem sie beschreibt oder erzahlt, aus-
fiihrt (performs), denn strenggenommen ist innerhalb der Begriffe der
traditionellen Sprechakttheorie nichts Performatives an der Geschichte
Kleists. Michael Kohlhaas macht wenig mehr, als in einer trockenen,
knappen, 6konomischen, einer Chronik gleichenden Weise Ereignisse
zu erzdhlen, von denen es heifit, sie hatten sich in der Geschichte ereig-
net. Ihre Intention scheint tiberhaupt nicht performativ zu sein, sondern
rein epistemologisch: Die Tatsachen richtig wiederzugeben, sie so zu er-
zdhlen, wie sie waren. Ein Urteil wie dasjenige, das der Erzdhler liber
Kohlhaas fallt, ist durch und durch ironisch. Es driickt eher das kollek-
tive Urteil der Zeit aus als die Einschdtzung, zu der die Geschichte
selbst den Leser hinfiihrt: »Hierauf erschien nun [...] der verhdngnis-
volle Montag nach Palmarum, an welchem er [Kohlhaas, A.d.U.] die
Welt, wegen des allzuraschen Versuchs, sich selbst in ihr Recht ver-
schaffen zu wollen, versdhnen sollte.«5®

Die Geschichte der unwahrscheinlichen Erfiillung der Vorhersa-
ge der Zigeunerin iiber einen Rehbock wurde von Kleist einer beinahe
vergessenen Novelle Friedrich Maximilian Klingers entnommen und
modifiziert, aus »Der Kettentriger«®, den Kleist 1801 gelesen hat.*
Der Hauptteil ihrer Geschichte (story) scheint jedoch Kleists Hinzufii-
gung zur Geschichte (history) gewesen zu sein. Es ist ein sagenhaftes
Element, das auf entscheidende Weise in die Lebensgeschichte des hi-
storischen Kohlhaas eingreift, wie Kleist sie erzahlt. Mehrere Motive,
die charakteristisch fiir das Geschichtenerzédhlen Kleists sind, kommen
in dieser Episode zusammen: die ironische Spur von Zeichen, die Gottes
unergrindliches Urteil erkennen lassen; das Zusammenwirken von au-
Berst unwahrscheinlichen Zufillen im menschlichen Leben; die per-
formative Funktion von Botschaften, Briefen, Notizen, Papieren, Dekre-
ten, Manifesten, Gerichtsurteilen — des Schreibens in allen Erschei-
nungsformen in der menschlichen Geschichte. Fiir Kleist beschreiben,
kommunizieren oder informieren solche Schreiben nicht einfach bloR.
Sie lassen etwas sich ereignen. Ein Beispiel ist, wie das Mifflingen von
Kohlhaas’ Versuch, Gerechtigkeit von den Gerichten zu erlangen, durch
Dokumente vermittelt wird. Der Aufschub des Gesetzes, der unab-
schlieBbare >Prozel3¢, der das Verfahren von Kohlhaas fortwdhrend auf-

58. Ebd., 100.

59. Friedrich Maximilian Klinger: Der Kettentrdger, Amsterdam 1796.

60. Der Beleg dafiir ist ein Brief Kleists an Wilhelmine von Zenge vom 22. Mérz 1801.
Vgl. Sembdner, »Briefe, Bd. 2, 630ff.

201

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

schiebt — der es aus dem Gericht herauswirft, ihm zum Aufgeben rit -
funktioniert auf dem Wege von Papieren und Dokumenten, niemals auf
dem jener direkten Konfrontation von Angesicht zu Angesicht, die
Kohlhaas erst bekommen kann, als es zu spat ist und er sich auerhalb
des Gesetzes gestellt hat, indem er das Gesetz in seine eigenen Hande
genommen hat.

Das erste dieser Motive, das moglicherweise libernatiirliche Zei-
chen, erscheint frith in der Geschichte, als »ein ungeheurer Wetter-
schlag« und »ein plétzlich furchtbarer Regenguf«5* Kohlhaas aufhilt,
als er gerade dabei ist, das Kloster niederzubrennen, in dem von Tron-
kas Tante Abtissin ist und von Tronka Unterschlupf gewihrt hat. Sollen
wir das ernsthaft als Manifestation von Gottes Urteil iiber Kohlhaas
nehmen? Ist es das Zeichen des plotzlichen Eingriffs der Ewigkeit in die
Zeit? Der Text erlaubt es dem Leser nicht, mit Gewiheit zu entschei-
den. Es gibt den Blitz. Man kann ihn lesen, wie man will.

Das zweite Motiv, die zweite Koinzidenz oder der zweite unwahr-
scheinliche Zufall, durchdringt die ganze Episode. Kohlhaas begegnet
der Zigeunerin aufgrund eines reinen Zufalls, gleichwohl wird diese
Begegnung fiir sein Schicksal entscheidend. Er ist blof zufillig in der
Marktstadt Juterbock, als die Zigeunerin das Schicksal der Kurfiirsten
von Sachsen und Brandenburg erzahlt, die zufdlligerweise sich gerade
hier getroffen haben, um irgendein Geschaft zu tdtigen. Sie sagt dem
Kurfiirsten von Brandenburg ein gutes Schicksal voraus, dem Kurfiir-
sten von Sachsen aber ein schlechtes. Sie weigert sich, dem zweiten zu
sagen, was dieses schlechte Schicksal sein wird, aber sie schreibt auf
ein kleines Stiick Papier »den Namen des letzten Regenten deines Hau-
ses, die Jahrszahl, da er sein Reich verlieren, und den Namen dessen,
der es, durch die Gewalt der Waffen, an sich reifen wird«®2. Aus ir-
gendeinem mysteriosen Grund, der nie erkladrt wird, gibt sie das Papier
Kohlhaas, der zu der neugierigen Menge, die sich um die Wahrsagerin
gebildet hat, hinzugetreten ist. Sie erzdhlt ihm, daf es ein Amulett sei,
das ihm das Leben retten werde. Kohlhaas liest das Papier bis zum letz-
ten Augenblick seines Lebens nicht. Der Erzdhler sagt ein wenig dun-
kel, daR er es »um mancherlei Griinde willen«®? lasse. Das ungelesene
Papier hat auf eine Weise mehr Macht. Wenn Kohlhaas weif§, was es
sagt, dann wird er die Macht haben und damit die Verantwortung, es zu
sagen oder nicht zu sagen, wie es sein Gewissen befiehlt. Solange er es
nicht gelesen hat, kann er seine Fahigkeit, es zu lesen oder auch nicht,
als eine zusdtzliche Waffe benutzen.

Dalk das, was sie fiir beide Kurfiirsten vorausgesagt hat, unfehl-

61. Kleist, »Kohlhaas«, 35.
62. Ebd., 92.
63. Ebd., 86.

202

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

bar passieren wird, wird garantiert, wenn das »Unterpfand« der Wahr-
heit »alles dessen, was sie vorgebracht« hat, unwahrscheinlicher Weise
erfiillt wird.®4 Der Rehbock trifft sie auf dem Marktplatz, gerade so, wie
sie es gesagt hatte, und das, obwohl der Kurfiirst von Brandenburg das
Reh fiir den Tisch geschlachtet hatte, um die Erfiillung der Vorhersage
zu verhindern. Ein groBer Schldchterhund nimmt den Kadaver aus der
Kiche und legt ihn vor ihre Fiile. Wie es der Kurfiirst in einem Satz
sagt, der an den friheren Blitzschlag erinnert: »Der Blitz, der an einem
Wintertag vom Himmel fallt, kann nicht vernichtender treffen, als mich
dieser Anblick«®.

Spéter ereignet es sich aufgrund eines auBerordentlich unwahr-
scheinlichen Zufalls, daf der Kurfiirst von Sachsen Kohlhaas begegnet,
als er in Ketten geworfen ist, um vor das Hofgericht in Berlin gestellt zu
werden. Bis dahin hat der Kurfiirst die Identitit des Mannes nicht ge-
kannt, dem die Zigeunerin das Papier gegeben hat, noch hat er ihn zu
finden vermocht. Den Kurfiirsten trifft der Schlag, als Kohlhaas ihm er-
klart, wie er das Papier erhalten habe, das er in einer Bleikapsel um
seinen Hals trdagt. Das BewuRtsein, da Kohlhaas das Papier hat, das
ihm die Zukunft vorhersagen wird, ergreift Besitz von ihm. Gepeinigt
vom Wunsch, die Zukunft zu kennen, versucht er jedes verfiigbare Mit-
tel, um das Papier von Kohlhaas zu bekommen, verspricht ihm Freiheit
und eine vollkommene Begnadigung und versucht zu erreichen, daf
seine Hinrichtung verschoben wird, alles vergebens.

Am unwahrscheinlichsten ist, da der Kimmerer des Kurfiirsten
zufallig die tatsdchliche Zigeunerin wahlt, die zuféllig der toten Ehefrau
von Kohlhaas wunderbar dahnlich sieht und den gleichen Namen tragt,
als er eine beliebige alte Frau von den Straflen holt, die sich als die tat-
sachliche Wahrsagerin ausgeben und Kohlhaas dazu bringen soll, dafl
er das Papier herausriickt. Anlalich dieser Begebenheit duBert sogar
der Erzdhler die Worte, die ich als Epigraph fiir diesen Beitrag gewdhlt
habe: »die Wahrscheinlichkeit [ist] nicht immer auf Seiten der Wahr-
heit«5®. Kleist rechtfertigt dieses Ereignis dadurch, daR er sich feierlich
auf die Geschichte beruft, doch das fragliche Ereignis ist, wie wir wis-
sen, fiktiv: »so traf es sich, daB hier etwas geschehen war, das wir zwar
berichten: die Freiheit aber, daran zu zweifeln, demjenigen, dem es
wohlgefillt, zugestehen miissen«%’. Ich kann mir nicht helfen, sagt
Kleist hier praktisch, so ist es passiert. Das ist wie Luthers »Ich kann
nicht anders«. Aber so ist es nicht passiert. Die Berufung gegen aristote-
lische Gesetze der Wahrscheinlichkeit in der Mimesis auf die héhere

64. Ebd., 93.
65. Ebd., 93.
66. Ebd., 96.
67. Ebd.

203

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Autoritdt dessen, was tatsdchlich in der Geschichte passiert sei, ist eher
eine Berufung gegen die aristotelische Poetik auf eine neue Kleistsche
Poetik, die auf unwahrscheinlicher, aber wahrhaftiger Kontingenz be-
ruht.

Die Zigeunerin verrdt den Auftrag des Kdmmerers und sagt
Kohlhaas, er solle das Papier behalten. Am Tag seiner Hinrichtung sen-
det sie ihm eine Nachricht, in der sie ihn davor warnt, dafl der Kurfirst
vorhat, seinen Korper auszugraben, nachdem er hingerichtet worden
ist, um das Papier zu erlangen. Kohlhaas revanchiert sich unmittelbar
vor seiner Enthauptung, indem er dem Kurfiirsten ins Auge sieht, das
Papier entsiegelt, durchliest und dann schluckt. Der Kurfirst fallt
prompt in einem Anfall ohnmdchtig um. Die Geschichte endet mit dem
Bericht, daB der Kurfiirst von Sachsen nach Dresden »zerrissen an Leib
und Seele«%® zuriickkehrt, wihrend die Kinder von Kohlhaas zu Rittern
geschlagen werden und es seinen Nachkommen gutgeht. Er wird allge-
mein vom Volk dafiir respektiert, daf§ er ein Gesetz respektiert, das al-
len positiven, institutionalisierten Gesetzen iibergeordnet ist. Zu diesem
Gesetz hat er allein Zugang und zwar durch sein >Rechtsgefiihl<*®°. Wie
im Fall der Erfillung der Prophezeiung der Zigeunerin mufl man, wie
der Erzdhler in seiner lakonischen Weise sagt, »das Weitere in der Ge-
schichte nachlesen«’®. Die politische und personliche Prophezeiung

68. Ebd., 103.

69. Benjamin beobachtet, dal’ es charakteristisch fiir den »groRen« Verbrecher sei, dal}
er sich paradoxer Weise Respekt und Bewunderung des Volks verschafft. Er ist der
Gesetzeshrecher, der gleichwohl etwas wesentliches {iber die Gewalt enthiillt, die je-
der Gesetzgebung innewohnt, sogar wenn seine Bestrafung als notwendig im Inter-
esse der Aufrechterhaltung von Gesetz und Ordnung akzeptiert wird. Benjamin, »Kri-
tik«, 183.

70. Kleist, »Kohlhaas«, 103. Im Kdrper dieses Aufsatzes miissen meine Lippen versiegelt
bleiben, weil die Bedeutung der Geschichte von der Tatsache abhdngt, daR die Zu-
kunft des Kurfiirsten nicht offenbart wird. In dieser FuRRnote allerdings fiige ich, so
sduberlich abgetrennt vom Kérper des Aufsatzes wie der Kopf von Kohlhaas von sei-
nem Korper, das folgende hinzu: Der Kurfiirst von Sachsen zwischen 1532 und 1547,
d.h. zur Zeit der Geschichte, war Johann Friedrich L., der GroRmiitige (1503-1554),
der letzte Kurfiirst der Ernestinischen Linie des Hauses von Wettin. Er wurde von der
siegreichen Armee Karls V. verwundet und gefangengenommen bei der Schlacht von
Muhlberg am 24. April 1547. Obwohl eine Todesstrafe nicht ausgefiihrt wurde, trat
der Kurfiirst bei der Kapitulation Wittenbergs am 10. Mai 1547 das kurfiirstliche Land
an seinen zweiten Cousin Moritz, Herzog von Sachsen seit 1541, ab, der zur Alberti-
nischen Linie der Wettins gehdrte. Vermutlich enthilt die Prophezeiung der Zigeune-
rin diese Tatsachen. Wie der Kurfiirst befiirchtet, ist er selbst der letzte seiner Linie,
der das kurfiirstliche Sachsen regiert. Meine Quelle, die Encyclopaedia Britannica,
sagt im {brigen {iberhaupt nichts tiber Kohlhaas im Eintrag fiir Johann Friedrich L.,

204

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

der Zigeunerin spiegelt das Orakel Apollos wider, der in Oedipus Rex
Laios sagt, da8 sein Sohn ihn téten wird. Es spiegelt ebenfalls die Pro-
phezeiung der Hexen in Macbeth wieder. Solche Vorhersagen zu horen,
lduft in Literatur, wenn nicht im Leben darauf hinaus, dal man weiR,
daR sie, wie unwahrscheinlich sie auch immer sein moégen, unausweich-
lich passieren werden, bis hin zur letzten Einzelheit. Solche Prophezei-
ungen sind eher performativ als nur konstativ. Prophezeiungen glei-
chen Versprechen. Sie sagen: »Dies wird passieren, ich verspreche es
Dir«.

Was soll der Leser aus dieser Episode machen? Warum hat
Kleist dem Leser nicht erzdhlt, was die Erfiillung der Prophezeiung
war? Warum hat er gerade diese Fiktion zu den historischen Quellen
hinzugefiigt? Die hinzugefiigte Episode der wahrsagenden Zigeunerin
ist eine in die Geschichte (history) hineingeschmuggelte Fiktion, welche
die Bedeutung jener Geschichte (history) radikal verandert. Es ist eine
erstaunliche Allegorie der Beziehungen von Michael Kohlhaas und Mi-
chael Kohlhaas, des Mannes und der Geschichte (story), zur Geschichte
(history). Die Ergdanzung gibt ein Zeichen fiir die Umwandlung der Ge-
schichte in Literatur, das heift, in eine Anordnung von Worten, der zu
einem spateren Zeitpunkt, wenn sie geschrieben, veroffentlicht und ge-
lesen wird, ihre eigene Macht des performativen Eingriffs in die Ge-
schichte zukommt. Unter >Literatur« verstehe ich hier jedes Nacherzah-
len, denn sogar die trockenste nachtragliche Chronik wird literarische
oder rhetorische Elemente enthalten, die sie in ihrer eigenen Zeit oder
spdter, jedesmal, wenn sie gelesen wird, etwas bewirken 1af3t.

Kohlhaas’ Errichtung einer neuen Weltregierung mit dem Zweck,
Gerechtigkeit in der Angelegenheit zweier Pferde zu erlangen, ist Kleists
Schreiben dieser merkwiirdigen Geschichte vergleichbar. In beiden Fal-
len handelt es sich um eine abrupte Unterbrechung des Laufs der Ge-
schichte, im einen Fall der politischen Geschichte, im anderen der Lite-
raturgeschichte und dartiber vermittelt, auf wie auch immer geringfiigi-
ge Weise, auch der politischen, ethischen und sozialen Geschichte.
Kohlhaas fiihrt ein neues staatliches Gesetz ein. Die Geschichte fiihrt
neue Ideen der erzdhlerischen Wahrscheinlichkeit und Wahrheit ein
und dadurch implizit neue Codes fiir alles in der Gesellschaft, was auf
Erzahlung basiert, so etwa fiir den Vortrag von Fillen vor dem Gesetz.

Michael Kohlhaas ist ohne anerkannte Macht oder Autoritdt. Es
ist kein heiliger Text, nicht einmal ein Werk, das fiir den etablierten
Kanon der westlichen Literatur so zentral ist wie zum Beispiel Werke
von Goethe und Schiller. EinigermaRen iiberraschend hat Michael Kohl-

erst recht nichts iiber die Zigeunerin. Encyclopaedia Britannica, Chicago 1966, Bd.13,
1338. Es gibt eine dreibdndige Biographie von Johann Friedrich I., die ich noch
nicht gesehen habe. Ich muR es nachlesen.

205

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

haas allerdings in deutschsprachigen Lindern eine merkwiirdige Art
von Kanonizitdt. Generationen von deutschen und schweizer Schulkin-
dern auf der Ebene unserer Junior High School haben die Geschichte
genauestens gelesen und studiert. Sie wird als Modell eleganten korrek-
ten deutschen Prosastiles gelesen, aber unausweichlich auch als ein
ideologisches Modell. Vor kurzem wurde basierend auf der Geschichte
ein Horspiel verfalt. Eine Buchhandlung in Berlin heiflit »Kohlhaas &
Company« und hat ein schwarzes Pferd als Logo. Michael Kohlhaas
wurde, wie man mir erzahlt hat, wahrend der spektakularen Umwand-
lungen Ostdeutschlands in Berlin als komplexes Vorbild von Wider-
stand und politischem Mut beschworen, obwohl die Geschichte auch als
Warnung gegen die Kiihnheit gelesen werden kann, das Gesetz in die
eigene Hand zu nehmen. Insofern Michael Kohlhaas in der einen oder
anderen Art und Weise gelesen und in das unmittelbare Machen der
Geschichte eingebettet wird, ist es ein Werk, das wirkt. Es performiert.

Die Geschichte erzdhlt dem Leser das wahrscheinliche Ergebnis
solch einer performativen Anordnung. Kohlhaas’' revolutiondre Geste
wird niedergeschlagen. Er wird hingerichtet. Das bereits existierende
Gesetz schlief§t sich um ihn herum. Er hinterla3t kaum eine Welle auf
der Oberflache der europdischen Geschichte. Er ist bekannter durch
Kleists fiktive Geschichte iiber ihn als durch irgendeine auffallende
Wirkung, die er auf den Lauf der Geschichte hat. Die Episode des Pa-
piers, das wahrsagt, teilt dem Leser allerdings mit, daR Kohlhaas der
Trager der Geschichte ist. Er tragt die Zukunft bei sich und wird eine
entscheidende Wirkung auf sie haben. Aber diese Zukunft bleibt unbe-
kannt, bis sie sich ereignet. Nur Kohlhaas liest das Papier. Er nimmt
sein Geheimnis mit ins Grab. Die Trennung seines Kopfes, der die ge-
heime Zukunft kennt, von seinem Korper, der die Inkarnation des
Scripts ist, in dem die Zukunft geschrieben steht, driickt mit schonungs-
loser Ironie die Trennung zwischen Tun und Wissen aus. Die Zukunft,
die er in sich tragt, bleibt unlesbar, kann nicht kodifiziert oder institu-
tionalisiert werden. Was sich ereignen wird, wird sich ereignen. Am
vom Schicksal bestimmten Tag wird das letzte Mitglied der Familie des
Kurfiirsten seines Amtes enthoben, sein Thron mit Waffengewalt ein-
genommen werden. Kohlhaas wird wie der rdchende Erzengel Michael
dabei geholfen haben, dies herbeizufiihren, indem er den Lauf umbog,
den die Geschichte andernfalls genommen hétte.

In derselben Weise setzt auch Kleists Geschichte ein neues Ge-
setz, aber dieses Gesetz ist ebenfalls unlesbar, insofern es der Theorie
Widerstand leistet. Die Wirkung der Lektiire der Geschichte kann nicht
rational vorhergesagt werden. Die Geschichte kann nicht befriedigend
in die Institution der Literaturstudien oder der Studien der sozialen
Wirkungen von Literatur aufgenommen werden. Sofern die Geschichte
erklart, rationalisiert, theoretisiert und im allgemeinen Unternehmen
der Erkldarung von Literatur untergebracht oder gesetzlich gemacht

206

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

J. HILLIS MILLER: DIE FESTLEGUNG DES GESETZES IN DER LITERATUR

wird, 16scht man ihr eigenes inaugurales heterogenes Gesetz aus, ver-
gilt es. Jenes Gesetz wirkt gleichwohl jedes Mal von neuem, wenn die
Geschichte gelesen wird, so wie Kohlhaas’ revolutiondre gesetzgebende
Macht verschwindet, als er hingerichtet wird, und doch von »jenseits
des Grabes« weiterwirkt: in der Erfiillung der Prophezeiung der Zi-
geunerin, im Beispiel eines anspruchsvollen Rechtsgefiihls, das er zu-
riickgelassen hat, und sogar in der guten Entwicklung seiner Nach-
kommenschaft.

Michael Kohlhaas tut, was die Geschichte erzdhlt. Sie setzt das
Gesetz von der Abwesenheit, Unzuginglichkeit oder vom Scheitern des
Gesetzes ein. In ihr wird eine Beleidigung des Gesetzes wiedergutge-
macht durch eine Wiederholung einer Beleidigung der Gerechtigkeit.
Das gleiche kann gesagt werden von der performativen Wirkung der
Geschichte selbst. Insofern es ihr nicht gelingt, die Ereignisse, die sie
erzahlt, zu erkldaren, indem sie sie realistisch macht, sie angemessen er-
zahlt oder sie rechtfertigt, sie rund macht, so wie wir von einem >ge-
rechtfertigten Spielraumc« sprechen, ist sie ein Performativum, das nicht
performiert. Oder sie bringt ans Licht, daR die Erzahlung nicht als Die-
nerin des Gesetzes zu fungieren vermag, welche die Grundlagen des ge-
rechten Gesetzes vollkommen verstdndlich macht. Die Geschichte arti-
kuliert das Gesetz der Unlesbarkeit jenes Gesetzes, in dessen Namen
alle einzelnen Gesetze verkiindet und gerechtfertigt werden.

Wie Michael Kohlhaas legt Literatur das Gesetz fest. Jedes Mal,
wenn Michael Kohlhaas vor dem Gerichtshof der Gerechtigkeit ange-
klagt ist, den jeder Leser und jede Leserin in seiner oder ihrer Brust
tragt, ist jenes neue Gesetz sozial und historisch wirksam, aber immer
auf unvorhersehbare, unvorhersagbare Weisen. Die Wirkungen der Ge-
schichte sind vorab immer unlesbar. Um die performative Wirkung der
Literatur in der Geschichte herauszufinden, miissen wir diese Wirkung
hinterher in der Geschichte selbst lesen.

Die gesetzgebende Macht eines literarischen Werkes kann nicht
im Werk selbst gelesen werden. Gleichwohl befiehlt es und richtet ein.
Es bringt etwas >anderes< in die Geschichte, sogar in Aufsdtzen wie die-
sem, die versuchen, das Werk rational zu erklaren. Die gesetzgebende
Macht des Werkes setzt sich sogar im Kommentar fort, der es zu erkla-
ren versucht. Obwohl man unmoglich sagen kann, ob die Geschichte mit
der Autoritat des Gesetzes iiber allen Gesetzen spricht oder ob sie ein-
fach als eine natiirliche Tatsache passiert, macht sie das Gesetz und
setzt es ein wie ein Kleistscher Blitz.

Aus dem Amerikanischen von Nikolaus Miiller-Scholl

207

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Literatur

Benjamin, Walter: »Zur Kritik der Gewalt, in: Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhduser (Hg.), Walter Benjamin. Gesammelte Schriften,
Frankfurt am Main 1977, Bd. II. 1., 179-203.

de Man, Paul: »Allegory of Reading (Profession de foi)«, in: ders., Allego-
ries of Reading, Minneapolis 1979, 221-245.

Derrida, Jacques: »Declarations d'Independence«, in: ders., Otobiogra-
phies, Paris 1984.

Derrida, Jacques: Die Bewunderung Nelson Mandelas oder Die Gesetze der
Reflexion. Fiir Nelson Mandela, Hamburg 1987.

Encyclopedia Britannica, Chicago 1966.

Greenberg, Martin: »Introduction to Marquise von O.«, in: H. von Kleist.
The Marquise of O. — and other Stories, libersetzt von Martin Green-
berg, New York 1960.

Jones, Hardy E.: Kant’s Principles of Personality, Madison 1971.

Kant, Immanuel: »Grundlegung zur Metaphysik der Sittenk, in: Wilhelm
Weischedel (Hg.), Immanuel Kant. Werke, Darmstadt 1956, Bd. 7.

Klinger, Friedrich Maximilian: Der Kettentrdger, Amsterdam 1796.

Mann, Thomas: »Preface«, in: H. von Kleist: The Marquise of O. — and other
Stories, libersetzt von Martin Greenberg, New York 1960.

Miller, J. Hillis: »Reading Telling. Kantx, in: ders., The Ethics of Reading,
New York 1989.

Schottgen & Kreysikg: Diplomatische und curieuse Nachlese der Historie
von Ober-Sachsen und angrenzenden Ldndern, Leipzig 1731.

Sembdner, Helmut (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe,
Miinchen 1961.

Shelley, Percy Bysshe: »A Defence of Poetryx, in: Bruce R. Jr. McElderry
(Hg.), Shelley’s Critical Prose 3, Lincoln 1967.

Thomas, Brook: Cross-Examinations of Law and Literatur. Cooper, Haw-
thorne, Stowe et al., New York, Cambridge University Press 1987.

208

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie Institutionalisierungen Freirdume schaffen.
»Die Marquise von 0....«, »Die heilige Cicilie«
und einige Anekdoten

FriTZ BREITHAUPT

I. Institution als Idee

Die letzten Jahrzehnte waren ungewohnlich reich an Diskussionen um
die Krafte, die gesellschaftliches Handeln pragen. Besonders bemer-
kenswert an diesen Auseinandersetzungen ist, dafl sich nicht nur eine,
sondern gleich mehrere der konkurrierenden Theoriebildungen durch-
setzen und in akademischen wie Offentlichen Diskussionen etablieren
konnten. Zu nennen waren hier etwa Jiirgen Habermas’ Theorie kom-
munikativen Handelns, Michel Foucaults Diskursanalyse, Niklas Luh-
manns Systemtheorie und die etwas diffuseren Ritual Studies. Aber
auch die Dekonstruktion von Paul de Man und Jacques Derrida sowie
die reichen Diskussionen um Gender Studies haben komplexe Analysen
gesellschaftlichen Handelns motiviert. Bereits die Vielfalt paralleler
Theoriebildungen legt die Vermutung nahe, da zwischen ihnen mehr
als nur oberflachliche Affinititen bestehen. In der Tat wird fiir die
Mehrzahl dieser Theorien als gemeinsamer Ursprung der Russische
Formalismus zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts angenommen,
der sich liber die Transformationen im Prager Strukturalismus und das
Exil einiger Denker in Frankreich aber auch Deutschland ausgebreitet
und vielfdltig differenziert hat. Der mogliche gemeinsame Ursprung
verhindert natiirlich nicht, dafl zwischen den Denkern verschiedener
Schulen tiefe Grdben bestehen, die, unabhdngig davon, ob sie auf Mif3-
verstandnissen beruhen oder nicht, heftige Auseinandersetzungen ent-
facht haben.

Dieser Aufsatz mdéchte den Vorschlag machen, den gemeinsamen
Ursprung dieser Theoriebildungen um gut hundert Jahre vorzuverlegen
und damit auch die Geschichte der Theorieentzweiung bereits als ein
Resultat der Auseinandersetzungen von etwa 1770 an zu erwagen. Der
Vorschlag besteht in der Einsetzung der Konzeption der »Institution«

209

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

oder »Einrichtung« als zentraler Kategorie gesellschaftlichen und indi-
viduellen Handelns seit dem spadteren achtzehnten Jahrhundert. Die
Leitthese besteht darin, dafl ein expliziter oder impliziter Begriff von
»Institution« an eben die Stelle gesetzt wird, an der die zeitspezifisch
entscheidenden gesellschaftlichen Fragen verhandelt werden. Seit der
Wende- oder »Sattelzeit«, von der Koselleck spricht und die er um etwa
1770 ansetzt,* ist es vor allem das individuelle menschliche Handeln,
an dem die gesellschaftlich brisanten Fragen verhandelt werden (wich-
tig sind hier natiirlich schon die Schriften Pascals, Hobbes und Lockes).
Abgelost wird damit das Paradigma des Glaubens, der Konfession und
inneren Einstellung; Fausts »Am Anfang war die Tat« gewinnt iiber die
Gretchenfrage. Menschliches Handeln, so also die These dieses Aufsat-
zes, wird seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts zunehmend in
Begriffen von Institution erklart. Dies bedeutet, dal zum Verstehen des
eigenen und fremden Handelns nicht mehr die Kenntnis der individuel-
len Intention des Handelnden gentiigt. Vielmehr mufl die Handlung
transparent gemacht werden auf die Institutionen, die es leiten (egal ob
der Handelnde sich selbst dieser Institutionen bewuft ist oder nicht).
Galt den Aufkldrern also die menschliche Freiheit als der Letztgrund
menschlicher Entscheidungen, so setzten die Menschen der folgenden
Epochen, die das aufkldrerische Projekt entweder fiir gescheitert halten
oder als idealistisch ansehen, institutionelle Zwange in eben diese Posi-
tion. Pointiert gesagt: die Sattelzeit um 1770 markiert den Umschlag von
Intentionalismus zu Institutionalismus.

Ein Beispiel soll die Wende um 1770 illustrieren: die Diskussion
des Kindesmords im Sturm und Drang. Das Toéten eines Kleinkindes
durch die Mutter galt bis zu dieser Epoche als unentschuldbares Kapi-
talverbrechen. Dafiir gab es eine ebenso einfache wie verbreitete Erkla-
rung: Eine solche Mutter mufl von Grund auf verdorben, unnatiirlich
und sindhaft sein; ihre Ausmerzung ist Pflicht. Eben diese Erklarung
der Intention der Mutter wird den Juristen und Schriftstellern im Sturm
und Drang grundsdtzlich suspekt. Dabei bezweifeln sie nicht die T6-
tungsabsicht, sondern suchen den eigentlichen Handlungsgrund noch
jenseits der bloBen Intention. So konnte es um 1770 iiberhaupt erst zur
Frage werden, wer oder was den Kindesmord verursacht, wie die Mann-
heimer Akademie es 1780 in einer viel beachteten Preisfrage beantwor-
tet haben wollte. Betont werden nun die vielfachen gesellschaftlichen
Zwange, denen sich die Mutter ausgeliefert sieht und die es ihr nicht
erlauben, eine gute Mutter zu sein, etwa wenn sie unverheiratet ist. Die
Literatur, angefangen mit Heinrich Leopold Wagners Die Kindermor-
derin (1776) bis zu Goethes Faust, produziert das Bild einer unschuldi-
gen Biirgerstochter, die ihr Kind eben deshalb umbringt, weil sie eine

1. Vgl. Reinhart Koselleck: Vergangene Zukunft, Frankfurt am Main 1979.

210

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

gute Mutter ist, da sie ihr Kind vor dem Schicksal eines Bastardkindes
schiutzen will. Nicht die bose Intention leitet sie, sondern die von ihr
affirmierte Institution der Mutter, der sie nicht zu geniligen vermag.
Kindesmord ist demnach also nicht das Resultat einer schlechten Mut-
ter, sondern der Institution Mutterschaft, die einen ExzeR produziert,
denn noch indem die Mutter das Kind totet, folgt sie dem institutionel-
len Gebot der Mutterschaft und ist insofern eine gute Mutter, als sie das
Kind beschiitzt sowohl vor der harten Zukunft eines illegitimen Kindes
als auch vor allem vor ihr selbst, der schlechten Mutter.?

Das Beispiel von Mutterschaft als Institution zeigt bereits an, daf§
es sich in den Institutionen nicht um bloe Verwaltungseinheiten han-
delt, sondern um mentale Konstrukte, die Bestand haben, nur weil die
Menschen glauben, daf§ sie Bestand haben. Institutionen beschrianken
sich nicht auf dasjenige, was dazu tendiert, sich in einer sichtbaren Ar-
chitektur zu manifestieren (Parlamente, Banken, Grenzstationen, Schu-
len, Kirchen, Zeitarbeitsagenturen, Gerichte, Kasernen, Psychiatrien,
Bestattungsinstitute, Universititen etc). Vielmehr umfat das, was zur
Begriindung menschlichen Verhaltens bemiiht wird, auch eine Viel-
zahl von Verhaltensformen, die einer solchen Fassade fern stehen, aber
durchaus als Institution zu erfassen sind. Um 1800 wdren etwa zu nen-
nen: Mutterschaft, der Erwachsene, das Ich, Liebe, Geheimbiinde und
die Institution des Kindes, welche das Verhalten nicht der Unmiindi-
gen, sondern der Erwachsenen bestimmt. Gemeinsam haben diese
letztgenannten nicht nur eine - im folgenden ndher zu bestimmende -
Struktur von Institutionalitdt, sondern auch daf sie sich um 1800 in
einer intensiv verhandelten Krise ihrer Institutionalisierung befinden,
und daRB sie von ihren Zeitgenossen bereits in der Semantik von Institu-
tionen und eben nicht als natiirliche Gegebenheiten erfalt werden.

Anders gesagt: »Kultur« wird ab 1770 zunehmend auf den Institu-
tionsgedanken umgestellt. Abgelost werden damit neben dem Paradig-
ma der Intention auch die Begriindungen von Kultur durch Sprache,
Volkskunst, politische Einheit, Konfession und gemeinsame Geschichte.
Was fungiert also in den Begriffswelten in Deutschland ab etwa 1770
(implizit oder explizit) als Institution?

Als Minimaldefinition dessen, was als Institution hervortritt,
kann folgendes vorgeschlagen werden: Eine Institution ist der Rahmen,
innerhalb dessen die Wiederholbarkeit und Identitdt von menschlichen
Akten gesichert wird. Daraus folgt unmittelbar, daff sich mit jedem

2. Vgl. zur diskursiven Formierung von Mutterschaft um 1800 Friedrich A. Kittler: Dich-
ter, Mutter, Kind, Miinchen 1991. Vgl. zu dieser Definition von Institution und zum
Fall des Kindesmordes ausfiihrlicher Fritz Breithaupt: »Anonymous Forces of History.
The Case of Infanticide in the Sturm-und-Drang«, in: New German Critique 79 (Winter
2000), 157-176.

211

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

durch die Institution geleiteten Akt diese zugleich perpetuiert und re-
dupliziert.?

Entscheidend an dieser Definition ist das doppelte Verhdiltnis
von menschlichem Akt und Institution. Einerseits ndmlich folgen viele
menschliche Akte den Regeln einer Institution, das heif3t, sie fithren ex-
akt aus, was in der Institution vorgezeichnet ist. Die Institution ist mit-
hin der Ort, von dem aus die Akte derartig beobachtet werden konnen,
daR ihre Identitdt, und das ist: Wiederholbarkeit, sichtbar wird. Daher
bleiben die Akte in Hinsicht auf die Institution rein neutral. Doch ande-
rerseits sind es ebenfalls die menschlichen Akte, welche die Institution
einsetzen, perpetuieren, legitimieren und zur Erklarung von Verhalten
notwendig machen. Anders gesagt: Menschliche Akte sind einerseits
exemplarisch und andererseits >performativ¢. Einerseits namlich sind
sie reine Exekutionen des in den Institutionen vorgegebenen, reine Bei-
spiele der von ihnen vorgezeichneten Verlaufsform. Andererseits sind
sie es, die iiberhaupt einen Erklarungsbedarf entstehen lassen und so-
mit den Grund liefern fiir die Moglichkeit der Beobachtung und Nor-
mierung der Akte. Insofern sind nicht nur die »klassischen« performati-
ven Akte wie etwa Versprechen, Namensgebung und Bitte performativ,
sondern alle Akte, insofern sie die Frage ihrer Erklarbarkeit und Beob-
achtbarkeit aufwerfen. Noch der banalste Akt wie das Uberweisen von
Geld in der Bank hat neben dem rein exemplarischen Charakter noch
die Eigenschaft, die Bank als solches zu bestdtigen, sie notwendig zu
machen und damit zu perpetuieren. Was aber perpetuiert, kann auch
suspendieren.

In dieser doppelten Natur menschlicher Akte ist denn auch die
Spannung von Fiktions- und Realitdtseffekten der Institution begriin-
det. Die Fiktionalitdt der Institution tritt zutage, wenn man sich auf die
performative Eigenart der Akte bezieht, Institutionen einzusetzen und
zu suspendieren. Die realitatsschaffende Kraft der Institution tritt her-
vor, sofern man sich auf die Steuerung menschlichen Verhaltens kon-
zentriert.

Eine der Konsequenzen dieses Institutionsbegriffs betrifft das

3. Diese Definition kniipft an die Arbeiten von einer Vielzahl von Denkern an, von de-
nen hier nur drei genannt werden sollen. Damit sei zumindest angedeutet, daR ich fiir
meine Begriffsarbeit wenig Originalitdt in Anspruch nehmen kann. Die Struktur von
Wiederholbarkeit (itérabilité) ist von Jacques Derrida anhand des Sprachlichen disku-
tiert worden, vgl. Jacques Derrida: »Signature Evénement Contexte« in: ders., Marges
de la Philosophie, Paris 1972, 365-393; die »self-duplicating systems« sind einer der
Leitgedanken von Niklas Luhmann; der Begriff der Institution ist fiir die vorliegenden
Zusammenhdnge von Samuel Weber entfaltet worden, vgl. Samuel Weber: Institution
and Interpretation, Minneapolis 1987.

212

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

Verstdndnis von Geschichte.# Eine Geschichte gibt es fiir die moderne
Gesellschaft vor allem von Institutionen. Institutionen erheben mehr
oder weniger direkt den Anspruch auf iiberzeitliche Giiltigkeit, da sie
zum einen dazu tendieren, sich identisch zu reduplizieren und perpetu-
ieren, als hatten sie einen Selbsterhaltungstrieb, und da sie zum ande-
ren den menschlichen Akten ihre zeitliche Dimension entziehen, indem
sie sie als bloBe Wiederholungen deklarieren. Eben an dem Anspruch
der Uberzeitlichkeit aber kénnen historische Ereignisse einzig gemes-
sen werden: als der Triumph der Zeit iiber diese. Dies fiihrt zu einer
fundamentalen Paradoxie der modernen Geschichtswissenschaften: Er-
eignis ist dasjenige, was eine Institution verdndert, erschiittert, und da-
mit eben das, was selbst nicht mehr adaquat wahrgenommen werden
kann, da es beschrieben werden konnte nur von dem festen Standpunkt
der iberzeitlichen Institution, die es betraf und erschiitterte. Das ge-
schichtliche Ereignis ist ein solches nur vor dem Hintergrund eines
Rahmens, den es zertrimmert. Im Stattfinden von Geschichte zieht sich
Geschichte den Boden unter den FiiRen weg. Die moderne Geschichts-
wissenschaft befindet sich entsprechend seit zwei Jahrhunderten in der
durchaus fruchtbaren Krise der Wahrnehmbarkeit ihres Gegenstandes,
den Ereignissen.®> Aufgrund dieses Wahrnehmungsverlustes ist jedes

4. Die folgenden Uberlegungen sind entstanden in Auseinandersetzung mit dem Text
von Werner Hamacher: »Uber einige Unterschiede zwischen der Geschichte literari-
scher und der Geschichte phdnomenaler Ereignisse«, in: Wilhelm VoRBkamp/Eberhard
Lammert (Hg.), Historische und aktuelle Konzepte der Literaturgeschichtsschreibung.
Zwei Konigskinder? Zum Verhiltnis von Literatur und Literaturwissenschaft, Tibingen
1986, 5-15.

5. Zu einem dhnlichen Befund kommt Sibylle Peters, ebenfalls anhand einer Diskussion
der Anekdoten Kleists. Peters argumentiert, daR das geschichtsphilosophische Para-
dox der Epoche in der Betonung des unerwarteten Ereignisses besteht: »Geschichte
gibt es nur, wenn das, was geschieht, zugleich fremdartig, unerwartet, neu ist, und
doch bereits von vornherein mit Sinn erfiillt.« Sibylle Peters: »Wie Geschichte gesche-
hen lassen? Theatralitdt und Anekdozitdt in den Berliner Abendblittern«, in: Kleist-
Jahrbuch 1999, 67-86, hier 69. Das Geschehen-Lassen von Geschichte wird zum Pro-
blem also genau dort, wo das Stattfinden von Geschichte sich gegen die Wahrnehm-
barkeit des Geschichtlichen wendet: Das absolut Neue bricht aus eben den Sinnzu-
sammenhdngen, innerhalb derer es einzig Relevanz (als Neues) besitzt. Kleist wiede-
rum, so Peters, reagiere mit einer »szenischen Entparadoxierung des Geschichtlichen«
(69), denn in einer theatralischen Szene bekomme das Ereignis wieder die Stabilitét,
die ihm im Stattfinden von Geschichte fehlt. Doch in dieser Theatralisierung, so weiter
Peters, findet der historische Augenblick, das Ereignis, nicht einfach statt, sondern
nur, ununterscheidbar, als Doppel von »Finte und dem wirklichem Schlag« (74). An-
ders gesagt, Peters zufolge transformiert Kleist ein Wahrnehmungsparadox der Ge-
schichte in ein Paradox des Stattfindens von Geschichte, bleibt damit also letztlich im

213

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Ereignis fiir die Geschichtswissenschaften zugleich auch ein Nicht-Er-
eignis.

Gegen diese Definition von >Institution< kénnten eine Reihe von
Bedenken erhoben werden. Auf rein theoretischer Ebene konnte man
einwenden, dafl diese Definiton zu weit greift und etwa auch kultische
Rituale umfaft, da diese auch bestimmte Verhaltensabldufe kodieren
und somit wiederholbar machen. Und in der Tat ist eben das, was hier
mit dem technischen Wort der >Institution«< oder »Einrichtung« zu grei-
fen gesucht wird, durchaus als Ritual zu beschreiben, wenn man den
Horizont dieses Wortes tiber das Religiose hinaus erhebt. Institutionen
sind Rituale, gerade weil die Rationalitdt der von ihnen geregelten Akte
ihnen nicht vorausgeht, sondern erst von ihnen erzeugt wird.®

Dies konnte den Folgeeinwand motivieren, dal der Begriff der
Institution damit an Schéarfe verliert, da eine Vielfalt tradierter Verhal-
tensformen als >Institution< beschreibbar ist. Doch eben um diese Be-
schreibbarkeit geht es. In der Tat ist bemerkenswert, daf$ seit Ende des
achtzehnten Jahrhunderts eine zunehmende Anzahl von Lebensberei-
chen und Verhaltensweisen als Institution beschrieben wird. Eben diese
Ausweitung des Institutionsgedanken iiber die klassischen Institutionen
wie den Staat hinaus ist das Faktum, dem es nachzugehen gilt (neben-
sachlich ist dabei, ob je das explizite Wort >Institution¢, die deutsche
Form >Einrichtung« oder die bloRe Struktur des Institutionsgedanken
vorliegt). Es geht hier also zundchst um eine historische und struktu-
relle Semantik, die (auch historisch rickgreifend) die Lebenswelt als
durch Institutionen geleitet beschreibt. Entscheidend ist also zundchst
die einfache Feststellung, dall der Begriff von Institution zum Leitpa-
radigma von Kultur tiberhaupt avanciert. Abgelost werden damit zahl-
reiche andere mogliche und historisch verwendete Paradigmen wie et-
wa die bereits genannten Vorstellungen von Intention und Konfession,
aber auch von Werten, Leistungen, Zielvorgaben und allen menschli-
chen Eigenschaften (wie etwa Klugheit, Ehrlichkeit, Frommigkeit). Der
Institutionsgedanke steht zudem in Konkurrenz zu einer Reihe von
anderen kulturellen Paradigmen wie etwa Zugehorigkeitsmodellen
(Freundschaftsbiinde, Geselligkeit), Einheitsmodellen (Sprache, Ge-
schichte, Volkslieder etc.), Ordnungsparadigmen (natiirlicher, gottli-
cher, zivilisatorischer Art und Weise) und der Elitenbildung (ausge-
zeichnete Personen, Wissensvorspringe, Kunstwerke). Nattirlich ver-

Kreis des allgemeinen Wahrnehmungsparadoxes. Freilich unterstellt Peters dabei, dal}
es Kleist um das Retten des alten Geschichtsgedanken zu tun ist, nicht um eine
grundsdtzliche Reformation der Konstellation von Fiktion — Realitdt — Geschichte.

6. Natiirlich sind Rituale umgekehrt nicht automatisch als Institution zu denken, zumal
sie je einen nicht-kommunizierbaren Kern besitzen, den sie perpetuieren, ohne ihn
explizit zu machen. Vgl. Niklas Luhmann: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt 2000.

214

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

hindert diese Konkurrenz dabei nicht, daf Institutionsgedanken nicht
auch etwa Fragen der Werte und der Zugehorigkeiten regeln konnen,
doch tun sie dies auf eine grundsatzlich andere Art und Weise, namlich
indem sie diese auf Mechaniken der Wiederholbarkeit festlegen (wobei
zugleich angenommen wird, die Wiederholung und damit Erhaltung der
Institution sei Zweck an sich).

Auch iiber die historische Semantik hinaus ist der Begriff der In-
stitution in heuristischer Hinsicht zumindest geschiftsfdahig, da er eine
Reihe von Binnenunterscheidungen ermoglicht und nahelegt. Fiir die
vorliegende Untersuchung sind vor allem zwei zu nennen. Zundchst
folgt aus der Differenz zwischen exemplarischen und performativen
Akten die Unterscheidung zwischen rein tradierten Institutionen und
akuten Institutionalisierungen. Die Perpetuierung einer Institution ge-
lingt in der Unterdriickung derjenigen performativen Akte, die sich auf
die Institution beziehen konnten (was theoretisch unmoglich ist, prak-
tisch aber anscheinend sehr wohl gelingt). Zu Institutionalisierungen
kommt es umgekehrt genau dort, wo die individuellen Akte den Institu-
tionen vorausgreifen und diese zugleich zu ihrer Erklarung notwendig
machen. Die zweite Unterscheidung, die in diesem Text benétigt wird,
ist diejenige zwischen praskriptiven und interpretativen Institutionen:
also solchen Institutionen, welche die tatsachliche Ausfithrung von
Handlungen a priori leiten und solchen Institutionen, die Handlungen
ex post mit Sinn ausstatten.

Historisch und insbesondere begriffsgeschichtlich kénnte mo-
niert werden, daf eine solche Definition nirgendwo um 1800 explizit zu
finden ist und erst im zwanzigsten Jahrhundert in den Werken etwa von
Georg Simmel, Arnold Gehlen, Niklas Luhmann und Cornelius Castori-
adis” erscheint. Doch dieser Anschein entsteht nur, wenn man sich auf
die expliziten Begriffsbildungen der philosophisch-gesellschaftstheore-
tischen Schriften beschrankt. Es waren vor allem literarische aber auch
juristische, pddagogische und politische Texte, die im Anschlu an die
Aufklarung Institutionen in die Position gesetzt haben, menschliches
Verhalten akkurat zu erkldren. Auch wenn es also eine eigentliche Wis-
senschaft der Institutionen nie gegeben hat, so kann denn untersucht
werden, wie in der Literatur seit gut zweihundert Jahren ein — implizier-
ter — Begriff der Institution ins Zentrum der Erklarung menschlichen
Verhaltens rickt. Benjamin Bennett hat in seiner Analyse von Lessings
Komodien in diesem Sinne hervorgehoben, dal zwischen Lessings fri-
heren und spateren Werken eine Verschiebung von Fragen der Gesel-
ligkeit zu solchen der Gesellschaft und Institution stattfindet.® Mit

7. Cornelius Castoriadis: L'institution imaginaire de la société, Paris 1975.
8. Vgl. Benjamin Bennett: »The Generic Constant in Lessing’s Development of a Come-
dy of Institutions and Alienation, in: The German Quarterly 56 (1983), 231-242.

215

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Blick auf die Literatur ab 1770 denke man auch etwa an die institutio-
nellen Zwinge der Geschlechterrollen (beginnend mit Richardsons Pa-
mela, De La Roches Frdulein von Sternheim und Lessings Emilia Galotti
ware um 1800 zu denken etwa an Novalis’ und Friedrich Schlegels
Theorien der Weiblichkeit, Fichtes Rechtsphilosophie aber auch an die
Alternativen der Giinderode), von Mutterschaft (die bereits genannte
Kindesroman-Debatte, an der sich neben nahezu allen Autoren des
Sturm und Drang auch Pestalozzi, Friedrich der Grofie und Justus Mo-
ser beteiligten) und des Ich (angelegt bereits in der pietistischen Be-
kenntnisliteratur dann in Moritz" Anton Reiser, Goethes Wilhelm Mei-
sters Lehrjahre und den folgenden »Bildungsromanenc). Auch traditio-
nelle Institutionen werden um 1800 intensiv verhandelt, offensichtlich
etwa der Staat und das Erziehungswesen, aber auch die Institution der
Ehe (Friedrich Schlegels Lucinde und Goethes Die Wahlverwandtschaf-
ten). Den deutlichsten definitorischen Zugriff auf Fragen der Institution
vor der Soziologie des zwanzigsten Jahrhunderts liefert Fichtes Wissen-
schaftslehre, die im ersten unbedingten Grundsatz die Identitit und
Selbstbezogenheit jeder Institution verabsolutiert (eine Anwendung auf
eine tatsachliche Institution liefert Fichte dann in Der geschlossene
Handelsstaat). Es ist vielleicht nur auf den ersten Blick abwegig, die
neue Literatur der Romane und Dramen seit dem spaten achtzehnten
Jahrhundert aufs engste mit dem Institutionsgedanken zu verkniipfen
und den Erfolg der Literatur mit der erkannten Verselbstindigung, ja
»Verselbstung« von Institutionen in Verbindung zu bringen. Doch dies
sei hier nur am Rande angemerkt. Eine allgemeine oder literarische Ge-
schichte des Institutionsgedanken kann hier nicht einmal angerissen
werden. Es sei nur noch darauf hingewiesen, daf§ sich erst im Laufe des
neunzehnten Jahrhunderts ein neues Denkmodell breit macht, welches
der institutionellen Erklarung menschlichen Verhaltens zunehmend
den Rang abzulaufen vermag: die Okonomie.

Bemerkenswerterweise hat sich - trotz Fichte und Hegel — keine
eigentliche akademische Disziplin der Institution durchgesetzt. Der Sta-
tus der Institution zwischen Realitdt und Fiktion ruft dabei durchaus ei-
ne Vielzahl von Disziplinen auf den Plan, ebenso wie er ihnen Probleme
bereitet. Die Soziologie, Politologie und Geschichtswissenschaft, die
sich von Amts wegen mit Institutionen auseinandersetzen, stehen unter
den institutionalisierten Zwangen ihrer Disziplinen, sich auf »Realitdt«
und nicht »Fiktion« zu beziehen. Sicherlich haben diese Disziplinen je
Wege gefunden, Fiktionalisierungen auf komplexe Art und Weise in ih-
re Untersuchungen einzubeziehen und den naiven Dualismus von Fik-
tion und Realitat zu hintergehen, doch der Legitimations- und also Re-
alitdtsdruck bleibt bestehen und fiihrt, wie etwa in den Geschichtswis-
senschaften zu Spaltungen innerhalb der Disziplin zwischen der Analy-
se der Realhistorie, Ideengeschichte und Diskursanalyse. Die Literatur-
wissenschaft wiederum braucht sich vor der Fiktionalitédt der Institutio-

216

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

nen nicht zu flirchten, steht dabei aber umgekehrt unter dem institutio-
nellen Imperativ, ihre Zustdndigkeit durch Inflation der Fiktionalitdt zu
erweitern. Vielleicht hat eben die unklare Zustdndigkeit, wer sich mit
>Institutionen< zu beschaftigen habe, dafiir gesorgt, dal die Semantik
der Institution eine solche Aufwertung erfahren konnte, da lange Zeit
keine Disziplin den Begriff vollstandig erfassen und damit auch etwa
verwerfen und revidieren konnte. Doch unsere Untersuchung muf§ sich
mit einer anderen Frage bescheiden, ndmlich derjenigen, wo und mit
welchen Konsequenzen der Institutionsgedanke in der Literatur er-
scheint. Und auch diese Frage kann hier aus Platzgriinden nur anhand
eines, wenn auch ausgezeichneten, Falls erortert werden.

Doch Vorsicht ist geboten. Wer sich begrifflich bewaffnet einem
literarischen Text ndhert, muR hoffen, einen archimedischen Punkt der
Analyse zu besitzen. Zugleich aber setzt er sich der Gefahr der Ver-
blendung aus, der Gefahr der Erklarungswut und begrifflichen Gleich-
macherei aus. Der Begriff der Institution, den wir hier in Anschlag brin-
gen, hat nun den Vorzug der Unattraktivitdt, weshalb er, so konnen wir
hoffen, weniger zu begrifflichen Kurzschliissen geeignet ist. Allerdings
kann eben diese unsere Selbstberuhigung seinerseits zur Falle des le-
senden Blickes werden. Die Hoffnung der Korrektur einer solchen fal-
schen SelbstgewiRheit und begrifflichen Verblendung kann vielleicht
nur in der Offentlichmachung dieser Lektiire liegen, um den Wider-
spruch anderer Leser zu provozieren. Aber auch in dieser Hinsicht
missen die Leser gewarnt werden vor dem, was die Lektiire von Kleists
Texten uns zu denken geben wird: dall Veroffentlichungen noch die
vermeintlichen Einspriiche zu steuern pflegen.

Fiir die Lektiire von Kleists Texten wird sich im Laufe der Analy-
se zudem ein Vorzug des Begriffs der Institution abzeichnen. Er erlaubt
es, zwei der zentralen Momente des Kleistschen Schreibens in Bezie-
hung zu setzen: die spezifische Konstruktion von Ereignissen sowie die
gezielte Steuerung des Verdachts.

IL. Institution und Ereignis:
»Der Branntweinsdufer und die Berliner Glocken«

Es mag den Leser an dieser Stelle freuen, nach den reichlich abstrakten
Worten zundchst eine klassische Institution vorgestellt zu sehen, die es
ihm leicht machen wird, den Begriff der Institution in Anschlag zu brin-
gen: das Militdr. In der Anekdote Der Branntweinsdufer und die Berliner
Glocken versuchen einige Offiziere der preulischen Armee, einen Alko-
holiker von der Sucht zu trinken zu kurieren. Fiir die straff organisierte
Armee PreuBlens ist ein betrunkener Soldat und noch viel mehr ein Al-
koholiker ein inakzeptables Argernis, denn sie mul darauf bauen kon-
nen, daB jeder Soldat jederzeit einsatzbereit ist. Von einer solchen

217

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Sucht ist potentiell das Militdrwesen und das Staatsgefiige als ganzes
bedroht. Was hier im Einzelfall exerziert wird, ist also von hochster Be-
deutung zur Bewahrung der Struktur des Militdrstaates.

Die Offiziere leiten ihre erzieherische Maffnahme mit Priigeln
ein, um dem Soldaten nach »unendlichen Schligen« das Versprechen
abzunehmen, sich des Branntweins zu enthalten. Doch der Soldat wird
bereits nach drei Tagen rickfallig und betrunken in Arrest genommen.
Dennoch leitet der Soldat seine Verteidigungsrede durch die Beteue-
rung seiner Schuldlosigkeit ein: »Herr Hauptmann, es ist nicht meine
Schuld.« Schuldlos kann er nur sein, wenn er nachweisen kann, daf er,
noch als er sich dem Trunk ergab, weiterhin gehorsam war. Doch seine
folgende Erzahlung scheint wenig geeignet zu sein, seine Schuldlosig-
keit nachzuweisen. Er erzahlt, daf ihm, als er durch Berlin ging, die
Glocken die Namen von Alkoholika zugeldutet hdatten: Pommeranzen,
Kimmel, Anisette.

»Der Branntweinsdufer und die Berliner Glocken.

(Eine Anekdote.)

Ein Soldat vom ehemaligen Regiment Lichnowsky, ein heilloser und unverbesserlicher
Saufer, versprach nach unendlichen Schlédgen, die er deshalb bekam, daR er seine Auffiih-
rung bessern und sich des Brannteweins enthalten wolle. Er hielt auch, in der That, Wort,
wahrend drei Tage: ward aber am Vierten wieder besoffen in einem Rennstein gefunden,
und, von einem Unterofficier, in Arrest gebracht. Im Verhor befragte man ihn, warum er,
seines Vorsatzes uneingedenk, sich von Neuem dem Laster des Trunks ergeben habe?
»Herr Hauptmann!«< antwortete er; »es ist nicht meine Schuld. Ich ging in Geschdften eines
Kaufmanns, mit einer Kiste Farbholz, liber den Lustgarten; da lduteten vom Dom herab
die Glocken: Pommeranzen! Pommeranzen! Pommeranzen!< Laut, Teufel, ldut! sprach ich,
und gedachte meines Vorsatzes und trank nichts. In der KonigstralRe, wo ich die Kiste ab-
geben sollte, steh ich einen Augenblick, um mich auszuruhen, vor dem Rathhaus still: da
bimmelt es vom Thurm herab: sKiimmel! Kiimmel! Kiimmel! — Kimmel! Kimmel! Kiimmel!<
Ich sage, zum Thurm: bimmle du, daR die Wolken reiRen — und gedenke, mein Seel, ge-
denke meines Vorsatzes, ob ich gleich durstig war, und trinke nichts. Drauf fiihrt mich der
Teufel, auf dem Riickweg, iiber den Spittelmarkt; und da ich eben vor einer Kneipe, wo
mehr denn dreiRig Gaste beisammen waren, stehe, geht es, vom Spittelthurm herab: >Ani-
sette! Anisette! Anisette!< Was kostet das Glas, frag” ich? Der Wirth spricht: Sechs Pfen-
nige. Geb’ er her, sag’ ich - und was weiter aus mir geworden ist, das weiR ich nicht.«®

Die verfiihrerische Kraft dieser Namen kann, juristisch gesprochen, als
9. Zitiert wird hier und im folgenden nach Roland Reul3/Peter Staengle/(ab 1992)
Ingeborg Harms (Hg.): Heinrich von Kleist. Samtliche Werke, Brandenburger (1988-91
Berliner) Kleist-Ausgabe (BKA), Basel, Frankfurt am Main 1988ff. Die Anekdote Der
Branntweinsdufer und die Berliner Glocken erschien am 19.10.1810 in den Berliner

Abendbldttern, unterschrieben »xyz«, BKA II/7, 90-91.

218

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

personlicher Entschuldigungsgrund gelten und mildernde Umstdnde
gelten machen, doch Schuldlosigkeit kann der Soldat dadurch nicht
nachweisen. Der Soldat behauptet aber, schuldlos zu sein. Die Frage
seiner Schuld beriihrt das Versprechen, welches er unter Schligen ab-
legt. Offenbar mifStrauen die Offiziere dem freien Willen des Soldaten
und vertrauen stattdessen auf die Schldge als einem geeigneten Mittel
zur Internalisierung ihrer Order. Sie zweifeln sowenig an der Moglich-
keit, er werde ihrer Order folgen, daf sie ihm nach seinem Riickfall
verwundert fragen, warum er seinen Vorsatz brach. Diejenigen, die den
Soldaten durch Schldge erziehen, miissen also annehmen, dafl er Schla-
gen Folge leistet.

Was aber geschieht, als der Soldat durch Berlin wandert? — Die
Glocken schlagen. Und sie schlagen ihm ihre Worter ein, so wie die Offi-
ziere ihm zuvor »seinen« Vorsatz einschlugen: Pommeranzen, Kimmel,
Anisette. Wenn er sich wieder der Sucht filigt, gibt der Soldat erneut den
»unendlichen Schldagen« nach, die ihm einen Befehl mitteilen. Zunachst
schlugen ihn die preuRlischen Offiziere, nun sind es die Glocken, die die
weltliche Institution der Staaten und die geistliche der Kirche reprasen-
tieren. Die Offiziere konnen ihm mithin keinen Vorwurf machen, da er
durch denselben Mechanismus der Schlige wieder zum Sadufer wurde,
den sie selbst anwandten, um ihn vom Alkohol abzubringen. Er ist also
weiterhin gehorsam und kann daher zurecht — zumindest vor dem
adressierten Hauptmann - seine Schuldlosigkeit behaupten. Er bricht
zwar das konstative Wort des Versprechens, nicht zu trinken, doch er
bleibt der vorrangigen performativen Bedingung des Versprechens treu:
Schldgen zu folgen.

Der Witz der Anekdote verdankt sich einer Verdoppelung. Ver-
doppelt wird die Szene des Versprechens. Wahrend der Trinker zu-
ndchst von den Offizieren Schldge erhilt, schlagen spédter die Glocken.
Doch anstelle der Offiziere ist es nun, im Wort des Soldaten, der »Teu-
fel«, der diese Schliage austeilt. Wo das Wort des Versprechens darin
besteht, sich des Alkohols zu enthalten, rufen ihm die Glocken die Na-
men von Alkoholika zu. Und wo er zunadchst den Offizieren gehorsam
ist, horcht er nun und gehorcht den Glocken.

Der Witz ist mehr als eine blofRe Fehlleistung, sondern beriihrt
die Kernstruktur der Institution des Militdrs: Gehorsamkeit. Die Mini-
malstruktur des Gehorsams besteht darin, Befehle zu héren und Schla-
gen zu folgen. Gehorsam lernt der Soldat durch die Schldge, die ihn
entmiindigen und den Vorgesetzten horig machen. Gehorsam ist ein
Soldat, wenn er unbefragt ausfiihrt, was er als Befehl hort. Und ent-
sprechend ist der Soldat der Anekdote durchaus gehorsam und dies auf
gehorsame Art und Weise. Er hort und er hort den Befehl noch im
Glockenschlag. Und gehorsam wie er ist, folgt er dem, was er hort. Wer
Gehorsam iibt, kann fiir seine Tat nicht zur Verantwortung gezogen
werden, denn er ist ein passives Zweckorgan, das einem fremden Wil-

219

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

len folgt. Und so lehnt auch der Soldat jede Kontrolle iiber sich ab,
wenn er sich selbst zum blofen Objekt erkldrt, das sich seinem Wissen
entzieht: — »und was weiter aus mir geworden ist, weill ich nicht.«

Es zeigt sich, daRB die Struktur des Gehorsams, auf der das preu-
Rische Heereswesen und mit ihm der preulSische Militdrstaat ruht, nicht
in der Lage ist, einen Exzef dieses Gehorsams zu verhindern. Tatsdch-
lich wird dieser ExzeR sogar nahegelegt durch eben die Minimalstruktur
des Gehorsams, Schldgen nachzugeben, die die Stabilitdt der Institution
gewdhrleisten soll. Schldge sollen ihm seine Sucht austreiben, aber
Schldge zwingen ihm dieselbe wieder auf. Was er hort, ist einmal das
Verbot, ein andermal das Gebot zu trinken. Seine akustische Halluzina-
tion bedient sich also der rein formellen Struktur des Horens auf Schla-
ge, um sie mit einer bestimmten konstativen Bedeutung zu verbinden.
Diese Bedeutung richtet sich hier gegen die dem Gehorsam beigelegte
Intention, das heif3t, gegen die Intention der Heeres- und Staatsleitung,
der sie zugleich formal folgt. Damit wird eben die Struktur, die Stabili-
tat, Kontinuitdt und Starke gewahren soll, Anlafl von Ungehorsam, Dis-
kontinuitdt und Rausch.

Indem die einheitsstiftende padagogische Instanz, die unkontrol-
lierten Wandel unterbinden soll, ausfdllt und in ihrem Ausfall unvor-
herbestimmte und unregulierte Ereignisse nicht nur nicht verhindern
kann, sondern provoziert, findet in dieser Anekdote nichts weniger als
Geschichte statt.*® Geschichte liegt nicht darin, daR eine Institution wie
die preuRlische Armee eine Operation plangerecht durchfiihrt — sei’s die
Bestrafung eines Soldaten, sei’s ein Feldzug -, sondern darin, daf die
allgemeine formale Struktur der Institution selbst Gegenstand eines Er-
eignisses wird, das ihre Sicherungsfunktion zerbricht und das den Akt,
der die Institution stiitzen sollte, gegen diese kehrt.** Das eigentlich ge-
schichtliche Moment liegt also nicht im Stattfinden des Unstrukturier-

10. Vgl. zur Frage des Geschichtlichen in Kleists Anekdoten auch die Arbeit von Peters,
»Wie Geschichte Geschehen lassen?«.

11. So wie der Branntweinsdufer die Hierarchie der preuRischen Armee unterlduft, so
hebelt der Schauspieler Unzelmann in der Anekdote Korrespondenz-Nachricht vom
8.11.1810 die Anordnungen aus, die er von der Direktion seines Theaters erhdlt. Es
wird ihm verboten zu improvisieren. Unzelmann hdlt sich an dieses Verbot, bis ein
Pferd auf der Biihne, »zur groRen Bestiirzung des Publikums«, Mist fallen ldRt. Un-
zelmann wendet sich daraufhin, »indem er die Rede unterbrach, zu dem Pferde und
sprach: »Hat dir die Direction nicht verboten, zu improvisieren?« Indem Unzelmann
das Wort der Direktion verbreitet, bejaht er es einerseits und bricht es andererseits,
denn er improvisiert ja, ohne daR ihm dies zum Vorwurf gemacht werden kann. Die
einfache formale Struktur der Institution des Theaters, nicht zu improvisieren, wird
AnlaR des Bruchs ihrer Struktur. Und die Direktion, die ihm zuvor als Autoritdt ge-
geniiberstand, wird nun zum Publikum und lacht.

220

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

ten, Unerwarteten und damit Zufilligen, sondern im Moment des Uber-
sprungs eines Strukturierten in ein Unstrukturiertes aus struktureller
Notwendigkeit. Geschichte geschieht dort, wo die kognitiven und prag-
matischen Ordnungen, in denen sich politische und insbesondere hier-
archische Instanzen konsolidieren und reproduzieren, an ihrem eigenen
ExzeR zerfallen. Sie geschieht nicht als die Destruktion, sondern als die
Destrukturierung von Strukturen und als die Destitutionalisierung von
Institutionen.*

Bemerkenswert an dieser Anekdote ist, dal eine Institution nicht
schlicht einen thematischen Rahmen vorgibt und nicht schlicht Gegen-
stand eines Ereignisses ist, sondern selbst zum Produzenten eines Er-
eignisses wird. Gegeniiber dem naiven Verstindnis, daff der Mensch
frei handelt und die Institution dem Menschen dient, sind die Rollen
nun invertiert und in sich verdoppelt: Die Institution agiert und hat bei
aller Rigiditat noch die Freiheit zum Selbstwiderspruch; der Mensch
aber spielt der Realitdt der Institution zu; der Witz ist sein letztes Aus-

12. Ahnliche Figuren des Widerstreits einer Institution in sich finden sich in einer Reihe
von Werken Kleists, man denke etwa an den Ungehorsam in Kleists Prinz Friedrich
von Homburg. Auch dort kommt es zu einem lokalen Versagen einer Institution, der
Institution der reprasentativen Monarchie. Die Monarchie beruht auf der Minimal-
struktur der Subordination unter den Monarchen als einziger Autoritét. Diese forma-
le Struktur setzt einen voraus, der sich nicht unterordnet, den Monarchen und Re-
prasentanten des Staates, der auRerhalb der Struktur und des Gesetzes steht. Als
Herrscher fordert er Unterordnung, doch als >Vorbild< oder >Vater< appelliert er zu-
gleich an die Untergebenen, wie er zu sein. Eben diese doppelte Funktion des repra-
sentativen Herrschers wird fiir den Prinzen zum double-bind: Er gehorcht dem Mon-
archen, indem er sich wie dieser verhdlt, indem er sich {iber dessen Wort erhebt. Und
wie der Trinker in Der Branntweinsdufer und die Berliner Glocken konnte der Prinz auf
Schuldlosigkeit hinsichtlich seines Wortbruchs bestehen. Diese Ambivalenz zeigt sich
im Traum des Prinzen, in dem er vom Kurfiirsten unter Aussetzung der Grenze von
Wahrheit und Traum gekront wird. Nach diesem Traum folgt der Prinz nicht mehr
dem angeordneten Kriegsplan und handelt eigenméchtig. Zugleich bricht er das
Gesetz und bewahrt es, da er wie ein Kurfiirst handelt. Er verdient die Todesstrafe
und er verdient, als Held gefeiert zu werden. Dieser der Reprdsentation innewoh-
nende Konflikt ist der Konflikt zwischen der formalen Struktur der Subordination und
der Bedeutung dieser Struktur, die in der Nachahmung von »Vater< Kurfiirst auRer-
halb der Subordination liegt. So argumentiert auch Kottwitz in der Verteidigung des
Prinzen, daR die Soldaten nicht fiir das Gesetz, sondern fiir das »Vaterland« kdampfen
wiirden. Wenn am Ende eine Versohnung stattfindet, dann ist es nicht einfach die
Monarchie, die wieder errichtet wird, sondern es ist die Institution der Monarchie
und die Mdglichkeit ihrer Suspendierung. Diese Mdglichkeit ist die Mdglichkeit von
Geschichte.

221

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

drucksmedium. Institution und Freiheit sind die beiden Seiten dieser
Ordnung der Dinge.

III. Praskriptive und interpretative Institution

Um das Feld der Institutionen durchmessen zu konnen, ist eine weitere
Unterscheidung hilfreich: diejenige zwischen praskriptiven oder norma-
tiven einerseits und deskriptiven oder auch interpretativen Institutio-
nen andererseits. Das Militdr in der vorausgegangenen Anekdote ist ei-
ne praskriptive Institution, die Verhaltensregeln gibt und Order erlaft,
denen zukiinftige menschliche Akte zu folgen haben. Eine deskriptive
oder interpretative Institution findet umgekehrt zu bereits ausgefiihr-
ten, versuchten oder vorbereiteten Akten eine Erkldarung, um sie sol-
cherart nachtraglich mit Sinn auszustatten. Auch diese interpretativen
Institutionen sind dabei durchaus Institutionen gemafl unserer Mini-
maldefinition: »Eine Institution ist der Rahmen, innerhalb dessen
die Wiederholbarkeit und Identitdt von menschlichen Akten gesichert
wird«, denn erst eine Interpretation von Verhalten macht dieses im ei-
gentlichen Sinne wiederholbar, da es dem Verhalten sein Ziel verleiht,
auf dessen Beforderung hin zwei Akte Identitdat haben konnen. Auch die
Ableitung von unserer Definition gilt, dafl »mit jedem durch die Institu-
tion geleiteten Akt sich auch die Institution redupliziert«, denn eine In-
terpretation wird machtiger, je mehr Akte sie mit Sinn auszustatten
vermag. Es ist nun offensichtlich, daf jede Institution sowohl praskrip-
tiv als auch interpretativ ist — jede praskriptive Institution liefert eine
Interpretation von Situationen, und eine interpretative Institution wird
praskriptiv, insofern sie die Deutung zukiinftigen Verhaltens leistet —
doch die prinzipielle Unterscheidung besteht in der Richtung der Insti-
tutionalisierung als je riickgreifend oder vorgreifend.

Es ist wohl nicht zu entscheiden, ob die normative oder perfor-
mative Dimension von Institutionen fiir Kleist entscheidender ist. Um
als Beispiel einer interpretativen Institution zunachst ebenfalls eine
Anekdote zu bemiihen, sei an die Anekdote aus dem letzten preufSischen
Kriege erinnert (Berliner Abendblitter, 6. Oktober 1810)."3 Dort verhilt
sich ein tollkiihner preuBischer Reiter scheinbar wider alle Vernunft,
wenn er sich allein in einem von den Franzosen umringten Dorf wie ein
siegesgewisser General aufspielt. Doch eben sein wahnsinniges Verhal-

13. Vgl. zu dieser Anekdote Rolf Selbmann: »Die andere Wirklichkeit des Erzdhlens. Zu
Heinrich von Kleists Anekdote aus dem letzten preufSischen Kriege«, in: Kleist-Jahr-
buch 1996, 202-206. Vgl. auch Fritz Breithaupt: »Kleists Anekdoten und die Mog-
lichkeit von Geschichte«, in: Wolfgang Wirth/J6rn Wegner (Hg.), Literarische Trans-
Rationalitdt. Fiir Gunter Martens, Wiirzburg 2003, 335-351.

222

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

ten gereicht ihm zur Rettung. Indem er ndmlich allein auf drei franzosi-
sche Reiter zuprescht »als ob er das ganze Hohenlohische Corps hinter
sich hitte«4, stutzen die drei, weil sie in der Tat sein Verhalten nur er-
kliren kénnen, indem sie eine Ubermacht von Preufen dazu erfinden.
Statt die Diskrepanz zwischen seinem Verhalten und seiner Situation zu
erkennen, >»normalisierenc« sie sein Verhalten, indem sie eine Situation
erfinden, die seinem Verhalten angemessen ware und erliegen solcher-
art dem Normalitdtseffekt des Anormalen. Eben diese Interpretation ei-
ner suggerierten angreifenden preuflischen Armee >institutionalisierenc
sie dergestalt, daR sie ihr eigenes Verhalten darauf abstimmen: sie z6-
gern. Und das wird ihnen zum Verhdngnis, der eine und einzig reale
Reiter rennt sie iiber den Haufen. Die bloRe Interpretation des abson-
derlichen Verhaltens des Preulen wird zur Institution in dem Augen-
blick, in dem kiinftiges Verhalten auf diese Interpretation eingestellt
wird und sie darin zugleich im Sieg des Preullen bestdtigt und fortsetzt.

Die interpretativen Institutionen (oder auch institutionalisierten
Interpretationen) in Kleists Werken beschrdanken sich dabei nicht auf
die Figuren der Erzdhlungen. Vielmehr sind es regelmdfig auch die
Leser, die veranlat werden, eine Erklarung zu einem Verhalten zu fin-
den und zu erfinden, die ihnen Vorhersagen fiir vergangenes oder kinf-
tiges Verhalten erlauben konnte. Angeregt werden diese Versuche einer
Erkldarung durch »den Charakter als Rdtsel und das ratselhafte Fak-
tum.«*> Anders gesagt: weil die Akteure privat bleiben, scheint die In-
stitutionalisierung einer Deutung um so notwendiger. Und es ist eben
dieser ProzeR der Einrichtung einer Deutung, den Kleist einkalkuliert,
um die Leser zu lenken und ihnen bisweilen ein Hohenlohisches Corps
vorzugaukeln, wo — vielleicht — unter der Hand eine andere Erklarung
auf der Hand liegen konnte. Die andere Seite der Miinze von institutio-
nalisierten Interpretationen ist daher die Privation: das Unbekannt-
Bleiben dessen, was in der Institution verschwindet.

IV. Privationen: »Die heilige Cacilie oder
die Gewalt der Musik«

Bevor wir uns der komplexeren Struktur von Die Marquise von O....
zuwenden, ist es zumindest zur Veranschaulichung férderlich, einen
der einfacheren Fille einer institutionalisierten Interpretation darzu-
stellen. Einfacher ist dieser Fall, da die Institutionalisierung einer
bestimmten Erklarung von allen Mitspielern direkt akzeptiert wird, da

14. BKAIL/7, 35.
15. So Max Kommerell: Geist und Buchstabe in der Dichtung. Goethe, Schiller, Kleist, Hol-
derlin, Frankfurt am Main 1944, 3. vermehrte Aufl., 245.

223

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

sie dem Eigeninteresse aller (wenn auch je verschieden) entgegen-
kommt.

Es muf in aller Banalitdt gesagt werden: Die heilige Cdcilie oder
die Gewalt der Musik ist die Novelle von vier Bridern, die den Wahn-
sinn vortauschen, um der Todesstrafe zu entgehen. Alles andere ist Le-
gende, und von der Legendenbildung handelt die Geschichte. Nachdem
dies gesagt ist, muR erganzt werden, dafl Kleists Text dem Leser trotz
einiger Indizien die letzte Gewillheit iiber die Simulation des Wahn-
sinns verweigert. Wenn daher die folgenden Anmerkungen die Rationa-
litat aller Personen der Novelle behaupten, so schreibt sich diese Lektii-
re ein in die Legendenbildung: fortgewebt wird hier — das Oxymoron ist
hier angemessen — die protestantische Legende der Rationalitat.

Die vier Briider sind die Raddelsfiihrer eines Bildersturms auf ein
deutsches Kloster nahe der Grenze Hollands in der Zeit des Ikonoklas-
mus. Der Bildersturm steht kurz vor dem Ausbruch, »mehr denn hun-
dert« bewaffnete Protestanten haben sich zur Andacht in dem Nonnen-
kloster eingefunden und warten nur auf »das zur Bilderstiirmerei ver-
abredete Zeichen« der Briider®$, die Kirche in Schutt und Asche zu zer-
legen. Allerdings sind inzwischen auch Soldaten eingetroffen, wie Kleist
als scheinbare Nebensache erwdhnt'’: Die Bilderstlirmer, die gegen die
kaiserliche Garde wohl machtlos sind, tun gut daran, die Waffen ruhen
zu lassen. Doch die Riadelsfiihrer werden wenig Hoffnung haben, dem
Todesurteil zu entgehen, zumal sie in dieser Stadt Fremde sind. Nur ihr
tollkithnes Verhalten als Wahnsinnige rettet sie vor dem sicheren Tod
und sichert ihnen ein ertragliches Leben im Irrenhaus. Ohne sich ab-
sprechen zu konnen, verfallen die vier auf die ndmliche Losung, als sie
die Soldaten in der Kirche wahrnehmen: sie horen nicht auf zu beten,
denn als Betende werden sie nicht behelligt. Spater im Wirtshaus kon-
nen sie darauf rechnen, daf§ sich im Kreise ihrer Freunde ein Verrdter
befindet — der Tuchhdndler Veit Gotthelf, wie die Leser an einigen Indi-
zien erraten kénnen*® -, so daR sie klug daran tun, ihre Maskerade als

16. BKAIL/5, 79, 88.

17. Zunichst heillt es, daB der Officier, »der in der Stadt commandirte« und »der selbst
ein Feind des Pabstthums, und als solcher, wenigstens unter der Hand, der neuen
Lehre zugetan war, der Abtissin »die Wache zu verweigern« wuRte. BKA T1/5, 77.
Doch dann heiRt es in einem nachgeschobenen Bericht, dall der »Commandant«
zumindest zu einem spdteren Zeitpunkt, namlich als die Briider beginnen, sich auf-
féllig unauffallig zu benehmen, durchaus in der Kirche sei und durchaus nicht zéger-
te »mehrere Arretirungen« zu verfiigen, die die Wache sofort ausfiihrt. BKA II/5, 89.

18. Als Veit Gotthelf spater die Mutter der nun offiziell Wahnsinnigen trifft, lERt er er-
kennen, daR er vermutlich immer schon katholisch war, wenn er in bezug auf die
Ikonoklasten von »unserer damals irregeleiteten Stadt« spricht. Wichtiger ist aber,
daR er auch zur spéteren Zeit des Eintreffens der Mutter als Informant der heiligen

224

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

bekehrte Wahnsinnige beizubehalten. Um Mitternacht reagieren sie
sich fortan ab, um einen Ausgleich fiir ihr strenges Leben im vorge-
tduschten Wahnsinn zu finden.

Gestiitzt wird ihre Tarnung und Beglaubigung als Wahnsinnige
auch von dem Interesse der Abtissin, die den gestoppten Uberfall gerne
als Wunder sanktioniert wissen mdéchte: von einem solchen Vorfall hat
ein Kloster viel zu gewinnen. So verfallen sie und andere darauf, den
plotzlichen Wahnsinn der Briider als wunderbare Wirkung der christli-
chen Musik zu inszenieren. Und so gefillt sich die Abtissin damit, den
plotzlichen Wahnsinn der Briider zu akzeptieren, ja zu plausibilieren
und als gottliche Intervention der Namensgeberin des Klosters, der hei-
ligen Cécilie, die ja Heilige der Musik ist, darzustellen.*® Der Testfall ist
die Mutter der vier Briider, die nach einigen Jahren ihre S6hne auffin-
det und sich die Geschichte von der schlauen Abtissin erklidren 148t und
anschliefend zum Katholizismus konvertiert. Sowohl die Briider als
auch die Abtissin, aber auch die ehemaligen Verbiindeten der Bilder-
stirmer und der eingeschaltete Papst haben ein je verschiedenes aber
gemeinsames Interesse an dem >wirklichen< Wahnsinn der Briider und
entsprechend wird er von allen akzeptiert und abgesegnet. In diese Li-
ste der am Wahnsinn der Brider interessierten Parteien sind nicht zu-
letzt die Apologeten der Asthetik-Diskussion aufzunehmen, also dieje-
nigen, die diese Novelle als Dokument der musikalischen Wirkung gele-
sen sehen mo6chten.”® Der Bildersturm wird in dieser Novelle so lange
abgewehrt, als die Leser das Bild des Wahnsinns der Briider akzeptie-

romischen Kirche aktiv ist. Die Mutter tragt ndmlich einen Brief der vier Briider bei
sich, den sie niemandem als Veit Gotthelf gegeniiber erwdhnt. Ein solcher Brief
kénnte im Positiven und vor allem Negativen entscheidende Bedeutung fiir den Ver-
such der Abtissin haben, den abgewehrten Bildersturm als Wunder sanktioniert zu
sehen. Und entsprechend kann der Leser folgern, daR die Abtissin von Veit Gotthelf
tiber die Existenz des Briefes informiert ist, als die Mutter bei ihr erscheint und sich
den Brief ausbittet.

19. Zur Frage der Legendenbildung als Zeichenkrieg, vgl. Gerhard Neumann: »Eselsge-
schrei und Spharenklang. Zeichensystem der Musik und Legitimation der Legende in
Kleists Novelle Die heilige Cdcilie oder die Gewalt der Musik«, in: Gerhard Neumann
(Hg.), Heinrich von Kleist: Kriegsfall — Rechtsfall — Siindenfall, Freiburg 1994, 365-
389; und Bianca Theisen: Bogenschlufs. Kleists Formalisierungen des Lesens, Freiburg
1996, 111-135.

20. Vgl. zu den komplexen Mdglichkeiten einer Diskussion der Musik- und Rezeptions-
asthetik Christine Lubkoll: »Die heilige Musik oder Die Gewalt der Zeichen. Zur musi-
kalischen Poetik in Heinrich von Kleists Cdcilien-Novelle«, in: Gerhard Neumann
(Hg.), Heinrich von Kleist: Kriegsfall — Rechtsfall — Siindenfall, Freiburg 1994, 337-
364; und Bernhard Greiner: Kleists Dramen und Erzihlungen, Tiibingen, Basel 2000,
397-419.

225

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

ren. Kritiker der hier nur skizzierten Lektiire konnen mir, zurecht, ein
Lesen mit der Brechstange nachsagen. In der Tat scheint es mir — um
einmal im Bild zu bleiben — dall eine Lektiire ohne Brechstange den
Wahnsinn vortdauscht oder, Gott behiite, erleidet und versaumt, das
Zeichen zum Sturm gegen die tduschenden Bilder zu geben.

V. Insemination und Bedeutung:
»Die Marquise von 0....«

Wahrend Die Heilige Cdcilie von der Institutionalisierung einer be-
stimmten vom Text angebotenen Interpretation (dem Wahnsinn der
Briider) handelt, inszeniert Die Marquise von O.... dagegen eben den
Mechanismus der Institutionalisierung von Interpretationen.

Die Novelle beginnt mit einer Veréffentlichung.** In eine lokale

21. Wie wohl die Texte keines anderen Autors dulden Kleists Texte keine Multiplizitat
der Deutungen, obgleich oder wohl eben weil sie eine Vielfalt von ihnen provozie-
ren. Gerade weil Kleists Texte je als Echoraum eines einzigen Ereignisses oder Rét-
sels erscheinen, konnen keine zwei Erkldrungen nebeneinander bestehen. Damit
steht jede einzelne Deutung, die vorliegende nicht ausgenommen, vor der unange-
nehmen Aufgabe, sich zu monopolisieren. Vor Kleists Texten werden die Kritiker ein-
sam. — Dennoch kann auf eine Komplizenschaft gehofft werden, eine Komplizen-
schaft der produktiven Abgrenzung. Fiir die vorliegende Untersuchung sind es die
folgenden Lektiiren, die mir gerade aufgrund ihrer Qualitdt einen Einspruch abnéti-
gen. Uffe Hansen hat in einer bisher leider nicht sehr beachteten Arbeit ein altes
Argument, daR namlich die Marquise durchaus wisse, was in ihrer BewulRtlosigkeit
passiert sei, neu belebt, indem er die psychologischen Theorien untersucht, mit
denen Kleist sich eben zur Zeit der Verfassung der Marquise von 0.... lebhaft ausein-
andergesetzt hat, namentlich die Theorien des Somnabulismus. Kleist hat diese
Theorien personlich durch Gotthilf Heinrich Schubert kennengelernt, und Schubert
selbst erwdhnt Kleist als seinen neugierigsten Horer in Dresden. Kleist lernt so das
Wissen seiner Zeit von einem unbewuften und, wie wir heute sagen wiirden, hypno-
tischen Zustand gesteigerter Wahrnehmungsfahigkeit kennen. Unter dem Druck
grolRer Erschiitterungen konne, so Schubert, der Zustand einer zweiten latenten
Personlichkeit hervorgerufen werden. Hansens Deutung der Marquise von O.... er-
kennt solche Erschiitterungen und Personlichkeitsspaltungen sowohl in der Szene
der Vergewaltigung als auch in der plétzlichen Verséhnung mit dem Vater, in der
dieser abrupt zu einem gewandelten Menschen wird. Hansen versucht nun ausge-
hend von diesen Einsichten, das gesamte Verhalten der Marquise und ihres Vaters
als nicht nur plausibel, sondern auch rational zu erkldren. Hansens Lektiire hat
damit zudem den Vorteil, daR sie dem Paradigma des Begehrens, welches die mei-
sten Deutungen dominiert, eines der (psychologisch erkldrbaren) Rationalitdt
entgegenhdlt. Schwierigkeiten bekommt diese Deutung dabei allerdings, was

226

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

Zeitung setzt die jung verwitwete Marquise die Anzeige, »daR sie, ohne
ihr Wissen, in andre Umstidnde gekommen sey, dafl der Vater zu dem
Kinde, das sie gebdhren wiirde, sich melden solle: und daf sie, aus Fa-
milien-Riicksichten, entschlossen ware, ihn zu heirathen« (7). Der Ef-
fekt ist der zu erwartende. Niemand glaubt der Marquise, daf§ sie den
Vater nicht kenne. Alle gehen davon aus, sie wisse, was sich zugetra-
gen habe, und halten die Vertffentlichung fiir eine Finte, die es ihr er-
lauben soll, unschuldig zu scheinen und somit eine Schwangerschaft
noch auferhalb der Ehe salonfdhig zu machen. Der Vater fafit dies ein-
mal so zusammen:

»Auswendig gelernt ist sie schon, die Fabel, die sie uns beide, sie und er, [...] hier auf-
biirden wollen. Mein liebstes Tochterchen, sollich sagen, das wuRte ich nicht, wer konnte
das denken, vergieb mir, nimm meinen Seegen, und sey wieder gut [...].«%

Der von allen hinzugedachte heimliche Liebhaber wird denn auch das
Thema der Spekulation, die Marquise ihrerseits erscheint solcherart als
naive Heuchlerin. Gerade weil die offentliche Anzeige von allen als
Versuch der Verschleierung gedeutet wird, sind sie um so gewisser, daf§
sie nun in groben Ziigen das in ihr Verheimlichte lesen konnen. Die
Veroffentlichung provoziert eine Interpretation des in ihr Ungesagten,
namlich die Motivation zur Veroffentlichung.

Auch fiir die keineswegs allwissenden Leser der Novelle wird das
Privatleben der Marquise Thema. Die Leser befinden sich in der son-
derbaren Situation, nach der Zeitungsannonce zu Beginn der Novelle
die vorhergehende und umstdndliche Geschichte der Belagerung einer
Festung zu erfahren. Zum Zeitpunkt ihrer Eroberung befindet sich die
Marquise in der Festung unter dem Kommando ihres Vaters. Nachdem
ein russischer Offizier die Marquise (man nimmt an: rechtzeitig) vor der
Vergewaltigung durch einige Soldaten gerettet hat, sinkt sie allein mit
dem adligen Offizier ohnmachtig zu Boden. Doch dann bleiben auch die
Leser wieder auflen vor und lesen nur einen sonderbaren Gedanken-
strich auf, der die Ohnmacht von allen spdteren Ereignissen trennt.
Mehr oder weniger bald ahnen die Leser denn auch, daR sie eben die-
sen Gedankenstrich als Ereignis lesen konnten, als ein Privates, Intim-
stes, namlich den Einbruch in ein Intimstes, die Vergewaltigung der

Hansen durchaus explizit macht, an der Erkldrung der Verdffentlichung der Annonce.
Eben dort soll hier denn auch abweichend angesetzt werden, ohne die Leistung von
Hansen zu verkennen. Vgl. Uffe Hansen: »Der Aufkldrer in extremis. Heinrich von
Kleists Die Marquise von O.... und die Psychologie des UnbewuRten im Jahre 1807«,
in: Klaus Bohnen/Per @hrgaard (Hg.), Aufkldrung als Problem und Aufgabe: Fest-
schrift fiir Sven-Aage Jorgensen, Miinchen, Kopenhagen 1994, 216-234.

22. BKAIL/2, 75.

227

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

bewulltlosen Marquise durch den russischen Offizier, den Grafen F...
Die Leser der Novelle befinden sich also in einer dhnlichen Situation
wie die Leser der Zeitungsannonce. Sie lesen eine Verdffentlichung und
schlieBen mehr oder weniger schnell auf das darin Ausgeschlossene
und Nicht-Veroffentlichte. In beiden Fdllen wird das Veroffentlichte
Sache eines Verdachts, der eine Erklarung noch jenseits der Vertffent-
lichung sucht. Und in beiden Fallen ist die Natur dieser Erklarung ein
Vater. Die Leser der Zeitungsannonce erganzen einen heimlichen Lieb-
haber, den »muntere[n] Corsar« (55), wie sich die Hebamme ausdriickt,
die Leser der Novelle setzen — vermutlich — den Grafen in die Rolle des
biologischen Vaters.

Durch die Interpretation festgestellt, wird der Urheber, der Vater,
derjenige also, der per defintionem immer ungewif§ ist, pater semper
incertus.”> Die UngewiRheit des Vaters wird hier derartig gesteigert,
daR - vielleicht — weder die Marquise mit GewifSheit den Vater kennt,
noch dieser sich seiner selbst sicher sein kann. Doch eben diese Unge-
wiheit wird durch die Setzung eines Vaters — durch die Leser der An-
nonce oder die Leser der Novelle — mehr als kompensiert: Wer das Ver-
heimlichte hinter dem Akt der Veroffentlichung erraten zu haben
meint, instutionalisiert es dergestalt als >Interpretation¢, da er oder sie
alles weitere Verhalten durch sie zu erkldren sucht. Dadurch wird der
erfundene Vater einfluireicher, als ein realer Vater es je sein konnte.
Diejenigen, die einen Verdacht schopfen - seien es die Zeitgenossen der
Marquise, seien es die Leser der Kleistschen Novelle —, halten an der
Féhrte des von ihnen erfundenen Vaters fest und finden in der Novelle
um so gewisser viele weitere Indizien fiir seine Existenz. Anders gesagt:
Sie werden von dem erfundenen Vater derart fasziniert, dal sie den
Blick fiir andere Vater, andere mogliche Wirklichkeiten verlieren. Daf§
es sich bei diesen Vater-Setzungen je um eine >Institution< handelt,
zeigt sich darin, daR die jeweilige Interpretation fortwahrend Erklarun-
gen von Verhalten liefert, auch wo diese keineswegs wahrscheinlich
sind. Die Institutionalisierung einer Interpretation produziert ihre eige-
ne Rationalitdt, die darauf zielt, sich auch gegen die Fakten fortzusetzen
und zu duplizieren. Nach der ndmlichen Struktur der Suggestion in An-

23. Gerhard Gonner lokalisiert in diesem Zusammenhang das eigentlich »Diabolische der
Vergewaltigung« darin, daR sie sich nicht als Gewalttat zeigt und nur von der
Schwangerschaft deduziert werden kann. Die UngewilRheit des Vaters ware, wenn wir
dies weiterspinnen diirfen, also per se bereits die Vergewaltigung, so daR noch die
aufdeckende Festschreibung, die institutionalisierte Erkldrung der Schwangerschaft
- selbst durch Vergewaltigung — Teil einer enttraumatisierenden Bewaltigungsstra-
tegie ware; Gerhard Gonner: Von »zerspaltenen Herzen« und der »gebrechlichen Ein-
richtung der Welt« — Versuch einer Phdnomenologie der Gewalt bei Kleist, Stuttgart
1989, 44.

228

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

ekdote vom letzten preufSischen Kriege schliagt das interpretatorische Po-
tential der Institutionalisierung um in eine Kraft der Tduschung: inter-
pretative Institutionen schwangern ihre Umwelt mit illegitimen Kin-
dern.

In dem MaRe, in dem der Mechanismus des Lenkens eines Ver-
dachts mittels der Verdffentlichung durchschaut ist, eignet er sich zur
Manipulation oder — neutraler gesagt — zur Steuerung. Und eben dies
fithrt Kleist in der Marquise von O.... vor. Es ist anzunehmen, daf§ die
Marquise sehr wohl weil}, was die Veroffentlichung ihrer Anzeige be-
wirken wird und was sich die schmunzelnden Leser der Anzeige dazu
ausdenken werden. Dal sie die Anzeige dennoch aufgibt, ist sinnvoll
vor allem dann, wenn es eine List ist. Es ist ndmlich vorstellbar, da der
Koder, den die Marquise auswirft — das Lachen iiber den heimlichen
Liebhaber und iiber die naive List der Marquise, ihr Verhaltnis als un-
wissentlich ausgeben zu wollen — nichts als ein Ablenkungsmanover ist,
um sie vor einem viel gefdhrlicheren Verdacht zu schiitzen.** Denn die
Marquise lenkt den spekulierenden und Verdacht schopfenden Blick ab
von dem Kreis ihrer Familie und setzt ihn auf die Fahrte eines Liebha-
bers, von dem alle erwarten, die Marquise wolle ihn der Familie in einer
vorbereiteten Szene prdsentieren. Das durch diesen Verdacht Verbor-
gene ist der gedoppelte Vater: der Vater der Marquise als Vaterschafts-
kandidat seines eigenen Enkels. Immerhin 1at der Text, der die krass
inzestuds gefarbte Versohnungsszene — mit »lechzende[n] Kisse[n]«,
dem sich »wie ein Verliebter« benehmenden Vater (90) und den »Braut-
leute[n]« (91), so von der Mutter »durchs Schliisselloch« (9o) beobachtet
— ausfiihrlich schildert, die Vermutung zu, daf hier eine alte Beziehung
aufgefrischt wird, da also in der Tat ein fritheres Liebesverhdltnis be-
stand und daR des Vaters wilde Taten als Taten der Eifersucht und der
Verzweiflung iiber sich selbst zu gelten haben.?> Und wer einmal auf
dieser Spur ist, dem kann es nicht einmal ausgeschlossen scheinen, dafy
auch die anderen Kinder bereits Kinder ihres GroRvaters sind (der Ge-
mahl der Marquise starb auf Reisen, heif}t es), so dafl die Marquise und
der Vater durchaus Grund hétten, sich um die Kinder zu streiten. Wenn
dies so ware oder auch nur Gegenstand eines Verdachts werden wiirde,
so miufte dies um jeden Preis geheim bleiben: denn auf ausgefiihrten
Inzest steht nach dem Allgemeinen Landrecht fiir die preufSischen Staaten

24. Dal der Verdacht der Liige letztlich harmlos ist, belegt etwa die Mutter, wenn sie
sagt: »Ein Fehltritt [...] er lieBe sich, und ich miiite ihn zuletzt verzeihn« (51).

25. Die Mdglichkeit der tatsachlichen Vaterschaft des Vaters wurde auch von denjenigen
Autoren, die das Inzestudse der Beziehung betonen, kaum je erwogen: »Zwar hat der
Obrist das Kind seiner Tochter nicht gezeugt«, so exemplarisch Claudia Liebrand:
»Pater semper incertus est. Kleists Marquise von 0... mit Boccaccio gelesen, in:
Kleist-Jahrbuch 2000, 46-60, hier 55.

229

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

(ALR) die Todesstrafe. Jede und noch die kompromittierendste Alterna-
tive zum Inzest miite der Marquise also willkommen sein. Indem die
Marquise mittels der Veroffentlichung noch den Verdacht steuert, re-
flektiert sie ihn fort von dem, was unter keinen Umstanden preisgege-
ben werden darf und das als Privates auch jeder Offentlichkeit entzogen
bleibt. Die Marquise ware also eine Verfiihrerin im doppelten Sinn: sie
verfiihrt ihren Vater und sie verfiihrt die Leser zur von ihr manipulier-
ten Vatersetzung. Wie Die heilige Cdcilie oder die Macht der Musik (aber
auch Prinz Friedrich von Homburg)?® zeigt, ist das Verschanzen hinter
einer institutionalisierten Interpretation im Angesicht der Todesstrafe
in Kleists Texten keine Ausnahme, sondern der Rationalitdts-Effekt des
nackten Uberlebenswillen.?’

Es ist wohl unnétig zu betonen, daf hier nicht auf die GewiSheit
einer Vaterfindung gepocht wird, als vielmehr auf die Steuerung von
Verdachtsmomenten. Novellenfiguren eignen sich nicht zum Gentest.
Statt dessen kann registriert werden, wie die Einsetzung einer jeden
Deutung sich im Text fortpflanzt, iiber das Ziel hinausschie8t und aus
Leerstellen Klarheiten macht. So konnte etwa die Schuliszene als ver-
suchter Selbstmord des Obristen gelten. Und seine Bemerkung »o sie ist
unschuldig [...] Sie hat es im Schlafe gethan« (73) ebenso wie sein Aus-
ruf »o die verschmitzte Heuchlerin! Zehnmal die Schamlosigkeit einer
Hiindin mit zehnfacher List des Fuchses gepaart« (74) widren beim Wort
zu nehmen. Auch das wolfsartige Heulen des Vaters in der Versoh-

26. In genau umgekehrter Art und Weise zeigt Der verlegene Magistrat die strategische
Kalkulation vor einem Todesurteil.

27. Harriet Murphy griindet ihre Analyse der Marguise von 0... auf die Darwinsche Uber-
lebensdkonomie, wenn auch mit anderem Ergebnis als die vorliegende: »No emotion
is, as a consequence, expressive of love, because individuals are only able or willing
to recognise the existence of other selves on the condition that others are actual or
potential exponents of impersonal ideas assertive of the need to survival. Emotion is
conditional, not unconditional.« Harriet Murphy: »Theatres of Emptiness. The Case
of Kleist's Marquise von 0...«, in: Oxford German Studies 24 (1995), 80-111, hier 85.
Dies fiihrt Murphy zu der These, daR der beriihmte Bindestrich der Erzéhlung »sym-
bolisch« sei fiir die Spaltung des Individuums von seinen personlichen Gefiihlen:
»The dash becomes symbolic of the extent to which the individual is exiled from per-
sonal feeling, from person responsibility and from fullness of self, only because it is
the most obvious statement of a refusal to integrate desire into the personality as a
whole« (92). Wahrend Murphy diese Spaltung als Unfahigkeit und Verweigerung ein-
ordnet, die aus dem Darwinschen Uber[ebenskammc hervorgeht, beobachte ich hier
die Intergration von Begehren und Handlungen unter den Auspizien des instituier-
ten Individuums. Das Individuum (und sein Begehren) ist kein Gegenbegriff, der von
Kleist gegen gesellschaftliche Zwange stark gemacht werden kdonnte, da beide die
gleiche Struktur besitzen.

230

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

nungsszene — »und heulte, dal die Wande erschallten« (88) — erinnert
plotzlich deutlicher an die vier Simulanten in Die heilige Cdicilie.?

Dies ist also die Kernstruktur der Novelle: die Re-Privatisierung
durch Veroffentlichung. Indem die Veroffentlichung den Verdacht der
Leser auf das Gegenteil des Veroffentlichten lenkt, wird jenseits von
Veroffentlichung und Verdacht ein drittes Privates gesichert. Formal
gesagt: die Veroffentlichung A erzeugt einen teilweise gegenteiligen
Verdacht B, weshalb C nicht einmal einem Verdacht ausgesetzt wird.
Die Leser der Anzeige konnen der Annonce also nicht genug und nicht
zu wenig glauben schenken. Die Privation mittels der Veroffentlichung
folgt damit dem von Kleist (und Goethe®) des o6fteren artikulierten
Gegenteilssinn. Was gesagt wird, ist daraufhin kalkuliert, im Gegenteil
des Gesagten zu miinden. Dall der Gegenteilssinns in Die Marquise von
O.... eine geldufige rhetorische Strategie ist, darauf weist die Rede des
Forstmeisters hin, in der dieser den Grafen bezichtigt, dafl er durch sei-
ne dreisten Taten »gerade das Gegentheil bewirken« wolle (31), und daf
deshalb jedes Entgegenkommen zum Grafen, diesen in seiner Strategie
bestiarken wiirde. Keine Rede in der Novelle kann also dem Verdacht
entgehen, als veroffentlichte Rede ein Gegenteiliges erreichen oder
verbergen zu wollen.3° Die Marquise aber erscheint als Meisterin die-
ses Spiels, da sie in der Erregung des Gegenteils durch ihre Veroffentli-
chung - moglicherweise — das Gegenteil des Gegenteils zu verbergen
sucht. Anders gesagt: die Struktur der Verdachtssteuerung durch den
Gegenteilssinn kann verdoppelt und beliebig potenziert werden, so daf§
am Ende keiner, auch nicht der Leser der Novelle, wissen kann, wer
wen wie manipuliert hat oder eben doch so naiv ist, wie es auf den er-
sten Blick scheinen mag.

Die weitaus meisten Leser der Novelle sehen sich unter dem
Zwang einer Abwigung: Vergewaltigung oder Inzest.3* Mir scheint es

28. »So mdgen sich Leoparden und Wélfe anhdren lassen, wenn sie [...] das Firmament
anbriillen: die Pfeiler des Hauses [...] erschiitterten«. BKA II/5, 93.

29. Vgl. etwa zeitgleich zur Marquise von 0....: »Es darf sich nur einer fiir frei erkldren, so
fiihlt er sich den Augenblick als bedingt. Wagt er es, sich fiir bedingt zu erkldren, so
fiihlt er sich frei.« Johann Wolfgang von Goethe: »Die Wahlverwandtschaften, in:
Erich Trunz (Hg.), Johann Wolfgang von Goethe. Werke, Hamburger Ausgabe, 1948-
1964, Miinchen 1981, Bd. VI, 397.

30. Und zudem kann weiter artikuliert werden, wie Jochen Schmidt es vorschldgt, daR
alle moralischen Wertungen und Urteile in dieser Novelle nicht zutreffen und je ins
Gegenteil zu verkehren sind; Jochen Schmidt: »Die Marquise von 0...«, in: Walter
Hinderer, Interpretationen. Kleists Erzdhlungen, Stuttgart 1998, 67-84.

31. Recht wenige Leser haben es gewagt, an der alleinigen Vaterschaft des Grafen zu
zweifeln und die Komplizenschaft des Lesers in der Vatersetzung zu erwdgen. Vgl.
Roland ReuR: »Kleists Text ist [...] so gefiihrt, daR von dem omindsen Gedanken-

231

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

hier zundchst einmal interessanter zu sein, die dhnliche Struktur der
Institutionalisierung und Steuerung von Verdachtselementen gerade
mittels der Veroffentlichung zu beobachten, die in beiden Varianten der
Erklarung erscheint, ebenso wie in weiteren, wie etwa dem heimlichen
Einverstindnis der Marquise zur Vergewaltigung,3* dem tatsidchlichen
Fehltritt mit einem Dritten (Leopardo), Vierten (dem Forstmeister) oder
unbekannten Fiinften. Die Geschichte der Abwesenheit des Vaters
schlidgt um in ein UbermaR an Vitern, verwickelt solcherart auch den
Leser in das Geschehen und versucht, auch ihm eine Vatersetzung und
damit gewissermallen Mitschuld abzuringen.

Der Vater ist so wie die Institution einerseits das Unsicherste,
andererseits aber der archimedische Punkt der Beobachtbarkeit der
Welt und das Gesetz selbst, das die erkldrbare Wirklichkeit erst be-
grindet. Parallel heilt es explizt von den Institutionen, »Einrichtun-
geng, dall sie einerseits das Stabilste und Stabilisierende sind und ande-
rerseits das Gebrechlichste. So heiflit es zu Beginn, als vermeintlich
niemand den Vater kennt, die Marquise »gab sich ganz unter der gro-
Ben, heiligen und unerklarlichen Einrichtung der Welt gefangen« (60).
Spater jedoch, als der Graf sich als Vaterschaftskandidat durchgesetzt
hat, handelt die Marquise »um der gebrechlichen Einrichtung der Welt
willen« (102).

Neben der biologischen und detektivischen Frage der Vater-
schaft erhdlt die Suche des Vaters auch Relevanz als Darstellung einer

strich an die Vorstellung, es habe tatsdchlich eine Vergewaltigung stattgefunden,
zunehmend die Einbildungskraft des Lesers penetriert — so der Leser das zuldRt. [...]
[D]er Schock, den man sich in der Rezeption dieses Textes zuziehen kann [...], ist das
genaue Pendant zu der vom Leser selbst rekonstruierten Vergewaltigung auf der
Ebene des Plots.« Roland Reul: »Was ist das Kritische an einer kritischen Ausgabe?
Erste Gedanken anldRlich der Edition von Kleists Erzéhlung Die Marquise von O....«,
in: Berliner Kleist Blitter 2 (1989), 3-20, hier 17. Vgl. zudem die abwdgende Arbeit
von Irmela Marei Kriiger-Fiirhoff: »Epistomological Asymetries and Erotic Stagings.
Father-Daughter Incest in Heinrich von Kleist's The Marquise of 0...«, in: Women in
German Yearbook 12, 1996, 71-86. Kriiger-Fiirhoff erdrtert auch den fiir die Novelle
relevanten medizinischen Diskurs der Zeit und betont, daR Schwangerschaft medizi-
nisch nur flir mdglich gehalten wurde, wenn es tatsachlich auch Lust von Seiten der
Mutter gegeben habe. Die Unschuld der Marquise wird demzufolge durch ihren
schwangeren Leib ausgeschlossen. Eine weitere relevante medizinhistorische Frage
scheint mir in Hinsicht auf Die Marquise von O.... unbeantwortet zu sein: kannte
Kleist die Diskussionen um die Mdglichkeit einer sunbefleckten Empfangnis< durch
die Ubertragung von Spermien nur durch Fingerkontakt?

32. Vgl. Dorrit Cohn: »Kleist’s Marguise von O... The Problem of Knowledge, in: Monats-
hefte 67 (1975), 129-144.

232

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

Leseszene.?? Inszeniert wird die Insemination durch Interpretation. Am
deutlichsten zeichnet sich die Leseszene gerade in den Lesern ab, die
das Unbehagen an sich spiiren, eine Vergewaltigung im Text zu postu-
lieren oder gar einen Inzest. Gibt es hier eine Vergewaltigung oder ist
er, der Leser, derjenige, der hier einen Text vergewaltigt und ihn ge-
walttatig inseminiert mit einer (ihrerseits gewalttdtigen) Bedeutung?
Die verhandelte Frage der Vaterfindung lautet in der Leseszene also, ob
textuelle Bedeutung durch einen Akt der gewalttitigen Setzung ent-
steht. Anders gesagt: konnen Leser in einem Text Bedeutung nur fin-
den, indem sie sich dem Verdacht der gewalttatigen Vaterermachtigung
und also der eigenen Vaterschaft aussetzen?3* Oder aber wird hier der
Leser von seiner eigenen Phantasiegeburt verfiihrt, einen Inzest hinzu-
zudichten, wo schlichtes Familiengliick herrscht??> In beiden Féllen
erfindet der Leser, was er selbst tut: er »vergewaltigt« den Text, indem er
einen Vergewaltiger hinzudichtet und er wahnt, verfiihrt von seinem ei-
genen Gedankenkind, einen Inzest.3% In dieser Verdoppelung von Ge-
schlechtsakt und Leseszene verlieren die Leser die tibergeordnete Posi-
tion des urteilenden Richtenden und verstricken sich in die Schuld, de-
ren Auflésung sie zu beférdern antraten.3?

33. Zu dieser Leseszene vgl. auch Michel Chaouli, »The Lure of Closure. The Epistemolo-
gy of Reading The Marquise of 0...«, (bisher unverdffentlichtes Aufsatz-Manuskript).

34. Bianca Theisen formuliert dies in Hinsicht auf Kleists Texte im allgemeinen: »Die
Kunst zu schlieRen iiberldRt Kleist seinen Lesern. Seine Texte sind auf SchluR- und
Urteilsprozesse hin angelegt, die fiir seine Leser zur Leserfalle werden konnen. Ver-
vollstdndigen sie die triigerischen Urteile, supplementieren sie die iiber Leerstellen
organisierten SchluRprozesse, werden ihre Urteile und Schliisse an sich selbst ge-
spiegelt und immer wieder nur auf sich selbst zuriickgefiihrt. Indem sie die in den
Texten angelegten SchluR- und Urteilsprozesse zu Ende fiihren und iiber den Leer-
stellen schlieRen, entdecken Kleists Leser die eigenen SchlieRungsoperationen.
Kleists Leser lesen, wie sie lesen.« Theisen, Bogenschluf3, 11.

35. Vgl. Anthony Stephens/Yixu Lii: »Die Verfiihrung des Lesers im Erzdhlwerk Kleists«,
in: Kleist-Jahrbuch 1994, 104-118, dort allerdings ohne Erwdgung der Fragen von
Schuldkomplexen, die sich aus den keineswegs unschuldigen Verfiihrungen ergeben.

36. Dal solche strukturellen Reduplikationen im Werk Kleists keine Ausnahme sind,
zeigt die wichtige Lektiire von Karl-Heinz Maurer: »Gerechtigkeit zwischen Differenz
und Identitdt in Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas«, in: Deutsche Vierteljahrs-
schrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte (DVjs) 75 (2001), 123-144.

37. Neben Der zerbrochne Krug sei hier an die Anekdote Tagesbegebenheit erinnert. Chri-
stian Moser zeigt in seiner Lektiire die Ausweitung des Geschehens auf den urteilen-
den Leser. Der Arbeitsmann Brietz wird, nachdem er sich einer Unhoflichkeit gegen
einen Hohergestellten schuldig machte, vom Blitz erschlagen. Die Aufeinanderfolge
beider Begebenheiten legt eine kausale Verkniipfung nahe: der Arbeitsmann erhalt
die Strafe fiir seine Unhoflichkeit. Diese kausale Verkniipfung beider Begebenheiten

233

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Wer sich fiir geschlechtsspezifische Codierungen interessiert,
kann Institutionen nun leicht als »védterlich« einstufen. Als Gesetz nam-
lich schreiben sie ihre Umwelt auf sich zu. Doch zu den viterlichen In-
stitutionen, den Institutionen der Vaterschaft und Bedeutung, gibt es
einen »weiblichen« Subtext. Die Institutionalisierung namlich, die Ein-
setzung des Vaters, mag das Produkt der weiblichen List und inzestuo-
sen Verfiihrung sein.

Die Kalkulation der Marquise — wenn es denn eine ist und nicht
nur ein durch die Novelle gesteuerter Verdacht — hat eine Nullstelle:
den russischen Grafen. Der Graf halt sich, anscheinend nicht zu un-
recht, ebenfalls fiir den Vater. So sehr dies der Marquise willkommen
sein konnte, um den Verdacht von sich abzulenken, so sehr muf} es ihr
auch als Storung erscheinen, da eine Ehe die geliebte Zweisamkeit mit
dem Vater storen muf. Vor allem darf sie auch als wirklich irritiert
durch die Anspriiche des Grafen gelten. Denn bevor die Marquise er-
kennt, dafl der Graf tatsdchlich ein Vaterschaftskandidat ist, muR sie
verstandnislos sein, da sie die Annonce - vermutlich — aufgab in der
Annahme, da es keinen echten Vaterschaftskandidaten gdbe. Jeder
mogliche Kandidat wie Leopardo muf} ihr von daher wie ein NutznieRer
der Anzeige erscheinen, ein Betriiger. Zugleich kann die Marquise dar-
auf rechnen, daf jeder Bewerber von niederem Stand und ohne Vermo-
gen von ihrer Familie als inakzeptabel abgelehnt wird, so daf sie von
ihrem eigenen Wort geschiitzt wird, sich dem angeblichen Vater zu
vermihlen.3® Leopardo ist also ungefihrlich, und die Marquise kann
gefaflt reagieren, als die Mutter ihn, gemaR ihrer leicht durchschauba-
ren Testanordnung,?® prisentiert. Die Rechnung der Marquise geht

werde, so Moser, zwar im Text provoziert, sei jedoch zugleich in dem MaR der Strafe
derart unangemessen, daR der Leser dazu gezwungen werde, die Unangemessenheit
der durch ihn vorgenommenen Verkniipfung zu reflektieren; Christian Moser: Verfehl-
te Gefiihle. Wissen — Begehren — Darstellen bei Kleist und Rousseau, Wiirzburg 1993,
150-159. Um Mosers Argument zu steigern, kann man anfiigen, dal® der Leser, der
die Kausalverkniipfung vollzieht und den Tod des Arbeiters als Strafe bezeichnet,
sich einer ebensolchen unangemessenen Unhéflichkeit schuldig macht, wie der Ar-
beitsmann Brietz. Damit miiRte, der Logik der Anekdote nach, auch der Leser sein
ungerechtfertigtes Verhalten biiRen und vom Blitz erschlagen werden. Und was ge-
schieht mit dem Kritiker, der soeben diese fiir den ersten urteilenden Leser todliche
Verkniipfung gezogen hat?

38. »Sollten die Verhiltnisse derselben [der Person, das ist, der Vater des ungeborenen
Kindes] jedoch so beschaffen seyn, dal® sie selbst dann, wenn man ihnen durch Be-
glinstigungen zu Hiilfe kdme, zu weit hinter den Verhaltnissen der Marquise zuriick-
blieben, so widersetzten sich die Eltern der Heirath; sie beschlossen, die Marquise
nach wie vor bei sich zu behalten, und das Kind zu adoptieren« (92).

39. Zu den Testanordnungen vgl. Gerhard Neumann: »Skandalon. Geschlechterrolle und

234

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

aber nicht auf, da ein Adliger erscheint: der Graf. Ihn kann die Familie
nicht zurlickweisen. Entsprechend echauffiert ist die Marquise, als eben
dieser am gesetzten Tag erscheint, so dafl selbst die Mutter erstaunt
Uber das Verhalten der Tochter ist, da die Mutter doch wahnt, jeder
miisse der Marquise an diesem Tag moglich scheinen: »ich bitte dich,
Julietta! [...] wen erwarten wir denn — ? Die Marquise rief [...] nun?
doch nicht ihn?« (95). Wenig spater ruft die Marquise, »indessen Bldsse
des Todes ihr Antlitz tiberflog« (95): »gehn Sie! gehn Sie! gehn Sie! [...],
indem sie aufstand; auf einen Lasterhaften war ich gefal3t, aber auf kei-
nen - - — Teufell« (96). Sie rechnet auf einen Liigner, der sich in die rei-
che Familie einschleichen will, nicht auf einen unabweisbaren und
wirklichen Vaterschaftskandidaten. Es ist also kein Wunder, da der
Graf der Marquise wie ein Teufel erscheinen muR, ein Teufel, der ihren
feinen Plan der Verdachtsabwendung und der Bewahrung ihrer fami-
lidren Umstdnde durchkreuzt.

Die Vatersuche findet ein institutionelles Ende. Die Ehe zwi-
schen dem Grafen und der Marquise wird geschlossen. In der heiligen
Institution der Ehe zeigt sich denn auch das eigentliche Wesen der in-
terpretativen Institution. Die Ehe ndamlich deckt nicht auf, was tatsach-
lich passiert ist, sondern sie beendet das Raten und Suchen. In der Ehe
am Ende wird die Frage suspendiert, wer der Vater war. Statt eines di-
rekten Redeverbots, wie die religiosen Institutionen es nicht nur in Die
heilige Cdcilie benétigen, beendigt die Ehe alle Spekulationen um die
Schwangerschaft mit einer Erlaubnis: was auch immer geschah, die Ehe
sanktioniert es rickwirkend, so dal jedes weitere zweifelnde Wort als
Anfechtung nicht allein der Ehrenhaftigkeit des Grafen (oder der Mar-
quise), sondern auch der heiligen Institution selbst zu gelten hdtte. Die
Ehe offeriert eine Interpretation des Vergangenen nur insofern, als sie
jede Interpretation des Vergangenen fiir unnotig erklart. In Die heilige
Cidcilie ist es Schwester Antonia, die das Leitwort der interpretativen In-
stitution ausspricht, wenn sie auf jede Frage nur »gleichviel, gleichviel«
erwidert. In Die Marquise von O.... spricht die Marquise das Wort der In-
stitution aus: »Ich will nichts wissen« (68).4° Die interpretative Institu-

soziale Identitét in Kleists Marquise von O... und Cervantes’ Novelle La fuerza de la
sangre«, in: ders. (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechtsfall — Siindenfall, Frei-
burg 1994, 149-192.

40. Mit ihrer Lektiire eben dieses Ausrufs der Marquise »Ich will nichts wissen« hat Dor-
rit Cohn eine wichtige Wende der Rezeption der Novelle eingeleitet. Cohn argumen-
tiert, dalk die Weigerung der Marquise »may be the cause as well as the effect of her
loss of consciousness«. Cohn, »Kleist's Marquise von 0...«, 133. Solange man an der
Struktur des Begehrens als der Grundstruktur der Novelle festhalt, ist an dieser Lek-
tiire nichts zu ergdnzen, auBer vielleicht der Frage, was die produktiven Effekte des

235

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

tion steht anstelle eines Wissens, schreibt dieses Nicht-Wissen fest als
stabilen, sich perpetuierenden Zustand, so daf§ die Institution in der Tat
zur Interpretation avancieren kann. Der Wille zur Beendigung der
Suche von Erklarungen kristallisiert sich als Institution.

Ahnlich wie der allgemein akzeptierte Wahnsinn in Die heilige
Cdcilie ist die Ehe zwischen Graf und Marquise am Ende von Die Mar-
quise von O.... das kleinste gemeinsame Ubel, mit dem sich alle arrangie-
ren konnen. Die Kerninstitution der »heiligen Familie« wird wieder
hergestellt,** Schuld und Verdacht sind erfolgreich von der Familie des
Obristen abgewdlzt. Der russische Graf kann mit dieser Losung mehr
als zufrieden sein, da er die Vergewaltigung nie aussprechen muf (falls
es eine war) und somit anders als die Landsknechte der Erschiefung als
Vergewaltiger entgeht.** Der Graf, der zugleich diimmste wie schlauste
Spieler, hat sich bereit gezeigt, sein Verhalten ebenso wie das mogliche
Verbrechen mit klingender Miinze abzuleisten. Und so darf auch er
denn doch nach einer Entwéhnungszeit zwischen dem Vater und der
Marquise die Ehe vollziehen. Und in der Spirale moglicher Tauschun-
gen und Erregungen des Gegenteilssinnes ist es nicht einmal ausge-
schlossen, daB er der schlauste Spieler der Novelle ist, der vielleicht
noch die Marquise Uberlistet hat (auch dafiir gibt es mehrere Varianten,
inklusive derjenigen, dafl er nur Zeuge der Vergewaltigung war).43
Selbst die naive Mutter der Marquise gewinnt: sie hat sich die zweite
Vermdhlung der Tochter langst gewiinscht. Selbst ihre 6ffentlich zur
Schau gestellte Naivitdt wird zur moglichen Strategie der Verbergung
und Institutierung geheimer Absichten.

Was Kleist in dieser Novelle vorfiihrt, ist also nicht nur die Ma-
nipulation der Institutionalisierung einer Interpretation, nicht nur das

Nicht-Wissens sind und worin also die (nicht psychologische) Notwendigkeit besteht,
nicht zu wissen.

41, Zur Institutionalisierung der Familie in Kleists Novelle vgl. Albrecht Koschorke: Die
Heilige Familie und ihre Folgen, Frankfurt am Main 2000, 195-202; zur Institutionali-
sierung der Geschlechtsrollen vgl. auch Barbara Vinken/Anselm Haverkamp: »Die zu-
rechtgelegte Frau. Gottesbegehren und transzendentale Familie in Kleists Marquise
von 0...«, in: Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechtsfall -
Siindenfall, Freiburg 1994, 127-148.

42. Siehe Schmidt: »Die Marquise von 0...«, 73, vgl. Anthony Stephens: Heinrich von
Kleist. The Dramas and Stories, Oxford, Providence 1994, 219.

43. Die meisten Deutungen der Figur des Grafen betonen dagegen seine Animalitdt als
Vergewaltiger oder seine gesellschaftliche Blasiertheit als Adliger (»the Count does
not really understand just how serious a crime he has committed«), Sean Allan: »...
Auf einen Lasterhaften war ich gefal3t, aber auf keinen — — — Teufelc. Heinrich von
Kleist's Die Marquise von 0...«, in: German Life and Letters (July 1997), 307-322, hier
309.

236

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

Verbergen mittels der Verdffentlichung und nicht nur die Verleitung
der Leser zur gewalttatigen Bedeutungssetzung, sondern vielmehr wie
sich eine interpretative Institution durchsetzt, die von keinem einzelnen
so gewollt wurde und die dennoch den Interessen aller entspricht, in-
dem sie garantiert, diese Interessen der 6ffentlichen Einsicht zu entzie-
hen. Anders gesagt: Institutionen und auch interpretative Institutionen
sind komplexe soziale Konstellationen, die manipulierbar aber nicht be-
herrschbar sind. Keiner erhdlt in der Novelle umweglos, was er wiinscht,
und dennoch konsolidieren sich (wie wir annehmen) die Wiinsche aller
in der abschliefenden Ehe. — Mit Kleist wird das Denken des self-inter-
est in der deutschen Literatur zugleich komplex und hoffdhig.

Dies hat auch fiir die Literatur Konsequenzen, wie bereits in der
Leseszene der Vergewaltigung angedeutet wurde. Literatur findet statt,
wo die Entscheidung zwischen der Skylla und Charibdis des Lesens su-
spendiert wird, wo es also weder zur Vergewaltigung des Textes durch
den bedeutungssuchenden Leser, noch zur inzestudsen Verfiihrung des
Lesers durch den Text kommt. In dem einen Fall dominiert der Leser
leichtfertig tiber den Text, im anderen Fall ist es der Text, der den Leser
zum willenlosen und entmannlichten Liebkosen des Imagindren ver-
fiihrt. Indem die Novelle in der institutionalisierten Losung am Ende die
Frage suspendiert, ob Vergewaltigung oder Inzest vorliegt, besteht sie
fort als Literatur.** In Hinblick auf die Leseszene darf hier getrost ge-
folgert werden, da beides — brutale Bedeutungssetzung und inzestudse
Verfiihrung - stattgefunden haben und immer wieder neu stattfinden
mulR, so lange sich die Literatur als Literatur zu perpetuerien und — es
kann die Leser nun nicht iiberraschen — zu institutionalisieren vermag.

VI. Freiheit und Institution

Kleist affirmiert einerseits die Wirkungsmacht des Institutionellen, um
andererseits nicht aullerhalb, sondern innerhalb des Institutionellen ein
Moment von Freiheit zu finden. Und stets blitzt eben dort ein Moment
von Freiheit auf, wo die Institutionen einen abschliefenden Zugriff auf
die Welt zu tun scheinen.

Gewil3, was hier Freiheit heift, variiert von Fall zu Fall erheblich.
In Der Branntweinsdufer und die Berliner Glocken erscheint Freiheit
nicht als Zustand eines Menschen, sondern als Zerfallsstruktur der In-
stitution und damit der Destrukturierung per se. In Anekdote aus dem

44, Eine zweite Wurzel in Kleists Texten diirfte das Witzige, Anekdotische sein, welches
auch in dieser Novelle erscheint, wie Bernhard Greiner aufweist, wenn er Sprachwit-
ze, wie etwa die Verwandlung der Annunciata, zur bloRen Annonce aufdeckt, vgl.
Greiner, Kleists Dramen und Erzihlungen, 286-326.

237

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

letzten preufSischen Kriege ist es die Angstfreiheit des preufischen Rei-
ters, die zur Suggestion und Institutionalisierung verleitet und die dem
Reiter darin die tatsdchliche Freiheit ermoglicht. In Die heilige Cdcilie
oder die Gewalt der Musik und in Die Marquise von O.... sind es die insti-
tutionalisierten Interpretationen, hinter denen Verantwortungs- und
Straffreiheit moglich werden. Hinter 6ffentlich angebotenen Institutio-
nen ist alles moglich, inklusive des Inzests. Freiheit ist hier also das,
was mit jeder Interpretation mitgesetzt ist als Moglichkeit der unbe-
weisbaren Andersheit: es bleibt vielleicht alles anders. Mit der Institu-
tion entsteht ein institutionsfreier Raum: sei es, daf sich die Institution
gegen sich selbst wendet und in ihrem Zerfall einen rechts- und ord-
nungsfreien Raum aufwirft, sei es, daR freies Verhalten gerade deshalb
in der Institution moglich wird, da die Institution jedes Nachforschen
fiir beendet erkldrt. Gemeinsam ist den Versionen von Kleists Institu-
tionsdramen damit, da der Gedanke der Institution alles verspricht,
auBer dem, was geldufig mit Institutionen verbunden wird: Stabilitat
und Verbindlichkeit. Die Koexistenz von Institution einerseits und
menschlicher Freiheit andererseits ist denn auch das eigentliche Si-
gnum von Kleists Schreiben.

Es darf spekuliert werden, dafl diese Porositit der Institution fiir
Freiheitskonzeptionen nicht nur Kleists Interesse an Institutionen mo-
tiviert hat. Die Selbstbeschreibungen der sogenannten Moderne iiber-
fiihren regelmédflig eine externe Opposition von »>Institution« und >Frei-
heit« (und analogen Oppositionen wie etwa System und Individualiat,
Struktur und Subversion, Bewufitsein und Unbewuftes, Zwang und
Kreativitat, Ordnung und Genie etc.) in eine interne Opposition derge-
stalt, daR Freiheit sich als strukturelles Moment des Institutionellen von
diesem unterscheidet. Anders gesagt: der Institutionsgedanke legt einen
nicht fest, er hat eine geheime Hintertiir, durch die zahlreiche Hoffnun-
gen auf eine wie auch immer geartete Andersheit unterhalten werden
konnen.

Es ist hier nicht der Ort, eine Hypothese zur Karriere des Institu-
tionsgedanken zu entfalten, doch es sei erlaubt, eine bloe Vermutung
zu dullern. Auch fiir die Gesellschaftstheorien, der wir eingangs ge-
dachten, ist der Institutionsgedanke nicht deshalb attraktiv, weil er eine
akkurate Interpretation menschlichen Handelns liefert, vielmehr liefert
er eine Ersatzerklarung und einen Ersatz fiir Erklarung. In Kirze: der
Institutionsgedanke institutionalisiert sich, weil er die Aufmerksamkeit
ablenkt von einem Ist-Zustand und auf das mittels der Institution denk-
bar gewordene verweist: die Verdnderung, die Geschichte, die Freiheit.
Foucaults Begriff des Dispositivs, Habermas’ sozial eingeiibte Prakti-
ken, de Mans Verstdandnis von Ideologie als perpetuierter Setzung, La-

238

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

coue-Labarthes Analyse der »Fiktion«*> und die Geschlechterrollen der
Gender Studies haben gemeinsam, daB sie, ganz gleich ob sie unter po-
sitivem oder negativem Zeichen stehen, den Blick zugleich von der In-
stitution ableiten und auf ihre Alternativen lenken (Luhmanns Gesell-
schaftstheorie mag in diesem Aspekt der Vorzug der Immanenz zu-
kommen). Anders gesagt: Moderne Gesellschaftstheorie ist Sache der
Paradigmenwechsel, nicht der Paradigmen selbst. Sonderbarerweise ist
gerade der jeweilige Ist-Zustand am Schwierigsten zu beschreiben. Und
diese partielle Blindheit und sonderbare Verfehlung des Gegenstandes
durch die Gesellschaftstheorien wird ermoglicht durch die Semantik
und Konzeption der Institution, der ihre Freiheit eingeschrieben
scheint. Was bei Kleist zur Entdeckung wird, die Freiheit in der Institu-
tion, ist leicht zu funktionalisieren in der Produktion unverbindlicher
Gesellschaftstheorien.

Literatur

Allan, Sean: »>... Auf einen Lasterhaften war ich gefal8t, aber auf keinen —
— — Teufel«. Heinrich von Kleist’'s Die Marquise von O...«, in: German
Life and Letters (July 1997), 307-322.

Breithaupt, Fritz: »Kleists Anekdoten und die Mdéglichkeit von Geschich-
te«, in: Wolfgang Wirth/Jorn Wegner (Hg.), Literarische Trans-Ra-
tionalitdt. Fiir Gunter Martens, Wiirzburg 2003, 335-351.

Breithaupt, Fritz: »Anonymous Forces of History. The Case of Infanticide
in the Sturm-und-Drangk, in: New German Critique 79 (Winter 2000),
157-176.

Bennett, Benjamin: »The Generic Constant in Lessing’s Development of a
Comedy of Institutions and Alienation, in: The German Quarterly 56
(1983), 231-242.

Castoriadis, Cornelius: L institution imaginaire de la société, Paris 1975.
Chaouli, Michel: »The Lure of Closure. The Epistemology of Reading The
Marquise of O...« (bisher unverdéffentlichtes Aufsatz-Manuskript).
Cohn, Dorrit: »Kleist’'s Marquise von O... The Problem of Knowledge, in:

Monatshefte 67 (1975), 129-144.

Derrida, Jacques: Marges de la Philosophie, Paris 1972.

Esch, Deborah: »Toward a Midwifery of Thought. Reading Kleist's Die
Marquise von O...«, in: Mary Ann Caws (Hg.), Textual Analysis. Some
Readers Reading, New York 1986, 144-155.

45, Philippe Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst und die
Politik, aus dem Franzdsischen von Thomas Schestag, Stuttgart 1990.

239

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Gonner, Gerhard: Von »zerspaltenen Herzen« und der »gebrechlichen Ein-
richtung der Welt« — Versuch einer Phdnomenologie der Gewalt bei
Kleist, Stuttgart 1989.

Goethe, Johann Wolfgang von: »Die Wahlverwandtschaften«, in: Erich
Trunz (Hg.), Johann Wolfgang von Goethe. Werke. Hamburger Ausga-
be, 1948-1964, Miinchen 1981, Bd. VI.

Grathoff, Dirk: »Die Zeichen der Marquise. Das Schweigen, die Sprache
und die Schriften, in: ders., Kleist. Geschichte, Politik, Sprache. Auf-
sétze zu Leben und Werk Heinrich von Kleists, Opladen 1999, (zuerst
1988) 75-95.

Greiner, Bernhard: Kleists Dramen und Erzdhlungen, Tiibingen, Basel 2000.

Hamacher, Werner: »Uber einige Unterschiede zwischen der Geschichte
literarischer und der Geschichte phdnomenaler Ereignisse«, in:
Wilhelm VoRkamp/Eberhard Lammert (Hg.), Historische und aktu-
elle Konzepte der Literaturgeschichtsschreibung. Zwei Konigskinder?
Zum Verhdltnis von Literatur und Literaturwissenschaft, Tiibingen
1986, 5-15.

Hansen, Uffe: »Der Aufkldrer in extremis. Heinrich von Kleists Die Mar-
quise von O... und die Psychologie des Unbewuften im Jahre 1807«,
in: Klaus Bohnen/Per @hrgaard (Hg.), Aufkldrung als Problem und
Aufgabe. Festschrift fiir Sven-Aage Jorgensen, Miinchen, Kopenha-
gen 1994, 216-234.

Kittler, Friedrich A.: Dichter, Mutter, Kind, Miinchen 1991.

Kleist, Heinrich von: Séimtliche Werke, in: Roland ReuR/Peter Staengle/(ab
1992) Ingeborg Harms, Brandenburger (1988-91 Berliner) Kleist-
Ausgabe (BKA), Basel, Frankfurt am Main 1988ff.

Kommerell, Max: Geist und Buchstabe in der Dichtung. Goethe, Schiller,
Kileist, Holderlin, Frankfurt am Main 1944, 3. vermehrte Aufl.

Koschorke, Albrecht: Die Heilige Familie und ihre Folgen, Frankfurt am
Main 200o0.

Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft, Frankfurt am Main 1979.

Kriiger-Fiirhoff, Irmela Marei: »Epistomological Asymetries and Erotic Sta-
gings. Father-Daughter Incest in Heinrich von Kleist's The Marquise
of O...«, in: Women in German Yearbook 12, 1996, 71-86.

Lacoue-Labarthe, Philippe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst
und die Politik, aus dem Franzosischen von Thomas Schestag, Stutt-
gart 1990.

Liebrand, Claudia: »Pater semper incertus est. Kleists Marquise von O mit
Boccaccio gelesenc, in: Kleist-Jahrbuch 2000, 46-60.

Lubkoll, Christine: »Die heilige Musik oder Die Gewalt der Zeichen. Zur
musikalischen Poetik in Heinrich von Kleists Cécilien-Novellek, in:
Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechtsfall —
Siindenfall, Freiburg 1994, 337-364.

Luhmann, Niklas: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt am Main 2000.

240

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRITZ BREITHAUPT: WIE INSTITUTIONALISIERUNGEN FREIRAUME SCHAFFEN

Maurer, Karl-Heinz: »Gerechtigkeit zwischen Differenz und Identitdt in
Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas«, in: Deutsche Vierteljahrs-
schrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte (DVjs) 75
(2001), 123-144.

Moser, Christian: Verfehlte Gefiihle. Wissen — Begehren — Darstellen bei
Kleist und Rousseau, Wiirzburg 1993.

Murphy, Harriet: »Theatres of Emptiness. The Case of Kleist's Marquise
von O...«, in: Oxford German Studies 24 (1995), 80-111.

Neumann, Gerhard: »Skandalon. Geschlechterrolle und soziale Identitdt in
Kleists Marquise von O... und Cervantes’ Novelle La fuerza de la san-
grex, in: ders. (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechtsfall — Siin-
denfall, Freiburg 1994, 149-192.

Neumann, Gerhard: »Eselsgeschrei und Sphédrenklang: Zeichensystem der
Musik und Legitimation der Legende in Kleists Novelle Die heilige
Cidcilie oder die Gewalt der Musik«, in: ders. (Hg.), Heinrich von Kleist.
Kriegsfall — Rechtsfall — Siindenfall, Freiburg 1994, 365-389.

Peters, Sibylle: »Wie Geschichte geschehen lassen? Theatralitdt und An-
ekdozitdt in den Berliner Abendblittern«, in: Kleist-Jahrbuch 1999,
67-86.

ReuB, Roland: »Was ist das Kritische an einer kritischen Ausgabe? Erste
Gedanken anldBlich der Edition von Kleists Erzahlung Die Marquise
von O....«, in: Berliner Kleist Bldtter 2 (1989), 3-20.

Schmidt, Jochen: »Die Marquise von O...«, in: Walter Hinderer (Hg.), In-
terpretationen. Kleists Erzdhlungen, Stuttgart 1998, 67-84.

Selbmann, Rolf: »Die andere Wirklichkeit des Erzdhlens. Zu Heinrich von
Kleists Anekdote aus dem letzten preufSischen Kriege«, in: Kleist-Jahr-
buch 1996, 202-206.

Stephens, Anthony: Heinrich von Kleist. The Dramas and Stories, Oxford,
Providence 1994.

Stephens, Anthony/Lii, Yixu: »Die Verfiihrung des Lesers im Erzdhlwerk
Kleists«, in: Kleist-Jahrbuch 1994, 104-118.

Theisen, Bianca: BogenschlufS. Kleists Formalisierungen des Lesens, Frei-
burg 1996.

Vinken, Barbara/Haverkamp, Anselm: »Die zurechtgelegte Frau. Gottesbe-
gehren und transzendentale Familie in Kleists Marquise von O...«,
in: Gerhard Neumann (Hg.), Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechts-
fall - Stindenfall, Freiburg 1994, 127-148.

Weber, Samuel: Institution and Interpretation, Minneapolis 1987.

241

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur ewigen Nachwelt (ohne Frieden)

JAN MIESZKOWSKI

Threr Minimaldefinition nach ist Literatur Fiktion, d.h. Sprache, die
gegeniiber ihrer referentiellen Funktion autonom ist. Fraglich bleibt
aber, ob diese Autonomie eine Unabhéngigkeit von aulersprachlichen
Faktoren bedeutet, oder ob sie eine bloRe Verneinung von Referenz ist,
die sich in klassischen Parametern der Logik hinldnglich verstehen
1at? In den Debatten iiber Freiheit und Erfahrung im deutschen Idea-
lismus des spaten 18. Jahrhunderts riickt die Unsicherheit gegentiber
dieser Frage den epistemologischen Status literarischer Sprache in den
Vordergrund. Wird Sprache selbst als Kraft oder Struktur ohne Refe-
renz auf eine Realitdt, die von der Sprache produziert oder in ihr reflek-
tiert wird, verstanden, dann mull es eine der Hauptinteressen einer Phi-
losophie sein, die sich auf die Problematisierung der Idee von Wahrheit
als Ubereinstimmung von Sprache und Welt verpflichtet, die Relation
zwischen der prdadikativen und der setzenden Funktion der Sprache er-
kliren zu koénnen. Die Idee der Wahrheit als »Ubereinstimmung« wird
oft anhand einer Unterscheidung zwischen den poietischen und den
mimetischen Aspekten der Sprache diskutiert. Diese Herangehensweise
definiert die poetische Sprache tendenziell als einen »Akt« oder ein
»Ereignis«. Das groflte Hindernis fiir den deutschen Idealismus, Litera-
tur in eine allgemeine Theorie der Ethik oder Asthetik zu integrieren,
ist jedoch nicht diese Performativitdt der Sprache, sondern die Gefahr,
daR sprachliche Begriffe die Artikulierung von eben den Unterschieden
bedrohen, denen sie ihre Konstitution zu verdanken haben. Weit davon
entfernt, den Verstand mit einem radikalen Begriff eines Aktes, der
strukturiert, oder einer Struktur, die agiert, zu konfrontieren, mag sich
Sprache, betrachtet als ein Objekt von Erkenntnis, als allzu abwesend
erweisen, und dies gerade in dem Augenblick, wo sie bestimmend,
strukturierend oder handelnd sein sollte.

Kleists Prinz Friedrich von Homburg versucht unaufhorlich eine
Beziehung zwischen der Titelfigur und dem Gesetz zu entwerfen. Eine
solche Beziehung wird zuerst vorgefiihrt, als zu Beginn des Stilickes der
sonderbare seelische Zustand des Prinzen beurteilt wird. Spater wird
dem Prinzen selbst die Aufgabe gestellt, sein Verhalten zu beurteilen

242

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

und zu entscheiden, ob er ungerecht beurteilt worden ist. Aus Griinden,
die keineswegs offensichtlich sind, markiert dieser »Aufruf zur Ent-
scheidung« die Wieder-Aufnahme der Suche nach einer Beziehung zum
Gesetz als Suche nach einer Form der Adressierung des Gesetzes als
Gesetz, und d.h. als Suche nach einem Modus des legalen und rechtma-
Rigen Sprechens. Der ontologische Status einer solchen Beziehung ist
unsicher. Prinz Friedrich ist somit auch ein Stiick {iber die geschichtli-
che Existenz des Gesetzes, ein Stiick iiber das Ereignis der Manifesta-
tion des Gesetzes als eines Universellen. Ein Krieg stellt dieses Ereignis.
Ein Krieg nicht einfach als Konflikt zwischen den Deutschen und den
Schweden oder dem Prinzen und dem Kurfiirsten, sondern ein Krieg
um die Moglichkeit, Geschichte als eine Reihe von Ereignissen zu ver-
stehen, die, vor dem Gesetz, eine objektive Bedeutung haben konnen.
Kurz, das Stiick stellt die Frage, ob es Interpretationen von historischen
Ereignissen geben kann, die keine Akte des Selbst-Verstandnisses sind.

Im Hintergrund dieser Frage lauert das Gespenst des Mich-
mir-selbst-Unterwerfens aus Kants ethischer Theorie. Fiir Kant ist das
Vermogen des Subjekts, auf der Basis eines selbst gegebenen Gesetzes
zu handeln, begriindet in unserem Verstandnis der Unverstandlichkeit
von Freiheit. Unsere Freiheit, betont Kant, kann nicht erfahren werden;
unsere Existenz ist Freiheit, aber unsere Erfahrung der Existenz kann
das nicht bestatigen. Theoretisch kann diese Theorie nicht erklart oder
anhand von Beispielen bewiesen werden. Angesichts dieses radikalen
Bruchs zwischen, wie es bei Kant heift, der Sinnenwelt der Anschau-
ung und der Verstandeswelt der Freiheit mul Kant erkldaren, wie die
Vernunft das moralische Gesetz hervorbringt, wie »der Wille durch sei-
ne Maxime sich selbst zugleich als allgemein gesetzgebend betrachten
konne«, und er muR diese Gesetzesstiftung erklaren konnen, ohne den
nicht-intuitiven, nicht-empirischen Charakter der Freiheit zu verletzen.*
Bekanntlich fahrt Kant in seiner Zweiten Kritik fort, die Idee einer
»Achtung« zu entwickeln, die jedem ethischen Akt weder vorangeht,
noch auf ihn folgt, die ihn aber nichtsdestoweniger determiniert, indem
sie unmittelbar mit ihm ist; und in einem seiner beriichtigsten Schritte
fiihrt er ein Faktum der Vernunft ein. Doch in der Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten, in der er Imperative als Formeln bestimmt, welche
die Beziehung zwischen der Unvollkommenheit des subjektiven Willens
und der Objektivitdt eines allgemeinen Gesetzes ausdriicken, weil Kant
wenig liber die Form dieser Formeln und iber den unsicheren Status
(weder eindeutig sinnlich noch intelligibel) ihrer Ausdrucksweise zu sa-
gen. Ungeklart bleibt die Beschaffenheit der Artikulation von Maximen
in bezug auf welche der Kategorische Imperativ seinerseits erst artiku-

1. Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werkausgabe in 12 Bde.,
Frankfurt am Main 1994, Bd. VII, 67.

243

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

liert werden konnte. Die Frage in Prinz Friedrich konnte sein, ob Kleists
literarische Umschrift des Kategorischen Imperativs lautet: »Ist es ein
Traum?« oder »In Staub mit allen Feinden Brandenburgs!«>

Im Hinblick auf seine Rezeption, stellt Prinz Friedrich einen ge-

scheiterten Versuch dar, ein Stiick Brandenburgischer Geschichte zur
Ehre des PreuBischen Hofes darzubieten.? Unsicherheiten dariiber,

2.

Fiir einige Hinweise {iber die latente Literarizitdt im Kern von Kants moralischem
Gesetz und den Gefahren, denen sich eine ethische Theorie beim Gleiten von Fragen
der Wahrheit zu Fragen der narrativen Zuverldssigkeit gegeniiber sieht, vgl. Jacques
Derrida: »Préjugés — devant la loi, in: Jean-Francois Lyotard (Hg.), La faculté de ju-
ger, Paris, 1985, 87-93. Uber Kants ethische Theorie im allgemeinen, vgl. Henry Alli-
son: Kant’s Theory of Freedom, New York, Cambridge University Press 1990; Lewis
Beck: A Commentary on Kant’s »Critique of Practical Reason«, Chicago, University of
Chicago Press 1960; Peter Fenves: A Peculiar Fate, Ithaca, Cornell University Press 1991.
»Ihrer Koniglichen Hoheit der Prinzessin Amalie Marie Anne« gewidmet, angeblich
um die Position eines Hofpoeten fiir seinen Autor zu sichern, wird die Erinnerung an
Prinz Friedrich heute in einem unheilvollen Ton, als die letzte Arbeit in Kleists kurzer
Karriere, wenn nicht gar als das Werk, dessen verheerende Aufnahme ihn zum Selbst-
mord getrieben hat, prdsentiert. Das Drama ist zu Kleists Lebzeiten niemals aufge-
fiihrt worden, aufgrund der Uberzeugung Prinzessin Wilhelmines, daR die Ehre ihrer
Familie (die Hessen-Homburg Linie) in der Todesfurchtszene verletzt wird. Weitere
Kritik von seiten des Hofes und des Militérs fiihrten dazu, dal® die Verhandlungen
tiber eine Veroffentlichung des Stiickes 1811 nach kurzer Zeit abgebrochen wurden.
Als die Urauffiihrung schlieRlich 1821 in Wien stattfand, reichten die Publikumsreak-
tionen von bestiirzt bis hin zu empért. Ahnliche Schwierigkeiten plagten die Auffiih-
rungen in jenem Jahr in Berlin, und der Konig lieR das Stiick nach seiner dritten Auf-
filhrung verbieten. Zwei Jahrzehnte spater schlieRlich hatte Prinz Friedrich einigen
Erfolg, aber dies konnte nur nach wesentlichen Streichungen geschehen: Fiir beinahe
alle seine Vorfithrungen im neunzehnten Jahrhundert kennzeichnend war die Veran-
derung der Namen der Charaktere und die Beseitigung oder Anderung eines GroRteils
der Reden des Prinzen. Kleist — der selbst, nach Behauptungen, so weit ging, die er-
ste Szene des Dramas zu d@ndern und die letzte hinzuzufiigen, im Bemiihen seine Kriti-
ker zu beschwichtigen — gibt in seinen privaten Aufzeichnungen keinen Hinweis dar-
auf, daR er sich Gedanken dariiber machen miilSte, ob sein Stiick einem anderen, als
dem {iblichen Weg einer &ffentlichen Aufnahme folgen wiirde. Gegenliber seiner Stief-
schwester Ulrike bemerkt er, als wére es schon geschehen, in einem Brief: »Jetzt wird
ein Stiick von mir, das aus der Brandenburgischen Geschichte genommen ist, auf dem
Privattheater des Prinzen Radziwill gegeben, und soll nachher auf die Nationalbiihne
kommen, und, wenn es gedruckt ist, der Konigin libergeben werden.« Zitiert nach
Helmut Sembdner (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe, 2 Bde., Miin-
chen, 1984, hier Bd. 2, 833. Einem mdglichen Verleger, Georg Andreas Reimer,
gegeniiber, erwdhnt er das Stiick als »ein vaterldndisches (mit mancherlei Beziehun-
gen) namens der Prinz von Homburg« (ebd., 871). Zur Geschichte des Stiickes vgl.

244

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

warum das Stiick den Erwartungen nicht gerecht werden konnte, spie-
geln die weiterreichenden Unsicherheiten wider, mit denen sich jeder
Versuch, die intentionale Struktur des Stlickes zu verstehen, konfron-
tiert sieht. Lobt und verherrlicht Prinz Friedrich von Homburg den
PreuRischen Staat (oder einen idealen Preuflischen Staat), oder wird er
verspottet?* Ist der Prinz ein scharfsinniger, redegewandter Held oder
ein alberner Clown? Ist der Kurfiirst ein edler Staatsmann, ein unbe-
dachter Herrscher oder ein Tyrann? Es gibt wenige Texte, in denen die
Ausrichtung der Grundstimmung dermafen doppeldeutig ist. Wenn
diese Ambiguitat nicht der Tatsache geschuldet ist, daf der Prinz das
Stiick in einer Art von »Traum« oder »Benommenheit« betritt und auch
wieder verldRt, dann wird es moglich zu sagen, dal das Stiick den Kon-
flikt zwischen Staatsrdason und Kriegsrecht auf der einen, und der Will-
kiir des Individuums auf der anderen Seite durchspielt. Entgegen den
Befehlen seines Kurfiirsten befiehlt der Prinz seiner Einheit, vorzeitig
anzugreifen. Fir diese Tat wird er zum Tode verurteilt. An diesem
Punkt engagieren sich verschiedene Figuren in seinem Interesse, um
das Urteil wieder rickgangig zu machen. Der Prinz ist zundchst nicht
bereit, den Ernst seiner Lage wahrzunehmen. Doch beim Anblick sei-
nes offenen Grabes wird ihm schlielich angst und bange. Nachdem der
Kurfiirst gehort hat, dafl seine Soldaten Gnade fiir den Prinzen verlan-
gen, ruft er in einer eigenartigen Wendung den Prinzen auf, selber zu
entscheiden, ob seine Verurteilung wirklich gerecht ist. Woraufhin der
junge Soldat eine Art Verwandlung durchmacht und bekanntgibt, bereit
zu sein, sich der Gerechtigkeit zu stellen und zu sterben. An diesem
Punkt erscheint die potentiell tragische Unvereinbarkeit zwischen dem
Staat und einem seiner Subjekte als ein Grund aufrichtiger Bestiirzung
aller Beteiligten. Im Schlulakt 16st sich das Stiick jedoch in eine Art
Quasi-Komoédie auf. Der gebietende Ton des Kurfiirsten wird geloster,

William C. Reeve: Kleist on Stage, 1804-1987, Buffalo, McGill-Queen’s University Press
1993; Klaus Kanzog: Text und Kontexte. Quellen und Aufsitze zur Rezeptionsgeschichte
der Werke Heinrichs von Kleists, Berlin 1978.

4. Selbst Kleists gliihendste Verehrer und Unterstiitzer zeigen ihre Unsicherheit aufs
deutlichste. In seiner Einleitung zur ersten verdffentlichten Fassung des Stiickes lobt
Tieck, dem der Verdienst zugeschrieben wird, das Werk vor der Vergessenheit bewahrt
zu haben, dabei Kleists Verherrlichung des PreuRischen Volkes anpreisend, den Text
als »vaterlandisch und grofR«. Ludwig Tieck (Hg.): Heinrich von Kleists hinterlassene
Schriften, Berlin 1821, vgl. inshesondere LXIII-LXXIII. An anderer Stelle hingegen
spricht Tieck davon, dalR das Drama von seiner ersten und letzten Szene heimgesucht
wird, »wie ein Mdrchen«. Diese Diskrepanzen einfach den pragmatischen Versuchen,
das Stiick seinem koniglichen Publikum zu verkaufen, zuzuschreiben, hieRe, die zu-
tiefst ambivalente Einstellung des Werkes gegeniiber seinem eigenen »Patriotismus«
zu unterschatzen.

245

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

fast heiter, und er verhdlt sich mehr und mehr wie ein verspielter, all-
wissender Gott, der die ganze Veranstaltung lediglich aufgefiihrt hat,
um seinem Schiiler eine gut gemeinte Lektion zu erteilen, verunsichert
vielleicht nur dadurch, daR seine Kollegen die ganze Angelegenheit so
ernst genommen haben. Die AuBerung dieser siiffisanten Perspektive
zwingt zu einer Umbewertung der vorangegangenen Akte, wobei man
sich schlief8lich fragt: wozu das ganze Theater? Obgleich die entspre-
chenden Szenen mit Pathos erfiillt sind — z.B. der Kummer der Figuren
bei der Nachricht vom Tode des Prinzen, dessen Angst zur Schau ge-
stellt wird; oder Natalies leidenschaftlicher Appell an den Kurfiirsten —
hat der gravierende und lebensgefdhrliche Fehler des Prinzen den
schon sicher gewufiten Sieg kaum geschmadlert.> Wichtiger aber ist,
daR die »schicksalhafte« Entscheidung des Prinzen, frith anzugreifen,
sich mit einer Vorhersehbarkeit (predictability) entfaltet, die ans La-
cherliche grenzt. Insofern sich das Stiick den Fragen der Zuschreibung
von Verantwortung, Intention und/oder Motivation(en) fiir eine (Fehl-)
Handlung im Kampf zuwendet, ist die Unvermeidbarkeit des Irrens bis
zu einem beinahe absurden Grad angekiindigt. Praktisch alle dramati-
schen Handlungen vor der Entscheidung des Prinzen anzugreifen, ohne
den eigentlichen Befehl dafiir erhalten zu haben, bilden eine Serie von
Ereignissen, die deutlich macht, da der Prinz den Befehlen des Kur-
fiirsten nicht gehorchen wird. In der Tat sind die »Vorbereitungen« fir
den Ungehorsam des Prinzen so exakt, da die korrekte Ausfiihrung
seiner Befehle den ersten Akt riickblickend sinnlos gemacht hatte oder
zur Posse.’ Selbst wenn das gesamte Stiick bis hin zur letzten Szene

5. Der Befehl des Prinzen anzugreifen, erfolgt kurz nachdem Golz das Feld inspiziert
hat und feststellen konnte, daR der Sieg ihnen gehdrt. Wie oft bemerkt wurde, ist
dieses eine Form der Erkldrung der Faktoren, die zu einer Entscheidung fiihren, die
einer Elision des Status, einer Entscheidung als Entscheidung gleichkommt, d.h. die
Erkldrung l6st die fiir eine Entscheidung kennzeichnende Spontaneitdt oder Autono-
mie auf, indem sie aufzeigt, daR die Entscheidung eigentlich nur das Ergebnis einer
Reihe von bestimmenden Faktoren war, die ihr selber duRerlich sind. Wenn aber eine
Entscheidung als Ausdruck der im Feld zur Verfiigung stehenden Erklérungsfaktoren
zu verstehen ist, ist es keine Entscheidung. Hier nimmt die Dialektik von Spontaneitat
und Bestimmung eine seltsame Wendung: Die »Entscheidung« des Prinzen, friih anzu-
greifen, ist soweit in einer Kette von Ereignissen vorprogrammiert, daR sie selber
schon fast kein Teil mehr dieser Kette ist, nicht wie oft gehofft wird, als Instanz seiner
Autonomie, sondern als Instanz der Bedeutungslosigkeit des Prinzen.

6. Der Scherz ist den anderen nicht verborgen geblieben. Der Kurfiirst: »Herr Prinz von
Homburg, dir empfehl ich Ruhe! / Du hast am Ufer, weillt du, mir des Rheins / Zwei
Siege jiingst verscherzt«. Zitiert wird nach der Ausgabe von Helmut Sembdner (Hg.):
Heinrich von Kleist. Simtliche Werke und Briefe, 2 Bde., Miinchen 1984, hier Bd. 1,
348-350.

246

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

des fiinften Aktes als eine komplizierte Serie von Versuchen des Prin-
zen (und allen anderen) gesehen wird, mit den Verwicklungen, die sich
aus seinem ungewoOhnlichen Verhalten im Eréffnungsakt ergeben
haben, zurechtzukommen, trennt der Schlufl des Stiickes den Anfang
und das Ende vom Rest des Dramas. Von einer affirmativen Schliefung
oder dem Abschluf eines Prozesses intellektueller oder moralischer
Reifung weit entfernt geschieht dies in Form einer Quasi-Wiederho-
lung der ersten Szene, in welcher der Prinz nun mit dem Kranz, den er
selbst zu Beginn gebunden hatte, gekront wird. Dazwischen spielt sich
ein (anderes) Stiick ab, in dem es um einen strategischen Fehler in der
Schlacht geht und um die Bemithungen, diesen Fehler auszugleichen.
Damit sind wir wieder am Ausgangspunkt: Was bedeutet das
Stlick?? Soll das Publikum zum Lachen oder zum Weinen gebracht

7. Normalerweise wird davon ausgegangen, daR die Bedeutung des Stiickes auf der
Interpretation der ersten und letzten Szene beruht. Zwei miteinander verbundene
Fragen tauchen dabei unvermeidlich auf: Warum behandelt der Kurfiirst den Prinzen
auf diese Weise? Und warum verhdlt sich der Prinz so, wie er sich verhdlt? Ironischer-
weise ist es die erste Frage, welche die meiste Beachtung fand, als wenn der merk-
wiirdige mentale Zustand des Prinzen einfach zu unergriindlich wére, um ihn »anzu-
packen«. — Es ist natiirlich iiblich, den Text in Begriffen einer Traum/Realitats-Dicho-
tomie zu betrachten, eine Argumentationsfiihrung, der wir kurz unsere Aufmerksam-
keit zuwenden wollen. Zur Ubersicht dieser Fragen, vgl. Roland Heine: »>Ein Traum,
was sonst?< Zum Verhdltnis von Traum und Wirklichkeit in Kleists Prinz Friedrich von
Homburg, in: Jiirgen Brummack (Hg.), Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte.
Festschrift fiir Richard Brinkmann, Tiibingen 1981, 283-313. Der einfachste Weg, Fra-
gen zum Verhalten des Kurfiirsten zu beantworten, ist, sich auf seine ausgeglichene
Haltung im SchluRakt zu stiitzen und zu behaupten, er sei ein wohlwollender Erzie-
her, der zu keinem Zeitpunkt beabsichtigt, den Prinzen hinzurichten, sondern ihn le-
diglich durch ein Bildungsritual fiihrt. Praktischerweise wird damit die seltsame
Trance des Prinzen fiir die Interpretation irrelevant und daher viel einfacher zu inter-
pretieren. Die gegenteilige Ansicht betrachtet den Kurfiirsten als konkurrierenden
und eifersiichtigen Mitstreiter des Prinzen. In dieser Lesart gewinnt die Parallele zwi-
schen ihren beiden Nicht-Toden Bedeutung (d.h., die Art, wie tber den Kurfiirsten
falschlicherweise berichtet wird, er sei auf dem Schlachtfeld gestorben, so wie der
Prinz auf der anderen Seite zum Tode verurteilt ist und eben doch nicht zum Tode
verurteilt ist). Dennoch bleibt es unklar, ob es im Wettstreit der beiden um das Recht
zu t6ten oder um das Recht zu sterben geht. Die anderen Figuren provozieren diesen
Vergleich (und die Rivalitdt) zwischen den beiden, indem sie sich auf ihren gemein-
samen Namen beziehen, so wenn Natalie dem Kurfiirsten erzahlt, daR der Prinz »fiir
deines Namen Ruhm« gehandelt hat, was natiirlich auch »fiir seines Namens Ruhm«
heift (1105). John Ellis erldutert schon die verschiedenen Positionen zwischen den
Personen und deren Dynamik, vgl. ders.: Kleists »Prinz Friedrich von Homburg«. A Criti-
cal Study, Berkeley, University of Calfornia Press 1970. Die SchluBszene des Stiickes

247

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

werden? Soll man nach der Fehlziindung des tragischen Plots glauben,
daR das Stiick in eine Komd&die kollabiert ist, oder hédtte man schon von
der ersten Szene an erkennen miissen, daf es ein Fehler war, zundchst
von einer Tragddie zu sprechen?®

ist oft als Versdhnung, Auflosung oder Synthese der entsprechenden Konflikte inter-
pretiert worden. Vgl. Walter Miiller-Seidel: Versehen und Erkennen, Koln 1967; Elmar
Hoffmeister: Tduschung und Wirklichkeit bei Heinrich von Kleist, Bonn 1968; Ilse Gra-
ham: Heinrich von Kleist. Word into Flesh, Berlin 1977. Gleichzeitig haben viele Inter-
pretationen die SchluRRszene und alle anderen als grundsatzlich zweideutig oder iro-
nisch gesehen. Siehe insbesondere: Erika Swales: »Configuration of Irony. Kleists
Prinz Friedrich von Homburg, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 56.3 (1982), 407-430; und Valentine Hubbs: »Die Ambiguitdt in
Kleists Prinz Friedrich von Homburgg, in: Kleist-Jahrbuch 1981/82, 184-194. Obgleich
Ellis Buch ein wenig veraltet ist, bietet es einen ausgezeichneten Uberblick der kriti-
schen Literatur zum Stiick. Die Fiille sich gegenseitig ausschlieRender Deutungen, die
das Drama ermdglicht hat, kommt dabei zu einer iibersichtlichen Anordnung.

8. Der Prinz ist sicherlich kein tragischer Held in irgend einem klassischen Sinne, inso-
fern ihn niemals ein Nachdenken ergreift, daR als Selbst-Spaltung stattfindet, das
heillt, daB sein Selbst-Verstdndnis niemals die Ebene subjektiver Einsicht, die zu-
gleich Selbstzerstorung ist, erreicht. Der Prinz kann als eine Art Anti-Penthesilea ge-
sehen werden, vielleicht die letzte literarische Figur, die ihren eigenen Tod bekannt-
geben kann, gefolgt von der Biihnenanweisung: »Er fallt und stirbt.« Folglich haben
einige Kommentatoren vorgeschlagen, dal} der Kurfiirst der »wahre« Held des Stiickes
ist, wohingegen andere Natalie (und sogar den antiheroischen Kottwitz) als Ersatz
anboten. In dieser Weise, wendet man sich mit der Unsicherheit iiber den Genre-Sta-
tus des Stiickes — als Tragddie, Komddie, Tragikomddie oder womdglich etwas anderes
- an die Umordnung der angeblichen Hierarchie der Figuren, womit man im wesentli-
chen eher der Frage ausweicht, anstatt etwas iiber die Beziehung von Plot, Figuren
und Genre erklart zu haben. In einer anderen Weise lobt Hebbel (der den Prinz als
tragischen Helden ansieht) Prinz Friedrich als eine herausragende Tragddie, weil es
»sittliche Lauterung und Verklarung des Helden« nur durch den »Schauer des Todes«
erzielt, wohingegen andere Tragddien den »Tod selbst« zur Verwirklichung der glei-
chen Effekte beanspruchen miissen. Christian Friedrich Hebbel: »Osterreichische
Reichszeitung«, Wien, 3./6.2. 1850. Hebbel ist nur deswegen in der Lage, diese These
aufzustellen, weil er die Todesfurchtszene als zentralen Augenblick des Dramas ver-
steht, und alles darauffolgende mehr oder weniger ignoriert — alles, was es unmaglich
werden laRt, Friedrichs »(Nicht)Entwicklung« als Auflosung einer tragischen Verwick-
lung zu diskutieren. — Wenn das Stiick als Parodie oder Pervertierung des tragischen
Genres gelesen wird, kann Natalie der Konigin in Schillers Maria Stuart gegeniiberge-
stellt werden, der Amalia in Die Rduber, wahrend der Prinz mit Egmont oder Tasso
verglichen oder ihnen gegeniibergestellt werden kann. Fiir einen Versuch des Ver-
gleichs zwischen Prinz Friedrich und Penthesilea, siehe: Hasso Hofmann: »Individuum

248

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Die Anfangsszene in Prinz Friedrich dient als erster Versuch, den
Status des Prinzen einzuschdtzen, obwohl die gesammelten Erkenntnis-
se danach von allen Beteiligten sofort wieder vergessen werden. Anders
als der Barde in der Widmung des Stiickes, der bestrebt ist, von jemand
anderem gekront zu werden — »Sie halt den Preis in Hinden, der ihm
falle, / Und kront ihn die, so kronen sie ihn alle« —, trifft man den Prin-
zen an, wie er sich selbst einen Kranz bindet. Hohenzollern gibt sich
sicher in seiner Deutung der Situation, wenn er sagt:

»Als ein Nachtwandler, schau, auf jener Bank

Wohin, im Schlaf, wie du nie glauben wolltest,

Der Mondschein ihn gelockt, beschiftiget,

Sich trdumend, seiner eignen Nachwelt gleich,

Den prachtgen Kranz des Ruhmes einzuwinden« (22-26).

Dabei ist es keinesfalls offensichtlich, welcher Ort, raumlich und zeitlich
gesehen, dem Prinzen in der Logik der Beschreibung Hohenzollerns
zugewiesen wird. In einer Widmung des Selbst an das Selbst, heiflt es
vom Prinzen, er ahme seine Nachwelt nach (»seiner eigenen Nachwelt
gleich«), indem er einen Kranz als Emblem seines zukilinftigen Ruhms
bindet. Seine tranceartigen Handlungen artikulieren dabei nicht weni-
ger als drei unterschiedliche Futuren: Die unmittelbarste dieser Zu-
kunftszeiten, d.h. die Zukunft seines ruhmreichen Sieges (vielleicht be-
reits am ndchsten Tag auf dem Schlachtfeld), wird impliziert durch eine
zweite Zukunft, der Zukunft des Ruhmes, in welcher er »den Kranz«
tragt, die ihrerseits hervorgegangen ist aus einer dritten Zukunft, seiner
Nachwelt. Innerhalb dieses Schemas gewinnt der Prinz den Ruhm nicht
etwa, weil er fiir seine vollbrachten Leistungen gefeiert wird, sondern
indem er sich auf seine zukiinftigen Leistungen als Pradikate eines
schon vergangenen Subjektes bezieht, als Pradikate, fiir die er nur in
einer Nach-Prinz-Welt Verantwortung tibernimmt. In diesem Traum
vom Ruhm ist der Gewinn von Ruhm etwas, von dem man nicht einmal
trdumen kann, was der Kurfiirst ziemlich treffend anmerkt: »Im Traum
erringt man solche Dinge nicht!« (76). Der Traum vom Ruhm ist der
Traum von einem Subjekt, das sich selbst in Beziehung zu der Entfrem-
dung von seinen eigenen Prdadikaten setzen konnte, d.h. der Traum von
einem Subjekt, das seine eigene Artikulation mit seinen Prddikaten als
sowohl eine Abstraktion, gegeniiber der es sich bestimmen wiirde, als
auch als eine Tat, die dem Subjekt zugeschrieben wiirde, behandeln
konnte. Als eine Folge davon, kann das Binden des Kranzes nicht auto-
matisch als Entauerung der Absichten, die der Prinz im Traumzustand

und allgemeines Gesetz. Zur Dialektik in Kleists Penthesilea und Prinz Friedrich von
Homburg«, in: Kleist-Jahrbuch 1987, 137-163.

249

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

innerlich erfahren hat, verstanden werden. Es ist tatsdchlich moglich,
daR diese beiden Dinge nichts miteinander zu tun haben. Dieses wird in
der vierten Szene deutlich, wenn der Prinz seine Erfahrungen der er-
sten Szene wiedergibt, indem er sein schlafwandlerisches Zusammen-
treffen mit den anderen Charakteren beschreibt, den Moment, wo diese
eintraten und ihm den Kranz vorhielten. Der Akt des Prinzen, den
Kranz zu binden, hat in seiner Erzdhlung des Traumes keinen Platz.
Der Traum ist nicht ein Traum der Selbstschopfung, sondern der Passi-
vitdt; dagegen ist die sichtbare Aktivitat, das Binden, etwas, wovon der
Prinz keine Erfahrung machen kann, weder im Wachsein, noch im
Traum.

Verstanden als Moment innerhalb einer zeitlichen Struktur be-
sitzt das Binden des Kranzes keine antizipatorische oder reflexive
Komponente. Es ist weder die Vorwegnahme eines zukiinftigen guten
Rufes, noch das Ergebnis einer Intention, die ihm voranging und es
herbeifiihrte. Deshalb gelingt dem Prinzen niemals eine Einschatzung
seines merkwiirdigen Zustandes. Die Zuschreibung von Handlungsfa-
higkeit und die Figur zeitlicher Dauer, welche die Existenz eines han-
delnden Wesens begriinden wiirden, laufen auseinander. Wenn der Akt
des Bindens (ein Akt, der, in Anspielung auf die weiter oben zitierte
Widmung des Stiickes, sich angeblich soweit erstreckt, den poietischen
Akt selbst miteinzuschliefen) dem Prinzen zugeordnet wird, verbietet
er die Artikulierung der Unterschiede, die es einem kohdrenten linear
zeitlichen Schema erlaubten, in den Vordergrund zu treten. Selbst-
Schopfung ereignet sich somit als ein Akt, der die Hervorbringung des
Selbst als Selbst-Geschichte genau in dem Augenblick zunichte macht,
in dem das Selbst sich einer Zukunft widmet, die es auf keinen Fall als
seine eigene kennen kann. (Ein Punkt, der nicht ohne Bezug zu der
sonderbaren Unfahigkeit des Prinzen ist, im Verlaufe des Stiickes zu
sterben.) Geht man davon aus, dall das Binden des Kranzes Schluf3fol-
gerungen beziiglich der Intentionen des Prinzen und seiner Handlun-
gen (wie traumartig auch immer diese Intentionen sein mogen) zuldft,
kann es nur als Priadikat von etwas anderem als ihm selbst verstanden
werden; etwas anderem, das in einer Zeit stattfindet, in der er niemals
sein konnte. Damit stellt sich die Frage, ob Sein und Berithmt-Sein sich
gegenseitig ausschlieBen. Ein Punkt, auf den der Prinz ironisch hin-
weist, als er wihrend seiner Klage tiber den bevorstehenden Tod (und
ein Nach-Leben) ohne Ruhm seine eigene Grabschrift entwirft: »Und
ein Gestein sagt dir von ihm: er warl« (992). Der Traum vom Ruhm er-
weist sich als Falle fiir den Prinzen, der nicht zwischen den Polen Reali-
tidt und Halluzination oder Wachen und Schlafen gefangen ist, sondern
zwischen einem Traum von Taten, die er nicht vollbringen kann, und
der Ausfiihrung von solchen, die ihm selber als seine eigenen unbe-
kannt bleiben.

Also wer, was oder wo ist der Prinz? Das nachfolgende Drama

250

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

entfaltet sich als eine Antwort auf das hier beschriebene Dilemma, als
eine Serie von Versuchen, die Aporie im Kern der Praxis der Selbst-
Konstruktion aufzuldsen, genau jener Basis also, die eine Zuschreibung
von Handlungen zu Handelnden ermdéglichen wiirde.® Dieser Versuch
einer Wiederherstellung der aporetischen Selbst-Konstruktion ist nicht
zwangsldufig zum Scheitern verurteilt.

Wenn alle diese Probleme einfach nur auf ein Auseinanderfallen
(statt eines Zusammenfalls) des Gewinnens von Ruhm und des Bindens
des (eigenen) Lorbeerkranzes hinweisen, dann ist das angebliche er-
kenntnistheoretische Dilemma lediglich der Unterschied zwischen den
Fragen, wie wird Ruhm verwirklicht und wie manifestiert er sich als
Fait accompli. Der Prinz traumt davon, berithmt zu sein und mit dem
Kranz, den er bindet, gekront zu werden. Was konnte einfacher sein?
Nicht zuletzt ist es Hohenzollerns Bericht iiber das Kranzbinden des
Prinzen, insbesondere seine Bemerkung, der Prinz kopiere »Helden
Bilder«, die er in Berlin gesehen hat (48), der verdeutlicht, dafl die Be-
ziehung des Prinzen zu seiner Nachwelt einfach mimetisch ist. So ver-
standen, soll der Akt des Bindens nicht als ein Schopfungsakt, in An-
spielung auf die Widmung des Stiickes, betrachtet werden, sondern
eher als ein mimetischer Akt, d.h. Selbst-Reprasentation, verstanden
als Nachahmung von Poiesis. Aber kann die Nachahmung der Poiesis
ihrerseits wiederum vermeiden, poietisch zu sein? Das entscheidende
Szenarium fiir die Beziehung zwischen dem Erlangen von Ruhm im
Binden des Kranzes und dem Bertithmt-Sein, der Testfall, wenn man so
will, wéare der Akt, durch den sich der Prinz selber mit dem Kranz, den
er gebunden hat, kront (in der weiter oben genannten Logik ware dies
der unmogliche Akt par excellence, der selbstschopferische Akt der
Selbst-Ausloschung). Es ist eben gerade dieses Szenarium, das niemals
erprobt wird. In dem Moment, wo der Kranz fertig ist, nimmt der Kur-
fiirst dem Prinzen diese Krone ab, bindet eine Kette um den Kranz und
gibt ihn Natalie, die sich dann zuriickzieht.** Von da an wird der Kur-

9. Einem Handelnden, der handelt, oder einem Schauspieler, der die Rolle eines Han-
delnden spielt. Es ist darauf hingewiesen worden, das Kleists Biihnenanweisung fiir
die erste Szene, die den Prinzen sitzend beschreibt, als »halb wachend, halb schla-
fend« das Schliisselelement des Dramas ist, das sich jeder Prasentation auf der Biihne
entzieht. Das Publikum, so wird argumentiert, kann ein Halb-wachen, Halb-schlafen
niemals »sehen«, demnach charakterisiert die Unsicherheit iiber den Zustand des
Prinzen das gesamte Drama als unauffiihrbar. Unter diesen Bedingungen sind alle
Verwirrungen des Prinzen — die Besessenheit mit Natalies Handschuh, die Unféhigkeit
seine Kampfbefehle aufzuschreiben, und so weiter — Bemiihungen diese Biihnenan-
weisung manifest werden zu lassen. Vgl. Carol Jacobs: »A Delicate Joke«, in: dies.,
Uncontainable Romanticism, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1989.

10. Wenn sonst auch nichts, ist dem Prinzen damit wenigstens das Elend erspart, ein

251

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

fiirst des Fehlers bezichtigt, mit dem Prinzen sein Spiel getrieben zu
haben; worauf man sich von der zweiten Szene an als »Scherz« bezieht
(auch wenn der Kurfiirst beteuern wird, dal das, was er die Zweideu-
tigkeit seiner Handlungen nennt, iiberhaupt kein Problem war). Aber
was ist der Scherz? Und auf wessen Kosten wird er gemacht? Die Be-
merkungen des Kurfiirsten im Moment seines Einschreitens erscheinen
in diesem Zusammenhang unlogisch: »Ich mufl doch sehn, wie weit ers
treibt!« (64) Was er gerade nicht macht, ist eben zu sehen, wie weit der
Prinz es treibt, d.h. ob er sich selbst kronen wird. Angesichts der
Schwierigkeiten, die sich mit dem »kranken« Prinzen ergeben, wird fiir
Klarheit gesorgt, indem er von dem abgeschnitten wird, wovon er selbst
ein Teil geworden wdre, indem er abgeschnitten wird von seiner komi-
schen Traum-Handlung, von der Beziehung zu seiner Produktion seiner
selbst.

Die Figuren - die in dieser Situation oft eng verbunden werden
mit der Vorstellung von Spielern eines Spiels innerhalb des Stiickes —
miissen mit dem Prinzen spielen, sie miissen gegen den Prinzen spie-
len, hin und her, ihn ausspielen, weil sie fahig sein miissen, seine
»Verwirrung« zu verstehen als Unterscheidung zwischen zwei verschie-
denen Prinzen, einem Prinzen, der »halb wachend, halb schlafend« ist
und einem selbstprasenten Prinzen. Das darauffolgende Stiick findet
somit in dem Raum der Unterbrechung statt, der eroffnet wurde, indem
man dem Prinzen den Kranz abnahm. Die Gefahr dabei ist, daf die Un-
terbrechung, der Scherz, niemals gut genug sein kann: Als ware die Ge-
spaltenheit des potentiell unmoglichen Aktes der Selbst-Kronung der-
art, daf ihn zu unterbrechen nur die Unmoglichkeit unterstreicht, sich
tiberhaupt zu ihm in Beziehung zu setzen.'* Den unméglichen Akt der

(anderer) Napoleon zu sein. Der Franzose sorgte fiir ziemlichen Aufruhr bei seiner
Krénung, als er im letzten Moment Pius VII. die Krone aus der Hand nahm und sich
selber krdnte. Anders als Napoleon, ist es dem Prinzen nicht erlaubt, Hegels welthi-
storisches Individuum zu werden, der Mensch, der in der Objektivierung seines eige-
nen Handelns, seine Subjektivitdt in die absolute Allgemeinheit des Geistes verkehrt.
11. Anders gesagt, in der Eingangsszene sind die Spieler dieses Spiels in einem Spiel
nicht in der Lage, vom Scherz zum Witz iiberzugehen. Wie Carol Jacobs angemerkt
hat, ist der Ort des Prinzen in der Schlacht — der Ort, den er nur allzugerne friih ver-
[@Rt — kein anderer als der Hackelwitz (»A Delicate Joke«, 123), demnach ist also das
gesamte Stiick entwickelt, als die Unfdhigkeit witzig genug zu sein. Vielleicht geht
der Scherz in der ersten Szene tatsachlich auf Kosten der Spieler, die jedenfalls die
Selbst-Kronung vermeiden, indem sie die Krone in Natalies Hande legen. Dabei wird
eine reflexive Struktur durch eine andere ersetzt, insofern diese Szene sich nunmehr
auf die Widmung des Stiickes richtet: jetzt kann es heiRen »sie halt den Preis in ih-
ren Handen«. Das Stiick, seiner eigenen Widmung gleich, schiitzt dadurch die Ge-
genwart des Dramas gegen die doppelt zerstorte Gegenwart des Prinzen-Traums,

252

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Selbstkréonung zu unterbrechen, ist also entweder unméglich, in diesem
Fall entfaltet sich das ganze Stiick als eine Wiederholung einer aufge-
schobenen Disjunktion zweier unmoglicher Ereignisse, oder es ist mog-
lich, in jenem Fall hat die Unterbrechung in erster Linie keine Bezie-
hung zum paradoxen Wesen der Selbst-Kronung und 1at nichts weiter
Uber sie wissen. Jedenfalls wird diese Unterbrechung keineswegs un-
terbrochen, wenn der Prinz in der letzten Szene des Stiicks gekront
wird. Es ware falsch, von der letzten Szene einfach als einer Wiederho-
lung oder Verdoppelung der Eingangsszene zu sprechen. Die SchluR3-
szene »vervollstandigt« die erste nur durch das, was in der ersteren
irgendwie unmoglich war, d.h. den Prinzen zu kronen. Durch »Ent-
Parodierung« der Eingangsszene entzieht der Schluf} einer retrospekti-
ven Sinnzuschreibung der ersten Szene nur weiter den Boden und setzt
sich somit selber den Vorwiirfen weiterer Parodierung aus.

In dieser Hinsicht soll auch darauf hingewiesen werden, daR in
der ersten Szene niemand Hohenzollerns Rat folgt: »Ruf ihn beim Na-
men auf, so fdllt er nieder« (31), obwohl sich diese Strategie in der vier-
ten Szene als sehr effektiv herausstellt: Hohenzollern: »Arthur! Der
Prinz fallt um, lautet die Regieanweisung (87). Was wiirde es fiir den
Prinzen heifen im Garten (Eden) (hin)zu fallen (oder aus ihm heraus-
zufallen), bevor er seinen Kranz fertig gebunden hat? In dieser Stim-
mung benennt der Prinz, der fiirstliche Adam, zur allgemeinen Verwir-
rung aller Anwesenden die Tiere: »Mein Vater! Meine Braut! Meine
Mutter!« (60-70); wahrend aufzuwachen in diesem Stiick nichts anderes
meint, als die adamitische Macht der Namensgebung zu verlieren. Die
Namen fallen weg und »gleichviel« wird zum unentbehrlichen Wort:
»Der Prinz: Gleichviel! Gleichviel! / Der Name ist mir, seit ich erwacht,
entfallen, / Und gilt zu dem Verstdandnis hier gleichviel« (155-156). Nach
dem Fall aus der Benennung wird die Unfahigkeit des Prinzen, seiner
eignen Nachwelt gleich zu sein (die auch seine Unfahigkeit sich selber
zu benennen sein mag)*? nicht als Gleichheit oder Ungleichheit zwi-
schen Entitdten ausgedruckt, sondern als Gleichgiiltigkeit, die sich ver-
vielfacht, bis zu dem Punkt, dafl »gleichviel« das zentrale Wort des
Stiickes wird.*3

aber es gelingt ihm nur durch eine Wiedereinschreibung dieser Gegenwart in die
Struktur der Widmung, zu der sich die dramatische Handlung nur als Scherz in ein
Verhaltnis setzen kann.

12. Der Prinz, so sollte angemerkt werden, taucht nur im Titel und in der Auflistung der
Figuren zu Beginn des Textes als »Friedrich« auf. Ansonsten heillt er immer »Ar-
thur«.

13. Ebenso kdnnen die Spekulationen {iber die Herkunft der Pflanze, aus welcher der
Kranz gebunden wurde, als pervertierte Bemiihung gesehen werden, Erkenntnis tiber
den Baum/den Kranz der (Selbst)Erkenntnis innerhalb des Gartens zu haben.

253

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Die Eingangsszene in Prinz Friedrich ist die Suche nach einem
Interpretationsmodus, der zu einem Verstindnis der Fragen der Hand-
lungsweise und der Nachwelt fiihren konnte. Dieses Szenarium des
Bindens, der Versuch des Selbst, sich sich selbst zu widmen, erscheint
hier, um die Erkennbarkeit des Selbst zu verdunkeln. In seiner antizi-
patorischen Logik, kommt das Verhalten des Prinzen jeder Beurteilung
zuvor. Die Bemiihung zu erkldren, was der Prinz tut, etabliert eine Be-
ziehung zwischen dem Prinzen und seiner Nachwelt, welche die Mo6g-
lichkeit, sich in Beziehung zu ihm zu setzen, gefahrdet. Wohingegen zu
fragen, warum er tut, was er tut, ein iiberfliissiges Unterfangen zu sein
scheint, das keinen Einblick in seinen Zustand (des Geistes oder des
Korpers) gewdhrt.** Aber das Szenarium des Selbst-Bindens gewinnt
Bedeutung in einer weiter gefallten Logik des Stiickes, eben gerade weil
die anderen Figuren einschreiten. Von Anfang an ist das Problem des
Prinzen somit in erster Linie nicht die Beziehung zu sich selbst, sondern
die Frage seiner praktischen Existenz, d.h. seiner Beziehung zu etwas
anderem als sich selbst. Die Behauptung, da diese Struktur nicht nur
paradigmatisch fiir die Beziehung des Prinzen zu den anderen Figuren
ist, sondern fiir alle Beziehungen zwischen den Figuren, ist verlockend.

SchlieRlich muR dieser Garten-Fall (oder sein Fehlen) in Beziehung gebracht wer-
den mit der Weigerung des Kurfiirsten, einen Sieg, der durch Zufall gewonnen wird,
anzuerkennen sowie mit dem Unfall des vom Pferd fallenden Prinzen, der es rein
zeitlich méglich erscheinen l@Rt, daR nicht er es war, der die Kavallerie anfiihrte. In
dieser Hinsicht, konnen wir auch an Michael Kohlhaas denken, der die Gelegenheit
jemals vom Pferd zu fallen verliert, als er, zufélligerweise, nicht den richtigen Pal3-
schein hat.

14. Dies ist in einem gewissen Sinn das Gegenteil des Kantschen Dilemmas. Fiir Kant ist
es wesentlich, daB ein Urteil iiber eine Sache zugleich etwas iiber die Struktur des
Urteils selber enthiillt. Ohne diesen minimalen Grad an Reflexivitdt polarisiert sich
der Begriff des Urteils in eine nicht dialektisierbare Opposition zwischen Vernunft
und Verstand, oder er gleitet ab in eine stdndige Disjunktion zwischen der Modalitét
der Erkenntnis und dem Gegenstand der Erkenntnis. In der ersten Kritik, wird es sich
immer wieder herausstellen, daR der Verstand, der die Urteilskraft ermdglicht, nicht
mit den Regeln einhergeht, durch die es iiberhaupt moglich ist, das Urteilsvermdgen
als ein Vermogen des Verstandes aufzufassen. Gerade in dem Moment, wo ein Urteil
stattfindet, um Verstdndnis hervorzubringen, kennzeichnet das Urteil die Beziehung
zwischen der Darstellung von Erkenntnis und der Erkenntnis von Erkenntnis als un-
verstandlich. Deshalb spricht Kant haufig von dieser Fahigkeit als Erkenntnisvermo-
gen anstelle von Erkenntnis. In diesem Stiick scheint das Problem zu sein, daR das
Urteil des Prinzen nur etwas iiber die Struktur der Urteilskraft enthiillt, d.h. es er-
weist sich als etwas rein formales, sozusagen ohne jedes Objekt. Mit anderen Wor-
ten, der Prinz ist ein riickstdndiges (und natiirlich auch straffélliges) Objekt des Wis-
sens.

254

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Dieser Punkt wird deutlicher im Kontrast zwischen der Interpretation
des Verhaltens des Prinzen in der Eingangsszene im Garten und der In-
terpretation seines Verhaltens wiahrend der Schlacht. Die anderen Figu-
ren erOrtern die Entscheidung des Prinzen, zu frith anzugreifen, im
Hinblick auf seine Intentionen oder sein BewuRtsein — In welchem Sin-
ne wullte er iiberhaupt, was er tat? WulRlte er, was er hatte tun sollen? -
sowie hinsichtlich der militdrischen Folgen seiner Entscheidung — Hatte
die Schlacht einen anderen Ausgang genommen, wenn er seinen Befeh-
len gefolgt ware? —, keine Zweifel gibt es jedoch hinsichtlich der Identi-
fizierung des Handelnden mit der Tat. Die Szene der Selbst-Kronung
stellt ein anderes Problem dar: Die Behauptung, der Prinz hatte nicht
gewullt, was er tue — er schldft, er traumt — kann nicht unabhangig von
den Folgen dieser Tat diskutiert werden, aber die Folgen der Tat kon-
nen ihrerseits nur verstanden werden als Folgen der Unterbrechung der
Handlung durch die anderen Figuren (an welcher Stelle, wie gesagt
worden ist, die Folgen der Unterbrechung diskutiert werden, nicht die
der [Nicht-]Kronung). Im Fall der Schlacht ist die Identitit von Han-
delndem und Tat fiir das Ereignis bedeutungslos; im Fall der Eingangs-
szene ist es unmoglich, sicher zu sein, ob die Handlung iiberhaupt Be-
deutung hat. In beiden Fallen manifestiert sich subjektives Handeln
nur auf negative Weise. Dem Handelnden wird die Zuschreibung einer
Intention entzogen, d.h. die Manifestation von Intentionen loscht die
Struktur, die es ihnen zunichst erlaubte, in Erscheinung zu treten, aus.

Aber liefert dieses Detail einen Einblick in die Natur des Selbst
(wer handelt oder handelt nicht, oder, wie es vorher hief3, »entschlief3t
sich« zu handeln) oder in die Struktur des Ereignisses? Die Moglichkeit,
die Beziehung zwischen einer gegebenen Figur und einer gegebenen
Handlung dieser Figur zu erkldren, einen Vorfall zu erldautern, als ent-
spreche er einer Beziehung zwischen einem Subjekt und einem Pradi-
kat, ist soweit gestort, dafl mit diesen Beispielen nahegelegt wird, die
Frage nach dem Warum trage nicht zur Erklarung der Bedeutung bei
(ein Vorbehalt, der die Aufstellung von Ursache-Wirkungsschemata als
Moglichkeiten, den Plot zu verstehen, stark verkompliziert), was wiede-
rum dazu fiihrt, da Intrigen und Nebenhandlungen aufkommen und
wieder verschwinden, fast ohne jede Folge. Bei Kleist werden die Attri-
bute Universalitdt und Besonderheit nicht in einer gegenseitig erhel-
lenden Dynamik zwischen Handelndem und Akt ausgetauscht. Die Fi-
guren sind gleichzeitig zu mechanisch und zu unberechenbar, zu ty-
pisch und zu unergriindlich, zu deutlich und zu ratselhaft. Dementspre-
chend ist es besonders schwierig, die Bedeutung der jeweiligen Figuren
fiir das Verhalten der anderen Figuren einzuschatzen, z.B. Friedrichs
Behauptung, dall Natalie der Grund fiir das feindselige Verhalten des
Kurfiirsten ihm gegentiber sei, oder zu erkldaren, wie bestimmte Figuren
scheinbar die Handlungen von anderen exakt vorwegnehmen, z.B. Na-
talies GewiRheit dariiber, daR der Prinz in dem Moment, als er seinen

255

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Brief vom Kurfiirsten empfangt, nicht sagen wird, er sei ungerecht be-
handelt worden. Es ist ebenso schwierig, die unterschiedlichen Teile
des Plots in einem weiter gefalten Erklarungsschema zu situieren, z.B.
zu entscheiden, wie »ernst« die drohende »Meuterei« unter den Trup-
pen ist, und warum der Kurfiirst eine so schwerwiegende Geste des Un-
gehorsams so leicht beiseite schieben kann. Kurz, die Figuren erschei-
nen nur dann mit subjektiven Motiven ausgestattet, wenn sie in einem
breiteren einheitlichen und teleologischen Schema zusammengefal3t
sind, d.h. nur wenn sie unter einer Abstraktion zusammengefafit sind,
die »Plot« heifSt. Aber diese Abstraktion kann ihrerseits nur als Repra-
sentation einer abstrakten Idee (z.B. »Die (Un-)Moglichkeit von Ent-
scheidung«) verstanden werden, wenn ihr die Handlung bestimmender
Status durch die Besonderheit der Figuren negiert wird.

Theoretisch sollten diese Fragen der Entscheidung und Zu-
schreibung kein Problem darstellen. Die ganze Angelegenheit kann ein-
fach dadurch gelost werden, den Prinzen vor das Gesetz zu rufen, und
der Gerechtigkeit ihren Lauf zu lassen. Der ganze Abschnitt des Stiik-
kes, der auf die Szene der Schlacht folgt, ist ein Versuch eben dieses zu
tun. Aber die Suche nach dem genauen Ort, wo der Prinz vor dem Ge-
setz stehen (und vielleicht den Kopf, den er mit seinem Kranz gekront
haben wiirde, verlieren) konnte, verkommt schnell zu einer Suche nach
dem Namen des Gesetzes, die Suche nach dem, was im Namen des Ge-
setzes, das Gesetz gesetzlich oder gerecht sein 1at; und so, wie die Fi-
guren die Gesetze des Schicksals, des Vaterlandes, des Gliicks und des
Krieges einander gegeniiberstellen, scheint es immer unwahrscheinli-
cher, daB eine schlichte Auseinandersetzung des Prinzen mit dem Ge-
setz jemals stattfinden konnte. Nach der Schlacht und seiner Riickkehr
von den Toten, gibt der Kurfiirst bekannt, dafl, wer immer die Kavalle-
rie zu ihrem vorzeitigen Angriff gefithrt hat, »des Todes schuldig« ist —
»das erkldr ich / Und vor ein Kriegsgericht bestell ich ihn« (720-721).
Die Frage, wie das Gesetz in Verbindung gebracht wird mit dem, was
nicht dem Gesetz gehorcht, wird gestellt als Frage danach, woher der
Sieg kommt. (Falsch) informiert, dal es nicht der Prinz war, flgt der
Kurfiirst hinzu, selbst wenn der Sieg an jenem Tag zehnmal grofier ge-
wesen ware, »das entschuldigt / Den nicht, durch den der Zufall mir ihn
schenkt: / Mehr Schlachten noch, als die, hab ich zu kidmpfen, / Und will
daR dem Gesetz Gehorsam sei« (731-735). Spdter in einer Auseinander-
setzung mit Kottwitz (der betont hat, daR sie letztendlich den Krieg ge-
wonnen haben) stellt der Kurfiirst diesen Punkt noch anschaulicher
dar:

»Den Sieg nicht mag ich, der, ein Kind des Zufalls,
Mir von der Bank fallt; das Gesetz will ich,
Die Mutter meiner Krone aufrecht halten,

Die ein Geschlecht von Siegen mir erzeugt!« (1566-69).

256

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Das direkt vom Gesetz Abstammende ist zu unterscheiden von dem,
was einem lediglich zufdllt (»ein Kind des Zufalls, [der] mir [...] fallt«).
Das Gesetz wird aufrecht erhalten, es bleibt aufrecht, es ist das Auf-
rechtzuerhaltene; seine Erzeugnisse hdangen oder fallen nicht vom Zu-
fall ab. Seine Erzeugnisse sollen nicht (um)fallen. Der Kurfiirst ist der
Reprasentant des Gesetzes, weil er voraussetzt, daf das Gesetz verant-
wortlich ist fiir den Beweis des Unterschiedes im Fall des Sieges durch
Zufall oder im Fall des Sieges durch das Gesetz, d.h. der Beweis des
Unterschieds fallt dem Gesetz zu. Doch sobald der Zufall einmal in Ver-
bindung mit dem Gesetz gebracht ist, sobald es einen Fall des Gesetzes
gibt, auch wenn es ein Fall des radikalen Kontrastes ist, wird das andere
des Gesetzes (in diesem Fall der Zufall) nichts anderes als ein Gesetz
des Zufalls - die Gesetzlichkeit des Gesetzes fallt dem Zufall zu -, in
welchem Fall es unvermeidbar ist, dall jeder Sieg mit dem Zufall in
Konflikt kommen oder gegen den Zufall verstoen wird, d.h. daf§ jeder
Sieg eine positive oder negative Beziehung zum Zufall annehmen wird.
Zufall wird zum (Anti)Gesetz des Gesetzes. Das Gesetz kann niemals
das Gesetz des Gesetzes sein, weil das Gesetz nicht das Prinzip seiner
eigenen Aufzdhlung zur Verfiigung stellen kann, ohne dabei ein einzel-
nes Gesetz zu werden, d.h. das Gesetz kann seine Beziehung zum Na-
men nicht erkldren, wovon es das Gesetz ist: Diese Darstellung ware
nicht gesetzlich. Daraus ergibt sich, da das Gesetz machtlos gegeniiber
seinem Riickfall in konkurrierende Gesetze ist, selbst wenn es sich nur
in dem radikalen Kontrast zwischen sich selbst und jedem moéglichen
anderem, das der Fall des Gesetzes wire und allem was ein Zufall des
Gesetzes wdare, manifestiert.*> In dem vorangehenden Zitat macht die
Gegeniiberstellung des Kurfiirsten von Gesetz und Zufall aus dem
Gesetz des Sieges ein Gesetz der Zu- oder Vorfille; Kimpfe, die vorfal-
len miissen, wenn das Gesetz ein Gesetz sein soll. Doch dieses Gesetz

15. Das Problem ist nicht, daR das Gesetz willkiirlich ist, ein Punkt, auf den der Kurfiirst
immer wieder zuriickkommen wird. Das Problem ist auch nicht, daR es dem Buchsta-
ben des Gesetzes nicht gelingt, Zugang zum Geist des Gesetzes zu erlangen oder,
daR die Absicht des Gesetzes schwierig zu interpretieren ware. Adam Miiller, einer
von Kleists wichtigsten Kontakten in den Kreisen des PreuRischen Hofes und eine
Figur, die (falschlicherweise) oft als eine der wichtigsten Quellen fiir die Idee des
Stiickes identifiziert wird, bietet eine klassische Formulierung dieser Position an: »In
dem steifen Verharren auf dem Buchstaben gewisser Begriffe und Grundsdtze liegt
das Geheimnis der Treue und der Festigkeit nicht; wie sich ja iiberhaupt der erhabe-
ne Sinn weder des menschlichen, noch des politischen Lebens nicht in Worten und
Buchstaben abfassen ldRt. Nur in der Bewegung kann sich die Ruhe und die Treue
zeigen; nur in der Beweglichkeit die Festigkeit des Herzens: denn Herz ist auf andre
Weise ruhig, als Stein«. Adam Miiller: Elemente der Staatskunst, Berlin 1809, Bd. I,
33.

257

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

des Vorfallens - dieser Versuch vor dem Gesetz als vor dem Fall zu sein
- ist wiederum nichts anderes, als das Bestreben, das Gesetz als Gesetz
von irgendetwas, einer Sache, zu verstehen, in welchem Fall das Gesetz
nur eine Sache ist, die »mir von der Bank fillt.« Das Problem ist nicht,
daR unklar ware, welche Vorfalle Kinder des Gesetzes sind und welche
Vorfille nur Zufélle, sondern eher, da das Gesetz sich allein als Wett-
streit zwischen Gesetzen manifestieren kann, die unter den Bedingun-
gen, die es selber liefert, nur zufdllig sein konnen. Das Gesetz fillt, von
Gesetz zu Gesetz. Alle Debatten liber das Gesetz verfallen damit in
Streitigkeiten dariiber, welches Gesetz tatsachlich das hochste ist. Das
auBerste Beispiel dieser Argumentationskette ist die These, die Kottwitz
im 5. Akt gegeniiber dem Kurfiirsten vertritt:

»[D]as Gesetz, das hochste, oberste,

Das Gesetz, das wirken soll, in deiner Feldherrn Brust,
Das ist der Buchstab deines Willens nicht;

Das ist das Vaterland, das ist die Krone,

Das bist du selber, dessen Haupt sie tragt« (1571-74).

In Kottwitz" Modell reprasentiert der Kurfiirst das Gesetz nicht im Un-
terschied zu dem, was nicht das Gesetz ist (Zufall); er selbst ist das Ge-
setz. Dieses Schema entspricht nicht, wie es zunidchst aussehen mag,
einer Verallgemeinerung der Denomination oder des Setzens, insofern
vor dem Gesetz Entitdten vom Nominativ selbst, vom ersten Fall, in eine
Reihe gestellt werden: »Das ist / Das ist / das ist.« Kottwitz beschreibt
nichts anderes als den Riickfall des Gesetzes in Vorfdlle subjektiver
Entscheidungsfindung, d.h. das Gesetz wird fiir den Kurfiirsten zur
Moglichkeit der Entscheidung, das Todesurteil riickgangig zu machen.
Kottwitz hat das Gesetz miRverstanden® — und nichts anderes voraus-
gesetzt als, wie es der Kurfiirst nennt, »den spitzfiindgen Lehrbegriff
der Freiheit« (1619) —, weil er es (in seinen eigenen Worten gesprochen)
auf eine »Regel« reduziert hat. Diese Regel ist ein Gesetz, das nicht lan-
ger in einer negativen Beziehung zu seinen eigenen Vertretern steht.*”

16. Oder eher das Gesetz absichtlich verdreht. Kottwitz ist kaum einer, der nicht Be-
scheid wiiBte. In der Tat ist hdufig nahegelegt worden, dal’ seine Argumente im In-
teresse des Prinzen absichtlich konstruiert worden sind, um keinen Erfolg zu haben.

17. Adam Miiller behauptet, »das Gesetz, wie es da im Buchstaben ausgedriickt ist«,
mul ergdnzt werden durch »ein[en] lebendige[n] Ausiiber des Gesetzes, ein[en]
Suverdn.« Aber dieser Herrscher kann wiederum nur regieren »mit besténdiger Riick-
sicht auf das Gesetz.« Die SchluRfolgerung: »Also weder der Suverdn soll, noch das
Gesetz kann allein regieren [Hervorhebung von Miiller]. Demnach regiert wirklich ein
Drittes, Hoheres, welches aus dem Conflict des Gesetzes mit dem Suverdn in jedem
Augenblicke hervorgehet, und von dem Suverdn das Leben, von dem Gesetze aber

258

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Der Krieg iiber den Namen und der Krieg im Namen des Gesetzes en-
det, wenn der Kopf, der die Krone tragt, die Krone ist, d.h. wenn die
Unterscheidungen, die eine Kronung ermoglichen konnten, ausgeldscht
worden sind. Aber, wie der Kurfiirst nur allzu gut weil3, der Fall einer
Kronung, oder der Fall in eine Kronung (oder hier der Fall ins Benen-
nen) kann niemals als ein Moment bestimmt werden, mit dessen Folgen
dann zu rechnen ware. Da bleiben immer noch weitere Kampfe, die zu
fithren sind (»mehr Schlachten noch«), mehr Vor- oder Zufdlle, denen
man sich gegeniibergestellt sieht, vor dem Gesetz, das bedeutet, daf
man immer noch mit einer weiteren, wenn auch geringfiigigen Veran-
derung im Namen des Gesetzes rechnen muf}, einem Scheitern mehr,
das Gesetz des Gesetzes zu artikulieren. Im ersten Akt zeigte sich, da
das Rufen seines Namens schon ausreicht, um den Prinzen zu Bewulf3t-
sein kommen zu lassen oder ins Bewuftsein »zuriickfallen« zu lassen.
Hier hingegen ist das Gesetz des Krieges gerade die Unmoéglichkeit fir
jede bedeutende Logik, jemals ausreichend zu sein, um gegeniiber dem
Namen des Gesetzes vor- oder zuzufallen. Das Gesetz fdllt im Scheitern
zu fallen, in einer Weise, dafl man, iber das Scheitern gefallen zu sein,
von einer Zeit nach dem Fall sprechen konnte.

Ist der Prinz nun also vor das Gesetz gebracht worden? Fiir den
Kurfiirsten lautet die gegeniiber diesen Schwierigkeiten einzunehmen-
de Haltung »Gehorsamc«. Bis zu einem gewissen Grade mag das Schei-
tern des Prinzen, dem Gesetz gehorsam zu sein, daher rithren, dafl er
an die Macht des Gliickes appelliert, die nicht auf einen Zufall reduziert

die Eigenschaft der Dauer erhalt; und dieses ist die Idee des Rechts.« Miiller, Ele-
mente der Staatskunst, Teil 1, 72-74. Bei Kleist gibt es niemals einen Punkt, an wel-
chem eine »Idee des Rechtes« als ein autonomer dritter Term betrachtet werden
kénnte. Die Manifestation so einer Position wére nichts geringeres als die Zerstdrung
des Gesetzes, was eben gerade bei Miiller passiert, wenn die Schiedsrichter des Ge-
setzes schlieBlich nicht mehr richten oder entscheiden, sondern einfach verglei-
chen. Trotz der groRten Bemiihungen Kottwitz” wird der Kurfiirst niemals eine Ver-
schiebung der Debatte von dem Streit iiber Recht und Unrecht in den Vergleich von
Recht und Gegenrecht zulassen. Dementsprechend miissen wir uns Lukacs’ Behaup-
tung stellen, daR Kleists Kritik am PreuRischen Staat begrenzt ist durch das Fehlen
jedes »objektiv-geschichtlichen Inhalt[s]« und deswegen eine »subjektiv-individua-
listische Emporung« bleibt, die dann »zu einer subjektiv-individualistischen Beja-
hung und Begeisterung [wachst].« Georg Lukacs: »Die Tragddie Heinrich von
Kleists,« in: ders., Werke, Berlin 1964, Bd. 7, 217-219.

259

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

werden kann.*® Ein Schritt, der im Kontrast dazu steht, Gliick und Zu-
fall zusammenfallen zu lassen, wie es der Kurfiirst im Streit mit Kott-
witz liber die Grinde des Sieges implizit geschehen lieB.*® Aber die
Unfahigkeit des Prinzen, Fortuna mit ihrem Namen anzurufen, erklart
nicht, warum der Prinz zum Schluf§ lieber gekront, statt hingerichtet
wird. Neben Gliick und Zufall lauert ein noch unbestimmterer Spieler:
»gleichviel«. Als das Wort zum ersten Mal auftaucht, scheint es noch
unproblematisch. Der Prinz, das erste Mal mit der Neuigkeit konfron-
tiert, daR seine Handlungsweise wahrend der Schlacht das MiRfallen
des Kurfiirsten erregt hat, erwidert scharf, da sie nach allem was ge-
schehen ist, die Schweden immerhin besiegt haben. Hohenzollern ant-
wortet: »Gleichviel! — Der Satzung soll Gehorsam sein« (775). Doch die-
ses Wort greift wild um sich, als Hohenzollern dem Prinzen erzdhlt, dafl
er ihm nicht das Schwert bringt, um ihn zu befreien, sehr zur Bestiir-
zung seines Freundes: »Prinz: Ich glaubte, du, du bringst [den Degen]
mir. — Gleichviel! Hohenzollern: Ich weily von nichts. Prinz: Gleichviel,
du horst; gleichviell« (797-798). Der merkwiirdige Status seiner »Gleich-
gultigkeit« wendet sich abermals, wenn Hohenzollern dem Prinzen er-
zahlt, daf dem Kurfiirst das Urteil vom Kriegsgericht vorgelegt worden
ist, »und er, statt wie das Urteil frei ihm stellt, / Dich zu begnadigen, er
hat befohlen, / DaR es zur Unterschrift ihm kommen soll« (881-882).
Miissen wir noch die Antwort des Prinzen hinzufiigen: »Gleichviel. Du
horst. Hohenzollern: Gleichviel? Prinz: Zur Unterschrift? Hohenzollern:
Bei meiner Ehr! Ich kann es dir versichern. Prinz: Das Urteil? — Nein!
Die Schrift? Hohenzollern: Das Todesurteil« (883-887). Hohenzollern
kann seinen Punkt erst verdeutlichen, nachdem er einmal »gleichviel«
mit »gleichviel« beantwortet hat. Die Frage ist, ob dies eine Negation
der Gleichgiiltigkeit durch Gleichgiiltigkeit ist (d.h. die Artikulierung
eines Unterschiedes), oder ob gleichviel gleich gleichviel ist, in einer
Weise, dall es eine Beziehung zum Gesetz artikulieren kann, die etwas
anderes als gleich oder ungleich ist. Wenn »gleichviel« im ersten Akt
den Verlust der Macht des Prinzen benennt, benennt es hier das Schei-
tern des Gesetzes, als Gesetz der Namen zu funktionieren.*®

18. In seinem Monolog am Ende des ersten Aktes bezieht sich der Prinz feierlich auf die
rémische Schicksalsgottin Fortuna: »Nun denn auf deiner Kugel, Ungeheures, / Du,
der der Windeshauch den Schleier heut, / Gleich einem Segel liiftet, roll heran! / Du
hast mir, Gliick, die Locken schon gestreift. Ich hasche dich im Feld der Schlacht und
stiirze / Ganz deinen Segen mir zu FiiBen um« (356-362).

19. »Meinst du das Gliick werd immerdar, wie jiingst, / Mit einem Kranz den Ungehor-
sam lohnen?« (1567-69).

20. Wahrend die Argumente von Kottwitz und Hohenzollern im Interesse des Prinzen im
fiinften Akt auf die Ideen von Gesetz und Staat verweisen, wie sie im Stiick zur Gel-
tung kommen, ist es unklar, bis zu welchem Grade sie den Gang der Ereignisse be-

260

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

In einer Art und Weise, die mit dem ErlaB des Kriegsrechtes
vollkommen unvereinbar ist, und damit in der Tat mit dem Gesetz als
solchem, bietet der Kurfiirst dem Prinzen eine Gelegenheit, selber zu
entscheiden, ob er ungerecht behandelt worden ist. Eine Gelegenheit
also, sein eigenes Todesurteil zu widerrufen. Die rechtswidrige Ent-
scheidung frith anzugreifen — mag sie nun rechtmadfig gewesen sein
oder nicht —, trifft so mit dem Angebot der Gelegenheit zu einer zweiten
(rechtswidrigen) Entscheidung zusammen. Hat der Kurfirst, der Stell-
vertreter des Gesetzes, einfach seine eigene Pflicht gegeniiber dem Ge-
setz auller Kraft gesetzt, oder ist sein Angebot in irgendeiner Weise dem
Gesetz gehorsam?

Das Angebot einer Selbst-Entschuldigung geht aus Natalies Ver-
such »flir Vetter Homburg um Gnade [zu] flehn!« (1082) hervor. Natalie
gibt zu, daB »das Kriegsgesetz herrschen soll«, fligt aber den oft zitier-
ten Punkt hinzu, daf§ »die leiblichen Gefiihle« auch eine Rolle spielen
sollten, und daR es »die schonste Ordnung in diesem Fall« sein wiirde,
»den Spruch der Richter willkiirlich zu zerreiflen« (1127-1129). Allein,
diese Behauptung bedeutet keine Stérung des Gesetzes. In seiner abso-
luten Systematik, in dem es absolut unwillkiirlich ist, indem es durch
nichts begrenzt ist als es selbst, ohne Riicksicht auf andere Gesetze, ist
das Gesetz selbstherrlich, eigenmadchtig, also willkiirlich. Unter legalen
Bedingungen wdre die Zerstorung des Urteils ebenso willkiirlich wie
unwillkirlich: Die Unterscheidung ist einfach nicht relevant. Natalies
Bemerkung konfrontiert weniger das Gesetz mit einem anderen des Ge-
setzes, das sich dann als es selbst herausstellt, als daf mit ihr vielmehr
die Frage aufgeworfen wird, ob irgendeine Darstellung der Beziehung
des Gesetzes zu etwas anderem als es selbst, insbesondere irgendeine
Darstellung der Effekte oder Auswirkungen, per Definition, willkiirlich
ist. Das bedeutet nicht, dafl Willkiir ein anderer Name fiir das Gesetz ist
(sowie das [Nicht-]Gesetz des Zufalls). Der Punkt ist vielmehr, dal} es
gleichviel und gleichwenig Sinn hat zu sagen, das Gesetz ist willkiirlich,
als zu sagen, es ist unwillkirlich. Das Gesetz ist nichts anderes als die
Selbst-Differenzierung des Gesetzes von dem, was nicht Gesetz ist, was
nicht heift, da es unmoglich ist, das Gesetz von seinem Gegenteil zu
unterscheiden (so als widren sie miteinander vermengt oder ihre Grenze
zueinander verwischt), vielmehr, daf die Negation, die so eine Opposi-
tion erst ermoglichen wiirde, niemals vor dem Gesetz existieren kann.

einflussen, d.h., wie weitgehend sie EinfluR auf den Kurfiirsten haben. Nimmt man
die kritische Aufmerksamkeit, die dem Status von Natalies Handschuh, den der Prinz
sich in der Eingangsszene geschnappt hat, geschenkt wird, lohnt es sich, Hohenzol-
lerns Argument zu beachten (»dies Stiick des Traums [die Handschuhe], das dem
Prinz verkorpert ward, / Zerstort zugleich und kréftigt seinen Glauben«), das wahr-
scheinlich noch weniger iiberzeugend ist, als das von Kottwitz (1669-1670).

261

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Feststeht, dafl mindestens das Schema von Ursache und Wirkung un-
terbrochen, wenn nicht aufgehoben ist, insofern sich erweist, dal es zur
Klarung, was das Gesetz tut, bedauerlicherweise vollkommen unange-
messen ist.

Aber Natalies Behauptung iiber »Gefiihle« ist eigentlich nur eine
kleine Facette in ihrer weiteren Argumentation, dafl das Vaterland kei-
ne Schwierigkeiten haben wird, das MiSgeschick des Prinzen zu iiberle-
ben (und die damit einhergehende Geste des Vergebens von seiten des
Kurfiirsten).?* Das Weiterleben, das Uberleben in einer und fiir eine
Zukunft des Vaterlandes ist somit gegriindet auf etwas anderem als der
Regel des Gesetzes; es findet statt trotz (oder sogar ungeachtet) der
rechtméafBigen oder unrechtméfligen Regel des Gesetzes. Das Vaterland
existiert kraft einer Sache, die keineswegs das Gesetz ist, einer Sache,
die Natalie als Forderung »der Geschichte« identifiziert. Die Gefahr der
Unterscheidung, die sie vornimmt, ist, da Geschichte und Gesetz un-
widerruflich voneinander getrennt werden. Diese denkbare Folge liber-
treibt der Kurfiirst noch, wenn er antwortet, »Meint er, dem Vaterlande
gelt es gleich, / Ob Willkiir drin, ob drin die Satzung herrsche?« (1144-
45). Gleichzeitig weist die Tatsache, dall die erste Frage des Kurfirsten,
die eine Frage nach der Ansicht des Prinzen ist, in Richtung auf das,
was an der Unterscheidung, die Natalie vornimmt, so verlockend ist;
namlich, daB sie so weit reicht, die Wieder-Herstellung des Prinzen als
begreifliches, rechtmafiges Subjekt zu ermoglichen — insbesondere des
Prinzen des ersten Aktes, ein Subjekt also, dessen Bemiihungen, sich
auf eine Zukunft zu beziehen, seine Fahigkeit zu wissen und seine Fa-
higkeit zu handeln, polarisiert haben.

Leider konnen Natalies darauf folgende Bemerkungen den Prin-
zen in dieser Frage kaum beruhigen. Weit davon entfernt, eine eigene
Meinung liber den Status einer legalen Entscheidung und ihren Impli-
kationen fiir das Vaterland zu haben, denkt der Prinz, gefangen in ei-
nem elendigen Zustand, der bisher ohne Beispiel war, nur an Rettung
(»Zu solchem Elend, glaubt ich, sanke keiner, / Den die Geschicht als
ihren Helden preist« [1167-1168]). Als ware das noch nicht genug, fligt
sie dem hinzu, da das Vaterland zu Grunde gehen konnte, und er wir-
de es nicht einmal bemerken (»Der konnte, unter Blitz und Donner-
schlag, / Das ganze Reich der Mark versinken sehn, / DaR er nicht fra-
gen wirde: Was geschieht?« [1152-54]). Wenn der Prinz somit also
gdnzlich auBerhalb der Geschichte des heroischen Ruhms steht, den er
im ersten Akt doch herbeifiihren wollte, so ist er ebenfalls auBerhalb
des Herrschaftsanspruchs des Vaterlandes bis zu einem solchen Aus-

21. Somit werden diese Gefiihle niemals in eine Reihe mit Adam Miillers Prinzip von Be-
weglichkeit gestellt, derart, dal3 sie im Gegensatz zu den Begriffen und Grundsatzen
des Gesetzes stiinden.

262

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

mafR, dafl man nicht damit rechnen kann, da er jenes Ereignis, das in
Natalies vorherigen Worten die kontrafaktische Annahme par excellence
wdre, den Tod des Vaterlandes, bemerken wiirde. Auf der einen Seite
Uberschreitet der Zustand des Prinzen durch seine reine Individualitdt
jede historische Typologie. Es gibt keinen Prazedenzfall, auf den man
verweisen konnte (auf den man fallen konnte), um zu erklaren, wie sehr
er seinen Kopf verloren hat, wie weit er gefallen ist.>* Auf der anderen
Seite hat die Angst des Prinzen vor seinem bevorstehenden Tod, seinen
Bezug zum historischen Anteil der Zukunft zerstort, selbst einer un-
moglichen Zukunft (das bedeutet, wie wir vielleicht vermutet haben,
daR er von der Beziehung zu einer unmoglichen Zukunft, in welcher wir
ihn im ersten Akt vorfinden, nichts weiR).

Jedenfalls ist Natalies Argument erfolgreich und iiberzeugt den
Kurfiirsten, daR jetzt gehandelt werden muf3. »Wo werd ich / Mich ge-
gen solchen Kriegers Meinung setzen?« fragt er (1181-82). Wo, wohin,
in der Tat? Der jammerliche Zustand des Prinzen verlangt vom Gesetz
auBerordentliche Aufmerksamkeit, weil unklar ist, ob sein Fall fiir das
Gesetz irrelevant ist, dem Gesetz gleich ist, oder ob er dem Gesetz viel-
leicht zu sehr entspricht, er wie das Gesetz ist, d.h. gleichviel gerade in
seiner Gleichgiiltigkeit flir die Zukilinftigkeit einer Geschichte. In jedem
Fall steht das Angebot: »Wenn er den Spruch fiir ungerecht kann halten
/ Kassier ich die Artikel: er sei freil« (1185-1186). Von Natalie tiber die-
se neue Option unterrichtet, ruft der Prinz liberrascht: »Es ist nicht
moglich! Es ist ein Traum!« (1305). Fir die eigene Untersuchung seines
Traumzustandes schlief3t sich somit der Kreis: Im zweiten Akt behaup-
tet der Prinz, er miiRte getraumt haben, als sie ihm seinen Degen weg-
nahmen (»Traum ich? Wach ich? Leb ich? Bin ich bei Sinnen?« [765]);
nun zieht er die gleiche Moglichkeit in Erwdagung, als ihm angeboten
wird, seinen Dolch zuriickzubekommen. Indem er wiederholt seine
Schwierigkeiten auf sein traumerisches Verhalten in der Eingangsszene
des Stiickes zurickfiihrt, scheint der Prinz seine Beziehung zum Gesetz
in eine Selbst-Beziehung zu wenden, zu einer Frage seines Selbst-
Bewultseins. Doch das ist illusorisch. Das Stiick wiirde sich ziemlich

22. An einer Stelle nimmt Natalie eine eigentiimliche Umkehrung ihrer Argumentation
vor, indem sie dem Kurfiirsten sagt, er kdnne nicht erst den Prinzen krénen und
»dann ihn enthaupten« (1107-08), obwohl weder der Kurfiirst (noch Natalie) ihn
zuvor iiberhaupt gekront haben. Das Motiv der Kopfe (oder ihr Fehlen) und ihre An-
gemessenheit gekront zu werden, durchzieht das ganze Stiick und ist auch Thema
der Griibeleien, die der Prinz selber zwei Szenen spéter in einem Monolog anstellt,
wo der allmdhliche Fall des Kopfes (das Herabsinken) die Passage iiber die Reise des
Lebens kennzeichnet: »Wer heut sein Haupt noch auf der Schulter trdgt, / Hangt es
schon morgen zitternd auf den Leib, / Und {ibermorgen liegts bei seiner Ferse«
(1290-92).

263

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

anders entwickeln, wenn der Prinz von seinem Traum aufwachte in ei-
nen tieferen »Schlaf«, in welchem er wiilte, da Traumen die GewiRheit
jedes Schlafes unterbricht, der einfach das andere des Wachseins wdire.
Weit entfernt von jeder Einsicht, welche die Form einer Spaltung in-
nerhalb des Subjektes annehmen wiirde, verbirgt sich hinter der
Traum-Frage ein Bemiihen, wieder den Boden fiir eine Beziehung zum
Gesetz, als ein intersubjektives Problem, bereitzustellen. Das begrenzte
Bewulitsein des Prinzen, das soweit geht, dal er an verschiedenen Stel-
len in der Eingangs- und Schluflszene halb- oder unbewuft ist, wird
zum Anlaf fiir das Abgleiten in den Vergleich und den Kontrast der
Dynamiken, die in den Beobachtungen der anderen Figuren vom Prin-
zen im Spiel sind; dies geschieht an einem Punkt, an dem das Gesetz
einfach zu einem Satz von Regeln reduziert worden ist, ohne jede genu-
ine, positionelle Kraft. Die Ironie ist natiirlich, dal dabei nichts an der
Tatsache geandert wird, dall keine andere Frage vor dem Gesetz gestellt
werden kann als: »Ist es ein Traum?«*3

Eine ndhere Untersuchung des Briefes, den der Kurfiirst schrieb,
bestdtigt, dafl sein Pessimismus durchaus angebracht ist. Auch wenn
ein ganz aullerordentliches Angebot gemacht worden ist, das Gesetz zu
bestimmen, ist dabei doch nicht garantiert, dal einem die Antwort frei
steht. »Meint Ihr, ein Unrecht sei Euch widerfahren«, schreibt der Kur-
fiirst, »So bitt ich, sagts mir mit zwei Worten — / Und gleich den Degen
schick ich Euch zuriick« (1311-12).* So albern es vielleicht klingt, aber
es ist keineswegs offensichtlich, welches diese »zwei Worte« sein sollen.
Natalie »erblaf8t«, weil sie sogleich erkennt, dafl ihm diese »zwei Worte«
nicht zur Verfiigung stehen werden, unterdessen 1at sich der Prinz
weiterhin den Brief durch den Kopf gehen: »er sagt, wenn ich der Mei-
nung ware —«, gribelt er, an welchem Punkt Natalie ihn unterbricht:
»Freilich!« (1322-23). Aber »freilich« wird niemals zu »einer Freiheit
des Schreibens«.?> Dem Prinzen ist es unmdglich, sich zu fassen, er ist
nicht in der Lage, wie er sagt, »die Fassung eines Prinzen« niederzu-
schreiben. »Zwei Worte nur bedarfs!« wiederholt der Prinz verdutzt,
doch leider ist »gleichviel« nur ein Wort. Da ihre Frustration wachst, be-
tont Natalie, daR die Bitte um Antwort »der Vorwand [ist], / Die dullere
Form nur, deren es bedarfs: / Sobald er die zwei Wort in Handen hat, /
Flugs ist der ganze Streit vorbeil« (1346-49). Doch wenn die Widmung
des Stiickes davon spricht, da es eine »sie« ist, welche »den Preis in

23. Zum Problem des BewuRtseins im Stiick, vgl. Helmut Arntzen: »Prinz Friedrich von
Homburg. Drama der BewulRtseinsstufenc, in: Walter Hinderer (Hg.), Kleists Dramen.
Neue Interpretationen, Stuttgart 1981, 213-237.

24. Der Kurfiirst fiigt sogar die Unfahigkeit des Prinzen, den richtigen Fall zu liefern,
wiederbeschwdrend hinzu: »Auf euren eignen Beifall rechnet ich« (1310).

25. Anders gesagt, »freilich« ist keine Weise, »Friedrich« zu sagen.

264

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Hénden [halt],« hat keiner in dieser Szene das Mittel vor- oder zuhan-
den (oder »zuhaupt«), mit dem man diese Worter in die Hande be-
kommt. Ist also zwei gleichviel gleich? Die Forderung nach zwei Wor-
tern ist nicht so merkwiirdig, wie es vielleicht erscheinen mag, wenn
man davon ausgeht, dafl Beteuerungen in einem Wort sich wiederholt
als wenig vertrauenswiirdig erweisen (sowie am Beginn des Stiickes,
wenn Hohenzollern jedem »auf [s]ein Wort« versichert, daf sich der
Prinz in der Schlacht korrekt verhalten wird). Aber zwei ist wiederum
stets mit dem Zweifel der Figuren iiber die Zukunft assoziiert und mit
dem, auf was der Kurfiirst als die Zweideutigkeit seines Scherzes ver-
weist.?® Der Prinz besteht weiterhin darauf, das Schreiben des Kurfiir-
sten nicht richtig fassen zu kénnen, bis er schlieBlich ausruft: »Sieh da!
[...] Mich selber ruft er zur Entscheidung auf! Recht, wie ein grofles
Herz sich fassen muf!« (1340-44). Hat der Prinz einmal das Angebot
des Kurfiirsten fiir sich in einen Aufruf zur Entscheidung umformuliert,
gibt es plotzlich keinen Zweifel mehr in seinem Kopf, dal es unmoglich
ist zu sagen, er sei ungerecht behandelt worden. Fassen scheint einfach
zu sein, sobald es einmal zu einem Problem von Entscheidung gemacht
werden konnte. In der Tat verandert die Identifizierung des Aufrufs zur
Entscheidung das Verhaltnis des Prinzen zu seinem bevorstehenden
Tod grundlegend. Wahrend in der Todesfurchtszene mit Natalie und
der Kurfiirstin sein Glaube an die Vorhersagbarkeit seiner eigenen Zu-
kunft (und Grabinschrift) ihn blind gezeigt hat gegeniiber der histori-
schen Ereignishaftigkeit der Zukunft als solcher, ist er nun schonungs-
los gleichgiiltig gegeniiber dem, was ihm widerfahren mag, wenn er Na-
talies Sorgen in dieser Hinsicht mit einem Wort beantwortet: »Gleich-
viel«.

Trotz all der Verwirrung, die sein Traumen angeblich verursacht
hat, stellt der Prinz fiir die anderen Figuren im wachen Zustande ein
weitaus groferes Problem dar, wenn er das Gesetz zusammenfaft, in-
dem er gleichzeitig das Angebot des Kurfiirsten faft, sich falt und eine
Antwort verfat. Nicht gerade ein verantwortungsloser Traumer,
scheint der Prinz das Gesetz (wenn nicht sogar die Krone) in die eigene
Hand genommen zu haben. Im Gegensatz zur Eingangsszene des ersten
Aktes ist hier nicht klar, in welchem MaRe diese Form der Autonomie
ein Eingreifen von auflen erlaubt, d.h. einen weiteren »Scherz«. »Der

26. Neben dem offensichtlichen Punkt, dal® es zwei Friedriche gibt, ist zwei als quan-
titatives Mal praktisch jeder Beschreibung von Zeit im Stiick zugeordnet. Besonders
bemerkenswert ist die Verschiebung der Redewendung »einen Augenblick« (die im
ersten Akt vielleicht fiinfzehnmal auftaucht) zur ungebrduchlichen Konstruktion
»zwei Augenblicke,« die vom Prinzen benutzt wird, wenn er sich auf seinen vorzeiti-
gen Angriff in der Schlacht bezieht. Es ist unklar, ob die Beziehung zwischen eins
und zwei von Gleichheit, Ungleichheit oder Gleichgiiltigkeit bestimmt wird.

265

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Ungeheuerste«, wie Natalie ihn tauft, hat die Grenzen der Menschlich-
keit erreicht, weil er, im Gegensatz zur Widmung, unter dessen Schirm-
herrschaft sich das gesamte Drama entfaltet, nicht mehr danach ver-
langt, sich selbst zu kronen. Der Scherz der Eingangsszene wird pl6tz-
lich ernst, wenn der Prinz aufhort, nur herumzuspielen, wenn er nicht
mehr versucht, im Fortleben zu leben, jenseits seiner selbst zu leben. Es
wdre verlockend, diese neue Haltung als Ausdruck einer Wieder-
Behauptung eines Gesetzes, das ein autonomes Selbst, sich selbst gibt,
zu beschreiben, eine Dynamik, die eher intra- als intersubjektiv ware.
Schlieflich stellt der Prinz unter Beweis, dafl er nach allem tber einen
betrdchtlichen Einblick in das Gesetz verfligt. Der Aufruf zur Entschei-
dung von seiten des Kurfiirsten eréffnet vermeintlich die Moglichkeit,
das Todesurteil — von dem dann nicht gesagt werden kann, wem es zu-
zuordnen ist — in eine Entscheidung des Prinzen zu verwandeln. Doch
der Scherz des Kurfiirsten kommt nicht an, er fallt auf ihn zurick. Der
Prinz weil nur allzu gut, daf der Aufruf zur Entscheidung nicht (wie
Natalie ihn vergeblich zu iiberzeugen versucht) als »dullere Form« be-
handelt werden kann, als reiner Vorwand. Vor dem Gesetz sind die zwei
Worte in den Handen niemals zur Hand, zum Gebrauch verfligbar (wie
ein Scherz). Der Prinz 1at es nicht zu, da das Gesetz umgestaltet, um-
besetzt wird zu einem dialogischen Prozel gemacht wird: Er lehnt es ab,
den Aufruf zur Entscheidung, als eine Frage zu behandeln, die eine
»Ja«-Antwort (Ich bin ungerecht behandelt worden) oder »Nein«-Ant-
wort (Ich bin nicht ungerecht behandelt worden) schon vorwegnimmt.
Das heiflt nicht, wie oft angenommen worden ist, da der Prinz einfach
den Kurfiirsten an den Wortlaut oder Buchstaben des Gesetzes binden
will, indem er seine Gnade ablehnt. Soll der Prinz sich wirklich gesetz-
lich verhalten, hat er mehr zu tun, als einfach zu erkldren, daR er die
Verantwortung fiir seine Fehler auf sich nimmt. Vor dem Gesetz be-
deutet der Satz »zwei Worte nur bedarfs«, dafl die einzige Antwort, die
akzeptiert werden kann, Ja und Nein oder weder Ja noch Nein ist.*’ Ei-
nige Szenen spidter wird dies deutlicher, wenn, das einzige Mal im
Stiick, daR die beiden Friedriche?® bei vollem BewuRBtsein zusammen-
treffen, der Kurfiirst sich abermals mit der Bitte um Hilfe an den Prin-
zen wendet. Dieses Mal geht es um die Frage, wie mit der Petition der

27. Dieses Problem bleibt den anderen Figuren nicht verborgen. Sie verfolgen nur halb-
herzig die Quasi-Meuterei und reagieren darauf im Fall des Kurfiirsten, weil die er-
barmliche Verzweiflung des Prinzen offensichtlich nicht nur eine Frage der Gerech-
tigkeit oder Ungerechtigkeit seiner Zwangslage war.

28. Von denen einer sehr unsicher iiber die Beziehung zu ihrem gemeinsamen Namen
ist, um nicht den Status ihres Namens als gemeinsamen Grund ihrer Beziehung zu
erwdhnen: »Der Prinz: Doch dir, mein Fiirst, der einen siiBen Namen / Dereinst mir
fiihrte, leider jetzt verscherzt« (1765-66).

266

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Truppen, in der die »Freiheit« des Gefangenen gefordert wird, zu ver-
fahren ist. Der Prinz antwortet: »Ich will den Tod, der mir erkannt, er-
dulden!« (1745), und weiter: »Es ist mein unbeugsamer Wille! / Ich will
das heilige Gesetz des Kriegs, / Das ich verletzt’, im Angesicht des
Heers, / Durch einen freien Tod verherrlichen!« (1749-52). Der Prinz
kann das Gesetz nur verherrlichen, indem er seine eigene Individualitat
zur Universalitit des Gesetzes erhebt, d.h. indem er stirbt. Dieser
Frei-Tod ware die unmogliche Koinzidenz von Erkenntnis und Han-
deln, wie sie im ersten Akt entworfen worden ist, der Inbegriff einer
Selbst-Kronung, bei welcher das Subjekt im Sterben, in Entsprechung
mit dem Gesetz, ein Gesetz affirmieren wiirde, das vollkommen gleich-
gultig gegeniiber den partikularen Pradikaten (Winsche, Mangel,
Traume oder das Winden von Kranzen) eines jeden Subjektes ist. Die-
ser Frei-Tod ware derjenige Ort, wo das Urteil des Gesetzes und die
Entscheidung des Selbst koinzidieren wiirden, der Ort, an dem sich das
Selbst sich selbst ein universelles Gesetz geben konnte, das nicht auf
die Partikularitdt eines Selbst beschrankt wire. Aber der Wille zum
Frei-Tod macht den Prinzen nicht frei. Der Tod trennt Freiheit und
Sein, d.h. das freie Subjekt existiert nicht ldnger; was nicht bedeutet,
daR der Prinz, indem er sein Leben opfert, Unsterblichkeit gewinnen
kann, wie er es in einer der denkwiirdigsten Reden des Stiickes fiir sich
beansprucht (5. Aufzug, 10. Auftritt). In der weitergefalten Logik des
Stiickes betrachtet, ist dies erst moglich, nachdem der Kurfiirst das To-
desurteil zerrissen hat. Weit davon entfernt, ihn in das Reich derjeni-
gen, die sich dem Gesetz des Krieges beugen, zuriickzubringen, bringt
der Todeswunsch den Prinzen vielmehr mit dem Gesetz als solchem in
Konflikt. Der Krieg, den die Figuren fiihren, ist kein Krieg des Sterbens
oder des Todes. Im diesem Krieg geht es vielmehr darum, »die Reise
des Lebens«* davor zu bewahren, lediglich ein endloses Band von
Apostrophen dessen, was existiert, zu sein; eine »Freiheit«, in welcher
das Selbst zum Sklaven einer Welt der Notwendigkeit, zu welcher es
sprache (oft, wie in den Monologen des Prinzen, mit grofer Eloquenz)
gemacht wiirde. Krieg ist nichts anderes als die Ermoglichung, einer
Differenz zwischen Leben und Gesetz (was unter anderem darauf hin-
weist, daR das Subjekt nicht einfach durch seine Existenz in Uberein-
stimmung mit Gesetzen, die es sich selber gibt, frei sein kann). Gleich-
zeitig ist der Krieg ein ethisches Ereignis, insofern er an das, was sein
soll, appelliert (anstatt an das, was ist); die Zwei-Worter-Rufe zur nach-
sten Schlacht und zum nachsten Sieg (»Zur Schlacht! Zum Sieg!«) sind
keine Ausdriicke subjektiver Intentionen oder Wiinsche, sondern Mar-
kierungen der Unmoglichkeit des Selbst, den Tod als seinen >eigenenc

29. Wie es der Prinz nennt: »Das Leben nennt der Derwisch eine Reise, / Und eine kurze.
Freilich! Von zwei Spannen [...]« (1286-88).

267

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

oder den Tod als das >andere« eines Lebens, das es sein >eigenes< nen-
nen konnte, zu kennen. Der Aufruf zum Krieg ist jene Stelle, an welcher
der Rufende sich selbst nicht im Hinblick auf das verstehen kann, zu
dem er ruft oder weswegen er ruft, was bedeutet, dal Krieg niemals et-
was reflexives (oder zukiinftiges) ist, tiber das ein Individuum verstehen
konnte, was es ist, was es sein wird, oder was es gewesen sein wird.

Der Scherz des Scherzes ist, dal den anderen Figuren nichts an-
deres iibrig bleibt, als sich auf den Scherz einzulassen, weil er das ein-
zige Mittel ist, sich in Beziehung zum Prinzen zu setzen. Bevor sie den
Prinzen zuriick in eine Schlacht drangen konnen, im Bemiihen in ihm
etwas wiederzubeleben, was als eine gehorsame Haltung gegentiber
dem Gesetz aufgefallit werden kann, missen sie zundchst versuchen,
seine unmogliche Beziehung zu seiner Nachwelt zu inszenieren; sie
miissen seinen Traum vom Ruhm bekraftigen, indem sie das Todesur-
teil durchspielen. Die Spieler verbinden dem Prinzen die Augen; sie
kronen ihn mit dem Kranz, den er in der ersten Szene gebunden hat.
Aber der Scherz, genauso wie der Traum, kann nicht durch sich selbst
negiert werden: der Scherz des Scherzes (oder das Spiel des Spieles)
produziert nicht die beabsichtigten Wirkungen. Dall der Prinz in dem
Moment das BewulRltsein verliert, wo er gekront wird (»er fallt in Ohn-
macht« [1850]), verweist auf seine Unfdhigkeit, vom Gesetz des Trau-
mes ohne weiteres zum Gesetz des Krieges liberzugehen, miihelos in
einem »Heil! Heil! Heill« zu erwachen; trotz Kottwitz’ geistreichem Vor-
schlag, daB die Antwort auf die Frage des Prinzen »Ist es ein Traum?«
ebenso nur »gleichviel« lauten kann. Der Verlust des Bewuf3tseins mar-
kiert die Manifestation von etwas, das weder Scherz noch Traum, weder
Leben noch Tod ist, etwas, das die rechtméfRige Selbst-Verfassung, die
dies alles garantieren wiirde, unterbricht. Dieses Etwas — in dessen Na-
men das Bestreben, aus zwei Worten eines oder zweien aus eins zu ma-
chen, aufgehoben ist; in dessen Namen Worter nicht langer als »zwei«
oder »gleich« aufeinander bezogen werden konnen —, das nicht stattfin-
det als die heilsame Spekulation des Traumes der Traume, des Scherzes
der Scherze oder des Gesetzes der Gesetze, ist es, was das Stiick »Ge-
schichte« nennt.

Aus dem Amerikanischen von Peter Rehberg

Literatur

Allison, Henry: Kant’s Theory of Freedom, New York, Cambridge Universi-
ty Press 1990.

Arntzen, Helmut: »Prinz Friedrich von Homburg. Drama der Bewuf3tseins-
stufenx, in: Walter Hinderer (Hg.), Kleists Dramen. Neue Interpre-
tationen, Stuttgart 1981, 213-237.

268

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Beck, Lewis: A Commentary on Kant’s »Critique of Practical Reason«, Chi-
cago, University of Chicago Press 1960.

Derrida, Jacques: »Préjugés — devant la loi«, in: Jean-Francois Lyotard
(Hg.): La faculté de juger, Paris 1985, 87-93.

Ellis, John: Kleists »Prinz Friedrich von Homburg«. A Critical Study, Ber-
keley University of California Press197o0.

Fenves, Peter: A Peculiar Fate, Ithaca, Cornell University Press 1991.

Graham, Ilse: Heinrich von Kleist. Word into Flesh, Berlin 1977.

Hebbel, Christian Friedrich: »Osterreichische Reichszeitung«, Wien, 3./6.2.
1850.

Heine, Roland: » Ein Traum, was sonst?« Zum Verhdltnis von Traum und
Wirklichkeit in Kleists Prinz Friedrich von Homburgk, in: Jirgen
Brummack (Hg.), Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. Fest-
schrift fiir Richard Brinkmann, Bonn 1981, 283-313.

Hoffmeister, Elmar: Tduschung und Wirklichkeit bei Heinrich von Kleist,
Bonn 1968.

Hofmann, Hasso: »Individuum und allgemeines Gesetz. Zur Dialektik in
Kleists Penthesilea und Prinz Friedrich von Homburg«, in: Kleist-
Jahrbuch 1987, 137-163.

Hubbs, Valentine: »Die Ambiguitdt in Kleists Prinz Friedrich von Hom-
burg, in: Kleist-Jahrbuch 1981/82, 184-194.

Jacobs, Carol: »A Delicate Joke«, in: dies., Uncontainable Romanticism,
Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1989.

Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werkausgabe, 12
Bde., Frankfurt am Main 1994, Bd. VII.

Kanzog, Klaus: Text und Kontexte. Quellen und Aufsdtze zur Rezeptionsge-
schichte der Werke Heinrichs von Kleists, Berlin 1978.

Lukdcs, Georg: »Die Tragddie Heinrich von Kleists«, in: ders., Werke,
Berlin 1964, Bd. 7.

Miiller, Adam: Elemente der Staatskunst. 36 Vorlesungen, Berlin 1809
(Nachdruck: Berlin, Haude und Spener 1968), Bd. 1.

Miiller-Seidel, Walter: Versehen und Erkennen, Kéln 1967.

Reeve, William C.: Kleist on Stage, 1804-1987, Buffalo, McGill-Queen's
University Press 1993.

Sembdner, Helmut (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe, 2
Bde., Minchen 1984.

Swales, Erika: »Configuration of Irony. Kleists Prinz Friedrich von Hom-
burg, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte 56.3 (1982), 407-430.

Tieck, Ludwig (Hg.): Heinrich von Kleists hinterlassene Schriften, Berlin
1821.

269

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Fritz Breithaupt lehrt seit 1996 Deutsche und Vergleichende Literaturwis-
senschaft an der Indiana University in Bloomington. Veréffentlichun-
gen, u.a.: Jenseits der Bilder — Goethes Politik der Wahrnehmung (2000);
Der Ich-Effekt des Geldes (in Arbeit). Aufsitze u.a. liber: Geschichte
des Selbst, Theorien des Geldes, Fragen der Asthetik, Kultur des Ver-
brechens, Goethe, Kleist, Benjamin, Celan und Literatur vom 18. bis
zum frithen 20. Jahrhundert.

Wolfram Groddeck ist Professor fiir Rhetorik und Textkritik an der Uni-
versitat Basel; Visiting Professor an der Johns Hopkins University in
Baltimore, USA. Letzte Buchpublikationen: Reden iiber Rhetorik. Zu ei-
ner Stilistik des Lesens (1995); Rainer Maria Rilke, Duineser Elegien,
Sonette an Orpheus (Hg.) (1997); Rainer Maria Rilke, Gedichte und In-
terpretationen (Hg.) (1999). Aufsdtze u.a. iiber: Benn, Holderlin, Heine,
Nietzsche, Rilke, Robert Walser und iiber Gegenwartsliteratur.

Carol Jacobs ist Professorin an den Instituten fiir Allgemeine und Ver-
gleichende Literaturwissenschaft sowie fiir Deutsche Sprachen und Li-
teraturen der Yale University, New Haven, USA. Zahlreiche Veroffent-
lichungen, u.a.: The Dissimulating Harmony: The Image of Interpreta-
tion in Nietzsche, Rilke, Artaud, and Benjamin (1978); Uncontainable
Romanticism: Shelley, Bronté, Kleist (1989); Telling Time: Lévi-Strauss,
Ford, Lessing, Benjamin, de Man, Wordsworth, Rilke (1993); In the
Language of Walter Benjamin (1999).

Jan Mieszkowski unterrichtet Literaturwissenschaft am Reed College in
Oregon, USA. Er wurde an der Johns Hopkins Universitdt in Baltimore,
USA mit einer Arbeit zur Autonomie in der romantischen Dichtung
promoviert. Zu seinen Vertffentlichungen zahlen Arbeiten zu Friedrich
Holderlin, Friedrich Schiller und Walter Benjamin. Er hat gerade ein
Manuskript zur sprachphilosophischen Konzeption von Produktivitdt
im 19. Jahrhundert abgeschlossen.

J. Hillis Miller ist Professor an den Instituten fiir Englische sowie fiir All-
gemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft der University of Ca-

271

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLEIST LESEN

lifornia in Irvine, USA. Zahlreiche Veroffentlichungen, u.a.: The Lingu-
istic Moment (1985); The Ethics of Reading (1986); Versions of Pygma-
lion (1990); Victorian Subjects (1990); Tropes, Parables, Performatives
(1990); Theory Now and Then (1990); Hawthorne and History (1991);
Ariadne’s Thread (1992); Illustration (1992); New Starts: Performative
Topographies in Literature and Criticism (1993); Topographies (1994).

Nikolaus Miiller-Schéll arbeitet an einem Habilitationsprojekt zum »Komi-
schen als Paradigma der Modernitdtserfahrung«. 2002/03 Stipendiat der
Maison des Sciences de 1'Homme, Paris; 2000-02 Wissenschaftlicher
Koordinator des Graduiertenkollegs »Zeiterfahrung und dsthetische
Wahrnehmung«, Johann Wolfgang Goethe-Universitat, Frankfurt am
Main. 1996-2000 Lektor, Ecole Normale Superieure, Paris. Zahlreiche
Veroffentlichungen zu Literatur, Theater und Theorie, u.a.: Heiner
Miiller - Généalogie d'une ceuvre a venir (Hg. zus. mit Jean Jourdheuil,
2001); Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektiiren zur
Theorie eines Theaters der A-Identitdt bei Walter Benjamin, Bertolt
Brecht und Heiner Miller (2002); Ereignis. Eine fundamentale Katego-
rie der Zeiterfahrung. Anspruch und Aporien (Hg.) (2003).

Roland ReuR ist AuBerplanmafiger Professor am Germanistischen Semi-
nar an der Universitdat Heidelberg; Vorsitzender und Griindungsmitglied
des Instituts fiir Textkritik e.V., Heidelberg; Mitherausgeber der Bran-
denburger Kleist-Ausgabe und der Historisch-Kritischen Kafka-Aus-
gabe sowie der Zeitschrift Text / Kritische Beitrdage. Dissertation mit ei-
ner Arbeit zu Holderlins Gedichten »Mnemosyne« und »Andenken«
(1990). Publikationen zur Literatur- und Editionstheorie, zu Franz Kaf-
ka, Jacob Grimm, Paul Celan (»Im Zeithof«, 2001) und Friedrich Holder-
lin.

Annette Runte ist Privatdozentin fir Allgemeine und Neuere deutsche
Literaturwissenschaft an der Universitit Siegen. Veroffentlichungen
u.a.: Biographische Operationen Diskurse der Transsexualitidt (1996);
Tkonen des Begehrens Bildsprachen der mannlichen und weiblichen
Homosexualitdt in Literatur und Kunst (Mitherausgeberin) (1997); Er-
innern und Wiederentdecken. Tabuisierung und Enttabuisierung der
maéannlichen und weiblichen Homosexualitdt in Wissenschaft und Kritik
(Mitherausgeberin) (1999). Aufsdtze u.a. iiber: Kleist, Droste-Hiilshoff,
Jelinek sowie zu Transsexualitdt, Psychoanalyse, Tanz und Pop Art.

Thomas Schestag ist Wissenschaftlicher Assistent fiir Deutsche und All-
gemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft an der Goethe-Uni-
versitidt, Frankfurt am Main. Zwischen 1995 und 1998 war er Gastpro-
fessor an der University of Virginia, der University of Michigan und der
New York University, USA. Zahlreiche Vertffentlichungen, u.a.: para-

272

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN

Titus Lucretius Carus, Johann Peter Hebel, Francis Ponge — zur literari-
schen Hermeneutik (1991); Parerga: Friedrich Hoélderlin, Carl Schmitt,
Franz Kafka; Platon, Friedrich Schleiermacher, Walter Benjamin;
Jacques Derrida. Zur literarischen Hermeneutik (1991); Asphalt. Walter
Benjamin (1992); buk. Paul Celan (1994); Piedestal (Vorwort zu Honoré
de Balzac, Theorie des Gehens) (1997); Mantisrelikte (1999). Aufsdtze
zur Literatur, Philologie und Sprachphilosophie.

Marianne Schuller ist Professorin fiir Literaturwissenschaft an der Univer-
sitat Hamburg. Zwischenzeitlich arbeitete sie als Dramaturgin am Deut-
schen Schauspielhaus in Hamburg und am Bremer Theater. Sie forscht
im Grenzgebiet von Literatur und Wissen (Medizin, Psychiatrie, An-
thropologie und Psychoanalyse). Veroffentlichungen, u.a.: Im Unter-
schied. Lesen. Korrespondieren. Adressieren (1990); Moderne. Verluste.
Literarischer Prozef$ und Wissen (1997); BildKérper. Verwandlungen
des Menschen in der Medizin (Mitherausgeberin) (1998); Singularitdten.
Literatur — Wissenschaft — Verantwortung (Mitherausgeberin) (2001);
Gender revisited. Subjekt- und Politikbegriffe in Kultur und Medien
(Mitherausgeberin) (2002); Mikrologien. Literarische und philosophi-
sche Figuren des Kleinen (zus. mit Gunnar Schmidt) (2003).

273

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

transcript Kultur- und Medientheorie

Annette Keck,
Nicolas Pethes (Hg.)
Mediale Anatomien
Menschenbilder als
Medienprojektionen
2001, 456 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-76-9

Georg Christoph Tholen,
Gerhard Schmitz,

Manfred Riepe (Hg.)
Ubertragung - Ubersetzung —
Uberlieferung

Episteme und Sprache in der
Psychoanalyse Lacans

2001, 442 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-74-2

Hans-Joachim Lenger
Vom Abschied

Ein Essay zur Differenz
2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-75-0

Susanne Gottlob

Stimme und Blick

Zwischen Aufschub des Todes
und Zeichen der Hingabe:
Holderlin — Carpaccio — Heiner
Miiller — Fra Angelico

2002, 252 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-97-1

Manfred Riepe

Bildgeschwiire

Korper und Fremdkorper im
Kino David Cronenbergs.
Psychoanalytische Filmlektiiren
nach Freud und Lacan

2002, 224 Seiten,

kart., zahlr. SW-Abb., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-104-3

Torsten Meyer

Interfaces, Medien, Bildung
Paradigmen einer padagogi-
schen Medientheorie

2002, 266 Seiten,

kart., zahlr. SW-Abb., inkl.
Begleit-CD-ROM, 26,80 €,

ISBN: 3-89942-110-8

Christian Bielefeldt

Hans Werner Henze und
Ingeborg Bachmann: Die
gemeinsamen Werke
Beobachtungen zur Inter-
medialitdt von Musik und
Dichtung

April 2003, 308 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-136-1

Georg Jongmanns
Bildkommunikation
Ansichten der Systemtheorie
August 2003, 268 Seiten,

kart., 26,80 €,
ISBN: 3-89942-162-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46.



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

transcript Kultur- und Medientheorie

Marianne Schuller,

Gunnar Schmidt
Mikrologien

Literarische und philosophi-
sche Figuren des Kleinen
September 2003, 182 Seiten,

kart., 24,80 €,
ISBN: 3-89942-168-X

Jorn Riisen (Hg.)

Zeit deuten
Perspektiven — Epochen —
Paradigmen

September 2003, 402 Seiten,
kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-149-3

Tanja Nusser,

Elisabeth Strowick (Hg.)
Rasterfahndungen
Darstellungstechniken —
Normierungsverfahren —
Wahrnehmungskonstitution
September 2003, 322 Seiten,
kart., zahlr. Abb., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-154-X

Timo Skrandies

Echtzeit - Text — Archiv -
Simulation

Die Matrix der Medien und ihre
philosophische Herkunft
September 2003, 416 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-151-5

Nikolaus Miiller-Scholl (Hg.)
Ereignis

Eine fundamentale Kategorie
der Zeiterfahrung

Anspruch und Aporien
Oktober 2003, 336 Seiten,

kart., 26,00 €,

ISBN: 3-89942-169-8

Eva Erdmann (Hg.)

Der komische Korper
Szenen - Figuren — Formen
Oktober 2003, 326 Seiten,

kart., zahlr. SW-Abb,, 25,80 €,
ISBN: 3-89942-164-7

Christoph Ernst,

Petra Gropp,

Karl Anton Sprengard (Hg.)
Perspektiven interdisziplina-
rer Medienphilosophie
Oktober 2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-159-0

Saskia Reither
Computerpoesie

Studien zur Modifikation
poetischer Texte durch den
Computer

September 2003, 302 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 26,80 €,
ISBN: 3-89942-160-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839401057 - am 14.02.2026, 06:36:46.



https://doi.org/10.14361/9783839401057
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover 
Kleist lesen
	Inhalt
	Vorwort
	Lektüre
	Kleists Style
	Was ist das Kritische an einer kritischen Ausgabe? Erste Gedanken anläßlich der Edition von Kleists Erzählung »Die Marquise von O.…«
	Ein Trauerspiel? Zu Kleists »Penthesilea«
	Die Aussetzer des Lebens. Zur zeiträumlichen Differenz der Darstellung in Heinrich von Kleists »Empfindungen vor Friedrichs Seelandschaft« und »Der Findling«

	Rhetorik
	Die Inversion der Rhetorik und das Wissen von Sprache. Zu Heinrich von Kleists Aufsatz »Über die allmählige Verfertigung der Gedanken beim Reden«
	Traum – Bild – Schrift. Zur Rhetorik der Geschlechter in Kleists »Käthchen von Heilbronn«
	Freundschaft und Pest bei Heinrich von Kleist

	Recht
	Die Festlegung des Gesetzes in der Literatur – am Beispiel Kleists
	Wie Institutionalisierungen Freiräume schaffen. »Die Marquise von O.…«, »Die heilige Cäcilie« und einige Anekdoten
	Zur ewigen Nachwelt (ohne Frieden)

	Autorinnen und Autoren

