
Schluss: Mediale Phantasie

In seinen Ausführungen zur Phantasie entwickelt Hegel einen Bildbe-

griff, der geprägt ist von einemDazwischen.Diese bildlichen Zwischen-

zustände lassen sich in der Erinnerung (verwischt, verdunkelt, zufällig und

widerfahrend), in der Einbildungskraft (Abreibung, Auflösung, zufallende

Verknüpfung), den Symbolen (Eigensinn, Oszillation) und Zeichen der

Phantasie (Vorder- und Hintergrund, Farbe) finden und verweisen, so die

Schlussfolgerungen der Arbeit, auf ein Mediales, das Hegels Dialektik

implizit ist. In der Phantasie spricht Hegel dem Bild seine mediale Ei-

gensinnigkeit jedochabundverstehtdasBildprimär als Trägermedium.

Dennoch zeigt sich auch hier, dass die Intelligenz in ihrer Phantasie-

tätigkeit angewiesen bleibt auf bildliche Register. Die Anschauung im

Zeichen verschwindet nicht, wird nicht bedeutungslos, sondern die

Phantasie lässt etwas in den Hintergrund treten und ermöglicht in

diesem Zurücktreten das Erscheinen von etwas Neuem. Das Bild und

die Verwischung durch das Bild bringen bestimmte Dimensionen des

Anschaubaren zur Geltung. Der Unterschied zwischen dem Bild der

Erinnerung und dem Bild der Phantasie vollzieht sich an der Differenz

des Mediums selbst, seinem Unterschied zwischen Selbstreferentialität

und Vermittlungsleistung. Was Hegel in seinen Überlegungen zu dem

Bild der Phantasie also aufspaltet, gehört aus medienphilosophischer

Sicht zusammen.

Dabei verläuft die Trennung von innerem Bild und äußerem Me-

dium, wie wir gezeigt haben, bei Hegel nicht immer eindeutig. Bei

der Übersetzung der Anschauung in ein Bild wird das Medium der

Anschauung stets mitgetragen und bleibt in den Stufen von der Erinne-

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

rung bis hin zu Phantasie als Rest zurück. Dieser mediale Rest entgeht

der Verinnerlichung der Intelligenz, sowohl ihrer Erinnerung als auch

ihrer Selbstanschauung in den Zeichen der Phantasie. Dass dermediale

Rest sich nicht einholen, auflösen oder vereinheitlichen lässt, so die

Überlegung dieser Arbeit, zeigt sich bei Hegel implizit in verschie-

denen, der begrifflichen Bewegung entgehenden Zwischenzuständen

innerhalb seiner Dialektik: der Verwischung, Verdunkelung, dem Zufall,

den Zuständen der Oszillation, dem Auflösen und Abreiben, dem Vor-

und Hintergrund. Es sind Brüche der Dialektik, die sich gleichzeitig als

Öffnung deuten lassen, da in den Zwischenbewegungen, Labilitäten,

Übergängen und dem Zufall der Anschauung die Möglichkeit für ein

Anderssein liegt, wie es auch Hegel konstatiert: »Das Zufällige, als die

unmittelbareWirklichkeit, ist zugleich dieMöglichkeit eines Anderen«.1

Die Labilität des Bildes, sein Dazwischen und Zufall sind entscheidend

für die Kreativität der Phantasie. Hinzu kommt ein Umstand, den He-

gel ab der symbolisierenden Phantasie aufführt: Im Symbol verweilt der

Geist in einem Hin und Her, es ist ein Verweilen, ein Bruch innerhalb

der Vermittlung, der Mitte selbst.2 Die Phantasie ist dann einerseits

Übergang, Übersetzung und Vermittlung, andererseits bewirkt sie eine

gleichzeitige Verschiebung innerhalb ihrer Vermittlung. Diese Ver-

schiebung stellt wiederum eine Medieneigenheit heraus. Zwar muss

sich nach Hegel die Differenz von Bild und Anschauung auflösen, da-

mit Phantasie kreativ sein kann, aber gerade die Differenz kann ein

Hinweis auf ein kreatives Moment sein. Denn Kreativität bezeichnet

das »(noch) Unbestimmte: einen Bruch mit dem Bekannten«, so Simo-

ne Mahrenholz, ohne dass bereits feststeht, was der Bruch freigibt.3

Kreativität ist daher dialektisch, sie braucht das Bekannte ebenso wie

das Unbekannte, sie ist sowohl aktiv als auch passiv, ein Ineinander

von »Erfinden und Entdecken, von Neu-Schaffen und Um-Schaffen,

1 EpW I, § 146 Zusatz, S. 287.

2 Vgl. Jan van der Meulen: Hegel. Die gebrochene Mitte, Hamburg 1958.

3 Simone Mahrenholz: Kreativität. Eine philosophische Analyse, Berlin 2011,

S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss: Mediale Phantasie 155

von verbal artikulierbar und nicht sag-, sondern nur zeig-bar, von ›be-

wußt‹ und ›unbewußt‹ geschehend«.4 Kreativität entspringt aus der

Paradoxie, wenn »zwei oder mehr logisch inkompatible Denkformen«5

wie Anschauung und Sprache gleichzeitig aktiv sind und hin- und her

übersetzt werden.6 Innerhalb dieser Übersetzungsleistungen entste-

hen »Brüche, Abweichungen, Nicht-Verallgemeinbares, unantizipierte

Überraschungen, Instinkte und Intuitionen, Ausnahmen und Ambi-

guitäten«, aus denen Kreativität hervorgeht.7 Das Neue ist »die nicht

vermeidbare Abweichung«.8 Die bildlichen Zwischenzustände, die sich

weder bestimmen noch darstellen lassen, halten gerade dadurch die

Kreativität der Phantasie aufrecht. Entscheidend für die Phantasie sind

dann nicht Momente des Aufbewahrens und der Trennung oder Identität

von Bild und Anschauung, sondern das Vorübergehende, die labile, stets

fliehende und zufällige Zusammenkunft von Bild und Anschauung.

Die Funktion der inneren Bilder zwischen Vor- und Hintergrund zu

oszillieren, benötigt die Präsenz der Anschauung. Sie markiert den

Augenblick, in dem die Anschauung in den Übergang tritt. Da also,

wo Anschauungen etwas Bildhaftes erhalten, sich beginnen aufzulösen

und zwischen Ding und Bild, Anschauung und Erinnerung oszillieren,

wo Anschauungen nur labil an etwas erinnern in all ihren passiven und

oszillierenden Facetten, entsteht das kreative Moment der Phantasie.

Anders gewendet: Phantasie entsteht in einemMoment der Auflösung9

und der Oszillation von Präsenz und Erinnerung, von Anschauung und

Bild, dem Hin und Her von Vorder- und Hintergrund, von Vor- und

4 Ebd., S. 17.

5 Ebd., S. 44.

6 Ebd., S. 32.

7 Ebd., S. 10.

8 Ebd., S. 25.

9 Die Vorstellung von Phantasie als »Auflösung« oder »Entstaltung des Gestalte-

ten« ist auch beiWalter Benjamin zu finden: »Die Erscheinungen der Phantasie

[…] entstehen in jenem Bereich der Gestalt, da diese sich selbst auflöst.« Wal-

ter Benjamin: »Zur Ästhetik«, in: Gesammelte Schriften, Band 6, Frankfurt a.M.

1985 [1914–1936], S. 114f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Darstellung, von Erinnern und Vergessen. Es sind verschiedene For-

men des Übergangs, des in den Übergangtretens, bei denen Phantasie

sich entzündet und selbst zu einem Übergang zum Neuen wird. Aus

der Beziehung von Bild und Anschauung, die für Hegel gleichzeitig

die Beziehung von Bewusstem und Bewusstlosem ist, entspringt die

künstlerische Produktion.

Die Trübung und Opazität der »Erinnerung«, die Auflösung und der

Zufall der »reproduktiven Einbildungskraft«, die Oszillation der symbo-

lisierenden »Phantasie« sowie die Farbe und die bildlichen Kategorien von

Vorder- und Hintergrund der »Zeichen machenden Phantasie« verweisen

auf die Spur einer Materialität und Medialität und ihren Widerstand,

sich in einem Inneren aufzulösen. Anders als von Hegel angenommen,

verschwinden diese Momente, die er in der Erinnerung selbst einführt

und die für die Erinnerung ein notwendiges Moment darstellen, auch

in den Phasen einer selbsttätigen und eigenständigen Intelligenz – der

Einbildungskraft, dem Symbol und dem Zeichen der Phantasie – nicht.

Vielmehr zeigt sich,dassdiePhantasie bei derProduktion vonSymbolen

und Zeichen auf den widerfahrenden, opaken Charakter der Erinne-

rung angewiesen bleibt. Als Moment des Übergangs ist er unabdingbar

für die kreative Arbeit der Phantasie. Denn Symbole und Zeichen bil-

den sich gerade im Moment des Übergangs und der Latenz aus – von

Anschauung zu Bild, von Hintergrund zu Vordergrund. Hegels Phanta-

sieprodukte sind dann nicht das Ergebnis einer selbsttätigen Phantasie

der Intelligenz, sondern den Übergangszuständen, den Latenzen und

Oszillationen geschuldet, die sich (vor allem) in medialen Konstellatio-

nen ausbilden. Die verschiedenen Variationen der Phantasie, so ließe

sichmutmaßen, hängenmitmedialen Variationsmöglichkeiten zusam-

men, dem sich fortwährend alternierenden Verhältnis von Medialität

und Medium, von Erscheinung und Erscheinungsmedium. Umge-

kehrt könnten dann nicht nur Erscheinungen durch Phantasie alteriert

werden, sondern auch das Erscheinungsmedium selbst. Phantasien

wären dann nicht einfach aufgenommene mediale Bilder, sondern die

Medialität dieser Bilder formierte etwas als Phantasie.

In Hegels Theorie der Phantasie zeichnet sich somit ein Bild- und

Kreativitätsbegriff ab, der einer selbsttätigen und von Materialität und

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss: Mediale Phantasie 157

Externalität unabhängigen Intelligenz widerspricht.Die Kreativität der

Imagination ist keine spontane, selbstermächtigte Tätigkeit oder ein

Vermögen der Seele, sondern einemediale Kraft, derenKreativität nicht

in einer Innerlichkeit aufgehoben werden kann, sondern auf Momente

der Widerfahrnis und Widerständigkeit von Materialität angewiesen

bleibt.Hegel gesteht derPhantasie einemedialeDimensionzu,dienicht

wie noch bei Kant zwischen Wahrnehmung und Verstand vermittelt,

sondern Wahrnehmungen, Erinnerungen und die Ausdrucksformen

des Verstandes prägt und modifiziert. An den Prozessen der Phan-

tasie und Kreativität, des bildlichen Denkens und der künstlerischen

Hervorbringung nimmt die begrifflich bestimmte Dialektik Hegels

Anleihen beimMedialen und seiner performativen Bestimmung. Hegel

denkt medial, wie die Arbeit zu zeigen versucht hat, jedoch bleibt sein

Medienbegriff verborgen und zeigt sich nur implizit.

Die weiterführende Frage, auf die Hegel nicht eingeht, ist, wie ge-

nau das Verhältnis zwischen demMedialen und der Phantasie aussieht.

Mediales lässt sich nicht darstellen, abbilden oder bezeichnen, weswe-

gen sich Medialität im Inneren nicht als Abbild eines Mediums denken

lässt. Für Hegel sind die einzelnen Stufen der Vorstellung verschiedene

»Beziehungsweisen«10 der Bilder. Die Art und Weise, wie und wodurch

wir uns anDinge erinnern, bestimmt also darübermit, in welche Bezie-

hung die Bilder zueinander treten und damit auch in welcher Form sie

auftreten–sei es als Einbildung,Symbol oder Zeichen.Es ist die spezifi-

scheArt desVerhältnisses zwischenBild undAnschauung,dieModalität

ihrer Relation, ihre Medialität, die darüber mitbestimmt, ob es sich um

Erinnerungen oder Phantasien handelt. Nicht nur inhaltlich, ob wir

vor uns ein vertrautes oder aber ein kreativ neues Bild sehen, sondern

auch für das Bewusstsein: ob uns etwas als Erinnerung oder Phantasie

erscheint. Es ließe sich spekulieren, ob verschiedene mediale Dimen-

sionen unterschiedliche imaginäre Erscheinungsweisen hervorbringen:

Man denke nur an die Fülle von Begriffen für innere Bilder wie Träu-

me, darunter Tag- und Nachtträume, luzide Träume, Albträume, dann

jegliche Vorstellungen, Erinnerungen, Phantasien, Halluzinationen,

10 EpW III, § 455, S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Einbildungen. Die Vielseitigkeit des Begriffs »Bild« gilt für die inneren

Bilder ebenso wie für die äußeren Bilder. Stehen die verschiedenen

Bildbegriffe für unterschiedliche Bilder oder für verschiedene Zustände

ein- und desselbenBildes, für differenzierte Art undWeisen, Inhalte zur

Erscheinung zu bringen? Die Medialität der Bilder würde dann nicht

nur die Inhalte unserer Vorstellungswelt mitbestimmen, sondern auch

ihre Erscheinungsweisen. Ob uns etwas als Erinnerung oder Phantasie

erscheint, könnte mit medialen Momenten und Konstellationen zu tun

haben, in denen uns Bilder begegnen. Die Art und Weise, in der Bilder

uns entgegentreten, bildeten dann den inneren Rahmen, durch den

uns die Vorstellungen erscheinen.11 Die »Erfahrung des Imaginären«

würde durch die Medialität des Mediums wesentlich mitbestimmt.12

Neue Bildtechniken veränderten dann nicht nur unsereWahrnehmung,

sondern auch »die Erinnerungsform der Bilder«13. Je nach medialer

Austragung hätten wir es dann mit Erinnerungen oder Phantasien zu

tun. Hierin könnte die Verbindung von inneren und äußeren Bildern,

von Phantasie undMedialität liegen. Nicht nur Inhalte erhalten wir von

außen, sondern immer schon Modalitäten und Verhältnisse, aus denen

heraus imaginäre Modalitäten und Erscheinungsweisen ihren Ausgang

nehmen.

11 Hans Belting: »Die Herausforderung der Bilder«, in: Ders. (Hg.): Bilderfragen,

München 2007, S. 17.

12 Karlheinz Stierle: »ÄsthetischesMedium, dasWerk unddas Imaginäre«, in: Die-

terHenrich,Wolfgang Iser (Hg.): Funktionen des Fiktiven,München 1983, S. 372.

13 Hans Belting: »Der Ort unserer Bilder«, in: Olaf Breidbach, Karl Clausberg (Hg.):

Video ergo sum. Repräsentation nach innen und außen zwischen Kunst- und

Neurowissenschaften, Hamburg 1999, S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

