
https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker
Wahrheit und Revolution

Edition Politik  |  Band 90

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und ein Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Förderung von Open Ac-
cess in den Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript, Politikwissenschaft 
2020) 
 
Die Publikation beachtet die Qualitätsstandards für die Open-Access-Publikation 
von Büchern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunkt et al. 2018), Phase 1
https://oa2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualitätsstandards_oabücher/

Universitätsbibliothek Bayreuth | 
Universitätsbibliothek der Humboldt-
Universität zu Berlin | Staatsbibliothek 
zu Berlin | Universitätsbibliothek FU 
Berlin | Universitätsbibliothek Bielefeld 
(University of Bielefeld) | Universitäts-
bibliothek der Ruhr-Universität Bochum 
| Universitäts- und Landesbibliothek | 
Sächsische Landesbibliothek - Staats- und 
Universitätsbibliothek Dresden | Universi-
tätsbibliothek Duisburg-Essen | Univer-
sitäts- u. Landesbibliothek Düsseldorf | 
Universitätsbibliothek Erlangen-Nürnberg 
| Universitätsbibliothek Johann Christian 
Senckenberg | Universitätsbibliothek 
Gießen | Niedersächsische Staats- und Uni-
versitätsbibliothek Göttingen | Universitäts-
bibliothek Graz | Universitätsbibliothek der 
FernUniversität in Hagen | Martin-Luther-
Universität Halle-Wittenberg | Staats- und 
Universitätsbibliothek Carl von Ossietzky, 
Hamburg | Technische Informations-
bibliothek Hannover | Gottfried Wilhelm 
Leibniz Bibliothek - Niedersächsische 

Landesbibliothek | Universitätsbibliothek 
Kassel | Universitäts- und Stadtbibliothek 
Köln | Universität Konstanz, Kommuni-
kations-, Informations-, Medienzentrum 
| Universitätsbibliothek Koblenz-Landau | 
Universitätsbibliothek Leipzig | Zentral- u. 
Hochschulbibliothek Luzern | Universitäts-
bibliothek Mainz | Universitätsbibliothek 
Marburg | Ludwig-Maximilians-Universität 
München Universitätsbibliothek | Max 
Planck Digital Library | Universitäts- und 
Landesbibliothek Münster | Universitäts-
bibliothek Oldenburg | Universitätsbiblio-
thek Osnabrück | Universitätsbibliothek 
Passau | Universitätsbibliothek Potsdam | 
Universitätsbibliothek Siegen | Universitäts-
bibliothek Vechta | Universitätsbibliothek 
der Bauhaus-Universität Weimar | Universi-
tätsbibliothek Wien | Universitätsbibliothek 
Wuppertal | Universitätsbibliothek Würz-
burg | Zentralbibliothek Zürich | Bundes-
ministerium der Verteidigung - Bibliothek | 
Landesbibliothek Oldenburg  

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker

Wahrheit und Revolution
Studien zur Grundproblematik der Marx'schen Gesellschaftskritik

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefördert mit Mitteln der Deutschen Forschungsgemeinschaft

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
  

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld

© Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5067-9
PDF-ISBN 978-3-8394-5067-3
EPUB-ISBN 978-3-7328-5067-9
https://doi.org/10.14361/9783839450673

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Einleitung

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker ............................. 7

»ihrem Wesen nach kritisch und revolutionär«

Wahrheit in Marx wissenschaftlicher Gesellschaftskritik
,

Matthias Spekker.......................................................................................... 25

Untergehende oder moderne Herrschaftsformen?

Marx über Revolution und Restauration in Europa

Anna-Sophie Schönfelder ................................................................................ 77

Wahrheit und Macht

Zur Kritik revolutionärer Subjektivierung bei Marx und Stirner

Matthias Bohlender ....................................................................................... 117

Literatur.................................................................................................. 167

Über die Autorin und die Autoren ........................................................ 183

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker

»Die Frage, ob dem menschlichen

Denken – gegenständliche Wahrheit

zukomme – ist keine Frage der Theorie,

sondern eine praktische Frage. In der

Praxis muß der Mensch die Wahrheit

i.e. Wirklichkeit u. Macht, Diesseitigkeit

seines Denkens beweisen.«

Karl Marx,

Im politisch ereignisreichen Jahr 1968 hielt Max Horkheimer zum 150. Ge-

burtstag von Marx einen äußerst bemerkenswerten Vortrag mit dem Titel

Marx heute. Erst gegen Ende des Vortrags allerdings, nachdem Horkheimer

den Wahrheitskern der Marxʼschen Gesellschaftskritik herausgearbeitet und

das Überholte an den Marxʼschen Einsichten fein säuberlich davon getrennt

und ausgewiesen hat, wird deutlich, worin die unmittelbare Intention und

die aktuelle politische Stoßrichtung des Vortrags bestanden: »Wie dem auch

sei,« heißt es darin plötzlich sehr abrupt, »die Zeit ist gekommen, endlich die

Marxsche Lehre im Westen zu einem der zentralen Themen der Bildung zu

erheben. Nicht weil sie in einem großen Teil des Ostens beim Aufholen des

westlichen industriellen Vorsprungs als genehme Ideologie fungiert […], son-

dern um der eigenen Zukunft willen hat nunmehr ihre Übermittlung vielen

antiquierten historischen und sonstigen Lehrstoffen in Schulen,Hochschulen

und Universitäten zumindest gleich-, wenn nicht vorangesetzt zu werden.«

(Horkheimer 1972: 158) Die Einbeziehung von Marx und seiner Geschichts-

und Gesellschaftstheorie in das Curriculum des schulischen und universitä-

ren Unterrichts ist für Horkheimer eine Frage von höchster gesellschaftli-

1 MEGA² IV/3: 20

ad Feuerbach1

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Wahrheit und Revolution

cher Dringlichkeit, weil in und mit ihr – für Horkheimer vielleicht zum letz-

ten Mal in der Geschichte des Denkens – eine Aufgabe und ein Ziel für die

Menschen, insbesondere für die »junge Generation« (ebd.), gestellt und aus-

formuliert wurde: nämlich die Herstellung des »Reichs der Freiheit« (ebd.:

159). Marx habe fortgesetzt und weitergeführt, was die Aufklärung seit Kant

denMenschen versprochen hatte; seine Zielsetzung stehe im vollen »Einklang

mit den Tendenzen bürgerlicher Geschichtsphilosophie« (ebd.: 158). Alle Idea-

le der Gesellschaft, ob theologischer oder idealistischer Art, seien mehr oder

minder derWissenschaft zumOpfer gefallen, nur der Sozialismus, »im Sinne

gemeinsamer Naturbeherrschung, Abschaffung der Unterschiede von Besitz

und Notstand, Garantie der größten, nur durch die Erfordernisse friedlichen

Zusammenlebens eingeschränkten individuellen Unabhängigkeit« (ebd.), er-

scheint Horkheimer als die aktuell mögliche und zukünftige Auflösung des

Gangs der Geschichte. Für Horkheimer geht es darum, mit Marx eine gerade

rebellierende junge Generation kritisch zu bilden und auszubilden, die das

praktische Ziel eines ›ewigen Friedens‹ (Kant) oder eines ›Reichs der Freiheit‹

(Marx) noch nicht vergessen oder aufgegeben hat.

Zwei Dinge sind an diesem Vortrag von Horkheimer aufschlussreich, und

zwar zum einen der offensichtliche politische Impetus, der diesem Vortrag

zugrunde liegt: Marx muss nun endlich im Zuge der Reformen an den Uni-

versitäten umfassend in Geschichtsschreibung, Sozialwissenschaften, Öko-

nomie und Philosophie Eingang finden und sogar zum bevorzugten Lehrstoff

gemacht werden. Wir befinden uns am Anfang einer sich dann in den 1970er

Jahren durchsetzenden Akademisierung der Marxʼschen Theorie und Gesell-

schaftskritik. Was bis dahin lediglich vereinzelt in Hörsälen und Obersemi-

naren über Marx zur Kenntnis gebracht und in außeruniversitären Zirkeln

und Arbeitsgruppen sich angeeignet wurde, soll nun – nicht zuletzt vielleicht

auch aus Gründen der gelehrten Aufsicht und Kontrolle – breitenwirksam

in der grundständigen Lehre seinen Platz finden. Doch die von Horkheimer

angemahnte Pflicht und Dringlichkeit, die akademischen Türen für Marx zu

öffnen, sind nicht ohne einen Preis zu haben, der hier schon sichtbar und

der bis in die Gegenwart hineinreichen wird. Das eben ist der zweite bemer-

kenswerte Aspekt von Horkheimers Rede: dass sie im Grunde ihrem Audi-

torium gegenüber, nämlich den Bildungspolitikern, den Hochschulleitungen

und den professoralen Kollegen und (wenigen) Kolleginnen, einen akademi-

sierten, bürgerlich-humanistischen Marx präsentiert, der zwar noch nicht

ganz reibungslos in die Welt der klassischen Denker aufgenommen werden

kann, der aber doch beträchtlich an politischem und gesellschaftlichem Be-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker 9

unruhigungspotential eingebüßt hat. Während Horkheimer also die Marxʼ-

sche Gesellschaftskritik als unabwendbaren Ausgangspunkt einer gebildeten

jungen Generation beschwört, nimmt er denen, die darin schon den ersten

Schritt in den Kommunismus erblicken, die Angst und zerstreut ihre Be-

denken. Denn er wird nicht müde, zu betonen, dass Marx natürlich in be-

stimmten Punkten geirrt habe: So sei etwa die Verbindung des Sozialismus

»mit dem Klassenkampf überholt« (ebd.). Auch müsse die »Verwirklichung

des Ideals« von Marx – das ›Reich der Freiheit‹ – keineswegs mehr mit ei-

ner »Abschaffung der Klassen« identisch gedacht werden, wie überhaupt das

Ziel der Marxʼschen Bestrebungen »in Wahrheit Proletariern nicht näher als

den aufgeklärten Bürgern« liege (ebd.). Kein Klassenkampf also, kein revolu-

tionäres proletarisches Subjekt, keine Partei, keine klassenlose Gesellschaft,

kein Kommunismus, keine Revolution! Letztlich denkt sich Horkheimer die

Verwirklichung des Marxʼschen Ideals nicht als eine notwendige historische

Bewegung zur radikalen, mitunter gewalttätigen Umwälzung der bürgerlich-

kapitalistischen Gesellschaft, sondern geradezu als einen globalen humanis-

tischen Akt einer sozialphilosophisch aufgeklärten technisch-ökonomischen

Elite, wie man sie aus Francis Bacons Nova Atlantis oder den Utopien Saint-

Simons kennt:

»Wäre es möglich, so etwa ließe sich fragen, sachverständige Menschen in

der Gegenwart zu vereinigen, um einen bis in alle Einzelheiten durchdach-

ten und sachlich erfüllbaren Plan zur Überwindung der Not zu entwerfen,

unter der Verpflichtung, politische Bedingungen, nationale Rücksichten au-

ßer acht zu lassen? Wäre in Jahren hingebender Arbeit einzig aufgrund ge-

nauer Forschung zu bestimmen, was ein Land mit seinen Rohstoffen und

Maschinen zu leisten hätte, ohne auch nur einen seiner Bürger schlechter zu

stellen, um die Nahrungsmittel und Instrumente zu liefern, die Lagerhäuser

und Transportwege herzustellen, den Geburtenzuwachs zu regeln, damit in

einer ungefähr zu berechnenden Zeit niemand auf der Erde hungern muß,

damit Spitäler geschaffen, medizinisches Personal erzogen und bereitge-

stellt, Epidemien verhütet werden, schließlich jeder einemenschenwürdige

Wohnung hat?« (Ebd.: 159)

Für Horkheimer steht fest, dass Marx die Wahrheit der bürgerlichen Gesell-

schaft ausgesprochen hat, die Wahrheit nämlich, dass diese Gesellschaft im-

mer noch und geradezu auf irrationale Art und Weise Herrschaft, Ungleich-

heit, Mangel und materielle Not erzeugt, obwohl längst schon das gesell-

schaftliche Wissen und die ökonomischen Mittel vorhanden wären, eine so-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Wahrheit und Revolution

lidarische, herrschaftsfreie und menschliche Gesellschaft zu errichten. Es ist

diese Wahrheit, die Horkheimer in die schulischen, universitären und aka-

demischen Räume hineintragen und dort zirkulieren sehen will – mit dem

möglichen, von ihm beschriebenen Ziel der Herausbildung einer neuen hu-

manistischen Elite, die die Kraft aufbringt und das vorhandene Wissen ein-

setzt, um diese solidarische Gesellschaft zu verwirklichen. Horkheimer will

die Wahrheit der Marxʼschen Gesellschaftskritik zirkulieren lassen, aber er

glaubt, sie ohne ihre politische Dimension, ohne Klassenkampf, ohne Proleta-

riat und ohne Kommunismus zirkulieren lassen zu können – kurz und plaka-

tiv formuliert: Erwill dieWahrheit derGesellschaftskritik, aber ohneRevolution.

Der Preis, den Horkheimer, gewollt oder ungewollt, für diese Abspaltung und

Zurückweisung der revolutionären Dimension von Gesellschaftskritik zahlen

muss, ist letztlich der, einen Schritt hinter die Gesellschaftskritik von Marx

zurückfallen zu müssen, um ein bürgerlich-humanistisches Expertenprojekt

zu imaginieren, dasWahrheit selbst als ein schon fertiges Erkenntnisprodukt

begreift, bereit, in einen technisch-ökonomischen Realisierungsprozess ein-

gespeist zu werden.

Natürlich hatte Horkheimers Plädoyer für die Wahrheit ohne Revolution

im Jahr 1968 einen spezifischen historisch-politischen Sinn: Der Blick nach

Osten in die Länder, die unter der ideologischen und praktischen Herrschaft

des Sowjetmarxismus standen, hatte spätestens mit der Niederschlagung

des ungarischen Aufstandes 1956 gezeigt, dass sich dort die Marxʼsche Gesell-

schaftskritik unter Bedingungen der bolschewistischen Revolution in einen

stalinistischen Albtraum verwandelt hatte.2 Wollte man also die Marxʼsche

Wahrheit der Gesellschaftskritik unter Bedingungen des Kalten Krieges, des

›real-existierenden Sozialismus‹ und einer sich im Zuge der weltweiten Stu-

dentenbewegungen formierenden neuen antikommunistischen Welle in die

akademischen Räume einführen, so musste man ›Marx‹ auf größtmögliche

Distanz zum ›Marxismus‹ bringen; manmusste seine Gesellschaftskritik ent-

weder als streng wissenschaftliche Kritik der politischen Ökonomie oder als

sozialphilosophische Kritik bürgerlich-gesellschaftlicher Lebensformen le-

sen. Es galt zumindest, jede ernsthafte, systematisch notwendige Verbindung

2 Horkheimers alter Mitstreiter Herbert Marcuse hat schon 1957 mit seiner heute fast

vergessenen Studie über Die Gesellschaftslehre des sowjetischen Marxismus gezeigt, dass

der Marxismus von Lenin und Stalin an den eigenen von Marx entwickelten theoreti-

schen Prämissen gemessen und einer radikalen Kritik unterzogen werden konnte; vgl.

Marcuse 1974.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker 11

zwischen der Marxʼschen Gesellschaftskritik (›kritische Sozialphilosophie‹,

›kritische Gesellschaftstheorie‹) und dem Marxʼschen politischen Projekt

einer kommunistischen Revolution (›Diktatur des Proletariats‹, ›klassenlose

Gesellschaft‹) zu bestreiten.

Heute kann man sagen, dass tatsächlich auf diese Weise Marx und sei-

ne Gesellschaftskritik in den Hochschulen, Universitäten und Akademien an-

gekommen sind und überdauert haben. Ob Horkheimer heute, fünfzig Jah-

re nach seiner Rede von der Dringlichkeit, die Marxʼsche Gesellschaftskri-

tik zu studieren, mit dieser Art von ›Überdauerung‹ und Tradierung zufrie-

den wäre, kann vielleicht bezweifelt werden, doch lässt sich feststellen: Die

Marxʼsche Kritik der politischen Ökonomie ist heute Teil einer umfassenden

und weltweiten Marx-Forschung; die äußerst erfolgreiche Fortführung der

zweiten Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA²) nach 1990 hat insgesamt der

akademischen Beschäftigungmit Marx einen außerordentlichen Schub gege-

ben. Auch im Bereich der sozialphilosophischen Kritik von Lebensformen hat

es eine universitäre Tradierung und Weiterführung der Marxʼschen Gesell-

schaftskritik gegeben, die heute beispielsweise mit Namen wie Axel Honneth

und Rahel Jaeggi verknüpft sind. Nimmt man allerdings den Essayband von

Honneths Idee des Sozialismus (Honneth 2015) zur Hand, so hat man doch eher

den Eindruck, hier gehe es darum, die Marxʼsche Gesellschaftskritik so sanft

und unauffällig wie möglich aus der sozialphilosophischen Kritik auszutrei-

ben. Marx fungiert hier nur noch als Stichwortgeber eines vermeintlich ›so-

zialistischen‹ Projekts, das kaummehr vom Sozialliberalismus des frühen 20.

Jahrhunderts (John Dewey, Karl Polanyi) zu unterscheiden ist. Die bürgerliche

Gesellschaft wird nicht mehr als Herrschaftsform begriffen, die überwunden

werden muss, sondern als Sphäre von Markt, Demokratie und Freiheit letzt-

lich zu retten versucht vor ihren vermeintlich historisch kontingenten Fehl-

entwicklungen und Überformungen. So soll es die Aufgabe des Sozialismus

sein, »den Begriff des Marktes von allen ihm nachträglich zugefügten Beimi-

schungen kapitalismusspezifischer Eigenschaften […] wieder zu reinigen, um

ihn so auf seine moralische Belastbarkeit hin prüfen zu können« (ebd.: 107),

wie überhaupt die Wahrheit des Sozialismus nun verstanden werden soll als

»die spezifisch moderne Artikulation der Tatsache […], daß im historischen

Prozeß stets neue, je nach gesellschaftlichen Umständen variierende Grup-

pen Anstrengungen unternehmen, den eigenen, bislang unberücksichtigten

Ansprüchen öffentlich dadurch Gehör zu verschaffen, daß sie Kommunika-

tionsbarrieren niederreißen und dementsprechend Spielräume sozialer Frei-

heit zu erweitern versuchen« (ebd.: 104). Und vielleicht ist diese Art der ›Tra-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Wahrheit und Revolution

dierung‹, der Rezeption und des Umgangs mit der Marxʼschen Gesellschafts-

kritik im akademischen Raumgeradezu symptomatisch. Als Horkheimer 1968

den Wahrheitskern der Marxʼschen Gesellschaftskritik in den akademischen

Räumen zirkulieren lassen wollte, musste er einen Preis zahlen, nämlich die

Abkopplung oder Isolation der Wahrheit von der Revolution. Heute, 50 Jah-

re später und unter völlig anderen historisch-gesellschaftlichen Bedingun-

gen, zeigt sich zwar, dass ein wissenschaftlicher und sozialphilosophischer

Marx tatsächlich Eingang gefunden hat in die akademischen Räume, dass

nun aber mit der Revolutionsperspektive auch der Wahrheitsanspruch der

Gesellschaftskritik selbst geschleift worden ist.

Es ist nun die Grundintention des vorliegenden Bandes und der drei darin

versammelten Studien, aufzuzeigen, dass der Wahrheitsanspruch der Marxʼ-

schen Gesellschaftskritik nicht nur nicht zu lösen ist von deren kommunisti-

scher Motivation und dem Ziel der revolutionären Umwälzung ihres Gegen-

stands, der bürgerlichen Gesellschaft, sondern dieser inwendige Zusammen-

hang von Analyse und politischem Einsatz, von theoretischer Kritik und revo-

lutionärer Zielsetzung, vonWahrheit und Revolution, gerade den Kern derMarxʼ-

schen Wissenschaftlichkeit darstellt, sie nur so denkbar und verstehbar ist.

Schon in unserer vorherigen gemeinsamen Publikation (Bohlender/Schön-

felder/Spekker 2018) haben wir zu zeigen versucht, dass innerhalb der ge-

genwärtigen Marx-Forschung und -Rezeption im Hinblick auf die Marxʼsche

Gesellschaftskritik ein grundlegendes Missverständnis vorherrscht: die Vor-

stellung nämlich, man könne die politische Stimme Marxens aus der wis-

senschaftlichen Kritik verbannen oder einfach ignorieren; die Vorstellung,

man könne ohne große substantielle Verluste die wissenschaftliche Stimme

Marxens isolieren und die politische, die kommunistisch-revolutionäre und

mitunter eben auch die gewalttätige, beunruhigende, irritierende Seite sei-

nes Denkens in den Bereich des ›Unwissenschaftlichen‹, des historisch Kon-

tingenten verweisen. Demgegenüber hat unsere Genealogie der Gesellschafts-

kritik in einer Reihe von Einzelstudienstudien3 offenlegen können, dass Ge-

sellschaftskritik bei Marx zutiefst eingelassen ist in je spezifische politische

Konstellationen und dass erst im ›Handgemenge‹ mit den jeweiligen Geg-

nern und Antagonisten die Marxʼsche Gesellschaftskritik Kontur annimmt.

Doch das ›Handgemenge‹ ist nicht nur ein konstitutiver Geltungsgrund der

3 Siehe neben den Beiträgen im genannten Sammelband insbesondere Bohlender 2016

u. 2019, Schönfelder 2016 und Spekker 2016 u. 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker 13

Marxʼschen Kritik. Auch umgekehrt gilt: Die theoretischen Gründe, die wis-

senschaftlichen Argumentationen und die analytische Kritik des Marxʼschen

Projekts sind Teil eines performativ-politischen Einsatzes für die Umwälzung

der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft, ja sie sind selbst gewichtiger Teil

einer sich historisch vollziehenden Bewegung für eine kommunistische Re-

volution.

Im Übrigen ist hier auch eine wesentliche Differenz zu markieren zwi-

schen einer Gesellschaftskritik, die sich selbst als Ausdruck einer umfassen-

den historischen Bewegung zur revolutionären Beseitigung der kapitalistisch

formierten Herrschaftsverhältnisse begreift, und einer in den selbstgesteck-

ten Grenzen der Philosophie, Epistemologie oder Wissenschaft verbleiben-

den Kritik in der Tradition der bürgerlichen Aufklärung, die, wo sie sich po-

litisch äußert, lediglich die Grenzen bestimmt, innerhalb derer eine prakti-

sche Verbesserung von Herrschaftsverhältnissen, also eine Verwandlung von

Herrschaft in Regierung, Governance, Demokratie, Mitbestimmung, Parti-

zipation etc., prinzipiell möglich und über die hinaus Veränderung sinnlos

und unmöglich ist. Gesellschaftskritik hingegen, die ihren historischen Anfang

bei Marx hat, zielt auf die bürgerlich-kapitalistische Gesellschaftsformation

als Ganzes. Auch hier wird noch einmal offensichtlich, wie eng Wahrheit und

Revolution bei Marx verzahnt sind: Ist als Wahrheit dieser Gesellschaft begriff-

lich entfaltet und festgemacht, dass diese in ihren geschichtlich gewordenen

Herrschaftsformen eine grundsätzliche Verkehrung der praktischen menschli-

chen Weltbezüge, zugleich aber auch die Subjekte und Mittel hervorgebracht

hat, um diesen Zustand grundlegend umzuwälzen, dann ist hier nicht ein

mögliches Ziel, eine mögliche Aufgabe, ein Vorschlag oder Reformplan formu-

liert. Mit der wissenschaftlichen Analyse, Darstellung und somit Kritik die-

ser Gesellschaft werden die Protagonistinnen und Protagonisten, die Subjek-

te dieser so ausgemachten geschichtlichen Wahrheit, in die kommunistische

Selbstorganisierung und die Arbeit der revolutionären Beseitigung dieser Ge-

sellschaft getrieben, von der kein Abweichen geduldet werden kann. Für die-

sen Modus der Verknüpfung von Wahrheit und Revolution haben Marx und

Engels gar eine neue politische Textgattung entwickelt und im Manifest der

Kommunistischen Partei exemplifiziert.

Eswäre also ein großesMissverständnis, zu glauben,man könne die

sche Gesellschaftskritik problemlos ihrer revolutionären, politisch-perfor-

mativen Dimension entkleiden, und übrig bliebe ein wissenschaftlicher, er-

kenntnistheoretischer oder sozialphilosophischer Kern, der die letzten an-

derthalb Jahrhunderte überdauert hätte, – ein akademisch zu bearbeitender,

Marxʼ-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Wahrheit und Revolution

aber politisch aseptischer Kern, den man beruhigten Gewissens, weil weit-

ab von den historischen und aktuellen Instrumentalisierungen dieser Gesell-

schaftskritik in den Marxismen des 19., 20. und 21. Jahrhunderts, zirkulieren

lassen könnte. Man würde damit nicht nur den Grundgedanken (Revolu-

tion und klassenlose Gesellschaft) und den spezifischen Modus (performativ-

politischer Einsatz) der Marxʼschen Gesellschaftskritik verfehlen; man wür-

de darüber hinaus auch die ungeheure Breite und Tiefe in der praktischen

Durchführung dieser Gesellschaftskritik unterschlagen. Denn die tatsächli-

che Praxis der Gesellschaftskritik, dieMarx von 1844 an zusammenmit Engels

ausgearbeitet und die er fast vierzig Jahre lang vorangetrieben hat, umfasst

vielfältige Themenbereiche und mediale Felder, wie die vorliegenden Studien

verdeutlichen werden: Natürlich ist dieWissenschaft dasjenige Feld der Kritik

der kapitalistischen Produktionsweise, in das Marx zeitlebens die umfang-

reichsten Anstrengungen fließen ließ. Hier gelingt es ihm nicht nur, den un-

ter den ökonomischen Formen versteckten und sich durch sie hindurch be-

wegenden bürgerlichen Herrschafts- und Ausbeutungszusammenhang auf-

zuschlüsseln und so zu zeigen, dass diese Produktionsweise im Interesse ei-

ner befreiten Gesellschaft weder reformiert noch dadurch verändert werden

kann, dass man sie mit ihren eigenen Gerechtigkeitsidealen konfrontiert, die

lediglich durch Lug und Betrug pervertiert würden. Zugleich hängt sein Be-

griff dieser Produktionsweise als einer verkehrten, negativen sowohl in seinen

epistemischen Voraussetzungen inwendig mit seiner kommunistischen Ziel-

setzung zusammen, wie er diese als bestimmte Negation darstellt, die notwen-

dig in diesen Verhältnissen heranreift und zur politisch-praktischen Umset-

zung drängt.

Doch nicht minder bedeutsam als das Feld der Wissenschaft sind für die

Gesellschaftskritik auch noch (mindestens) zwei weitere Felder, auf denen

Marx seine gesellschaftskritische Aktivität entfaltet, die in der heutigen For-

schung jedoch zumeist kaum Beachtung finden: Da ist vor allem das Feld der

journalistischen Praxis zu nennen, in der Marx die Gelegenheit ergreift, einem

zeitgenössischen Publikum das revolutionäre Potential der modernen Gesell-

schaftsform anhand der aktuellen politischen und ökonomischen Ereignisse

in Europa vorzuführen. Dabei ist nicht nur an die unzähligen Artikel in ein-

schlägigen sozialistischen und kommunistischen Zeitschriften zu erinnern,

sondern gerade auch an die fast zehnjährige journalistische Arbeit für die

New York (Daily) Tribune, in der Marx die Gesellschaftskritik und damit die

kommunistische Stimme des Klassenkampfes nun auf die Weltbühne bringt.

Wenn Buch und Monographie das Transportmedium der gesellschaftskriti-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker 15

schen Wissenschaft sind, so war Marx doch auch immer daran interessiert,

eine eigene Zeitung zu etablieren, die die Gesellschaftskritik in den alltägli-

chen politischen, sozialen und ökonomischen Kämpfen sichtbar und präsent

werden lässt. Allerdings ist ihm das bekanntermaßen nur einmal und für re-

lativ kurze Zeit gelungen: In der Revolution 1848/49 ließ Marx sogar den Bund

der Kommunisten auf Eis legen, nur um die Neue Rheinische Zeitung – Organ der

Demokratie (NRhZ) zu gründen, die er als ein entscheidendes Transportmedi-

um seiner Gesellschaftskritik verstand. Im Vollzug der Revolution sollte die

NRhZ die Debatten und Diskussionen aufgreifen, begleiten und den revolu-

tionären Kräften immer wieder die Richtung der Kämpfe zeigen, die ausge-

hend von einer bürgerlichen Revolution in eine endgültige proletarische Re-

volution in Deutschland und Europa münden würden. Mit dem Verweis auf

den Bund der Kommunisten ist zudem ein drittes, gewichtiges mediales Feld

benannt, auf dem Marx die Gesellschaftskritik artikuliert: die politische Or-

ganisation. Von den Kommunistischen Korrespondenz-Komitees über den Bund der

Kommunisten bis hin zur Internationalen Arbeiterassoziation: Marx hat mit En-

gels zusammen immer wieder versucht, das gesellschaftskritische Dispositiv

in die schon vorhandenen Parteien, Bündnisse und Organisationen der in-

ternationalen Arbeiterbewegung einzuschreiben und dort das Programm des

kritischen und revolutionären Kommunismus zu etablieren. Denn nicht zu-

letzt ging es hier darum, jenes proletarische, revolutionäre Subjekt zu fin-

den, zu formieren und zu organisieren, das der Theorie zufolge auf dem Bo-

den der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft den Klassenkampf ausfech-

ten und die Revolution vollziehen müsse.

Wennman so will, sind also Buch, Zeitung und Partei die wesentlichen Me-

dien der Gesellschaftskritik. Als solche sind gerade auch die ersteren beiden

nicht bloß Formen der theoretischen Reflexion, sondern zugleich selbst For-

men der Praxis, die grundlegend auf das zielen, was Marx seit 1843/44 um-

treibt: die Arbeit an der Revolution. Blickt man noch einmal auf die zweite

Feuerbach-These, so ist diese umfassende praktisch-politische und performa-

tive Dimension der Gesellschaftskritik nicht sonderlich erstaunlich, denn die

Wahrheit der Gesellschaftskritik ist eine »praktische Frage«; erst im prakti-

schen Vollzug – und das heißt: in der revolutionären Praxis4 – erweist sich die

4 Man muss diesbezüglich die dritte Feuerbach-These mitlesen: »Das Zusammenfallen

des Aenderns der Umstände u. der menschlichen Thätigkeit od. Selbstveränderung

kann nur als revolutionaire Praxis gefaßt u. rationell verstanden werden.« (MEGA² IV/3:

20)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Wahrheit und Revolution

Wahrheit, Macht und Wirklichkeit dieser Kritik. Die Wahrheit bei Marx ist

nicht ›nur‹ ein wissenschaftliches, epistemisches Problem, sie ist in genau

diesem Sinne zugleich ein Problem der praktischen Umwälzung ihres Kritik-

gegenstands und der Formierung eines Subjekts dieser Umwälzung: Sie ist

ein revolutionäres Problem.

Wahrheit und Revolution: Nur wenn man diese beiden Begriffe aufeinan-

der bezieht und zusammendenkt, werden auf der einen Seite der präzise Sinn

(revolutionäre Umgestaltung der Gesellschaft), der mediale Umfang (Wissen-

schaft, Journalismus, Organisation) sowie die politische Intensität (Handge-

menge, Gegnerschaft) der Marxʼschen Gesellschaftskritik verstehbar. Doch

auf der anderen Seite erscheint mit dieser für die Gesellschaftskritik gera-

dezu notwendigen Verbindung von Wahrheitsanspruch und weltgeschichtli-

cher Beseitigung von Klassenherrschaft eine grundlegende Problematik.Was

nämlich unter der Perspektive von Wahrheit und Revolution nun in den Fo-

kus rückt, ist die Militanz, der politische Rigorismus einer Gesellschaftskri-

tik, deren Wahrheitsbegriff zugleich die Anweisung auf die revolutionäre Ab-

schaffung ihres Gegenstands inhäriert. Marx versteht seine Gesellschaftskri-

tik nicht als passiv beobachtende Wissenschaft, sondern als Ausdruck einer

historischen, revolutionären Bewegung, die gleichsam die Wahrheit über die

Gegenwart und die Zukunft der bürgerlichen Gesellschaft als Herrschafts-

form ausspricht. In einer bemerkenswerten Passage aus dem Elend der Phi-

losophie hat Marx den Status bzw. die Rolle seiner eigenen gesellschaftskri-

tischen Praxis innerhalb der besagten revolutionären Bewegung sehr genau

beschrieben und damit den Zusammenhang von wissenschaftlicherWahrheit

und proletarischer Revolution betont:

»Wie die Oekonomen die wissenschaftlichen Vertreter der Bourgeoisklasse

sind, so sind die Sozialisten und Kommunisten die Theoretiker der Klasse des

Proletariats. So lange das Proletariat noch nicht genügend entwickelt ist, um

sich als Klasse zu konstituiren, und daher der Kampf des Proletariatsmit der

Bourgeoisie noch keinen politischen Charakter trägt, […] so lange sind diese

Theoretiker nur Utopisten, die umdenBedürfnissen der unterdrückten Klas-

sen abzuhelfen, Systemeausdenkenundnach einer regenerirendenWissen-

schaft suchen. Aber in dem Masse, wie die Geschichte vorschreitet und mit

ihr der Kampf des Proletariats sich deutlicher abzeichnet, haben sie nicht

mehr nöthig, dieWissenschaft in ihrem Kopfe zu suchen; sie haben nur sich

Rechenschaft abzulegen vondem,was sich vor ihrenAugen abspielt und sich

zum Organ desselben zu machen. […] Von diesem Augenblick an wird die

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker 17

Wissenschaft bewusstes Erzeugnis der historischen Bewegung, und sie hat

aufgehört, doktrinär zu sein, sie ist revolutionär geworden.« (MEGA² I/30:

301 f.)

Ungeachtet dessen, dass Marx hier – wie noch zu problematisieren sein wird

– mit dem empiristischen Duktus des Augenscheins die eigenen philosophi-

schen Voraussetzungen seiner Kritik invisibilisiert, ist besonders bemerkens-

wert, dass er nicht nur einen objektiven Vorgang beschreibt, sondern zugleich

Einsicht fordert und einen Imperativ ausspricht: Die Theoretiker des Prole-

tariats ›haben sich Rechenschaft abzulegen und sich zum Organ der Revolution zu

machen‹. Darin drückt sich nicht weniger als das zentrale politische Problem

aus, das notwendigerweise jeder Gesellschaftskritik innewohnt, die ihre Ur-

teile mit dem wissenschaftlich fundierten Anspruch auf Wahrheit fasst. Be-

griffliches Denken, das Medium rationaler Kritik, zielt auf allgemeingültige,

notwendige Urteile. Als Gesellschaftskritik ist dieses Denken aber zugleich

immer schon auf praktische Veränderung, ja den revolutionären Umsturz ih-

res Gegenstands bezogen, und diesen Umsturz kann es zwar mit vernünfti-

gem Interesse antizipieren und vielleicht auch seine adäquate Form bestim-

men, doch begibt es sich damit notwendig auf ein Terrain, das nichtmehr un-

mittelbar seinen universalen Gesetzen gehorcht, aber doch allein der Ort sein

kann, an dem sich dieWahrheit der auf die Revolution zielenden Kritik in der

geschichtlichen Tat zu erweisen hat.5 So ist Marxʼ begründeter »Wahrheitsab-

solutismus« (Marcuse 1962: 282) unausweichlich mit der Frage konfrontiert,

wie eigentlich mit all denjenigen zu verfahren sei, die sich nicht zum Organ

jener die Wahrheit vollziehenden Revolution machen wollen; die im ›Doktri-

nären‹ und ›Utopischen‹ verbleiben und die gar dem Vollzug der Bewegung

und damit derWahrheit imWege stehen. ImMoment derMöglichkeit der Re-

volution, d.h. in einer sich zuspitzenden antagonistischen Konstellation des

Klassenkampfes, muss die Gesellschaftskritik also auch ein Urteil über die-

jenigen sprechen, die sich nicht zur bewussten Klasse des Proletariats kon-

stituieren (›Kleinbürgertum‹, ›Lumpenproletariat‹), und über diejenigen, die

nicht zum historisch richtigen Kommunismus konvertieren (der ›wahre So-

zialismus‹ von Grün, der Handwerkerkommunismus von Weitling, der phi-

losophische Kommunismus von Hess, der Sozialismus von Proudhon, später

dann der Anarchismus von Bakunin, der Sozialismus von Lassalle etc.). Mit

5 Marx war sich dessen bewusst, und es ist kein Zufall, dass die zweite These ad Feuer-

bach, die dieses Problem auf den Punkt bringt, auch zeitlich amBeginn desMarxʼschen

Parteibildungsprozesses steht.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Wahrheit und Revolution

Buch, Zeitung und Partei wird also niemals nur für das neue kommunistische

Projekt einer herrschaftsfreien klassenlosen Gesellschaft gearbeitet, sondern

mit derselben Konsequenz auch gegen alle, die sich der Verwirklichung dieses

Projekts entgegenstellen – und seien es selbst Proletarierinnen und Proleta-

rier, Sozialisten und Kommunistinnen.6

Dort, wo man heute mit und in Anknüpfung an Marx versucht, Gesell-

schaftskritik zu betreiben, hat man die hier beschriebenen Konsequenzen des

revolutionären Wahrheitsurteils weitgehend ignoriert, übergangen oder ein-

geklammert. Auf der Suche nach der reinen wissenschaftlichen oder reinen

philosophischen Gesellschaftskritik (und vielleicht auch als Schutz vor den

beunruhigenden und irritierenden politischen Folgen) hat man die revolu-

tionäre, kommunistische Stimme verbannt und damit von vornherein ver-

unmöglicht, diese Problematik als eine der Marxʼschen Kritik notwendig in-

härente überhaupt wahrzunehmen. Diese Problematik aber kann nur dann

sichtbar werden, wenn der in die Analyse der bürgerlich-kapitalistischen Ge-

sellschaftsformation eingelassene Wahrheitsanspruch nicht mehr als von der

revolutionären Umwälzung dieser Gesellschaft getrennt begriffen wird.

Wenn es die Grundintention dieses Bandes ist, den Zusammenhang von

Wahrheit und Revolution, von Analyse und Urteil in der Marxʼschen Gesell-

schaftskritik wieder in den Mittelpunkt zu rücken, dann ist es uns im selben

Maße ein Anliegen, das damit einhergehende Beunruhigende und Problema-

tische offenzulegen. Eine Gesellschaftskritik, die sich heute noch mit guten

6 Ausgerechnet Horkheimer war sich dieses unauflösbaren Zusammenhangs zwischen

der auf die befreite Gesellschaft gerichteten Wahrheit und der notfalls gewaltsamen

Formierung von deren Subjekt einmal sehr bewusst gewesen. So heißt es rund drei

Jahrzehnte vor seinem Vortrag über Marx heute in seinem programmatischen Aufsatz

Traditionelle und kritische Theorie noch: »Der Gang der Auseinandersetzung zwischen

den fortgeschrittenen Teilen der Klasse und den Individuen, welche dieWahrheit über

sie aussprechen, […] ist als ein Prozeß von Wechselwirkungen zu verstehen, bei dem

das Bewußtsein mit seinen befreienden zugleich seine antreibenden, disziplinieren-

den, aggressiven [in der ursprünglichen Fassung heißt es ›gewaltsamen‹; d. Verf.] Kräf-

te entfaltet. Seine Schärfe zeigt sich in der stets gegebenenMöglichkeit der Spannung

zwischen dem Theoretiker und der Klasse, der sein Denken gilt. Die Einheit der sozia-

len Kräfte, von denendie Befreiung erwartetwird, […] existiert nur als Konflikt, welcher

ständig die in ihm begriffenen Subjekte bedroht. In der Person des Theoretikers tritt

das deutlich zutage; seine Kritik ist aggressiv nicht nur gegenüber den bewußten Apo-

logeten des Bestehenden, sondern ebensosehr gegenüber ablenkenden, konformis-

tischen oder utopistischen Tendenzen in den eigenen Reihen.« (Horkheimer 2005a:

232 f.)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker 19

Gründen auf Marx berufen will, muss sich unseres Erachtens dieser Proble-

matik stellen – nicht nur deshalb, weil man sonst Gefahr läuft, die radikal

gesellschaftsverändernde Perspektive dieser Kritik zu schleifen, und am En-

de die »Idee des Sozialismus« mit der Vorstellung verwechselt, es gehe le-

diglich darum, soziale »Kommunikationsbarrieren niederzureißen«, um die

»Spielräume sozialer Freiheit zu erweitern« (Honneth 2015: 104). Man muss

vor allem auch deshalb die Marxʼsche Gesellschaftskritik problematisieren,

weil gleichsam auch umgekehrt damit die theoretischen, politischen und ge-

sellschaftlichen Kosten zutage treten, die einer dieser grundlegenden Proble-

matik gegenüber blinden Affirmation der »Idee des Kommunismus« verdeckt

bleiben müssen. Nur so ist zu erklären, dass man neuerdings auch in Teilen

der akademischen Linken wieder mit Lenin und dem Bolschewismus koket-

tiert und geradezu von einer »Treue« zur Idee, zur Hypothese oder zumHori-

zont des Kommunismus ausgerechnet in seinen real-sozialistischen Ausfor-

mungen schwärmt (Douzinas/Žižek 2012: 12), die »tatsächliche Größe Lenins«

(Žižek 2002: 193) wieder feiert und den Terror und die Toten dieser Projekte

mit einer eigentümlich verharmlosenden, wenn nicht gar rechtfertigenden

Geste so beschreibt:

»ImHinblick auf den politischen Terror läßt sich die Kluft, die die Ära Lenins

vom Stalinismus unterscheidet, genau benennen: zu Lenins Zeiten wurde

der Terror offen zugegeben (Trotzki prahlte sogarmanchmal großspurigmit

der undemokratischenNatur der bolschewistischenRegierungunddemTer-

ror, den sie ausübte), während sich zu Stalins Zeiten der symbolische Status

des Terrors völlig veränderte. Terror verwandelte sich in ein öffentlich nicht

anerkanntes obszönes undundurchsichtiges Supplementdes offiziellenDis-

kurses.« (Ebd.: 261)

Es scheint hier so, als sei nicht der Terror selbst das Problem, sondern nur der

symbolische Status desselben. Ob nun aber offen und anerkannt (von wem ei-

gentlich?) oder verdeckt, ob großmäulig oder obszön, ob vom ›Genie‹ Lenin

gebilligt oder vom mittelmäßigen Stalin angeordnet: Darüber können dieje-

nigen jedenfalls, die der Terror trifft, keinen gelehrten Diskurs mehr führen.

Vielleicht rechnet man auch einfach mit diesen Toten, wie der Maoist Alain

Badiou mit den mindestens 750.000 Toten der chinesischen Kulturrevolution

rechnet: »Wie soll man sich vorstellen, dass ein Kampf für die totale Neuaus-

richtung der Macht, für eine gänzliche Neugründung der Staatsform selbst

ohne wesentliche materielle und menschliche Opfer vor sich geht?« (Badiou

2014: 60) Die sozialphilosophische Verharmlosung des Marxʼschen Wahrheits-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Wahrheit und Revolution

anspruchs ist offensichtlich gar nichts gegen solchen politischen Wahnsinn,

mit dem die bloße Möglichkeit dessen, worauf Marx mit diesem Anspruch

zielte, vernichtet wird: die vernünftig eingerichtete Gesellschaft, der ›Verein

freier Menschen‹.

Die nun folgenden drei Studien zur Marxʼschen Gesellschaftskritik und

deren Grundproblematik beschäftigen sich jeweils vorwiegend mit einem

der drei medialen Felder, auf denen Marx als Wissenschaftler, Journalist und

kommunistischer Organisator seine Kritik artikuliert und praktiziert hat.

Mit der ersten Studie soll das grundlegende Wissenschaftsverständnis

ausgeleuchtet werden, wie es sich durch das gesamte Marxʼsche Werk zieht

und seine Höhe schließlich im Kapital erreichen wird. Ausgehend von der

Feststellung, dass gerade auch hier vielfältige Bezüge auf eine zukünfti-

ge kommunistische Gesellschaft zu finden sind, die offenbar nicht nur

ausschmückendes Beiwerk zu einem grundsätzlich davon zu trennenden

wissenschaftlichen ›Kern‹ der Argumentation darstellen, sondern in die

wissenschaftliche Darstellung selbst einfließen, soll hier der grundsätzliche

Status dieser Bezüge untersucht werden. Zu diesem Zweck ist es nötig, zu-

nächst einen historischen Sprung zurück zu dem (textlichen) Ort zu machen,

an demMarx erstmals den Kommunismus zumDreh- und Angelpunkt seiner

kritischen Untersuchungen der bürgerlichen Herrschaftsverhältnisse macht:

den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten von 1844. Hier wird Marx den

Kommunismus aus den Verhältnissen selbst als deren bestimmte Negation

und damit alsWahrheit, als das »aufgelöste Räthsel« der bisherigen, sich so als

Verkehrung darstellenden Geschichte fassen. Dieser emphatische Wahrheits-

begriff, den er maßgeblich in der kritischen Auseinandersetzung mit Hegel

entwickelt, zieht sich, wie auch unter Zurückweisung der gängigen Behaup-

tung eines mit der Deutschen Ideologie vollzogenen ›epistemischen Bruchs‹

(Althusser) gezeigt werden soll, bis in das wissenschaftliche Hauptwerk

Marxens: die Kritik der politischen Ökonomie. So wird deutlich zu machen

sein, dass ein inwendiger Zusammenhang zwischen Marxʼ Perspektive auf eine

kommunistische, revolutionäre Umwälzung und seiner wissenschaftlichen

Kritik der kapitalistischen Produktionsweise besteht; dass Marxʼ spezifisches

Kommunismusverständnis nicht nur die epistemische Voraussetzung seiner

systematischen Darstellung ist, sondern die Wahrheit der sich so überhaupt

erst begrifflich erschließenden bürgerlichen Verhältnisse deren revolutionäre

Aufhebung selbst ist.

Die zweite Studie nähert sich Marxʼ Sicht auf die politische Situation Eu-

ropas nach 1848. Wie kann er in einer Zeit, in der die europäischen Regie-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker 21

rungen untereinander Allianzen zur Wiederherstellung der vorrevolutionä-

ren Ordnung pflegen und ihre Macht gegen innere Opposition absichern,

überall Anzeichen der Revolution entdecken? Erklärbar ist diese Perspekti-

ve, mit der Marx als Journalist vor ein breites Publikum tritt, mit seinem

Anspruch, das Zeitgeschehen gerade nicht nur mittels Beobachtung der ge-

genwärtigen Kräfteverhältnisse abbilden, sondern durch Einsicht in histori-

sche Entwicklungsgesetze erklären zu können, die auf die Befreiung von ge-

sellschaftlicher Herrschaft, auf eine revolutionäre Umwälzung, hindrängen.

ImMittelpunkt der Untersuchung stehen die Zeitungsartikel, dieMarx in den

1850er Jahren über England und Frankreich schreibt. An diesemMaterial ope-

rationalisiert er seine Revolutionsperspektive, wenn er den bonapartistischen

Neuentwurf des Kaisertums in Frankreich und das Herrschaftsarrangement

zwischen Aristokratie und Bourgeoisie in England nicht als Formen unum-

schränkter Macht, sondern als Abwehrstrategien gegen den Klassenkampf

begreift, mit dessen Gründen auch nach den europäischen Revolutionen von

1848/49 längst nicht aufgeräumt worden sei. Dieser Zugang zu den Ereig-

nissen ist auch der Grund, warum Marx auf beiden Seiten des Ärmelkanals

Techniken zur autoritären Stillstellung sozialer Konflikte identifizieren kann:

nationalistischen Populismus, Maßnahmenstaat und protegierten Liberalis-

mus. Zugleich aber stellt sein Versuch, unter Berufung auf die ›wirkliche, em-

pirische Geschichte‹ die Revolution als notwendig und unausweichlich aus-

zuweisen und auf diesemWege nicht zuletzt auch seine materialistische Per-

spektive alswahr zu begründen, auch ein Erkenntnishindernis dar:Marx kann

sich nicht vorstellen, dass er es hier mit äußerst modernen Krisenlösungsre-

gimes zu tun hat, die Epoche machen werden. Gesellschaftskritik heute kann

deshalb an sein Denken nicht unmittelbar anknüpfen, sondern muss sich zu-

nächst die historischen und epistemischen Voraussetzungen klarmachen, un-

ter denen er zu seinen politischen Urteilen gelangte.

In der dritten Studie geht es um die Frage nach der Verwandlung

des Subjekts der Gesellschaftskritik in ein revolutionäres, proletarisches

oder kommunistisches Klassen-Subjekt. Wie kommt es dazu, dass die vielen

und mannigfaltigen plebejisch-proletarischen Subjekte zu einem einzi-

gen Proletariat, zu einem revolutionären Subjekt, verschmelzen? Schon in

der Formierungsperiode der Marxʼschen Gesellschaftskritik taucht dieses

Problem auf und findet seinen ersten bedeutenden Niederschlag in der

Auseinandersetzung zwischen Marx und Max Stirner. Stirner hatte den

Vorgang der Subjektivierung, d.h. der Produktion und Formierung eines

›Wahrheitssubjekts‹, in seiner Schrift Der Einzige und sein Eigentum als eine

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Wahrheit und Revolution

umfassende historische und institutionalisierte Machtprozedur beschrieben,

bei der eine überindividuelle Wahrheit (Staat, Nation, Religion, Mensch,

Proletariat, Kommunismus etc.) im Individuum verankert werden muss,

und zwar in Form spezifischer ›Glaubenspraktiken‹. Für Marx hingegen war

die Subjektivierung des ›Proletariats‹, d.h. das bewusste Zur-Klasse-Werden

des Arbeiters und der Arbeiterin, eine in die geschichtliche Entwicklung

der kapitalistischen Produktionsweise eingeschriebene Wahrheitsprozedur.

Das ›Proletariat‹ sollte ihm zufolge gleichsam innerhalb der kapitalistischen

Produktionsweise und gegen sie einen politischen und sozioökonomischen

(Klassen-)Bildungsprozess durchlaufen, der auf doppelte Weise gesellschaft-

liche Veränderung und Selbstveränderung induzieren würde. In der Rekon-

struktion des Aufeinanderprallens beider Positionen wird nicht nur deutlich,

dass sich hier zwei eigenständige, aber durchaus komplementäre Weisen der

Kritik der bürgerlichen Gesellschaft als Herrschaftsform gegenüberstehen

(Kritik bürgerlicher Sinnverhältnisse; Kritik kapitalistischer Produktionsver-

hältnisse). Ebenso wird gezeigt, dass Marx die soziale und politische Macht

von Subjektivierungspraktiken unterschätzt und deshalb problemlos auf

kommunistische Organisationsformen (Bund, Partei, Arbeiterassoziation)

zurückgreift, um den Bildungs- und Bewusstseinsprozess des ›Proletariats‹

vor allem dann zu ›unterstützen‹, wenn die Arbeiter und Arbeiterinnen vom

Pfad der industrieproletarischen Subjektivierung abweichen und gerade

nicht ihre geschichtliche Aufgabe erfüllen – wenn sie beispielsweise zu

›Lumpenproletariern‹ oder zu ›Arbeiteraristokraten‹ werden. Marx hat in

seiner Gesellschaftskritik mit der Zurückweisung von Stirners machtkriti-

scher Perspektive eine Lücke im Hinblick auf die Frage der Subjektivierung

hinterlassen, in die spätere marxistische Autoren – von Lenin und Lukács

bis Žižek – mit der wirkungsmächtigen, aber zugleich fatalen Vorstellung

einer Kommunistischen Partei einspringen werden. Die Partei wird jetzt zum

wichtigen Bildungsinstrument und Sicherheitsdispositiv eines ›Proletariats‹,

das im Moment der Revolution in die »ideologische Krise« (Lukács) und auf

reformistische oder gar konterrevolutionäre Abwege gerät.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schönfelder, Matthias Spekker 23

Organisation von Workshops und Tagungen, mit der Betreuung unseres In-

ternetauftritts und wissenschaftlichen Recherchen sowie mit der Verwaltung

des Projekts entscheidend zu dessen Gelingen beigetragen haben.

Der hier vorliegende Band beschließt ein von der Deutschen Forschungs-

gemeinschaft (DFG) gefördertes Forschungsprojekt mit dem Titel Marx und

die ›Kritik im Handgemenge‹ – Zu einer Genealogie moderner Gesellschaftskritik, das

an der Universität Osnabrück angesiedelt war.Wir möchten uns bei all denen

bedanken, die auf unterschiedlicheWeise das Projekt begleitet haben undmit

uns in die Diskussion getreten sind. Unser besonderer Dank gilt Grete Bin-

der, Andy Uphoff, Roman Rüschemeyer und Astrid Lagemann, die mit der

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»ihrem Wesen nach kritisch und revolutionär«

Wahrheit in Marx wissenschaftlicher
,�

Gesellschaftskritik1

Matthias Spekker

1. Kommunistische oder wissenschaftliche Kritik? –
Ein Problemaufriss

Das Kapital ist das unbestrittene Hauptwerk von Karl Marx, in ihm kulmi-

niert ein jahrzehntelanger Forschungsprozess, dessen Ziel die wissenschaftli-

che Kritik der kapitalistischen Produktionsweise war. So heruntergebrochen,

müsste sich die akademische Marx-Forschung eigentlich ganz unbeschwert

der scholastischen Rekonstruktion und Überprüfung der Marxʼschen Beweis-

führung und logischen Argumentation überlassen können – wären da nicht

einzelne Sätze wie ganze Abschnitte, die sich so gar nicht demWissenschafts-

ideal fügen wollen, das man auch im Kapital wiederzuerkennen meint. Nicht

nur oder gar zuvörderst in Vor- und Nachworten, sondern im Haupttext, wo

doch diewissenschaftlicheDarstellung der kapitalistischen Verhältnisse erfolgt,

ist man immer wieder unversehens mit Andeutungen auf die befreite Gesell-

schaft, bisweilen gar mit geschichtsphilosophischen Überlegungen konfron-

tiert.

Den mit Abstand größten Stein des Anstoßes liefert hier bekanntlich

der Abschnitt über die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumu-

lation im 24. Kapitel2, und die deterministische Sprache, die Marx hier

benutzt, fordert nicht nur den Einspruch seiner marxologischen Kritikerin-

nen und Kritiker heraus, sondern hat auch ihn selbst später zumindest zu

1 Einige grundlegende Einsichten, die in die vorliegende Studie eingeflossen sind, ha-

ben erst durch die intensiven Diskussionen, die ich mit Patrick Viol und Jan Ricker-

mann geführt habe, Kontur gewonnen. Beiden gilt mein besonderer Dank.

2 Siehe zu dessen Bedeutung auch Spekker 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Wahrheit und Revolution

Relativierungen gezwungen.3 Indes sind es gerade auch die vermeintlich

unscheinbaren Formulierungen, solche, die im Laufe einer nunmehr schon

über 150-jährigen Geschichte der Kapital-Rezeption mitsamt ihren Syste-

matisierungen, Rekonstruktionen, auch Popularisierungen, jedenfalls ihrem

(natürlich erst einmal gerechtfertigten) engen Fokus auf die Grundkategorien

und -begriffe der MarxʼschenWissenschaft aus dem Blick geraten sind, deren

Geringschätzung bis Nichtbeachtung sympomatisch für viele der heutigen

Marx-Lesarten ist. Tatsächlich sprechen gerade diese Formulierungen jedoch

bei genauerem Hinsehen Bände darüber, welcher unabweisbare Anspruch

eigentlich die Kritik der politischen Ökonomie bis in ihre Begriffe und ihre

Grundargumentation hinein ausfüllt.

Was sagt es etwa über Marxʼ kritische Darstellung aus, wenn er über die

Entwicklung der großen Industrie feststellt, dass sie in einen Widerspruch

zu ihrer kapitalistischen Form geraten müsse und gezwungen sein werde,

die »möglichste Vielseitigkeit des Arbeiters als allgemeines gesellschaftliches

Gesetz der Produktion anzuerkennen, und die Verhältnisse seiner normalen

Verwirklichung gemäß umzugestalten«, die ihrerseits erst gewährleistet sei,

wenn der Arbeiter nichts weniger als ein »total entwickelte[s] Individuum«

geworden sein werde (MEGA² II/5: 400; Herv. M.S.)? Trägt es zur Analyse

bei, das Zwangsgesetz der Wertverwertung zugleich als »reale Basis einer hö-

heren Gesellschaftsform« zu bestimmen, »deren Grundprincip die volle und

freie Entwicklung jedes Individuums« ist (ebd. 477)? Was hat die Feststel-

lung, durch die Kooperation in der kapitalistischen Fabrik streife »der Arbei-

ter seine individuellen Schranken ab und entwickel[e] sein Gattungsvermö-

gen« (ebd.: 266), mit der Erklärung der Produktion des relativen Mehrwerts

zu tun? Selbst – oder besser: gerade auch – im Fetisch-Kapitel, in das die

Wertformanalyse mündet und deren beider zentrale Stellung innerhalb der

MarxʼschenÖkonomiekritik zurecht immer betont wird, finden sich derartige

Hinweise auf die befreite Gesellschaft. Hier werden die Verwirklichung eines

»praktischen Werkeltagslebens«, das »den Menschen tagtäglich durchsich-

tig vernünftige Beziehungen zu einander und zur Natur« darstellt, und die

Verwirklichung eines »gesellschaftlichen Lebensprozesses, d.h. eines materi-

ellen Produktionsprozesses«, der »als Produkt frei vergesellschafteter Men-

schen unter deren bewußter planmäßiger Controle steht« (ebd.: 48), nicht

3 Siehe seinen 1877 verfassten, allerdings nie abgeschickten Brief an die Redaktion der

Otetschestwennyje Sapiski (MEW 19: 107 ff.), auf den an späterer Stelle zurückzukom-

men ist.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 27

etwa als Resultat, sondern als Voraussetzung dafür bestimmt, dass der von den

bestehenden ökonomischen Verhältnissen hervorgebrachte Fetischismus und

die ihnen entsprechenden religiösen Illusionen verschwinden werden. Marx

verknüpft seine Kritik also offenbar mit einer historischen Transzendenz, die

er sogar in einen inneren Zusammenhang mit der Erkenntnis der ökonomi-

schen Formen und Kategorien selbst stellt, wenn er schließlich schreibt:

»Formen, denen es auf der Stirn geschrieben steht, daß sie einer Gesell-

schaftsformation angehören, worin der Produktionsprozeß die Menschen,

der Mensch noch nicht den Produktionsprozeß bemeistert, gelten ihrem

[der politischen Ökonomie; M.S.] bürgerlichen Bewußtsein für eben so

selbstverständliche Naturnothwendigkeit als die produktive Arbeit selbst.«

(Ebd.: 49)

Insbesondere in der deutschsprachigen akademischenMarx-Rezeption gelten

solche Formulierungen heute eher als weltanschauliches Beiwerk, das grund-

sätzlich vom wissenschaftlichen Kern der Kritik der politischen Ökonomie

getrennt werdenmüsse – eine Haltung, die sich gar nicht erst in der expliziten

Aufspaltung des Marxʼschen Texts in eine ›esoterische‹, d.h. innerlich kohä-

rente, Wissenschaft einerseits und mit dieser nicht zu vereinbarende ›exote-

rische‹ Behauptungen andererseits äußernmuss.4 Oftmals werden die irritie-

renden Aussagen auch einfach stillschweigend übergangen oder zumindest in

ihrer ganzen Tragweite nicht verstanden.5 Rekonstruktionen wiederum, die

in solchen Äußerungen Marxens, statt sie abzuspalten oder zu übergehen,

vielmehr ein starkes ethisches Motiv erkennen und dieses der wissenschaft-

lichen Darstellung an die Seite gestellt wissen wollen, unterscheiden sich oft

nur auf den ersten Blick von jener zuvor genannten Rezeptionslinie. Tatsäch-

lich teilen sie grundsätzlich deren Verständnis von Marxʼ Wissenschaft, mit

der jene vermeintlich ethischen Teile dann letztlich auch in keinem notwen-

digen, sondern lediglich in einem sie von außen komplementierenden Ver-

hältnis stehen.6

4 Siehe ausführlicher zum Unternehmen, das Marxʼsche Kapital entlang der Trennlinie

›esoterisch/exoterisch‹ aufzuspalten, Spekker 2017.

5 Darauf wird diese Studie besonders im vierten Kapitel eingehen.

6 Dies lässt sich anschaulich an Urs Lindners Studie Marx und die Philosophie nachvoll-

ziehen, in der Lindner den ›wissenschaftlichen Realismus‹ des Kapital nicht zuletzt

unter Bezug auf den Strukturalismus Louis Althussers und den analytischen Marxis-

mus darin ausmacht, dass es auf keinen Fall als Ausdruck eines mittlerweile überwun-

denen ›historischen Materialismus‹, sondern »als prozesstheoretisches Werk zu lesen

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Wahrheit und Revolution

Um Missverständnissen vorzubeugen, sei hier betont, dass es natürlich

nicht darum gehen kann, a priori von Marxʼ ökonomiekritischem Werk als

einem in sich geschlossenen, stimmigen Ganzen auszugehen, das keinerlei

Widersprüche in sich trüge und deshalb in jedem seiner Sätze und Gedan-

ken konsistent und überzeugend wäre. Eine derartige Harmonisierung, die

tatsächlich vorhandene Widersprüche einfach ignoriert oder wegdiskutiert,

hätte mit vernünftigem Textverständnis nichts zu tun. Nur ist umgekehrt ge-

rade auch dort eine unzulässige Harmonisierung am Werke, wo alles, was

sich nicht dem im Zuge eigener Interpretationsleistung einmal definierten

wissenschaftlichen Kern der Ökonomiekritik fügt, als vermeintlicher Wider-

spruch einfach abgespalten wird.

Dagegen soll im Folgenden plausibilisiert werden, dass es sich bei den auf

die eine oder andereWeise auf die befreite, von denMenschen vernünftig ein-

gerichtete Gesellschaft hinweisenden Textstellen im Kapital keineswegs bloß

um ausschmückende Bewegungs-Prosa oder auch vermeintlich vom Marxʼ-

schen Wissenschaftsansatz längst überwundene philosophische Atavismen

handelt, noch hier lediglich politische Schlussfolgerungen aus einer bereits fer-

tigen wissenschaftlichen Analyse gezogen werden. Vielmehr drückt sich in

ihnen eine Problematik aus, die für Marxʼ gesamtes Werk, und zwar gera-

de auch für das Unternehmen der Kritik der politischen Ökonomie und den

spezifischen Charakter ihrer Wissenschaftlichkeit, wesentlich ist. Sie zeu-

gen nicht etwa von einer vermeintlich ethischen Motivation für seine wis-

senschaftliche Kritik, sondern vielmehr von deren epistemischer Grundlage.

[sei], das struktur- und handlungstheoretische Überlegungen in komplexitätswissen-

schaftlicher Perspektive« (Lindner 2013: 284) integriere und – wie es dann unter Be-

zug auf einerseits den Ethiker Bernard Williams, andererseits den kritischen Realis-

ten Andrew Sayer heißt – mit auf »dichten ethischen Begriff[en]« fußenden »evaluati-

ven Deskriptionen« (ebd.: 285) verknüpft sei. Hier wiederholt sich in gewisser Weise,

was bereits vor rund 50 Jahren Alfred Schmidt in Der strukturalistische Angriff auf die

Geschichte am Anti-Historizismus der Pariser Althusser-Schule kritisiert hat: Den fal-

schen Zustand subjektlos-naturwüchsiger Produktionsverhältnisse »kann die struk-

turalistische Marx-Interpretation innertheoretisch nicht wirklich bewältigen, weil die

(auch materialistisch nicht zu überspringende) Konstitutionsfrage außerhalb des Ho-

rizonts verbleibt; sie kann ihn ledliglich moralisch verdammen – in den Kategorien

eines der politischen Sphäre entlehnten Humanismus« (Schmidt 1971a: 208). Bei Lind-

ner ist es entsprechend nun die Ethik. Ähnlich wie Teile der heutigen Marx-Rezeption

trennt Althusser »seine theoretische Konstruktion von der Idee der Weltveränderung,

an welcher derWissenschaftsbegriff des dialektischen Materialismus gerade orientiert

ist« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 29

Deutlicher noch tritt die Grundproblematik jener eingangs aus dem Ka-

pital zitierten Aussagen in den knapp zehn Jahre zuvor verfassten Grundris-

se-Manuskripten zutage. Gegen Adam Smiths Bestimmung des ›Werts der

Arbeit‹ durch das Quantum an Ruhe, Freiheit und Glück etwa, das der Ar-

beiter für ein bestimmtes Quantum Arbeit ›opfern‹ müsse, führt Marx nicht

nur ins Feld, dass es einen solchen ›Wert der Arbeit‹ gar nicht geben kann,

sondern holt er zudem zu einer Bestimmung von Arbeit aus, die nicht ein-

fach – wie bei Smith, der damit indes die »historischen Formen der Arbeit

als Sklaven-Frohnde-Lohnarbeit« durchaus treffend beschreibe – das Gegen-

teil von Freiheit und Glück ist, sondern in Form einer zukünftigen »travail

attractif« gerade deren Verwirklichung wäre:

»Daßaber dieUeberwindung vonHindernissen an sichBethätigungder Frei-

heit – und daß ferner die äusseren Zwecke den Schein blos äusserer Na-

turnothwendigkeit abgestreift erhalten und als Zwecke, die das Individuum

selbst erst sezt, gesezt werden – also als Selbstverwirklichung, Vergegen-

ständlichungdes Subjects, daher reale Freiheit, derenAction ebendie Arbeit

ahnt A. Smith ebenso wenig [wie das ›Bedürfniß einer normalen Portion von

Arbeit‹; M.S.].« (MEGA² II/1.2: 499; Herv. M.S.)

Was Marx hier formuliert, ist nichts Geringeres als die Bestimmung verwirk-

lichter Vernunft, und die hier aufscheinende Konnotation von Grundgedanken

des Deutschen Idealismus, insbesondere Hegels, ist keineswegs Zufall, son-

dern verdeutlicht gerade im Rahmen der Kritik der politischen Ökonomie,

wie diese keinen alle Verbindungen kappenden Bruch, sondern – das wird

hier zu zeigen sein – das durchgeführte Projekt der materialistischen Aufhe-

bung der idealistischen Begründung vernünftiger Subjekt-Objekt-Einheit dar-

stellt. Im Gegensatz etwa zur Hegelʼschen Philosophie begreift Marx diese

Verwirklichung des Subjekts aber natürlich nicht mehr als die des absolu-

ten Geistes, sondern als die praktische Selbstverwirklichung des Menschen,

dessen Resultat die »Universalität des Individuums« im Sinne der »Universa-

lität seiner realen und ideellen Beziehungen« (ebd.: 440), also eines bis jetzt

noch gar nicht Wirklichen, ist. Ebenso wenig wird hier den realen Verhält-

nissen ein Ideal, ein normativer Maßstab, äußerlich entgegengehalten. Wo-

rum es Marx ganz wesentlich geht, ist, die materiellen Verhältnisse als solche

auszuweisen, die aus sich selbst heraus notwendig »die realen Bedingungen

ihrer eignen Aufhebung« (ebd.) hervorbringen und so die Menschen in den

Zustand versetzen, erstmals zum Subjekt zu werden, »das in dem Produc-

tionsprocess nicht in blos natürlicher, naturwüchsiger Form, sondern als alle

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Wahrheit und Revolution

Naturkräfte regelndeThätigkeit erscheint« (ebd.: 499). Damit wären die »uni-

versal entwickelten Individuen, deren gesellschaftliche Verhältnisse als ihre

eignen, gemeinschaftlichen Beziehungen auch ihrer eignen gemeinschaftli-

chen Controlle unterworfen sind, […] kein Product der Natur, sondern der

Geschichte« (MEGA² II/1.1: 94).

Nach Hegels berühmtem Diktum ist das Ganze das Wahre, (vgl. Hegel

1970: 24) Wahrheit also die durchgeführte (Selbst-)Erkenntnis des Geistes als

sich durch seine Bestimmungen hindurch dialektisch entfaltender Substanz

und damit in eins des Subjekts der so als vernünftig begründeten Totalität,

der Wirklichkeit. Doch auch in den oben aufgeführten Formulierungen, in

denen noch Marxʼ frühe materialistische Hegel-Kritik widerscheint, ist das

angedeutet, was man seinen emphatischen Wahrheitsbegriff nennen kann, der

sich – bei allen fundamentalen Unterschieden – ebenso wenig wie derjenige

Hegels als die bloße Beschreibung dessen, was ist, also als positivistische Tat-

sachenfeststellung, genügt, sondern auf die – von Marx nun allerdings histo-

risch und sozialtheoretisch gewendete – verwirklichte Vernunft zielt, als de-

ren Synonym der durch revolutionäre Umwälzung der verkehrten Verhältnis-

se zu verwirklichende Kommunismus zu verstehen ist. Wahrheit ist demnach

– das soll diese Studie verdeutlichen – nicht einfach das Kriterium richtiger

(Einzel-)Aussagen über den unmittelbar vorliegenden und bloß szientistisch

anzuschauenden Ist-Zustand, sondern ein geschichtlich erst noch Durchzuset-

zendes, ihre Erkenntnis daher von der realen Möglichkeit vernünftiger Praxis

nicht zu lösen.

Bekanntlich hat Marx keine methodologischen Ausführungen zu seinem

Wahrheitsverständnis, geschweige denn eine ›Theorie der Wahrheit‹ nieder-

geschrieben, und wenn er in seinen ökonomiekritischen Manuskripten und

Publikationen der 1850er und 1860er Jahre den Begriff ›Wahrheit‹ verwendet,

dann für gewöhnlich im Sinne des Alltagsverständnisses als korrekte, unver-

blendete Tatsachenbeschreibung.7 Das als letztes Wort zu dieser Thematik

anzusehen, wäre indes oberflächlich und verkürzt, denn es ist natürlich nicht

der Name, sondern die Sache selbst, in diesem Fall die Kritik der politischen

Ökonomie, an der sich der Inhalt, das Marxʼsche Wahrheitsverständnis, aus-

weisen lassen muss. Das gilt allerdings genauso für die vorliegende Studie:

7 So z.B. im Vorwort zum Kapital, wo er die englischen Fabrikinspektoren, ärztlichen Be-

richterstatter undUntersuchungskommissäre als »sachverständige, unparteiische und

rücksichtslose Männer« bezeichnet, die mit großer »Machtvollkommenheit […] zur Er-

forschung der Wahrheit ausgerüstet« seien. (MEGA² II/5: 13)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 31

Wenn ich im Folgenden die Entstehung des Marxʼschen Wahrheitsverständ-

nisses u.a. aus der materialistisch aufgehobenen Tradition des Deutschen

Idealismus und seines Vernunft- undWahrheitsanspruchs nachzeichne, geht

es daher mitnichten darum, bestimmte einzelne Formulierungen aus Marxʼ

Hauptwerk allein schon aufgrund ihres Anklangs als Beweis für das ungebro-

chene Fortdauern älterer, dem Marxʼschen Frühwerk inhärenter Problemati-

ken und Argumentationen zu nehmen. Im Gegenteil muss sich ein solches

Wahrheitsveständnis schließlich auch im Rahmen der grundlegenden Argu-

mentation der Kritik der politischen Ökonomie selbst plausibilisieren lassen.

Das Ziel dieser Studie ist daher, ausgehend vom hier näher auszufüh-

renden emphatischenWahrheitsverständnisMarxens nachzuweisen, dass ein

inwendiger Zusammenhang zwischen Marxʼ Perspektive auf eine kommunisti-

sche, revolutionäre Umwälzung, d.h. der praktischen Verwirklichung einer

vernünftigen Gesellschaft, und seiner wissenschaftlichen Kritik der kapitalis-

tischen Gesellschaftsform besteht.8 Es soll gezeigt werden, dass Marxʼ Kritik

8 Ich greife damit nicht zuletzt einen in der heutigen akademischen Marx-Forschung

weitestgehend vergessenen Gedanken wieder auf, der insbesondere für die Kritische

Theorie – als Fortführung derMarxʼschen Kritik unter den veränderten Umständen des

20. Jahrhunderts – noch zentral war. So schreibt bereits 1941 Herbert Marcuse in sei-

ner Hegel-Studie Vernunft und Revolution, die Marxʼschen Kategorien zielten »auf eine

neue Form der Gesellschaft ab, selbst wenn sie ihre herkömmliche beschreiben. Ih-

rem Wesen nach wenden sie sich einer Wahrheit zu, die nur durch die Abschaffung

der bürgerlichen Gesellschaft zu erreichen ist.« (Marcuse 1962: 229) Und er resümiert:

»Marx zufolge besteht die richtige Theorie im Bewußtsein einer Praxis, die auf die Ver-

änderung derWelt abzielt.« (Ebd.: 282) Diese Feststellung, die sich schon inMaxHork-

heimers programmatischem Aufsatz Traditionelle und kritische Theorie (1937) in der Be-

stimmung ausdrückt, kritische Gesellschaftstheorie (und damit wesentlich auch die

Marxʼsche) sei »ein einziges entfaltetes Existenzialurteil« (Horkheimer 2005a: 244),

wird später zu einem zentralen Thema von Alfred Schmidts Studien zur Marxʼschen

Kritik. So zeigt Schmidt, dass Marx die »dialektische Wahrheit der Geschichte« in der

Schaffung der »– zunächst – kapitalistisch vermittelte[n] Universalität der mensch-

lichen Wesenskräfte« (Schmidt 1976: 92) ausmacht und dass er entsprechend – wie

Schmidt verschiedentlich schreibt – das Kapitalverhältnis »unter dem Gesichtspunkt

seiner künftigen Aufhebbarkeit untersucht« (Schmidt 1977: 165; vgl. Schmidt 1971b: 55

u. 131 f., Fn. 2). Schmidt sei hier auch deshalb hervorgehoben, weil er mit seiner Dis-

sertationDer Begriff der Natur in der Lehre von Karl Marx (Schmidt 1962) und weiteren, in

den darauffolgenden Jahren publizierten Aufsätzen und Monografien zu Marxʼ Werk

eine der zentralen Figurenwar, die in der BRD jenewichtige Revision des bislang domi-

nanten Marx-Verständnisses ins Rollen gebracht hatten, die als Neue Marx-Lektüre be-

kannt werden sollte. Heute umfasst diese heterogene ›Strömung‹ gerade auch (und in

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Wahrheit und Revolution

der politischen Ökonomie ihre innere Ausrichtung nicht zuletzt aus dem als

historisch zu verwirklichende Wahrheit begriffenen Kommunismus bezieht,

hier also eine epistemische Grundlage des Kapital zu finden ist, das wiederum

erst so als systematischeDarstellung des Kapitalverhältnisses als eines negati-

ven, verkehrten Vergesellschaftungsmodus plausibel wird, dem dieMenschen

unterworfen sind, weil und solange sie ihre Geschichte noch nicht selbstbe-

wusst machen. Dieser Begriff der kapitalistischen Produktionsweise hat sein

Wahrheitskriterium – das soll hier als ein wesentliches Moment des Marxʼ-

schenWissenschaftsverständnisses rekonstruiert werden – in nichts weniger

als der Aufhebung dieses negativen gesellschaftlichen Verhältnisses.

2. Das »aufgelöste Räthsel der Geschichte« –
Die Begründung des Kommunismus im Marx schen Frühwerk

Die Marxʼsche Bestimmung des Kommunismus, wie sie sich allein schon in

den wenigen obigen Zitaten andeutet, spielt in den meisten Rekonstruktio-

nen der Marxʼschen Methode der Kritik der politischen Ökonomie keine Rolle

– außer bisweilen die negative, als nicht relevant für Marxʼ Wissenschaft zu

gelten.9 Woher Marx diese Überlegungen nimmt und wie er sie begründet,

wohl größeremMaße)Marx-Interpretationen, die ausgehend z.B. vonAlthusser einem

solchen durch die Kritische Theorie vermittelten, stärker philosophisch begründeten

Marx-Verständnis eher ablehnend gegenüberstehen.Weitergeführt und auf das unab-

weisbare – und von der Kritischen Theorie zum Dreh- und Angelpunkt ihrer Anstren-

gungen gemachte – Problem konzentriert, wie die im Bewusstsein oder zumindest in

der Hoffnung auf die realen Möglichkeiten eines befreienden Geschichtsverlaufs hin

durchgeführteMarxʼsche Kritik angesichts des im 20. Jahrhundert erfolgten geschicht-

lichen Umschlags in die Barbarei überhaupt nochmöglich sei, wird jener Strang heute

hingegen eher außerhalb der Akademie und oft in Form polemischer Interventionen,

wie man sie insbesondere in Publikationen des Freiburger ça ira-Verlags und etwa aus

der Feder des kürzlich verstorbenen Joachim Bruhn finden kann.

9 Dass es Marx um den Kommunismus ging, wird zwar nicht bestritten, sondern selbst-

verständlich anerkannt. Mit dem wissenschaftlichen Gehalt der Kritik habe das aber

nichts zu tun. So heißt es etwa symptomatisch bei Anne Steckner inDieWaffen schärfen.

Zum Kritikbegriff bei Karl Marx: »Marx will mit seinem theoretischen Werk den Kapita-

lismus begrifflich erfassen und durchdringen. Dass er besonders in seinen politischen

und journalistischen Schriften immer wieder beißende Kritik am Kapitalismus formu-

liert und sich in die gesellschaftlichen Auseinandersetzungen zwischen Arbeit und Ka-

pital auf Seite der Lohnabhängigen eingemischt hat, ändert daran nichts.« (Steckner

2012: 158; Herv. M.S.)

,

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 33

wird oft nicht weiter verfolgt; es bleibt nicht selten nur bei Andeutungen etwa

auf die (früh-)sozialistischen und kommunistischen Bewegungen, mit denen

Marx auf unterschiedliche Weise verbunden war, oder dem Verweis auf (un-

zulässige) geschichtsphilosophische Überzeugungen Marxens.10 Tatsächlich

aber steht der Marxʼsche Versuch einer wissenschaftlichen Begründung des

Kommunismus, deren philosophischer und zugleich philosophiekritischer Ge-

halt im Folgenden nachgezeichnet werden soll, nicht nur bereits am Anfang

seiner theoretischen Bemühungen, sondern macht auch deren weitere Ent-

wicklung überhaupt erst sinnvoll begreifbar.

Im deutschsprachigen Raum wurde die Diskussion um den Kommunis-

mus spätestens ab 1842 – u.a. befeuert durch Lorenz v. Steins Schrift Der So-

cialismus und Communismus des heutigen Frankreich– intensiv geführt.Während

zu dieser Zeit Intellektuelle und Radikale aus dem Kreis der Junghegelianer

– etwa Moses Hess, der auch Redakteur der von ihm mitgegründeten Rhei-

nischen Zeitung (RhZ) war und schon in seiner Heiligen Geschichte der Mensch-

heit (1837) erste sozialistische Forderungen formuliert hatte, aber auch Engels

– den Kommunismus bereits zu ihrer Sache erklärten, (vgl. Stedman Jones

2017: 175 f.) stand Marx diesem zunächst noch ablehnend gegenüber.11 Die

Gründe dafür, dass Marx, der bis dahin noch aus (jung-)hegelianisch begrün-

deter radikaldemokratischer Überzeugung für einen wahrhaft allgemeinen,

vernünftigen Staat als Verkörperung der Freiheit optiert hatte, schon kurze

Zeit später dann selbst zum Kommunisten wurde, sind vielfältig; zentral ist

aber mit Sicherheit die neue Erfahrung der sozialen Realität der arbeitenden

Bevölkerung, die er im Pariser Exil ab Oktober 1843 machte,12 und der gleich-

10 Michael Heinrich hingegen widmet in der Wissenschaft vom Wert der Entstehung des

Marxʼschen Kritikunternehmens und speziell auch Marxʼ Begründung des Kommunis-

mus im Frühwerk eine ausführliche Betrachtung, allerdings mit dem Ziel, Marx einen

1845 erfolgenden Bruch mit diesen zuvor entwickelten Konzeptionen nachzuweisen;

vgl. Heinrich 2006: 86-157. Darauf ist an späterer Stelle zurückzukommen. Dass ich

im Folgenden meine Ausführungen immer wieder gerade den Marx-Interpretationen

Heinrichs gegenüberstellen werde, hat seinen Grund v.a. darin, dass in den letzten

zwei Jahrzehnten wohl niemand so sehr das Marx-Verständnis im deutschsprachigen

Raumgeprägt hat wie ebenHeinrich, dessenWissenschaft vomWertmittlerweile in der

siebten, dessen Kapital-Lektüreanleitung in der dritten und dessen Einführung in die

Kritik der politischen Ökonomie gar in der 14. Auflage vorliegt.

11 So sah sich Marx bemüßigt, den Vorwurf zu entkräften, die RhZ sei kommunistisch;

vgl. z.B. MEGA² I/1: 237 ff.

12 Bereits das journalistische Tagesgeschäft als Chefredakteur der RhZ hatteMarx seinen

Blick stärker auf konkrete soziale Probleme richten lassen,wofür die bekanntestenBei-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Wahrheit und Revolution

zeitige Kontakt mit einer bereits institutionalisierten Szene sozialistischer

und kommunistischer Handwerkerbünde samt einer regen literarischen Tra-

dition. Diese Erfahrung traf zusammen mit seiner Interpretation der Phi-

losophie Ludwig Feuerbachs. Seine erste ausführliche Bestimmung und Be-

gründung des Kommunismus formulierte Marx schließlich Mitte des Jahres

1844 in seinen zu Lebzeiten nicht veröffentlichten Ökonomisch-philosophischen

Manuskripten.

Insbesondere im dritten Heft der Manuskripte entwickelt Marx einen Be-

griff des Kommunismus, der nicht den bürgerlichen Verhältnissen äußerlich

ist bzw. als Ideal entgegengesetzt wird, sondern die positive geschichtliche

Aufhebung des noch herrschenden Privateigentums darstellen soll, welches

Marx »aus dem Begriff der entäusserten Arbeit, d.i. d[es] entäusserten Menschen,

der entfremdeten Arbeit, des entfremdeten Lebens, d[es] entfremdeten Men-

schen« (MEGA² I/2: 244) zu erklären versucht. Hier kommt wesentlich Marxʼ

eigentümliches Anknüpfen an Feuerbachs Philosophie des Gattungswesens

zum Tragen: Er übernimmt die Feuerbachʼsche Position keineswegs unmittel-

bar und hält sie dann einfach der vormals von ihm geteilten Hegelʼschen Phi-

losophie entgegen, sondern konfrontiert letztere mit ersterer auf eine Weise,

dass er ihre Form und zentrale Begriffe bewahrt und so zugleich über Feuer-

bachs statische Form des Materialismus hinausgeht.13

Was Marx – wie schon andere Junghegelianer vor ihm – zu Feuerbachs

Denken geführt hatte, war insbesondere dessen radikaler Anspruch, die Welt

nicht mehr aus der Idee, sondern aus den wirklichen Menschen zu erklären,

also – so Marx – »das gesellschaftliche Verhältniß […] ›des Menschen zum

Menschen‹ […] zum Grundprincip der Theorie« (ebd.: 276) zu machen. Feuer-

bach war deshalb so wichtig für Marx, weil er einen Ausweg aus dem Grund-

problem anbot, das seit nunmehr zehn Jahren die Junghegelianer umtrieb:

dass angesichts der repressiven Verhältnisse die philosophische Begründung

der Wirklichkeit als einer vernünftigen nicht mehr haltbar erschien. (Vgl.

Arndt 2012: 20) Während die Junghegelianer dieses Problem noch selbst wie-

der philosophisch zu lösen versuchten, erklärte Feuerbach nun die Philoso-

spiele seine Artikel über das Holzdiebstahlsgesetz und über die Lage derMoselbauern

sind; vgl. MEGA² I/1: 199 ff. u. 296 ff.

13 Es soll im Folgenden nicht darum gehen, Marxʼ Anschluss und Kritik an Feuerbach und

Hegel darauf hin zu überprüfen, ob Marx die letzteren beiden überhaupt grundle-

gend richtig verstanden hat und ihnen wirklich gerecht wird. Worum esmir geht, sind

die Konsequenzen, die sich aus dieser eigentümlichen Anknüpfung für Marxʼ weiteres

Denken ergeben.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 35

phie (v.a. die Hegelʼsche) – analog zur Religion – als eine »Form und Daseins-

weise der Entfremdung des menschlichen Wesens« (MEGA² I/2: 276), das er

indes nicht als eine dem einzelnen Menschen innewohnende Essenz, son-

dern als Beziehung zwischen den Menschen begriff: »Der einzelne Mensch

für sich hat dasWesen des Menschen nicht in sich […]. DasWesen des Menschen

ist nur in der Gemeinschaft, in der Einheit des Menschen mit dem Menschen«

(Feuerbach 1990: 338 f.). Anders als bei Feuerbach ist es aber laut Marx nicht

die Liebe, durch die sich das Gattungswesen betätigt; dieses äußert sich viel-

mehr als menschliche Arbeit: »Das praktische Erzeugen einer gegenständlichen

Welt, die Bearbeitung der unorganischen Natur ist die Bewährung des Men-

schen als eines bewußten Gattungswesens, d.h. einesWesens, das sich zu der

Gattung als seinem eignen Wesen oder zu sich als Gattungswesen verhält.«

(MEGA² I/2: 241) Das ist allerdings keine bloße Begriffsverschiebung, son-

dern stellt eine fundamentale Differenz zu Feuerbach dar, die nicht zuletzt in

der kritischen Konfrontation der Hegelʼschen Phänomenologie des Geistes mit

Feuerbachs Philosophie des Gattungswesens gründet – eine Konfrontation,

die ihn zugleich nämlich das »Grosse an der Hegelschen ›Phänomenologie‹«

(ebd.: 292) erkennen lässt. Denn die Phänomenologie, die zu entfalten bean-

sprucht, wie der Geist in der Geschichte fortschreitet zum absoluten Wis-

sen, in welchem er die Welt schließlich als durch ihn selbst konstituiert und

damit als vernünftig erkannt hat, fasst – so Marx – »die Arbeit als das We-

sen, als das sich bewährende Wesen d[es] Menschen«, als das »Fürsichwerden

d[es] Menschen« – allerdings nur »innerhalb der Entäusserung oder als entäus-

serter Mensch« (ebd.: 293), weil hier, bei Hegel, die Arbeit nur »innerhalb der

Abstraktion« (ebd.: 301), als Arbeit des Geistes, bestimmt sei. Entscheidend

für Marxʼ Hegel-Kritik ist hier die Wendung, den Menschen als unmittelbar

»menschliches Naturwesen« (ebd.: 297) zu bestimmen. Das wird besonders am

Begriff der Entfremdung respektive Entäußerung deutlich: Für Hegel, dem es

ganz wesentlich auch darum geht, den erkenntnistheoretischen Dualismus

von Erkenntnissubjekt und ›Ding an sich‹ zu überwinden, ist die objektive

Welt nicht nur – wie noch bei Kant – als Erkenntnisgegenstand »durch die (in-

tellektuelle) Tätigkeit des Subjekts konstituiert« (Marcuse 1962: 92), sondern

die gegenständliche, sinnlicheWirklichkeit ist Produkt der realen Selbstentäu-

ßerung des Subjekts, d.h. des Geistes, und eben als solches vernünftig erkenn-

bar. Wissen ist dementsprechend nicht geschichtslos, sondern ein Werden-

des, das als Gang durch die historischen Erscheinungen des Geistes hindurch

nachzuvollziehen ist. Das absolute Wissen ist so schließlich in der Erkennt-

nis erreicht, dass der Geist »das Selbst des wirklichen Bewußtseins [ist], dem

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Wahrheit und Revolution

er oder vielmehr das sich als gegenständliche wirkliche Welt gegenübertritt,

welche aber ebenso für das Selbst alle Bedeutung eines Fremden, so wie das

Selbst alle Bedeutung eines von ihr getrennten, abhängigen oder unabhängi-

gen Fürsichseins verloren hat« (Hegel 1970: 325). Damit fasst Hegel zwar die

äußerliche Welt, die sinnlichen Gegenstände, als Vergegenständlichung des

menschlichen Wesens, anders als Marx geht es ihm aber erst einmal nur da-

rum, dass das Bewusstsein die Gegenstände, die zunächst als dessen Negation

erscheinen, »als seine Selbstentäusserung weiß« (MEGA² I/2: 298), ihre gegen-

ständliche Äußerlichkeit also durch den spekulativen Denkakt der ›Negation

der Negation‹ aufhebt.

Entäußerung oder Entfremdung und deren schließliche Zurücknahme

sind bei Hegel also selbstredend keine moralisch wertenden Begriffe, son-

dern stellen die Bewegungsformen des Geistes und des spekulativen Den-

kens dar, mit dem dieser sich selbst erfasst: Das menschliche Wesen ist der

Geist, der sich als Substanz und Subjekt (in) der Geschichte realisiert. Marxʼ

Vorwurf lautet deshalb, dass Hegel sich überhaupt nicht am »bestimmte[n]

Charakter des Gegenstandes« (ebd.) stoße, in welchem sich der Geist vermit-

tels menschlicher Praxis entäußere. Diese ebenso wie ihre Resultate sind in

ihrer konkreten Gestalt also letztlich bedeutungslos; es spiele keine Rolle, ob

»das menschliche Wesen sich unmenschlich, im Gegensatz zu sich selbst sich

[sic] vergegenständlicht« (ebd.: 284). So werde die Welt in ihrer dem Menschen

entfremdeten Gestalt affirmiert und ungerechtfertigterweise als »wahres Da-

sein« (ebd.: 299) des Menschen ausgegeben.

Indem Marx nun aber mit Feuerbach (und über ihn hinaus) das Wesen

des Menschen in dessen praktischer Gattungstätigkeit, der Arbeit, ausmacht,

stellt sich ihm die Hegelʼsche Phänomenologie in einem anderen Licht dar:

Hegel habe mit der ›Negation der Negation‹ als »Selbstbethätigungsakt al-

les Seins […] nur den abstrakten, logischen, spekulativen Ausdruck für die Be-

wegung der Geschichte gefunden, die noch nicht wirkliche Geschichte d[es]

Menschen als eines vorausgesezten Subjekts, sondern erst Erzeugungsakt, Ent-

stehungsgeschichte des Menschen ist« (ebd.: 277). Denn wenngleich Hegel quasi

noch auf dem »Standpunkt der Nationalökonomen« (ebd.: 292 f.) stehe, weil

er die gegenwärtigen Gestalten des entäußerten Lebens, welche die spekulati-

ve Aufhebung als bloße Gedankenmomente bestehen lässt, schon als »wahres

menschliches« (ebd.: 299) Leben ausgibt,14 drücke sich hier in idealistischer

14 Siehe entsprechend auch Marxʼ Charakterisierung des Standpunkts der Nationalöko-

nomen in seinem unmittelbar nach den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten ver-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 37

Form dennoch bereits die praktische Aufhebung der Entfremdung durch die

wirkliche »Aneignung des gegenständlichen Wesens« (ebd.: 301) aus. Marx be-

greift die bürgerlichen ökonomischen Verhältnisse, die er erstmals in denMa-

nuskripten anhand der Theorien insbesondere Adam Smiths, David Ricardos

und Jean-Baptiste Says zu kritisieren versucht, als dem menschlichen Wesen

real entfremdet. Die produktive Tätigkeit des Menschen sei sein natürliches

Gattungswesen, das darin bestehe, sich die äußere gegenständlicheWelt, d.h.

Natur, anzueignen, indem er sie in »freie[r] bewußte[r] Thätigkeit« (ebd.:

240) bearbeitet, sie also sukzessive humanisiert, ihr dadurch einen »mensch-

lichen Sinn« (ebd.: 270) gibt, dass er sich in ihr vergegenständlicht. (Vgl. ebd.:

296 f.) Doch in den von den Nationalökonomen einfach vorausgesetzten öko-

nomischen Formen drücke sich aus, dass die (Kapital und Grundeigentum

gegenüberstehende) Arbeit gerade nicht diesem Wesen entspreche, sondern

entfremdet sei:15 So trete dem Arbeiter in seinem Produkt, das ihm nicht ge-

hört, seine eigene Macht als eine ihm fremde gegenüber, weshalb auch seine

Arbeit selbst ihm nicht gehöre, ihm kein Bedürfnis, keine Selbsttätigkeit sei,

sondern nur bloßes Mittel. Ihmwerde also mit den Gegenständen seiner Pro-

duktion sein sich gegenständlich äußerndes Gattungsleben entrissen, es wer-

de zum bloßen Existenzmittel, statt bewusste Äußerungsform seines freien

Willens zu sein, wodurch schließlich der Mensch seinem Gattungswesen und

– was dasselbe ist – »ein Mensch d[em] andern […] entfremdet« sei (ebd.:

242). Wenn Marx nun so den Hegelʼschen Entfremdungsbegriff materialis-

tisch wendet und ihn zu einem denunzierenden macht, dann kann allerdings

auch die Aufhebung der Entfremdung, die ›Negation der Negation‹, keine

spekulative mehr, kein nur »denkende[s] Aufheben« sein, das die gegebene

»Wirklichkeit als Selbstbestätigung seiner selbst« (ebd.: 300) behauptet und

affirmiert. Sie muss stattdessen die praktische Aufhebung der entfremdeten

Verhältnisse sein und impliziert damit notwendig nicht nur eine Theorie der

Geschichte, deren Ziel diese revolutionäre Aufhebung ist, sondern kann zudem

fassten ›Mill-Exzerpt‹: »Man sieht, wie die Nationalökonomie die entfremdete Form des

geselligenVerkehrs als diewesentlicheund ursprünglicheundderMenschlichen Bestim-

mung entsprechende fixirt. […] Die Nationalökonomie – wie die wirkliche Bewegung

– geht aus von dem Verhältniß des Menschen zumMenschen, als dem des Privateigenthü-

mers zum Privateigenthümer.« (MEGA² IV/2: 453)

15 Die vier unterschiedlichen Dimensionen entfremdeter Arbeit, die Marx in den Ökono-

misch-philosophischen Manuskripten aufzeigt (vgl. MEGA² I/2: 234-247), sind angesichts

deren ausführlicher Rezeptionsgeschichte hinlänglich bekannt und sollen hier des-

halb nur kurz benannt, nicht aber eingehender untersucht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Wahrheit und Revolution

erst aus diesen Verhältnissen selbst erwachsen. Deshalb spricht Marx auch

mehrfach von der anstehenden »positive[n] Aufhebung des Privateigenthums«

(ebd.: 263). Die kapitalistischen Verhältnisse stehen nicht einem ›ursprüng-

lichen‹ menschlichen Idealzustand entgegen; im Gegenteil – und das hebt

Marx gerade auch an Hegels (wenngleich idealistisch verkehrter) Philosophie

positiv hervor – seien »Selbstentfremdung, Wesensentäusserung, Entgegen-

ständlichung und Entwirklichung d[es] Menschen« (ebd.: 301) die dem Pri-

vateigentum entsprechenden historischen Formen, durch die hindurch das

menschliche Wesen sich erst verwirkliche. Sein »Verhalten zu sich als frem-

dem Wesen und das Bethätigen seiner als eines fremden Wesens« sei »das

werdende Gattungsbewußtsein und Gattungsleben« (ebd.). Die »Erzeugung des

Menschen durch die menschliche Arbeit« (ebd.: 274) vollzieht sich laut Marx

also erst geschichtlich durch die Entfremdung hindurch.

Die Wirklichkeit des Gattungswesens ist für Marx also – und das ist eine

weitere zentrale Differenz zu Feuerbach – kein »überzeitlich-anthropologi-

sche[r] Befund« (Schmidt 1976: 96), kein gegenwärtiges Faktum, das die Men-

schen nur noch erkennen müssten und so die religiösen Gedankenformen,

in denen sich ihr eigenes Wesen verkehrt ausdrücke, überwänden, sondern

ein historisch erst noch Werdendes, für das er so unterschiedliche Begrif-

fe wie Gesellschaft16, »der durchgeführte Naturalismus d[es] Menschen und

der durchgeführte Humanismus der Natur« (MEGA² I/2: 267), Sozialismus und

16 »Wie durch die Bewegung des Privateigenthums und seines Reichtums, wie Elends –

oder materiellen und geistigen Reichthums und Elends – die werdende Gesellschaft

zu dieser Bildung alles Material vorfindet, so producirt die gewordne Gesellschaft den

Menschen in diesem ganzen Reichthum seines Wesens, den reichen all und tiefsinni-

genMenschen als ihre stete Wirklichkeit.« (MEGA² I/2: 270 f.) Vor diesem Hintergrund

können die folgenden Zeilen, die Marx ziemlich genau zum Zeitpunkt der Fertigstel-

lung der Mauskripte in einen Brief an Feuerbach schrieb, als Versuch verstanden wer-

den, diesem nicht einfach nur eine Ehrerbietung zu erweisen, sondern ihn gleichzeitig

freundlich in die Richtung von Marxʼ eigener Interpretation zu lenken: »Sie haben –

ich weiß nicht, ob absichtlich – in diesen Schriften [Grundsätze der Philosophie der Zu-

kunft undÜber das ›Wesen des Christentums‹;M.S.] dem Socialismus eine philosophische

Grundlage gegeben, und die Communisten haben diese Arbeiten auch sogleich in die-

ser Weise verstanden. Die Einheit d. Menschen mit d. Menschen, die auf dem realen

Unterschied der Menschen begründet ist, der Begriff der Menschengattung aus dem

Himmel der Abstraktion auf die wirkliche Erde herabgezogen, was ist der anders als

der Begriff der Gesellschaft?« (MEGA² III/1: 63)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 39

Kommunismus17 findet. Wenn Marx nun die »Geschichte der Industrie und das

gewordne gegenständlicheDasein der Industrie« als das – allerdings noch unter

der Form der Entfremdung – »aufgeschlagneBuch dermenschlichenWesenskräf-

te« (ebd.: 271) bezeichnet oder an späterer Stelle, in Auseinandersetzung mit

den politökonomischen Theorien der Arbeitsteilung, betont, dass Arbeitstei-

lung und Austausch als »Gestaltungen des Privateigenthums« den »doppel-

te[n] Beweis« dafür lieferten, »sowohl daß das menschliche Leben zu seiner

Verwirklichung des Privateigenthumsbedurfte,wie andrerseits, daß es jetzt der

Aufhebung des Privateigenthums bedarf« (ebd.: 313), so wird ersichtlich, dass

ihm auch schon 1844 klar war, dass der Kommunismus aus der materiellen

Wirklichkeit selbst, als ihr selbst innewohnende Bewegung, erklärt werden

muss. Keineswegs sind hier Marxʼ Versuche einer solchen Erklärung schon

hinreichend, doch ergibt es nur von einem solchen Verständnis aus Sinn,

wenn Marx den

»Communismus als positive Aufhebung des Privateigenthums, als menschlicher

Selbstentfremdung und darum als wirkliche Aneignung des menschlichenWe-

sens durch und für d[en] Menschen; darum als vollständige, bewußt und

innerhalb des ganzen Reichthums der bisherigen Entwicklung gewordne

Rückkehr des Menschen für sich als eines gesellschaftlichen, d.h. mensch-

lichen Menschen [bestimmt]. Dieser Communismus ist als vollendeter

Naturalismus = Humanismus, als vollendeter Humanismus = Naturalismus,

er ist diewahrhafteAuflösung desWiderstreits des Menschenmit der Natur

und mit d[em] Menschen, die wahre Auflösung des Streits zwischen Exis-

tenz und Wesen, zwischen Vergegenständlichung und Selbstbestätigung,

zwischen Freiheit und Nothwendigkeit, zwischen Individuum und Gattung.

Er ist das aufgelöste Räthsel der Geschichte und weiß sich als diese Lösung.«

(Ebd.: 263)

Es sollte bis hier bereits deutlich geworden sein, dass wir es bei den Ökono-

misch-philosophischen Manuskripten keineswegs mit einem ideologischen, qua-

si ›vor-marxschen‹ Anwendungsfall Feuerbachʼscher Philosophie zu tun ha-

17 In denManuskripten verwendet Marx die Begriffe Sozialismus und Kommunismus teil-

weise noch recht unspezifisch, an einer entscheidenden Stelle sogar gegenteilig zur

später im Marxismus kanonisch werdenden historischen Stufenfolge Sozialismus –

Kommunismus, wenn er den Sozialismus als geschichtliches Endziel, den Kommunis-

mus aber als dorthinführende Bewegung der Aufhebung der bestehenden Ordnung

beschreibt; vgl. MEGA² I/2: 274 f.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Wahrheit und Revolution

ben, wie ihn Althusser mit seiner These vom »epistemische[n] Einschnitt« bzw.

Bruch behauptet hat, der Marxʼ folgende Arbeiten ab 1845 rigoros von sei-

nen »Jugendwerke[n]« (Althusser 2011: 33) trenne. Dennoch ist genau das bis

heute die gängigste Behauptung, die in der gegenwärtigen Marx-Forschung

am prominentesten von Michael Heinrich in der Wissenschaft vom Wert un-

ter dem Stichwort ›Wesensphilosophie‹ und in einer Aneinanderreihung von

Missverständnissen reproduziert wird. Tatsächlich aber trifft nicht nur nicht

auf Marx, sondern nicht einmal auf Feuerbach Heinrichs Behauptung zu, für

denMarx derManuskriptewerde die wahre Gesellschaft »durch das den einzel-

nen Individuen innewohnende Gattungswesen hergestellt« (Heinrich 2006:

115). Diese Interpretation, was mit ›Gattungswesen‹ gemeint sei, irritiert um

so mehr, als Heinrich nur einen Satz zuvor noch Feuerbachs explizite Be-

stimmung des menschlichen Wesens als eines Verhältnisses, welches einzig

zwischen den Menschen existiere, selbst zitiert. (Vgl. Feuerbach 1990: 338 f.)

Dass Marx in den Manuskripten noch »vom selben Individualismus […] wie die

politische Ökonomie« (Heinrich 2006: 115) ausgehe, ist also schon ideenge-

schichtlich betrachtet falsch. Genauso wenig steht in der Argumentation der

Manuskripte die gesellschaftliche Wirklichkeit »dichotomisch einem irgend-

wie gearteten Wesen oder dem Denken gegenüber« (ebd.: 147). Wenn Marx

kritisiert, dass die gegenwärtige Form der Produktion nicht Ausdruck des

menschlichen Wesens sei, dann »destilliert« er mitnichten aus einer vorge-

fassten Anthropologie »einen dem menschlichen Wesen entsprechenden Ge-

sellschaftszustand heraus und stellt ihn derWirklichkeit als Ideal gegenüber«,

misst er nicht »die schlechte Wirklichkeit am wahren menschlichen Wesen«

(ebd.: 117; vgl. ebd.: 103), sondern versucht er, wie wir gesehen haben, die bür-

gerlichen ökonomischen Verhältnisse als Formen zu fassen, unter denen sich

dieses menschliche Wesen überhaupt erst praktisch – aber noch in entfrem-

deter Form – entwickelt. Es ist unzweifelhaft, dass ihm dieser Nachweis hier

noch nicht überzeugend gelingt, nichtsdestotrotz steht er damit weder »an

der Grenze zum utopischen Sozialismus«, noch wendet er eine »moralische

Kritikfigur« (ebd.: 117) an. Weder die Marxʼsche Kritik noch die Philosophie,

die ihr sowohl Gegenstand als auch Grundlage ist, werden hier richtig er-

fasst.18 Gerade vor dem Hintergrund der Kritik der Hegelʼschen Phänomenolo-

18 Gegen derartige Missverständnisse hat schon Max Horkheimer in einem Nachtrag zu

Traditionelle und kritische Theorie betont: »Die dialektische Theorie übt keine Kritik aus

der bloßen Idee. Schon in ihrer idealistischen Gestalt hat sie die Vorstellung von einem

an sich Guten, das derWirklichkeit bloß entgegengehalten wird, verworfen. Sie urteilt

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 41

gie ist es unhaltbar, zu behaupten, Marxʼ Bestimmung des Kommunismus als

»vollständige, bewußt und innerhalb des ganzen Reichthums der bisherigen Ent-

wicklung gewordne Rückkehr des Menschen für sich als eines gesellschaftlichen,

d.h. menschlichen Menschen« (MEGA² I/2: 263)19 impliziere einen ursprüng-

lichen Zustand, »in welchem der Mensch sein menschliches Wesen« als ein

eigentliches »noch besaß« (Heinrich 2006: 116).20 Damit schiebt man Marx ei-

ne Position unter, die er selbst am Beispiel des ›rohen Kommunismus‹ expli-

zit kritisiert, da dieser die Zivilisation nur abstrakt negiere und die »Rück-

kehr zur unnatürlichen Einfachheit des armen und bedürfnißlosen Menschen

[sei], der nicht über das Privateigenthum hinaus, sondern noch nicht ein-

mal bei demselben angelagt ist.« (MEGA² I/2: 262) Genauso wie bei Hegel

der Geist ist bei Marx der wahrhaft gesellschaftliche Mensch aber nicht Ur-

sprung, sondern Resultat seiner Selbstverwirklichung. Wenn die Phänomeno-

logie des Geistes den Geist durch die »Fortwälzung« der Bewusstseinsgestalten

und den »Rückgang in ihren Grund undWesen« als »das sich selbst tragende,

absolute reale Wesen« (Hegel 1970: 325 f.) entwickelt, dann ist damit keine Er-

kundung irgendeiner Ursuppe eines gespenstischen ›eigentlichen‹ Geistes ge-

nicht nach dem, was über der Zeit, sondern nach dem, was an der Zeit ist.« (Horkhei-

mer 2005b: 267)

19 Alle Hervorhebungen bis auf die letzte sind von mir. Heinrich wiederum unterschlägt

genau diese nähere Bestimmung der ›Rückkehr‹.

20 Diese Behauptung übernimmt auch Denis Mäder in seiner Studie Fortschritt bei Marx

und meint gar, eine »geschichtsphilosophische Aporie« in den Ökonomisch-philosophi-

schen Manuskripten ausmachen zu können: »Wenn die Menschen erst werden müssen,

was sie sein sollen,was sie aber gleichzeitig immer schon gewesen sind,wie können sie

dann überhaupt eine Geschichte haben?« (Mäder 2010: 158) Mäder missversteht Marx

in gleich zweifacher Weise: Zum einen übernimmt dieser nicht einfach – wie Mäder

meint – Feuerbachs Philosophie des Gattungswesens, sondern transformiert sie fun-

damental, wenn er das menschliche Wesen in der Selbsterzeugung durch Arbeit aus-

macht und es dadurch notwendig als ein sich Entwickelndes begreift. Deshalb ist das

›Neue‹, dessen Auftreten Mäder zum Wesensmerkmal von geschichtlicher Entwick-

lung und Fortschritt bestimmt, weder das ›Alte‹, ›Ursprüngliche‹ – das wäre tatsächlich

eine Aporie – noch ein »auf sich selbst gegründetes, unvermitteltes Neues« (ebd.), wie

Feuerbach es gegen die Hegelʼsche ›Negation der Negation‹ setzt, sondern einWerden-

des. Zum anderen erkennt Mäder nicht, dass ein wesentliches Motiv der Manuskripte

ist, den Kommunismus oder ›den wirklichen Menschen‹ gerade entgegen den jung-

hegelianischen und anderen Ansätzen (und als Kritik an diesen) nicht aus einer »ei-

gentlichen Bestimmung der Menschen« (ebd.: 156), also ›bestimmungsteleologisch‹,

sondern aus den verkehrten Verhältnissen selbst als deren historisch möglich gewor-

denes Resultat zu entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Wahrheit und Revolution

meint, sondern der durchgeführte »Prozeß der Erfahrung des Bewußtseins«

(Schnädelbach 1999: 77), durch den hindurch sich der Geist als das geschicht-

lich gewordene »Ganze[…] der geistigen oder kulturellen Wirklichkeit« (ebd.:

72) begreift,21 von demHegel entsprechend schon in der Vorrede zur Phänome-

nologie schreibt, es – das Ganze – sei »nur das durch seine Entwicklung sich

vollendende Wesen. Es ist von dem Absoluten zu sagen, daß es wesentlich

Resultat, daß es erst am Ende das ist, was es in Wahrheit ist; und hierin eben

besteht seine Natur,Wirkliches, Subjekt oder Sichselbstwerden zu sein.« (He-

gel 1970: 24)Marxwiederum verwirft diese Philosophie nicht einfach, sondern

kritisiert, dass in ihr »Subjekt und Prädicat […] das Verhältniß einer absolu-

ten Verkehrung zu einander« haben, weil hier der »wirkliche Mensch und die

wirkliche Natur« (MEGA² I/2: 302) als bloße Prädikate des absoluten Geistes

figurieren. Wohlgemerkt lautet der Vorwurf nicht auf Verkehrung von Sub-

jekt und Prädikat überhaupt, denn »formell und abstrakt« (ebd.) erfasse Hegel

damit die innerhalb der Entfremdung sich vollziehende Selbsterzeugung des

Menschen ja durchaus nicht falsch. Was Marx Hegel nicht ohne Sarkasmus

vorwirft, ist die Verabsolutierung dieser Verkehrung und deren Verklärung zur

wirklichen Vernunft: »Also die Vernunft ist bei sich in der Unvernunft als Un-

vernunft. […] Die Selbstbejahung, Selbstbestätigung im Widerspruchmit sich

selbst, sowohl mit demWissen, als mit demWesen des Gegenstandes, ist also

das wahreWissen und Leben.« (Ebd.: 299)

Angesichts der Art und Weise sowie der Resultate der bis hier geschilder-

ten Hegel-Kritik Marxens muss klar sein, dass aus obigem Zitat keineswegs

die strikte Absage an diese zentralen Prinzipien der idealistischen Philoso-

phie – Vernunft und Wahrheit – spricht,22 Marx sich aber ebenso wenig auf

sie noch ungebrochen, quasi in junghegelianischerManier, als Referenzpunk-

te einer innerphilosophischen Kritik bezieht23. Was also sind Vernunft und

Wahrheit für Marx?

Schon ein Jahr zuvor, in seiner ebenfalls nicht zu Lebzeiten veröffentlich-

ten Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, hält Marx gegen Hegel, dass dieser

21 Marcuse nennt denGeist daher den »Terminus, der Vernunft als Geschichte kennzeich-

net« (1962: 21).

22 Auch an dieser Stelle hat Marx mit Feuerbachs materialistischem Sensualismus wenig

gemein, demzufolge – und in expliziter Ablehnung von Hegels spekulativer Figur der

Negation der Negation –Wahrheit sich dem v.a. als rezeptiv, passiv verstandenen Sub-

jekt als unmittelbare sinnliche Gewissheit von den äußeren Gegenständen ergibt; vgl.

Marcuse 1962: 240.

23 So lautet etwa Althussers Unterstellung (2011: 94 ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 43

»überall die Idee zum Subjekt macht, und das eigentliche, wirkliche Subjekt

[…] zum Prädicat« (MEGA² I/2: 11), so aber die bürgerliche Wirklichkeit zu-

rechtbiege und spekulativ der »Sache der Logik« (ebd.: 18) anpasse, um die

Wirklichkeit als vernünftig zu rechtfertigen. Damit war Hegel nicht einfach

Apologet des Bestehenden, denn es ging ihm dabei um nicht weniger als eine

Begründung der Einheit von vernunftbegründetem Allgemeinem und selbst-

bestimmtem Individuum – ein Unternehmen, dessen kritischen Gehalt auch

Adorno hervorgehoben hat: »Nur soweit das Wirkliche transparent auf die

Idee der Freiheit, also die reale Selbstbestimmung der Menschheit ist, kann

es für vernünftig gelten.Wer dies Erbe der Aufklärung aus Hegel eskamotiert

und eifert, daß seine Logik eigentlich mit der vernünftigen Einrichtung der

Welt nichts zu tun habe, verfälscht ihn.« (Adorno 1975: 288)24 Auch Marx weiß

das, und er zeiht Hegel nicht einfach (nur) der unbegründeten, voreiligen

Behauptung der bereits waltenden Wirklichkeit der Vernunft oder einer ab-

sichtsvoll reaktionären Legitimation irrationaler Herrschaft, sondern erkennt

– besonders in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten – auch, dass hier

ein Problem vorliegt, dessen Lösung innerhalb der (Hegelʼschen) Philosophie,

mit theoretischen Mitteln, gar nicht möglich ist. Diese kann nicht anders,

als die Widersprüche, die realen Antagonismen, gewaltsam unter ihren Hut

zu bringen, wenn sie die Verwirklichung der Vernunft als Selbstbewegung

und -verwirklichung des Geistes entfaltet.25 Erst Marx eröffnet, indem er die

Vernunft materialistisch in ihrer praktischen Dimension als historisch voran-

schreitende Selbsterzeugung der Menschen durch Arbeit, durch die praktische

24 Siehe auch Marcuses Erklärung, dass der idealistische Versuch, eine »universell ver-

nünftige Ordnung« aus der allgemeinen Struktur des Denkens, aus dem Subjekt zu

begründen, gegen den »Angriff des englischen Empirismus« gerichtet war (Marcuse

1962: 26 f.), der den Menschen letztlich auf die Unterwerfung unter das schlichtweg

Gegebene verpflichtete, weil er Begriffe und Denken einzig als bloße Ausdrücke der

gewöhnlichen Erfahrung von gegebenen Tatsachen auffasste.

25 In seiner Vorlesung zur Erkenntnistheorie (1957/58) hat Adorno die Daumenregel for-

muliert, man solle bei Schwierigkeiten, sich unter (spekulativen) Begriffen wie dem

des Geistes etwas Bestimmtes vorstellen zu können, versuchen, »die Probleme zu kon-

struieren, die durch die Einführung, durch die Konstruktion eines solchen Begriffes

gelöst werden sollen« (Adorno o.J.: 89). Ein wesentlicher Sinn der Spekulation besteht

nämlich darin, die sich dem idealistischen Denken ergebenden Widersprüche »bis zu

einem Grad auszugleichen« (ebd.: 191; vgl. MEGA² I/2: 299 f.). Die Logik entspricht da-

mit den Formen des Staates, wie ihn Marx etwa in Zur Judenfrage als abstrakte All-

gemeinheit kritisiert, und des die einander gegensätzlichen Waren gleichsetzenden

Geldes, weshalb Marx die Logik gar als »Geld des Geistes« (ebd.: 278) bezeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Wahrheit und Revolution

Bearbeitung der Natur, begreift, ein Verständnis von der Möglichkeit einer

wirklichen Aufhebung der Widersprüche:

»Man sieht wie Subjektivismus und Objektivismus, Spiritualismus und Ma-

terialismus, Thätigkeit und Leiden erst im gesellschaftlichen Zustand« – al-

so im Sozialismus/Kommunismus – »ihren Gegensatz, und damit ihr Dasein

als solche Gegensätze verlieren; man sieht, wie die Lösung der theoretischen

Gegensätze« – nach Hegel also die vernünftige Erkenntnis ihrer Einheit in ei-

ner dialektisch vermittelten Totalität und damit die Erkenntnis derWahrheit

– »selbst nur auf eine praktische Art, nur durch die praktische Energie d[es]

Menschen möglich ist und ihre Lösung daher keineswegs nur eine Aufgabe

der Erkenntniß, sondern eine wirkliche Lebensaufgabe ist, welche die Philo-

sophienicht lösen konnte, ebenweil sie dieselbe als nur theoretischeAufgabe

faßte.« (Ebd.: 271)26

Um die Wirklichkeit der Vernunft nach dem Maßstab von Allgemeinheit und

Notwendigkeit zu begründen, musste die (idealistische) Philosophie ein Sub-

jekt konstruieren, das über das konkrete, zufällige Bewusstsein, die Psycho-

logie und die Interessen der Einzelsubjekte hinausgehend deren Gemeinsa-

mes darstellt und – hier entsprechen sich Hegels ›List der Vernunft‹ und

Adam Smiths ›unsichtbare Hand‹ – durch sie hindurch wirkt. (Vgl. Adorno

o.J.: 78 f.) Die hier notwendig auf dem Fuße folgende Hypostasierung des ob-

jektiven Geistes gegenüber den Individuen – sie werden gar »geopfert und

26 In seinen ein Jahr später verfassten Thesen ad Feuerbach wird er denselben Gedanken

noch einmal ähnlich (und mit noch eigenwilligerer Interpunktion) formulieren: »Die

Frage, ob demmenschlichen Denken – gegenständliche Wahrheit zukomme – ist kei-

ne Frage der Theorie, sondern eine praktische Frage. In der Praxis muß der Mensch die

Wahrheit i.e. Wirklichkeit u. Macht, Diesseitigkeit seines Denkens beweisen.« (MEGA²

IV/3: 20) Überhaupt stellen die Feuerbach-Thesen – anders als Heinrich 2006: 127, dem

AlthusserʼschenDiktum folgend, behauptet – gar keinen Bruchmit denÖkonomisch-phi-

losophischen Manuskripten dar und sagen nichts aus, was nicht auch schon in diesen –

allenfalls teilweise weniger pointiert – entwickelt wurde. Einzig die Kritik des Begriffs

»Gattung« in der sechsten These ist neu, doch selbst hier ist zu vermerken, dass Marx

sich damit zum einen nur gegen Feuerbachs konkrete ahistorische und ungesellschaft-

liche Konzeption wendet, was er de facto auch schon in den Manuskripten mit seiner

Bestimmung des Gattungswesens als sukzessiver Selbst- wie gegenseitiger Erzeugung

der Menschen durch Arbeit getan hat. Zum anderen wird er den Gattungsbegriff, wie

wir bereits gesehen haben, auch in den folgenden Jahren und Jahrzehnten immerwie-

der selbst gebrauchen.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 45

preisgegeben« (Hegel 1986: 49) – führt die Bestimmung der Vernunft als Set-

zung der Welt unter die Bestimmungen des Menschen ad absurdum. Die-

sen Selbstwiderspruch, diese Aporie der idealistischen Philosophie löst Marx

mit seinem Veständnis vom menschlichen Gattungswesen als bewusst ge-

meinschaftlich-gesellschaftlichem Zusammenhang der menschlichen Arbei-

ten, als praktischer Selbsterzeugung der Gattung: Dass Hegel die Wirklich-

keit der Vernunft spekulativ begründen musste, hat seinen Grund darin, dass

die Menschen – wie erst im Horizont der Marxʼschen Bestimmungen von ih-

rem praktischen Gattungswesen greifbar wird – die Welt noch nicht mit Be-

wusstsein gemeinschaftlich einrichten, das Allgemeine undNotwendige –der

die Einzelnen übergreifende gesellschaftliche Zusammenhang – sich also bis-

lang nur hinter ihrem Rücken entwickelt und durchsetzt. Der zentrale Inhalt

und Gegenstand der Philosophie – Vernunft – verschwindet damit aber nicht

aus Marxʼ Werk, er ist im Gegenteil – als praktische Selbsterzeugung und

-bestimmung der Menschen – aufgehoben in der bereits dargestellten Bestim-

mung des Kommunismus und dessen materialistischer Herleitung aus der

geschichtlichen Entwicklung selbst.27 Diese Transformation hat Horkheimer

einmal sehr treffend so pointiert:

»Die Selbstanschauungder Vernunft, die für die alte Philosophie die höchste

Stufe des Glücks bildete, ist im neuerenDenken in denmaterialistischen Be-

27 Marxʼ Betonung der praktischen Dimension der Vernunft als Selbsterzeugung der

menschlichen Gattung sollte indes nicht zu der falschen Annahme verleiten, Ver-

nunft werde vonMarx durch blinde virile Praxis ersetzt, als subjektives, intellektuelles

Vermögen also verabschiedet und der Mensch damit auf ein bloßes Reiz-Reaktions-

Bündel reduziert. Praxis ohneVernunftvermögen zeichnet das Tier aus, nicht denMen-

schen, wie Marx in denManuskripten zu Protokoll gibt: »Das Thier ist unmittelbar eins

mit seiner Lebensthätigkeit. Es ist sie. DerMenschmacht seine Lebensthätigkeit selbst

zum Gegenstand seines Wollens und seines Bewußtseins. Er hat bewußte Lebensthä-

tigkeit. Es ist nicht eine Bestimmtheit, mit der er unmittelbar zusammenfließt. Die

bewußte Lebensthätigkeit unterscheidet d[en] Menschen unmittelbar von der thie-

rischen Lebensthätigkeit. Eben nur dadurch ist er ein Gattungswesen. Oder er ist nur

ein BewußtesWesen, d.h. sein eignes Leben ist ihm Gegenstand, eben weil er ein Gat-

tungswesen ist. Nur darum ist seine Thätigkeit freie Thätigkeit.« (MEGA² I/2: 240) Aus

diesen Zeilen klingt auch heraus, dass Marx – wenngleich das in denManuskripten auf

den ersten Blick vielleicht etwas untergeht –Hegel gar nicht den erst einmal ganz rich-

tigen Impuls vorhält, die Geschichte als sukzessive vernunftgeleitete Aneignung der

Welt, als »Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit« (Hegel 1986: 32) erfassen zu wollen,

sondern die idealistische Art und Weise kritisiert, in der Hegel das tut und so in die

Affirmation unvernünftiger Zustände abgleiten muss.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Wahrheit und Revolution

griff der freien, sich selbst bestimmenden Gesellschaft umgeschlagen; vom

Idealismus bleibt dabei übrig, daß die Möglichkeiten des Menschen noch

andere sind, als im heute Bestehenden aufzugehen, andere als die Akku-

mulation von Macht und Profit.« (Horkheimer 2005b: 265)

Im selben Zug transformiert sich damit auch der in Vernunft gründende

Wahrheitsbegriff. Wahr ist bei Marx das Ganze als Wirklichkeit der Vernunft

selbstredend nicht mehr in dem Sinne, dass es sich begrifflich als dialekti-

sche Entfaltung des Geistes durch dessen Erscheinungen hindurch darstellen

lässt, der sich so als Substanz und Subjekt dieses Ganzen beweist, dessen

Widersprüche in ihm ›aufgehoben‹ fortbestehen. Als im emphatischen Sin-

ne wahr – und auch Hegels Wahrheitsbegriff ist schon ein emphatischer

– erweist sich das Ganze für Marx erst, wenn es wirklich und praktisch

unter die bewussten Bestimmungen der vereinigten Menschen »als eines

vorausgesezten Subjekts« (MEGA² I/2: 277) gestellt ist.28 Wissenschaft, deren

Ziel Wahrheit ist, geht es, wie Marx auch noch 20 Jahre später in seinem

kritischen ›Nachruf‹ auf Pierre-Joseph Proudhon auf den Punkt bringt, um

die »kritische[…] Erkenntniß der geschichtlichen Bewegung […], die selbst

die materiellen Bedingungen der Emancipation producire« (MEGA² I/20: 63).

Ging es bereits Hegel nicht um die einfache Wiedergabe dessen, was ist,

sondern darum, mit der geglückten Darstellung des Ganzen als entfalteter

begrifflicher Totalität dieses als vernünftig konstituiert zu beweisen und erst

diese Erkenntnis des Ganzen als wahr zu bestimmen, ist bloßer Tatsachen-

positivismus die Sache des Marxʼschen Materialismus sogar noch weniger.

Wenn Marx die Geschichte als bislang den Menschen entfremdeten Prozess

der Entfaltung der praktischen menschlichen Wesenskräfte begreift, dann

ist das Bestehende nicht – wie Hegel noch zeigen wollte –mit seinem Begriff

identisch, indem es als spekulative Einheit die Widersprüche begrifflich in

sich integrierend ›aufhebt‹; dann kann nur eine Wissenschaft wahr sein,

die die entfremdete Gesellschaft als ein Ganzes darstellen kann, dessen

reale Widersprüche es über sich hinaustreiben auf die noch ausstehende

praktisch verwirklichte »Aneignung des menschlichen Wesens durch und für

d[en] Menschen« (MEGA² I/2: 263). Worauf sich die Marxʼsche im Gegensatz

28 In den Feuerbach-Thesen stellt Marx seinen ›neuen‹ Materialismus daher – gleicher-

maßen gegen den Idealismus wie gegen Feuerbachs ›alten‹, ›anschauenden‹ Materia-

lismus gerichtet, demWahrheit nur aus sinnlicher Anschauung folgt – auf den Stand-

punkt der »menschliche[n] Gesellschaft« oder der »gesellschaftliche[n] Menschheit«

(MEGA² IV/3: 21), ergo: des Kommunismus.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 47

zur Hegelʼschen Erkenntnis zubewegt, ist, in den Worten von Schmidt,

»kein absoluter Begriff, sondern die alle logische Immanenz sprengende,

nie zu vergeistigende Geschichte« (Schmidt 1971b: 64). In diesem Sinne kann

die kapitalistische Gesellschaft gar nicht als vernünftige Einheit begriffen

werden, die alle ihre Einzelmomente in sich aufgehoben hat, sondern ist erst

der Kommunismus, in dem die Widersprüche der bisherigen verkehrten,

herrschaftsförmigen Gesellschaft ›wahrhaft aufgelöst‹ sein werden (vgl.

MEGA² I/2: 263), die geschichtlich einst durchgesetzte Wahrheit dieser noch

unwahren Gesellschaft.29

3. Die »wirkliche Bewegung welche den jetzigen Zustand
aufhebt« – Ein radikaler Bruch?

Die Marxʼschen Artikel und Manuskripte der Jahre 1843 und 1844 – und ge-

rade die Ökonomisch-philosophischenManuskripte – als Kritikversuche abzutun,

die noch auf dem Terrain und innerhalb der Problematik der Philosophie ver-

blieben und mit dem ›historischen Materialismus‹ der folgenden Jahre nichts

zu tun hätten, ignoriert nicht nur, was Marx mit jenen früheren Forschungen

eigentlich bezweckt hat, und zeugt obendrein nicht nur von einem Unver-

ständnis für die selbstverständlich auch praktischen und politischen Impli-

kationen des Deutschen Idealismus. Es gerät so auch völlig aus dem Blick,

auf welcher grundsätzlichen Problematik das Projekt eines ›historischen Ma-

terialismus‹ eigentlich aufbaut. Die Manuskripte sind – als ein erster Versuch

– ganz wesentlich von dem Anspruch getragen, den Sozialismus bzw. Kom-

munismus nicht als Idee oder gespeist aus (nicht selten christlich begründe-

ten) Gerechtigkeitsvorstellungen gegen die Wirklichkeit zu halten, sondern

ihn als sich real durchsetzendes Moment dieser Wirklichkeit selbst auszu-

weisen, indem derenWidersprüchlichkeit anhand der Ergebnisse des damals

fortgeschrittensten Stands der Gesellschaftswissenschaften: der politischen

Ökonomie, verdeutlicht wird, und erst die ausführliche Auseinandersetzung

mit und Kritik an Hegel (und Feuerbach), wie ich sie bis hier geschildert ha-

29 »Wahrheit ist nicht nur mit Lehrsätzen und Urteilen verknüpft; sie ist, kurz gesagt,

nicht nur ein Attribut des Denkens, sondern der im Prozeß stehenden Wirklichkeit.

Etwas ist dannwahr, wenn es ist, was es sein kann, indem es alle seine objektivenMög-

lichkeiten verwirklicht.« (Marcuse 1962: 33)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Wahrheit und Revolution

be, liefert Marx überhaupt die Mittel dafür an die Hand30: Erst ausgehend

von einemBegriff desmenschlichenGattungswesens als sukzessiver Selbster-

zeugung durch Arbeit erkennt er die Kategorien der politischen Ökonomie als

Formen, unter denen diese Selbsterzeugung nur entfremdet, also als verkehr-

ter Prozess, stattfindet, von dem die Menschen beherrscht werden, statt ihn

bewusst zu gestalten, und der dennoch so erst die Bedingungen der Möglich-

keit dafür schafft, dass die Menschen ihre Verhältnisse einst mit Bewusstsein

unter ihre kollektive Regie nehmen werden. Und so ist seinerseits auch der

Begriff der Entfremdung nicht einfach das Mittel einer die bestehenden Pro-

duktionsverhältnisse moralisch anklagenden, sondern einer historisch auf-

klärenden Kritik und thematisiert er schließlich nicht weniger als die Ermög-

lichungsbedingung, den Bildungsprozess, der menschlichen Befreiung. Die

Manuskripte zur Deutschen Ideologie knüpfen an genau dieses bereits in den

Ökonomisch-philosophischen Manuskripten grundlegend formulierte Desiderat,

den Kommunismus aus der Entwicklung der materiellen Verhältnisse zu er-

klären, an und formulieren inmehreren ausführlicheren Anläufen Ansätze ei-

ner materialistischen Geschichtsschreibung aus, mit der nicht nur im selben Zug

die idealistischen und junghegelianischen Vorstellungen von Geschichte er-

klärt und kritisiert werden, sondern zentral der Kommunismus als eine sol-

che »wirkliche Bewegung« begründet werden soll.31

Nun ist das Besondere an derDeutschen Ideologie bekanntlich aber, dass sie

nicht nur eine (mehr noch für Marxʼ als für Engelsʼ damalige Standards) völlig

neue, ja anti-philosophische Sprache an den Tag legt, sondern ganz explizit

30 Vgl. Arndt 2012: 39, der allerdings auch konstatiert, dass Marx Geschichte lediglich

mit Hegels Phänomenologieparallelisiere und so denWiderspruch zum »energetischen

Prinzip« (ebd.: 43) hypostasiere, statt die wirklichenWidersprüche als solche zu unter-

suchen. Dass Marx hier noch keine immanente Kritik der Kategorien der politischen

Ökonomie leistet, ist ebenso völlig richtig wie die Feststellung, dass auf der anderen

Seite dieManuskripte auf eine Überwindung der Spekulation und die noch ausstehen-

de Erforschung der gegenständlichen Vermittlungsformen samt ihrer geschichtlichen

Entstehung drängen. Wie im Folgenden deutlich werden soll, wird damit aber kei-

neswegs jene Geschichtskonstruktion aufgelöst (vgl. ebd.: 44), sondern zieht sie sich

weiterhin gerade auch durch die dann folgenden Forschungen Marxens.

31 Die Zentralität dieses Punktes heben Marx und Engels im Manuskript sogar durch die

Anstreichung der gesamten Passage eigens hervor: »Der Communismus ist für uns

nicht ein Zustand, der hergestellt werden soll, ein Ideal, wonach die Wirklichkeit sich

zu richten haben [sic]. Wir nennen Communismus diewirkliche Bewegung welche den

jetzigen Zustand aufhebt. Die Bedingungen dieser Bewegung ergeben sich aus der

jezt bestehenden Voraussetzung.« (MEGA² I/5: 37)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 49

als Kritik des philosophischen Diskurses, gar als – so sollte Marx es Jahre spä-

ter formulieren – grundlegende ›Abrechnung‹ mit dem eigenen »ehemaligen

philosophischen Gewissen« (MEGA² II/2: 101) gedacht ist, das nicht zuletzt

noch die Ökonomisch-philosophischen Manuskripte getragen hatte.32 Hier ist zu-

nächst noch einmal in Erinnerung zu rufen, welchen Zweck Marx und Engels

(zeitweise auch die an diesem ProjektmitwirkendenMoses Hess, JosephWey-

demeyer und Roland Daniels) mit der – schließlich nicht zustandegekomme-

nen – Veröffentlichung der Deutschen Ideologie verfolgt haben33:

Sowohl Bruno Bauer als auchMax Stirner hatten kurz zuvor den Kommu-

nismus als bloßen Feuerbachianismus denunziert. Besonders Stirner hatte in

seiner polemischen Schrift Der Einzige und sein Eigentum (1844) u.a. materia-

listisch intendierte Kategorien wie ›der Mensch‹ und das menschliche ›Gat-

tungswesen‹ als bloße Umkehrung religiöser Kategorien angegriffen und da-

mit auf nichts Geringeres als das Fundament der sozialistischen und kommu-

nistischen Publizistik in Deutschland gezielt, die tatsächlich wesentlich auf

Feuerbach aufbaute.Marx und Engels setzen indes nicht zu einer Entkräftung

dieser Feuerbach-Kritik an, lassen sich aber ebenso wenig auf Stirners Eloge

auf den völlig vermittlungslosen konkreten ›Einzigen‹ ein,34 sondern vertiefen

den schon in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten anvisierten Ansatz

einer Erklärung des Kommunismus aus den zu ihrer geschichtlichen Über-

windung treibenden realen Widersprüchen der ökonomischen Verhältnisse.

Interessant ist hier allerdings,wie sich die Argumentation gegenüber denMa-

nuskripten augenscheinlich verschoben hat: Hing sie in diesen noch inwendig

zusammen mit einer Theorie des Gattungswesens, wird sie in der Deutschen

Ideologie nun explizit gegen Feuerbach und die Philosophie überhaupt in An-

schlag gebracht. Aus genealogischer Perspektive kann man hier ein durchaus

32 Dass die Deutsche Ideologie nicht nur vom Partei-Marxismus zur Grundlage einer ›his-

torisch-materialistischen Weltanschauung‹ erhoben wurde, sondern auch – quasi am

anderen Ende des Spektrums der Anknüpfungen anMarx – von großen Teilen der wis-

senschaftlichen Marx-Forschung als zentrales Dokument des Bruchs mit der Philoso-

phie interpretiert werden konnte, kommt also selbstverständlich nicht von ungefähr.

33 Siehe hierzu ausführlicher Spekker 2018, insb. S. 175-190, sowie Bohlender 2018.

34 Stirners quasi antiphilosophische Philosophie des ›Ich‹ bzw. des ›Einzigen‹ wird in epi-

scher Breite im projektierten Kapitel III. Sankt Max zerpflückt. Zur Problematisierung

siehe besonders Matthias Bohlenders Studie im vorliegenden Buch. Cum grano salis

lässt sich diese Auseinandersetzung zwischen Stirner, Marx und Engels sowie Moses

Hess (mit seiner 1845 erschienenen Schrift Die letzten Philosophen) als ›Urszene‹ des

Konflikts zwischen (postmoderner) Dekonstruktion und Kritischer Theorie lesen.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Wahrheit und Revolution

brillantes, wenngleich folgenreiches Ausweichmanöver beobachten, mit dem

Marx und Engels Stirner und Bauer vorführen wollen, dass die letzteren bei-

den einen Scheingegner bekämpfen, der sich zwar in Gestalt des deutschen

philosophischen Kommunismus respektive ›wahren Sozialismus‹ tatsächlich

selbst für einen Teil der kommunistischen Bewegung halten mag, mit deren

wirklichen Ausprägungen aber überhaupt nichts zu tun habe35:

»Charakteristisch ist es aber, daß die Heiligen Bruno & Max die Vorstellung

Feuerbachs vom Kommunisten sogleich an die Stelle des wirklichen Kom-

munisten setzen, was theilweise schon deswegen geschieht, damit sie auch

den Kommunismus als ›Geist vom Geist‹, als philosophische Kategorie, als

ebenbürtigen Gegner bekämpfen können« (MEGA² I/5: 57).

Mit großer Geste halten Marx und Engels jetzt gegen die ›ideologischen‹ Aus-

einandersetzungen der Philosophen die Empirie. Insbesondere in den für ein

projektiertes Kapitel I. Feuerbach ausgekoppelten Manuskriptteilen führen sie

vor, weshalb all die philosophischen Begründungen des Kommunismus (samt

den ebenfalls philosophischen Versuchen ihrer Widerlegung) unsinnig seien:

Mit philosophischen Prinzipien und Ideen habe der Kommunismus im Grun-

de gar nichts zu tun, man müsse nur unvoreingenommen die materiellen

Verhältnisse und deren geschichtliche Entwicklung anschauen, sie auf »rein

empirischem Wege« (ebd.: 8) konstatieren, um zu begreifen, dass der Kom-

munismus als Bewegung ihrer revolutionären Aufhebung von ihnen selbst

notwendig hervorgebracht werde.36 So demonstrieren sie anhand kurzer his-

torischer Rekonstruktionen der Entwicklung der gesellschaftlichen Arbeits-

teilung und Eigentumsformen, wie die Entfaltung der menschlichen Produk-

35 Siehe insbesondere Marxʼ und Engelsʼ Polemik gegen dieses ›Selbstmissverständnis‹

des deutsch-philosophischen Kommunismus in den Kapiteln der Deutschen Ideologie

über den ›wahren Sozialismus‹ und Karl Grün; MEGA² I/5: 515-589. Wie sehr diese Aus-

einandersetzungen keineswegs bloß die Konsequenz wissenschaftlicher Einsichten

sind, sondern auch aus dem politischen Tagesgeschäft Marxens und Engelsʼ – insbe-

sondere im Bund der Gerechten – erklärt und so in ihrer Bedeutung begriffen werden

müssen, ihrerseits die wissenschaftliche Kritik auf bestimmteWeise auszurichten, ha-

be ich in Spekker 2018: 181 ff. zu erhellen versucht. Siehe zu dieser Episode der Marxʼ-

schen ›Kritik im Handgemenge‹ auch Bohlender 2016 und 2018.

36 Nur wenig später wird Marx in derMisère de la Philosophie in entsprechenderWeise ge-

gen Proudhon wie den ›Utopismus‹ gleichermaßen halten, die Sozialisten und Kom-

munisten hätten »nur sich Rechenschaft abzulegen von dem, was sich vor ihren Augen

abspielt[,] und sich zum Organ desselben zu machen« (MEGA² I/30: 302).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 51

tivkräfte deren jeweiligem Stand entsprechende gesellschaftliche und politi-

sche Verhältnisse und Verkehrsformen ebenso wie Bewusstseinsformen her-

vorbringe. Mit dem in diesem Zusammenhang erstmals formulierten und

für den Marxismus kanonisch werdenden Paradigma, wonach mit der vo-

ranschreitenden Entwicklung der Produktivkräfte »an die Stelle der früheren,

zur Fessel gewordenen Verkehrsform, eine neue, den entwickelteren Produk-

tivkräften & damit der fortgeschrittenen Art der Selbstbethätigung der Indi-

viduen entsprechende gesetzt wird, die à son tour wieder zur Fessel & dann

durch eine andre ersetzt wird« (ebd.: 103), sind sich Marx und Engels sicher,

die geschichtliche Entwicklungund schließlich den Kommunismus als deren Ziel

ohne jegliche philosophische Vor- oder Grundannahmen erklären zu können.

Zwar unterscheidet sich die Argumentation gar nicht so sehr von derjenigen

in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten: Mit der unter der Herrschaft

des Privateigentums vorangeschrittenen Arbeitsteilung haben sich die Pro-

duktivkräfte als sachliche Gewalt gegen die zunehmend voneinander isolier-

ten Individuen verselbständigt. Die sich so entwickelnde »große Industrie«

(ebd.: 91 et passim) schafft zugleich aber dadurch, dass mit ihr die Produktiv-

kräfte erstmals als Totalität und »nur innerhalb eines universellen Verkehrs«

(ebd.: 112) existieren, auch erstmals die Voraussetzung dafür, dass diese Indi-

viduen sich vereinigen und diese Produktivkräfte als ganze aneignen können:

»Die Aneignung dieser Kräfte ist selbst weiter nichts als die Entwicklung der

den materiellen Produktionsinstrumenten entsprechenden individuellen

Fähigkeiten. Die Aneignung einer Totalität von Produktionsinstrumenten

ist schon deßhalb die Entwicklung einer Totalität von Fähigkeiten in den In-

dividuen selbst. Diese Aneignung ist ferner bedingt durch die aneignenden

Individuen. Nur die von aller Selbstbethätigung vollständig ausgeschlos-

senen Proletarier der Gegenwart sind im Stande, ihre vollständige, nicht

mehr bornirte Selbstbethätigung, die in der Aneignung einer Totalität von

Produktivkräften & der damit gesetzten Entwicklung einer Totalität von

Fähigkeiten besteht, durchzusetzen.« (Ebd.)37

37 Dass es sich hier um eine notwendige Voraussetzung handele, wird an anderer Stelle

noch deutlicher: »[…] in der goßen Industrie ist der Widerspruch zwischen dem Pro-

duktionsinstrument & Privateigenthum erst ihr Produkt, zu dessen Erzeugung sie be-

reits sehr entwickelt sein muß. Mit ihr ist also auch die Aufhebung des Privateigen-

thums erstmöglich.« (MEGA² I/5: 70 f.; Herv. M.S.)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Wahrheit und Revolution

Hier wird also näher ausgeführt, was Marx meint, wenn er in den Manu-

skriptendie Industrie als das »aufgeschlagneBuch dermenschlichenWesenskräfte«

(MEGA² I/2: 271) bezeichnet, und das Resultat dieses Prozesses: die »totalen

Individuen«, deren »Selbstbethätigung mit dem materiellen Leben« zusam-

menfalle (MEGA² I/5: 113), ist im Grunde das, was Marx dortmit dem bewuss-

ten, wirklichen Gattungswesen gemeint hat.

Doch genau diese ›historisch-materialistische‹ Argumentationwird in der

Deutschen Ideologie nun explizit gegen die Verwendung solcher philosophi-

schen Begriffe gehalten: »Die Individuen, die nicht mehr unter der Theilung

der Arbeit subsumirt werden, haben die Philosophen sich als Ideal unter dem

Namen: ›der Mensch‹ vorgestellt« (ebd.: 114) und diesen dann als überhisto-

risch wirklich »apotheosirt« (ebd.: 46), so dass es nur eine Frage der Bewusst-

seinsentwicklung seinmüsste, dass sich derMensch dereinst als das wirkliche

Subjekt erkennen werde. Und Feuerbach bleibe schließlich »bei dem Abstrak-

tum ›der Mensch‹ stehen« (ebd.: 25), dessen Sinnlichkeit er nur in der Liebe

und Freundschaft, nicht aber in dessen praktischer Tätigkeit, der Produk-

tion des eigenenmateriellen Lebens, ausmache, weshalb seinMaterialismus38

also ahistorisch sei.

Von solchen Angriffen auf die Philosophie, insbesondere die Feuerbachs,

sollte man sich indes nicht täuschen lassen: Auch die Argumentation in den

Ökonomisch-philosophischen Manuskripten ist – wie bereits dargelegt – durch

diese fundamentale Differenz zu Feuerbach gekennzeichnet, nur sieht Marx

hier offenbar noch keine Veranlassung, diese Differenz auch auszubuchsta-

bieren, während in der Deutschen Ideologie solche expliziten Gegenüberstel-

lungen nun wesentlich zur Argumentationstrategie gegen Stirner & Co. gehö-

ren und nicht zuletzt die neuerliche Betonung rein empirisch konstatierba-

rer Fakten unterstreichen sollen: Der Kommunismus ist eine mittels positiver

Wissenschaft als sich geschichtlich durchsetzend erklärbare Tatsache.

Doch wie überzeugend ist dieser neue Objektivismus überhaupt? Und ist

mit ihm wirklich die Sache der Philosophie in Marxʼ wissenschaftlicher Kritik

grundlegend erledigt? Alfred Schmidt hat die berechtigte Frage aufgeworfen,

wie eine historische Dialektik –und nichts anderes ist dasMarxʼsche Paradig-

ma der Produktivkraftentfaltung – überhaupt möglich sei, wenn gleichzeitig

im Zuge der materialistischen Kritik der Hegelʼschen Philosophie der speku-

lative Begriff entfalle. (Vgl. Schmidt 1977: 158 u. 176) Explizit weisen Marx und

Engels ja die idealistische Geschichtsphilosophie als ›spekulative Verdrehung‹

38 Siehe hierzu auch die neunte These ad Feuerbach; MEGA² IV/3: 21.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 53

des wirklichen Geschichtsverlaufs zurück, die die »spätere Geschichte zum

Zweck der früheren« mache und den ganz selbstverständlichen »aktiven Ein-

fluß, den die frühere Geschichte auf die spätere« ausübe, in ihre spekulativen

Begriffe überführe (MEGA² I/5: 40).39 Und tatsächlich kommt ihre materialis-

tische Rekonstruktion der Geschichte ohne Vorstellungen von einer sich in ihr

verwirklichenden Idee, vomGeist als der Einheit, demWesen der aufeinander

folgenden geschichtlichen ›Erscheinungen‹ aus. Es sind die Produktivkräfte:

die objektiven ökonomischen Bedingungen selbst, die die Geschichte voran-

treiben und die technischen Voraussetzungen für den Kommunismus ebenso

wie dasmassenhafte Bewusstsein für dessen objektiveMöglichkeit erst schaf-

fen. Nun kann allerdings kaum die Rede davon sein, dass Marx und Engels

hier mittels akribischer historischer Forschung ein wissenschaftlich belastba-

res Gesetz historischen Fortschritts nachgewiesen hätten, (vgl. Reichelt 1983:

41 f.) doch könnte man zunächst ja meinen, dass es zumindest die plausi-

belste Erklärung für den realen »proletarischen Kommunismus« (MEGA² I/5:

516) sei, wie er sich unter den Industriearbeiterinnen und -arbeitern in den

ökonomisch und politisch fortgeschrittensten Ländern Europas damals he-

rausgebildet hatte. Marx und Engels wären demnach von einem empirischen

Faktum ausgegangen, das von sich aus wichtige Hinweise auf die konkreten

materiellen Voraussetzungen seiner Entstehung gebe, die nun vergleichswei-

se einfach rekonstruiert werden könnten.40 Dieses ›Faktum‹muss indes selbst

noch als Konstruktion Marxens und Engelsʼ begriffen werden: Die dem philo-

sophischen ›wahren Sozialismus‹ entgegengehaltene »Proletariatsbewegung

Frankreichs & Englands« (ebd.: 515), deren »wirkliche Parteiinteressen« (ebd.:

517) dem »Bewußtsein bestimmter geschichtlich bedingter Lebenssphären«

(ebd.: 516) entsprächen, argumentiert zu dieser Zeit kaumweniger ›utopisch‹,

›moralisch‹ und ›philosophisch‹ als der deutsche Kommunismus; vor allem

aber setzt sich ihre Basis weniger aus modernen Industriearbeiterinnen und

-arbeitern denn aus radikalen proletarisierten Handwerkern zusammen, die

39 Auffällig ist, dass diese Kritik indes den idealistischen Anspruch einer im spekulativen

Begriff sich niederschlagenden Vernunftbegründung der Geschichte einfach übergeht.

40 Und so heißt es in der Deutschen Ideologie auch: »Die Existenz revolutionärer Gedan-

ken in einer bestimmten Epoche setzt bereits die Existenz einer revolutionären Klasse

voraus, über deren Voraussetzungen bereits oben (p ) das Nöthige gesagt i.st « (ME-

GA² I/5: 61 f.) In der MEW-Ausgabe der Deutschen Ideologie haben die Editoren in die

Leerstelle die Seitenangabe »[33-36]« (MEW 3: 47) eingefügt, womit sie auf die Teile

verweisen, in denen der Kommunismus als »wirkliche Bewegung« aus der Entwicklung

der ökonomischen Produktivkräfte erklärt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Wahrheit und Revolution

aber nach Marx und Engels doch gar nicht für eine universelle revolutionä-

re Aneingung der Produktionsmittel geeignet sein können, weil all ihre Re-

volutionsversuche aufgrund ihrer Subsumtion unter ein bloß »beschränktes

Produktionsinstrument & einen beschränkten Verkehr« (ebd.: 112) borniert

bleiben müssten. (Vgl. Spekker 2018: 187 ff.) Der Kommunismus, wie Marx

und Engels ihn als bereits »wirkliche Bewegung« behaupten, wird im Grunde

in der Deutschen Ideologie und ebenso im wenig später erscheinenden Mani-

fest der Kommunistischen Partei, das wesentlich auch Resultat der Ausschlüsse

all jener ›kleinbürgerlichen‹, ›philosophischen‹ und ›reaktionären‹ Fraktionen

ist, zu einem guten Teil erst herbeigeschrieben.

Für das Projekt einer ›historisch-materialistischen‹ Begründung des

Kommunismus, um die es Marx und Engels hier geht, heißt das aber: Zwar

ist ihre Darstellung der Geschichte selbstverständlich keine spekulative Phi-

losophie im Sinne Hegels – und doch kommt sie ohne spekulative Züge nicht

aus. Marx und Engels analysieren nicht einfach wert- und interessenfrei die

Geschichte, die sozusagen von ganz allein, infolge bloßer Anschauung, ihr

Lied vom Kommunismus zu singen begönne. Im Gegenteil: Der Kommunis-

mus ist das bestimmte Interesse, dasMarxʼ und Engelsʼ Geschichtsauffassung

und -erkenntnis bereits vorausgesetzt ist und zu erklären hilft, warum sie sich

so fundamental ebenso von der gängigen »Beschränkung auf hochtönende

Haupt- & Staatsaktionen« (MEGA² I/5: 39) abheben konnte wie von der Na-

tionalökonomie, die den bürgerlichen Gesellschaftszusammenhang und die

kapitalistische Arbeitsteilung aus einem natürlichen Hang zum Tausch, der

den als monadische Privateigentümer hypostasierten Einzelnen innewohne,

ableitet und also naturalisiert.41 Taugt erstere im Grunde zu nichts weiter als

bloßer Chronik, die eher der legitimierenden Herrschaftserzählung dient, als

dass sie den inneren Zusammenhang geschichtlicher Entwicklung aufzeigen

könnte, läuft letztere auf ein völlig ahistorisches Verständnis von Gesellschaft

hinaus, weil Geschichte sich ihr auf die dogmatische Unterscheidung zwi-

schen ›unnatürlichen‹ und ›natürlichen‹ Verhältnissen reduzieren muss42.

Beide können die Gesellschaft überhaupt nicht als eine selbstzerrissene, sich

selbst widersprechende begreifen, (vgl. MEGA² IV/3: 20) deren Widersprüche

zu ihrer historischen Aufhebung treiben müssen. Es gehört zum Kern

41 So Marx schon in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten; vgl. MEGA² I/2: 309 ff.

42 So Marx in seiner kurze Zeit nach der Arbeit an der Deutschen Ideologie erschienenen

Polemik gegen Proudhon; vgl.MEGA² I/30: 299. Auf diesen PunktwirdMarx im Fetisch-

Kapitel im Kapital zurückkommen, und so soll es also auch die vorliegende Studie tun.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 55

der Hegelʼschen Philosophie, dass Entzweiung und Widerspruch überhaupt

vernünftig zu begreifen, notwendig impliziert, diese als zueinander in Bezie-

hung stehende Diremtionen einer Einheit, eines Ganzen zu entwickeln. Diese

Einheit stellt der zur Totalität entfaltete absolute Begriff dar, und ohne dieses

spekulative Moment ist die vernünftige Erkenntnis des Ganzen (und seiner

geschichtlichen Gewordenheit) laut Hegel überhaupt nicht möglich. (Vgl.

Stapelfeldt 2009: 256 ff.) Nun sprechen Marx und Engels dieser spekulativen

Philosophie, die sich um das »wirkliche[…] Leben« nicht schere, zwar ab, zur

wissenschaftlichen Darstellung des »praktischen Entwicklungsprozesses der

Menschen« (MEGA² I/5: 136) überhaupt etwas beitragen zu können: Als Er-

scheinungen einer sie umfassenden vernünftigen Einheit behauptet, werden

die realenWidersprüche »geschlichtet« (Stapelfeldt 2009: 265) statt, wie Marx

schon 1843 gegen Hegel hält, selbst als wesentliche begriffen, (vgl. MEGA² I/2:

100) die es zu erklären gilt und die zu ihrer praktisch-revolutionären Aufhebung

führen müssen (vgl. MEGA² IV/3: 20). Doch auch Marx und Engels können

diese wirklichen Widersprüche – aller vordergründigen Betonung der Em-

pirie zum Trotz – überhaupt nicht begreifen geschweige denn als »absolut

nothwendige praktische Voraussetzung« (MEGA² I/5: 38) für den kommunis-

tischen Umsturz erklären, ohne selbst schon einen Begriff von vernünftiger,

wirklicher Einheit zu haben, die ihnen eben der Kommunismus ist. Dass die

geschichtlich sich entwickelnden Formen der praktischen Naturaneignung,

der »Produktion des materiellen Lebens« (ebd.: 26), einen gesellschaftlichen

Zusammenhang stiften, der überhaupt erst ein »gemeinschaftliche[s] In-

teresse« schafft, das in der bisherigen »naturwüchsigen Gesellschaft« zwar

noch in der verkehrten Form einer »fremden, gegenüberstehenden Macht«

besteht, doch zugleich so erst die notwendige Möglichkeitsbedingung einer

bewusst eingerichteten, »kommunistischen Gesellschaft« darstellt (ebd.: 34;

vgl. ebd.: 42), in der besonderes und gemeinschaftliches Interesse nicht mehr

im Widerspruch zueinander stehen – das erschließt sich Marx und Engels

überhaupt erst aus ihrer bereits eingenommenen kommunistischen Perspek-

tive heraus, und diese Erfahrungsfähigkeit ist, wie Max Horkheimer rund 90

Jahre später pointieren wird, eine differentia specifica zwischen kritischer und

traditioneller Theorie:

»Die Gesichtspunkte, welche diese [die kritische Theorie; M.S.] als Ziele

menschlicher Aktivität der historischen Analyse entnimmt, vor allem die

Idee einer vernünftigen, der Allgemeinheit entsprechenden gesellschaft-

lichen Organisation, sind der menschlichen Arbeit immanent, ohne den

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Wahrheit und Revolution

Individuen oder dem öffentlichen Geist in richtiger Form gegenwärtig zu sein. Es

gehört ein bestimmtes Interesse dazu, diese Tendenzen zu erfahren und

wahrzunehmen.« (Horkheimer 2005a: 229 f.; Herv. M.S.)

Das bedeutet auch mitnichten, dass hier der Kommunismus ein bloß willkür-

licher, von außen an die bürgerliche Gesellschaft herangetragener Maßstab

wäre, dem Marx und Engels »die Wissenschaft […] zu accomodieren« suchten

(MEGA² II/3.3: 771). Diese epistemische Voraussetzung ihrer Forschung ver-

suchen sie ja gerade einzuholen durch die wissenschaftliche respektive mate-

rialistische Darstellung der Verhältnisse als solcher, die den Kommunismus

als aus ihnen selbst entstehende »wirkliche Bewegung« begründen, »welche

den jetzigen Zustand aufhebt«. Die bürgerlichen Verhältnisse im Lichte der

von ihnen selbst erzeugten Möglichkeit ihrer kommunistischen Aufhebbar-

keit darzustellen, ist so auch nicht das blanke Gegenteil von Spekulation,

sondern deren Aufhebung in historisch-materialistische Kritik: Nur weil und

wenn der Kommunismus, also die vernünftige Organisation der menschli-

chen Beziehungen, als bestimmte Negation der bürgerlichen Gesellschaft prak-

tisch möglich ist, dieser inhäriert (und so auch erst vernünftig gedacht wer-

den kann), lässt sich diese überhaupt als ein negativer, also noch nicht vernünf-

tiger Zustand begreifen.43 Die vernünftige wissenschaftliche Erkenntnis der

bürgerlichen Gesellschaft ist also gar nicht anders möglich denn als deren

Kritik und steht als solche mit der anstehenden kommunistischen Abschaf-

fung ebendieser Gesellschaft in einer virtuellen Beziehung.Wissenschaft, wie

Marx und Engels sie in der Deutschen Ideologie betreiben oder besser: umrei-

ßen, und ›wissenschaftlicher Kommunismus‹ sind – ungeachtet dessen, was

man im (Partei-)Marxismus später mit diesem Ausdruck gemeint hat – ein

und dasselbe.

43 DieserGrundgedankefindet sich ähnlich,wenngleichnoch stärker in philosophischem

Duktus, auch schon in Marxʼ (freilich von Arnold Ruge redigiertem) Brief aus den

Deutsch-Französischen Jahrbüchern, dem zufolge der Kritiker aus den »Formen der exis-

tirendenWirklichkeit die wahreWirklichkeit als ihr Sollen und ihren Endzweck entwi-

ckeln« kann, eben weil die Vernunft im Bestehenden schon existiert, »nur nicht […] in

der vernünftigen Form« (MEGA² I/2: 487).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 57

4. »… der Mensch noch nicht den Produktionsprozeß
bemeistert« – Die befreite Gesellschaft in der Kritik
der politischen Ökonomie

Ein zeitlicher Sprung: Marx, der seit der Niederschlagung der 1848er Revo-

lutionen in London lebt, veröffentlicht nach jahrelanger Forschung 1867, zu-

nächst nur in deutscher Sprache, Das Kapital, und dass es ein ganz und gar

wissenschaftliches Werk sei, daran lässt er, etwa wenn er schon im Vorwort

den zeitgenössischen bürgerlichen Ökonomen ihre Wissenschaftlichkeit ab-

spricht, keinen Zweifel. Doch steht seine wissenschaftliche Kritik auch im-

mer noch in jenem inwendigen Zusammenhang mit der Perspektive auf die

vernünftige – und das heißt für Marx eben: kommunistische – Einrichtung der

Gesellschaft?

Bekanntlich führtMarx im ersten Unterkapitel des KapitelsDieWaremeh-

rere sogenannte »Robinsonaden« (MEGA² II/6: 107) auf,44 umden von derWa-

renform selbst erzeugten Fetischismus der bürgerlichen Ökonomie aufzuhel-

len, dass Arbeitsprodukte von Natur ausWaren seien und einen Wert hätten,

dessen Größe durch die zu ihrer Herstellung benötigte Arbeitszeit bestimmt

sei: Was dem nationalökonomischen wie dem Alltagsbewusstsein als Selbst-

verständlichkeit erscheint, gilt weder für das literarische Beispiel des gestran-

deten Robinson Crusoe noch für Fron- und Leibeigenenarbeit im Mittelalter

oder für die patriarchale Bauernfamilie. In diesen Produktionsformen sind

»alle wesentlichen Bestimmungen des Werths enthalten« (MEGA² II/5: 45),

d.h. die Gesamtheit der produktiven Arbeiten ist unter den einzelnen Indi-

viduen (bzw. im Falle Robinsons zeitlich aufeinander folgend) aufgeteilt und

die Arbeiten werden durch die zeitliche Dauer ihrer Verausgabung gemes-

sen, stehen also in einem bestimmten quantitativen Verhältnis zueinander.

Dennoch nehmen die Arbeitsprodukte hier keine Wertform an und drückt

sich entsprechend auch die jeweilige Dauer der zu ihrer Herstellung benö-

tigten Arbeit nicht in bestimmten Wertgrößen aus. Allerdings schildert Marx

als weiteres und letztes Beispiel einer nicht auf Waren- und Wertproduk-

tion beruhenden Gesellschaftsform auch noch einen »Verein freier Menschen,

44 In der Erstauflage verwendetMarx diesen Terminus nicht, zudem führt er hier ihrer nur

zwei statt vier auf; vgl.MEGA² II/5: 45 f. Im Folgendenwerde ich Stellen aus demKapital

immer nach derjenigen Auflagewiedergeben, in der sie zumerstenMal stehen. Stellen,

die in Folgeauflagen nicht mehr zu finden sind, werde ich gesondert kennzeichnen.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Wahrheit und Revolution

die mit gemeinschaftlichen Produktionsmitteln arbeiten und ihre vielen in-

dividuellen Arbeitskräfte selbstbewußt als eine gesellschaftliche Arbeitskraft

verausgaben« (ebd.), also eine mögliche zukünftige kommunistische Gesell-

schaft, und es stellt sich die Frage, welchen zusätzlichen Erklärungsgehalt

diese ›Robinsonade‹ überhaupt liefert. Dass hier die Gesamtarbeitszeit der

Vereinsmitglieder ebenso wie der je individuelle Anteil, der vom Gesamtpro-

dukt verzehrt werden kann, gesellschaftlich planmäßig verteilt werden, ist

zwar, wie Michael Heinrich in seinen Kapital-Lektürehinweisen als zentrale

Funktion dieses Beispiels behauptet, ein Kontrast zur Warenproduktion, in

der »beide Prozesse durch den Wert vermittelt [werden], die gesellschaftli-

chen Beziehungen der Privatarbeiten […] sich daher als gesellschaftliche Be-

ziehungen von Sachen dar[stellen]« (Heinrich 2008: 98). Doch wird diese Be-

sonderheit derWaren- undWertproduktion,welcher der Schein ahistorischer

Natürlichkeit anhaftet, auch schon durch die beiden vorangegangenen histo-

rischen Beispiele hinreichend deutlich kontrastiert.45 Der »Verein freier Men-

schen« hingegen weist – gerade im Zusammenhang mit der wissenschaftli-

chen Argumentation im ersten Kapitel – auf etwas viel Weitreichenderes hin,

nämlich auf jenen epistemischen Zusammenhang zwischen der Darstellbar-

keit des bürgerlichen Gesellschaftszusammenhangs als eines negativen und

seiner bestimmten Negation, dem Kommunismus, mithin also auf den spezifi-

schen politisch-historischen Gehalt der Kritik dieser Verhältnisse überhaupt.

Die Tatsache nämlich, dass nur unter von Warenproduktion und -tausch

bestimmten bürgerlichen Verhältnissen Arbeit sich in nach ihrer Verausga-

bungsdauer gemessenen Werten ausdrückt und der Wert die gesellschaftli-

chen Beziehungen vermittelt, während dies in vorbürgerlichen Produktions-

verhältnissen nicht der Fall war, ficht die bürgerliche Ökonomie erst einmal

überhaupt nicht an. Die Frage, »warum dieser Inhalt« (Arbeit, Arbeitszeit)

»jene Form« (Wert, Wertgröße) annimmt (MEGA² II/6: 110), stellt sich für sie

nicht, denn: »Vorbürgerliche Formen des gesellschaftlichen Produktionsor-

ganismus werden […] von ihr behandelt wie etwa von den Kirchenvätern vor-

christliche Religionen.« (MEGA² II/5: 49) Die bürgerlichen Ökonomen wissen

selbstverständlich, dass die Gesetze derWarenproduktion früher nicht gegol-

ten haben; ihre Behandlung des Werts ist aber auch keine rein analytische,

45 Und umgekehrt hätte Marx, wenn diese Besonderheit aufzuzeigen die zentrale Funk-

tion des Beispiels »Verein freier Menschen« hätte sein sollen, die ›Robinsonaden‹ in

der zweiten Auflage des Kapital auch gar nicht um die mittelalterliche und die klein-

bäuerliche Produktionsweise erweitern müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 59

sondern hat ein normatives Fundament, worauf Marx denn auch mit seinem

Selbstzitat aus der Misère de la Philosophie hinweist: »Es gibt für sie nur zwei

Arten von Institutionen, künstliche und natürliche.Die Institutionen des Feu-

dalismus sind künstliche Institutionen; die der Bourgeoisie natürliche. […]

Somit hat es eine Geschichte gegeben, aber es gibt keine mehr« (MEGA² I/30:

299; vgl. II/5: 49, Fn. 28). Es geht den bürgerlichenÖkonomen,wieMarx in der

Misère festhält, um die Begründung von Verhältnissen, »in denen die Erzeu-

gung des Reichthums und die Entwicklung der Produktivkräfte sich gemäss

den Naturgesetzen vollziehen« – Gesetzen, »welche stets die Gesellschaft zu re-

gieren haben« (ebd.; Herv. M.S.). Die Ökonomen sind also nicht einfach naiv,

sondern legitimieren – wie man das auch schon von John Lockes Eigentums-

theorie kennt, die eine wichtige Wegbereiterin der Arbeitswerttheorie war –

ihre Einsichten naturrechtlich.

Hält man sich indes den weiteren Argumentationsverlauf genauer vor Au-

gen, der sich den Robinsonaden anschließt,46 erschließt sich besser, worauf

Marxmit dem Beispiel einer kommunistischen Produktionsweise hinaus will:

dass die aufWarenproduktion und -tausch beruhenden bürgerlichen Verhält-

nisse nicht nur ein historisches Produkt, ein Gewordenes, sondern –entgegen

dem Anspruch der Ökonomen – noch nicht vernünftig, also ein nochWerden-

des sind. Dieses ›noch nicht‹, das besonders prominent auch die Grundrisse-

Manuskripte durchzieht, in denen Marx z.B. die »Fremdartigkeit und Selb-

ständigkeit«, welche der Zusammenhang der Individuen imWarenverhältnis

erhält, als Beweis dafür aufführt, »daß sie noch in der Schöpfung der Bedin-

gungen ihres socialen Lebens begriffen sind, statt von diesen Bedingungen

aus es begonnen zu haben« (MEGA² II/1.1: 94; Herv. M.S.),47 lässt sich durch

die Kontrastierung mit vorbürgerlichen Produktions- und Verteilungsweisen

überhaupt nicht aufzeigen, da diese »auf Ueber- und Unterordnung (natur-

wüchsig oder politisch) der Individuen unter einander […] (welchen Character

diese Ueber- und Unterordnung annehme: patriarchal, antik, oder feudal)«

(ebd.: 91 f.) beruhen, also noch unvernünftiger sind als die bürgerliche Verge-

sellschaftungsform selbst. Marx geht es darum, an der »Circulation als ers-

te[r] Totalität unter den ökonomischen Categorieen [sic] […] zur Anschauung

46 In der zweiten Auflage hat Marx die knapp anderthalb Seiten, die auf den »Verein frei-

er Menschen« folgen, weiter nach vorne verschoben und erweitert, worunter jedoch

die Vermittlung zum sich nun stattdessen anschließenden Gedanken (über die Ent-

sprechung von Warenproduktion und Protestantismus) ein wenig leidet; vgl. MEGA²

II/5: 46 f. u. II/6: 109.

47 Diesen Satz hat Marx im Manuskript sogar eigens angestrichen.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Wahrheit und Revolution

zu bringen«, dass die Verselbständigung der gesellschaftlichen Beziehungen

im Wert »nothwendiges Resultat dessen [ist,] daß der Ausgangspunkt nicht

das freie gesellschaftliche Individuum ist« (ebd.: 127)48. Auf die Gegenüber-

stellung von bürgerlicherTausch- undkommunistischer Gesellschaft inMarxʼ

Fetischismuskritik nun folgt (in der Erstauflage des Kapital) die Auflösung

des Mystizismus der Warenform: Indem die Menschen im Warentausch »ih-

re Produkte auf einander als Werthe beziehn«, beziehen sie »ihre verschiednen

Arbeiten auf einander als menschliche Arbeit«, die ihrerseits ihnen so jedoch

notwendig »in sachlicher Hülle«, nämlich – wie Marx zuvor in der Wertform-

analyse dargestellt hat – in Form von Ware und Geld, gegenübertritt

MEGA²II/5:46). DasResultat isteinerseitseinerealegesellschaftlicheVerkeh-49

rung – »Die eigne gesellschaftliche Bewegung der Produzenten besitzt für

sie die Form einer Bewegung von Sachen, unter deren Controle sie stehn,

statt sie zu controliren« –, die andererseits durch die Wertform selbst »sach-

lich verschleiert« wird (ebd.: 47), so dass die Menschen nicht wissen, dass sie im

Warentausch »ihre veschiednen Arbeiten abstraktmenschlicher Arbeit« (ebd.:

46), also der »›werthbildenden Substanz‹« (ebd.: 20), gleichsetzen. Die ganze

Tragweite der von Marx eingeführten Kategorie der abstrakten menschlichen

Arbeit, die sich in derWertform der von unabhängigen Privatarbeiten alsWa-

ren hergestellten Gebrauchsgegenstände ausdrückt, wird indes noch deutli-

cher im Zusammenhang mit dem hier (bzw. in der zweiten Auflage direkt im

Anschluss an die ›Robinsonaden‹) folgenden Gedanken der Entsprechung von

Warengesellschaft und (protestantischem) Christentum:

»Für eine Gesellschaft von Waarenproducenten, deren allgemein gesell-

schaftliches Produktionsverhältniß darin besteht, sich zu ihren Produkten

alsWaaren, also alsWerthen zu verhalten, und in dieser sachlichen Form ihre

Privatarbeiten aufeinander zu beziehn als gleiche menschliche Arbeit, ist das

Christenthum, mit seinem Kultus des abstrakten Menschen, namentlich in

seiner bürgerlichen Entwicklung, dem Protestantismus, Deismus u. s. w.,

die entsprechendste Religionsform.« (ebd.: 47 f.)

48 Darunter versteht er eben die erst im kommunistischen Verein freier Menschen exis-

tierenden »universal entwickelten Individuen, deren gesellschaftliche Verhältnisse als

ihre eignen, gemeinschaftlichen Beziehungen auch ihrer eignen gemeinschaftlichen

Controlle unterworfen sind« (MEGA² II/1.1: 94).

49 Vgl. MEGA² II/6: 88, wo die Formulierungen leicht abweichen von der Erstauflage.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 61

Was Marx mit dieser Entsprechung, die in der Erstauflage zusammen mit

dem »Verein freier Menschen« die soeben dargelegte Entmystifizierung der

Warenform einrahmt, verdeutlichen will, muss einer vorwiegend nur analyti-

schen Lesart desKapital, wieMichael Heinrich sie vorschlägt, entgehen.Wenn

diesermeint, die Entsprechung bestünde darin, dass imChristentum von den

konkreten Unterschieden der Menschen, indem sie »vor Gott […] als seine

Geschöpfe gleich« seien, auf ähnliche Weise abstrahiert werde wie im Wa-

rentausch »von jeder konkreten Bestimmung« und »Unterschiedlichkeit« der

konkreten Menschen und ihrer Arbeiten (Heinrich 2008: 199), dann erkennt

er offenbar weder die Herkunft noch den Sinn des Arguments, das schon von

Marxʼ nicht zuletzt durch die Feuerbachʼsche Religionskritik beeinflusstem

Frühwerk her bekannt ist: Gott ist nicht einfach nur eine Abstraktion von den

konkreten Unterschieden der Menschen, sondern in Gott – so Feuerbach –

schauen die Menschen ihr eigenes Wesen, also das an, was sie miteinander

als menschliche Gattung und damit als Gleiche ausmacht, und externalisie-

ren es in eine unwesentliche Instanz, die als das Verbindende zwischen den

Menschen erscheint. Der junge Marx wird als Grund für dieses »verkehrte[…]

Weltbewußtsein« die »verkehrteWelt« (MEGA² I/2: 170) selbst ausmachen und zu

untersuchen beginnen. Den Grundgedanken Feuerbachs radikalisierend, er-

kennt er sowohl immodernen politischen Staat als auch imGeld reale Formen

einer solchen verkehrten Vermittlung:Wie im Geld das »entäusserte Vermögen

der Menschheit« (ebd.: 320) selbständige Gestalt annimmt, so tritt den Men-

schen, die in bürgerlichen Verhältnissen einander nur als egoistische Einzelne

gegenüberstehen, ihr gemeinsames Band, ihr Gattungswesen, als politischer

Staat, in dem »der wahreMensch erst in der Gestalt des abstrakten citoyen an-

erkannt« (ebd.: 162) ist, entgegen, ist mit anderen Worten im Staat (wie auch

im Geld) die Menschheit also bisher nur eine abstrakte, keine wirkliche Allge-

meinheit.

In diesem Sinne muss auch der Begriff der abstrakt menschlichen Arbeit

verstanden werden. Er drückt mehr aus als bloß eine von jeglicher konkreten,

sich je unterschiedlich äußernden praktischen (Privat-)Arbeit vollzogene Abs-

traktion, die sich im Wert ausdrückt und in dessen gegenständlicher Form,

einem allgemeingültigen Tauschwert, tatsächlich reale Existenz hat. Abstrakt

menschliche Arbeit muss zugleich im Sinne jenes ›noch nicht‹ verstanden

werden: Unter den bürgerlichen Verhältnissen des universellenWarentauschs

erhält die »menschliche Arbeit« (MEGA² II/5: 46), als das »gemeinsame[…] Ver-

mögen« (MEGA² II/1.1: 91) der menschlichen Gattung, im Wert erstmals den

allgemeinen gesellschaftlichen Charakter, den sie in vorbürgerlichen Formen

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Wahrheit und Revolution

der Arbeitsteilung und Produktion nie hatte.50 Doch erscheint dieses Gemein-

same hier eben auch völlig losgelöst von den wirklichen, konkreten und v.a.

nur privat, also unmittelbar ungesellschaftlich verausgabten Arbeiten in sach-

licher Hülle, ist es also nur abstrakt verwirklicht. Zum einen ist die im Wert

vergegenständlichte abstrakte menschliche bzw. gleiche Arbeit also nicht nur

eine Absehung von den konkret unterschiedlichen Arbeiten, die die verschiede-

nen Gebrauchswerte produzieren, sondern was imWert »als ein Verhängniß«

(ebd.) außer den Menschen existiert, ist ihr gemeinsames Vermögen, das von

ihren konkreten Arbeiten abgezogen, getrennt ist, die so umgekehrt eben un-

mittelbar nur als private, ungesellschaftliche verausgabt werden, also auch

allein in der Form der Unterschiedlichkeit in Betracht kommen.51 Zum an-

deren aber begreift Marx unter dem Wert als der von den realen Menschen

getrennten Gemeinschaftlichkeit ihrer Arbeiten und damit Verkörperung der

abstrakten Arbeit zugleich auch die Form, in der auf verkehrte Weise und

sachlich vermittelt sich überhaupt erst »ein System des allgemeinen gesell-

schaftlichen Stoffwechsels, der universalen Beziehungen, allseitiger Bedürf-

nisse, und universeller Vermögen bildet«, in dem die Menschen – allerdings

erst ›an sich‹, ihnen äußerlich – ihre praktischen Kräfte zu einer Universalität

entwickeln, die schließlich die in einem Verein freier Menschen verwirklichte

50 Man mag zwar im Nachhinein feststellen können, dass in »jeder gesellschaftlichen

Arbeitsform […] die Arbeiten der verschiednen Individuen auch als menschliche auf

einander bezogen« sind (MEGA² II/5: 41). Wie Marx jedoch am historisch notwendi-

gen Scheitern des Aristoteles aufzeigt, ein in Tauschgegenständen ruhendes Gleiches

zu bestimmten, das deren Austauschbarkeit gegeneinander logisch erklären könnte,

konnte hier – und das gilt für alle vorbürgerlichen Verhältnisse, in denen (wie Marx

mit den ›Robinsonaden II und III‹ zeigt) unmittelbare persönlicheHerrschaft oder (ver-

meintlich) naturgegebene Hierarchien das Band zwischen den Menschen sowie zwi-

schen ihren Arbeiten auszeichneten – die »gleiche menschliche Arbeit« gar nicht als ge-

meinsame Substanz der Arbeitsprodukte verstanden werden, weil die Produktion da-

mals »die Ungleichheit der Menschen und ihrer Arbeiten zur Naturbasis hatte« (ebd.: 636).

Dass der »Begriff der menschlichen Gleichheit« die »Festigkeit eines Volksvorurtheils be-

sitzt«, sei überhaupt »erst möglich in einer Gesellschaft, worin die Waarenform die all-

gemeine Form des Arbeitsprodukts ist, also auch das Verhältniß der Menschen zu ein-

ander alsWaarenbesitzer das herrschende gesellschaftliche Verhältniß ist« (ebd.). Auch

in den Theorien über denMehrwert betont Marx ausdrücklich, dass erst die bürgerlichen

Produktionsverhältnisse, in denenArbeit und EigentumandenProduktionsbedingun-

gen getrennt, einander entrissen sind, »die Arbeit als gesellschaftliche Arbeit und die

Productivkraft der gesellschaftlichen Arbeit entwickeln« können (MEGA² II/3.5: 1855).

51 Die historischen Ursachen dafür wird Marx dann schließlich im Kapitel über Die s. g.

Ursprüngliche Accumulation umreißen; vgl. MEGA² II/5: 574-610.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 63

»Unterordnung ihrer gemeinschaftlichen, gesellschaftlichen Productivität als

ihres gesellschaftlichen Vermögens« ermöglicht (ebd.: 91).

Mit dem Fetischcharakter der Ware und seinem Geheimnis drückt Marx also

noch mehr aus als die Eigentümlichkeit, dass die Warenform »den Menschen

die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eignen Arbeit als gegenständliche

Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaftliche Natureigenschaf-

ten der Dinge zurückspiegelt« (MEGA² II/6: 103) und der gesellschaftliche

Zusammenhang nur durch ihre sachliche Vermittlung zustande kommt.

Gerade das Beispiel des Vereins freier Menschen, die Thematisierung der

Entsprechung vonWarentauschgesellschaft und Protestantismus, schließlich

auch die eingangs zitierte Feststellung Marxens, den ökonomischen Formen

der bürgerlichen Gesellschaft stehe »auf der Stirn geschrieben […], daß

sie einer Gesellschaftsformation angehören, worin der Produktionsprozeß

die Menschen, der Mensch noch nicht den Produktionsprozeß bemeistert«

(MEGA² II/5: 49; Herv. M.S.), zeugen davon, dass innerhalb und sogar erst

durch dieses in der Warenform sich ausdrückende »quid pro quo« (MEGA²

II/6: 103), durch diese Verkehrung, sich die geschichtliche Entwicklung auf die

vernünftige, kommunistische Gesellschaft als deren bestimmte Negation hin

eröffnet. Und mehr noch: Es zeigt sich, dass Marx umgekehrt hinter das

»Geheimnißvolle der Waarenform« (ebd.) kommen kann, weil er die bür-

gerlichen Formen, wie er einst ad Feuerbach notiert hat, vom »Standpunkt«

der – freilich zunächst nur theoretisch vorweggenommenen – »mensch-

liche[n] Gesellschaft« (MEGA² IV/3: 21) aus als notwendige Erscheinungen

von noch unvernünftigen, nicht unter den planmäßigen Bestimmungen eines

selbstbewussten Subjekts stehenden Verhältnissen ins Visier nimmt.52

52 Dieser epistemische Zusammenhang lässt sich auch genealogisch erhärten, und zwar,

wie ich ausführlich in Spekker 2016 gezeigt habe, insbesondere anMarxʼ Auseinander-

setzung mit dem Proudhonismus in den Grundrissen. Obschon dieser sich in Opposi-

tion zur kapitalistischen Ökonomie wähnt, weil er gegen den geldvermittelten Tausch

eine vermeintlich gerechte Ökonomie von selbständigen Kleinproduzenten hält, de-

nen der ganze, nach ihrer konkret aufgebrachten Arbeitszeit bemessene ›Wert‹ ihrer

feilgebotenen Produkte zukommen solle, affimiert er damit – wie Marx auch schon in

derMisère de la Philosophie kritisiert hatte – inWirklichkeit nur die Grundprinzipien der

von ihm angeprangerten ökonomischen Verhältnisse und erkennt – wie schon die bür-

gerlichen Ökonomen vor ihm – den vereinzelten Produzenten und dessen Privatarbeit

als Basis einer gerechten, idealen Ordnung an, die – so Proudhon und seine Adepten –

durch dieMacht des Geldes behindert würde, weshalb dieses durch ›Stundenzettel‹ er-

setzt werden müsse. Es ist wesentlich die (auch in die damaligen Auseinandersetzun-

gen innerhalb der sozialistischen/kommunistischen Szene getragene) kommunistische

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Wahrheit und Revolution

Auf ein solches Verständnis der ökonomischen Formen der bürgerlichen

Gesellschaft – ihre Untersuchung »unter dem Gesichtspunkt ihrer künftigen

Aufhebbarkeit« (Schmidt 1977: 165) –muss ein positivistischesWissenschafts-

verständnis wahlweise mit dem Vorwurf der ›geschichtsphilosophischen‹ Be-

hauptung oder mit der Konzilianz, der wissenschaftliche Kern des Kapital sei

davon zum Glück nicht berührt, einschnappen. Wie indes schon an Marxʼ

Frühschriften und gerade auch an der Deutschen Ideologie aufgewiesen wur-

de, lässt sich der kapitalistische Gesellschaftszustand gar nicht allein als das,

was er unmittelbar ist, darstellen, ohne ihn zugleich als noch unvernünftigen,

notwendig über sich historisch hinausweisenden zu begreifen, bedingen sich

seinewissenschaftlicheDarstellung und seine kommunistische Kritik also ge-

genseitig. Dass das für die ›reife‹ wissenschaftliche Kritik im Kapital nicht im

geringsten minder gilt, hat Marx auch in einer methodologischen Sentenz im

Nachwort zur zweiten Auflage hervorgehoben, wo er seine Darstellungswei-

se als Dialektik in ihrer »rationellen Gestalt« ausweist, die »in dem positiven

Verständniß des Bestehenden zugleich auch das Verständniß seiner Nega-

tion, seines nothwendigen Untergangs einschließt, jede gewordne Form im

Flusse der Bewegung, also auch nach ihrer vergänglichen Seite auffaßt, sich

durch nichts imponiren läßt, ihremWesen nach kritisch und revolutionär ist«

Frontstellung Marxens gegen dieses ›kleinbürgerliche‹ Ideal, die ihn erst zu der ent-

scheidenden Erkenntnis führt, dass sich die Arbeitszeit gar nicht als konkrete imWert

ausdrücken kann, sondern dieser notwendig neben der Form der Ware die Form von

Geld haben und dieses »die Arbeitszeit als allgemeiner Gegenstand, oder die Verge-

genständlichung der allgemeinen Arbeitszeit« (MEGA² II/1.1: 100; Herv. M.S.) sein muss.

Marx entdeckt hier also als erster, dass die Arbeit sich imWert von sich selbst als abs-

trakte Arbeit unterscheiden muss, weil er – im Gegensatz zu den bürgerlichen Öko-

nomen und ihren sozialistischen Epigonen – begreift, dass die warenproduzierende

Arbeit »nicht unmittelbar gesellschaftlich ist, nicht the offspring of association, die die

Arbeit unter sich vertheilt. Die Individuen sind unter die gesellschaftliche Production

subsumirt, die als ein Verhängniß ausser ihnen existirt; aber die gesellschaftliche Pro-

duction ist nicht unter die Individuen subsumirt, die sie als ihr gemeinsames Vermögen

handhaben.« (Ebd.: 91; Herv. im zweiten Satz M.S.) So erschließt sich Marx aber nicht

nur das Geheimnis der ökonomischen Formen der bürgerlichen Gesellschaft, sondern

er kann auf dieser Grundlage schließlich auch mit seiner später im Kapital systema-

tisch ausgeführten Fetischismuskritik immanent aufzeigen, warum die bürgerlichen

Ökonomen ebensowie die an deren Theorien ›antikapitalistisch‹ anknüpfenden Sozia-

listen ein sozialatomistisches Verständnis von Arbeit haben und denWert naturalisie-

renmüssen: Es sind diese Formen selbst, die diesen Fetischismus als »gegenständlichen«

und realen »Schein« erzeugen (MEGA² II/5: 50).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 65

(MEGA² II/6: 709). Das heißt aber auch, dass Marx jenes ›noch nicht‹: jenen

inwendigen Zusammenhang zwischen dem negativen Charakter der ökono-

mischen Formen und ihrer erst durch sie selbst ermöglichten bestimmtenNe-

gation, nicht nur punktuell als vorausgesetzte Annahme in die wissenschaftli-

che Darstellung der kapitalistischen Produktionsweise einfließen lassen darf,

sondern die systematische Darstellung als ganze auf den Kommunismus als

bestimmte Negation gehen,mit ihr dieWahrheit dieses ›noch nicht‹ erst noch

begründet werden muss.

Dass es ihm darum tatsächlich ging, betont Marx auch ausdrücklich zehn

Jahre nach der Erstveröffentlichung des Kapital in seinem (nie abgeschick-

ten) Brief an die russische Zeitschrift Otetschestwennyie Sapiski: Für seine im

Abschnitt über die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumulation auf-

gestellte These, die kapitalistische Produktionsweise bringe notwendig den

Kommunismus als ihre eigene Negation hervor, liefere er »keinen Beweis,

aus dem guten Grunde, daß diese Behauptung selbst nichts anderes ist als

die summarische Zusammenfassung langer Entwicklungen, die vorher in den

Kapiteln über die kapitalistische Produktion gegeben worden sind« (MEW 19:

111). Diese Aussage ist – vor dem Hintergrund des oben Dargestellten – zu

präzisieren: Vom ersten Satz des Kapital an läuft Marxʼ gesamte Argumentation

auf dieseNegation der Negation zu. Der theoretische Anfang des Kapital und die

Bestimmung des historischen Endes des Kapitals sind notwendig miteinan-

der vermittelt.

Marx beginnt ausnahmslos alle seine (überlieferten) systematischen Dar-

stellungen der kapitalistischen Produktionsweise – vom ersten Entwurf eines

Kapitels 1) Werth. in den Grundrisse-Manuskripten über das Erste Heft von Zur

Kritik der politischen Ökonomiebis zudenResultaten des unmittelbaren Productions-

processes und schließlich dem Kapital in all seinen verschiedenen Fassungen

–mit dem Reichtum. (Vgl. MEGA² II/1.2: 740; II/2: 107; II/4.1: 24; II/5: 17) Wenn

Marx zunächst betont, dass unter bürgerlichen Produktionsverhältnissen die

Ware die Elementar- bzw. Erscheinungsform des Reichtums ist, und er sie al-

so keineswegs unmittelbar analysiert, zeigt das, dass er die bürgerlichen For-

men von vornherein als notwendige Ausdrücke einer geschichtlich über sich

hinausweisenden Verkehrung begreift. Denn Reichtum ist nicht einfach eine

»ungeheure Waarensammlung« (MEGA² II/2: 107; II/5: 17), sondern erscheint

in ihr unter der Form der »totale[n] Entfremdung« (MEGA² II/1.2: 392). Was

Reichtum ist, »wenn die bornirte bürgerliche Form abgestreift wird« (ebd.),

führt Marx näher in den Grundrissen und unter Verwendung von Bildern aus,

wie sie ausgerechnet von den Ökonomisch-philosophischenManuskripten her be-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Wahrheit und Revolution

kannt sind: Reichtum ist nämlich nichts anderes als »die im universellen Aus-

tausch erzeugte Universalität der Bedürfnisse, Fähigkeiten, Genüsse, Produc-

tivkräfte etc der Individuen«, die »volle Entwicklung der menschlichen Herr-

schaft über die Naturkräfte, die der s. g. Natur sowohl, wie seiner eignen Na-

tur«, das »absolute Herausarbeiten seiner schöpferischen Anlagen«; er macht

die »Entwicklung aller menschlichen Kräfte« zum »Selbstzweck« (ebd.). Doch

ebenso wenig, wie Marx den Reichtum mit seiner Warenförmigkeit überhis-

torisch identifiziert, beschreibt er hier, was der Reichtum denn ›eigentlich‹

sei. Im Gegenteil: Reichtum muss die Form von Waren und (wie Marx im Ka-

pital begrifflich entfalten wird) von als Kapital sich vermehrendem Geld an-

nehmen, also – wie die menschliche Arbeit als gemeinsames Gattungsver-

mögen, das in jenem Reichtumsbegriff ja enthalten ist – die Form abstrakter

Allgemeinheit annehmen, um sich überhaupt erstmals zu jener Universalität

entwickeln, ein wahrhaft allgemeiner Reichtumwerden zu können. So heißt es

etwa in den Resultaten des unmittelbaren Productionsprocesses über die im Kapital

als der Herrschaft der Sachen über die Menschen sich ausdrückende »Ver-

kehrung des Subjekts in das Objekt und umgekehrt« (MEGA² II/4.1: 64 f.):

»Historisch betrachtet erscheint diese Verkehrung als der nothwendige

Durchgangspunkt, um die Schöpfung des Reichthums als solchen, d.h. der

rücksichtslosen Productivkräfte der gesellschaftlichen Arbeit, welche allein

die materielle Basis einer freien menschlichen Gesellschaft bilden können,

auf Kosten der Mehrzahl zu erzwingen. Es muß durch diese gegensätzliche

Form durchgangen werden, ganz wie der Mensch seine Geisteskräfte zu-

nächst sich als unabhängige Mächte gegenüber religiös gestalten muß. Es

ist der Entfremdungsproceß seiner eignen Arbeit.« (Ebd.: 65; vgl. ebd.: 129)

Marx beginnt das Kapital also mit diesem Begriff vom Reichtum und dessen

verkehrter Erscheinungsform, und dass er wissenschaftlich die Vorausset-

zungen dieses Begriffs einholen, also darstellen will, wie diese Form: die

Herrschaft des Kapitals, zugleich die Bedingung der Möglichkeit seiner his-

torischen Verwirklichung darstellt, bestimmt wesentlich die argumentative

Struktur des Kapital.53 Erst hier gelingt es ihm nämlich überhaupt, die Pro-

53 Auf den inwendigen Zusammenhang zwischen dem begrifflichen Anfang des Kapital

und der historischen Abschaffung von dessen Gegenstand durch die kommunistische

Revolution hat m.W. als einziger und mit Nachdruck Joachim Bruhn in seiner Polemik

Studentenfutter insistiert, die sich gegen ›akademische‹ Marx-Lesarten richtet, wie sie

etwa Ingo Elbe, Michael Heinrich oder DieterWolf vertreten, und nachweisen will, wie

hier der Marxʼschen Kritik ihr revolutionärer Gehalt ausgetrieben werde. Allerdings

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 67

duktivkraftentfaltung, die er als notwendige Bedingung derMöglichkeit nicht

nur der technisch-praktischen Umsetzung einer zukünftigen kommunisti-

schen Gesellschaft, sondern ebenfalls eines kommunistischen Bewusstseins

gelingt ihm leider selbst nicht, den notwendigen Zusammenhang von kritischer Dar-

stellung und revolutionärem Imperativ überzeugend zu bestimmen. Seine schon im

Untertitel hervorgehobene Emphasematerialistischer Kritik und seine Ablehnung von

normativen Urteilen, Ethik undMoral können nicht darüber hinwegtäuschen, dass die

»in der Form der Kritik gesetzte und gesellschaftlich durchgeführte Evidenz der Ver-

nunft«, wie er sie im Kapital erkennen will und Marx sie angeblich »aus dem proleta-

rischen Naturrecht« des Frühsozialismus beziehe (Bruhn 2007: 25), bei Bruhn selbst

letztlich doch genau das ist: normative Kritik. Denn der Reichtum, den er im Einklang

mit den Grundrissen als »allgemeine und freie Aneignung nach Bedürfnis, freie Asso-

ziation« fasst, kommt bei ihm eben ganz und gar als ein ›Eigentliches‹ daher (das es

bei Marx gerade nicht ist!), das als Ware »in der Form seines geraden Gegenteils«, als

»Selbstnegatorische[s]«, erscheine (ebd.: 26). Bruhn betont zwar völlig zurecht, dass

der Wert die negative Vermittlungsform der in der antagonistisch gespaltenen Gat-

tung negierten Gesellschaftlichkeit ist, doch reduziert er das Revolutionäre der Kritik

der politischen Ökonomie auf eine »Provokation[…]« (ebd.: 27) auf den revolutionä-

ren Umsturz, der im Grunde nur noch als unerklärbares ›Ereignis‹ aus dem »Augen-

blick der revolutionären Entscheidung« (ebd.: 29) heraus das ganz Andere einführen

werde. Der innertheoretische Grund für dieses – angesichts der ansonsten so gnaden-

losen wie richtigen Kritik Bruhns und der ISF am Heideggerianismus und Schmittia-

nismus befremdliche – Kippen in den politischen Existenzialismus, das nicht richtiger

wird, wenn man es einen »Dezisionismus der Vernunft« (ebd.: 32, Fn. 27) nennt, liegt

in Bruhns wesentlich durch Stefan Breuer geprägtes Kapital-Verständnis. Nach Breuer

schildere Marx mit der reellen Subsumtion der Arbeit unter das Kapital einen Prozess

der vomWert als automatischem Subjekt erzeugten totalen Vergesellschaftung, der jeg-

liche immanente Begründung revolutionären Bewusstseins aus der wertvermittelten

Gesellschaft verunmögliche. Damit wird Marx aber aus einem historischen Materia-

listen zu einem Strukturalisten und Systemtheoretiker gemacht und nicht begriffen,

dass er umgekehrt gerade in jener Verkehrung erst die Entstehung der realen Mög-

lichkeit kommunistisch-revolutionären Bewusstseins begründet sah; vgl. zur Kritik an

Breuer auch Krug 1999. Nun ging es Bruhn völlig zurecht immer darum, dass auf die

befreite Gesellschaft zielende Kritik der politischen Ökonomie die Erfahrung des im

20. Jahrhundert erfolgten Umschlags der kapitalistischen Produktionsweise nicht et-

wa in die befreite Gesellschaft, sondern in die Barbarei, reflexiv in sich aufnehmen

muss, statt sie – sei es aus von der Wirklichkeit unbeirrter Revolutionsnostalgie, sei

es aus exegetischer Buchstabentreue – zu unterdrücken. Doch wäre seiner konkreten

Ausführungmit Adorno zu antworten: »Existentialistischer Dezisionismus ist bloß Re-

flexbewegung auf die lückenlose Totalität des Weltgeists. Gleichwohl ist diese aber

auch Schein.« (Adorno 1969: 44)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Wahrheit und Revolution

bestimmt, wissenschaftlich zu begründen. War in den Ökonomisch-philoso-

phischen Manuskripten noch sehr allgemein von der auf Privateigentum und

Arbeitsteilung beruhenden modernen Industrie als dem »aufgeschlagne[n]

Buch der menschlichen Wesenskräfte« (MEGA² I/2: 271) die Rede und wurde

die Produktivkraftentfaltung in der Deutschen Ideologie eher auf Grundlage

historischer Indizien nacherzählt denn als Gesetz erwiesen, so kann Marx

im Grunde erst jetzt im Rahmen der Werttheorie überzeugend darstellen,

wie und warum die Produktivkräfte sich in einem den Menschen gegen-

über verselbständigten Prozess rastlos entwickeln und die kapitalistischen

Verhältnisse über sich hinaustreiben müssen. Im Kapital zeigt er nicht nur,

dass der Wert der dinglich-verkehrte Ausdruck des gesellschaftlichen Cha-

rakters der menschlichen Arbeiten ist, sondern er muss im weiteren Verlauf

überhaupt erst noch die reale Möglichkeit eines solchen Wertbegriffs erklä-

ren. Hat Marx in der Wertformanalyse bereits gezeigt, dass der Wert nur

erscheinen (und also existieren) kann, wenn es ein gesellschaftlich gültiges

allgemeines Äquivalent für alle Waren gibt, nämlich das Geld, (vgl. MEGA²

II/5: 27-43; II/6: 80-102) so argumentiert er in den folgenden Abschnitten

weiter, dass die einfache Zirkulation: der wertvermittelte Tausch vonWaren ge-

gen Geld, das wiederum gegen andere Waren eingetauscht wird (W–G–W),

(vgl. MEGA² II/5: 65-74) vom Standpunkt des Geldbesitzers aus gesehen,

also als Bewegung G–W–G, überhaupt keinen Sinn hätte, wenn der an den

Warenkauf sich anschließende Warenverkauf die ursprünglich ausgegebene

Geldsumme nicht vermehrte, d.h. einen Mehrwert realisierte, die Bewegung

also die Gestalt G–W–Gʼ hätte. Geld wird überhaupt nur in die Zirkulation

geworfen zum Zwecke der Verwertung von Wert, d.h. der Schaffung von

Mehrwert, also als Kapital, (vgl. ebd.: 102-110) und so macht Marx hier

deutlich, was indes überhaupt nicht verstanden werden kann, wenn man

hier die Beschreibung einer vermeintlich historischen Entwicklung von ver-

einzeltem Tausch über eine ›einfache Warenproduktion‹ (mit dem Geld als

bloßem Tauschinstrument) hin zu einer kapitalistischen Usurpation dieses

›ursprünglichen‹, ›gerechten‹ Prozesses zu erkennen meint: dass es den Wert

ohne seine dingliche, selbständige Form als Geld und dessen Eigenschaft,

als Kapital sich rastlos vergrößern zu müssen, gar nicht geben kann. In

diesem rastlosen Prozess, der seine notwendige Existenzbedingung ist, stellt

der Wert also nicht nur das außer ihnen in sachlicher Hülle existierende

gesellschaftliche Verhältnis der Produzenten dar, sondern ist er zugleich »au-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 69

tomatisches Subjekt« und »sich selbst bewegende Substanz« dieses Prozesses

(MEGA² II/6: 172; vgl. II/5: 109).54

Marx führt nun bekanntlich aus, wie Mehrwert, der den Menschen nur

als Profit augenscheinlich wird, erzielt werden kann, ohne im Widerspruch

zum Gleich um Gleich des wertvermittelten Warentauschs zu stehen, näm-

lich durch den Kauf der Ware Arbeitskraft und deren Anwendung im Produk-

tionsprozess, in dem sie länger angewandt werden kann, als an gesellschaft-

lich notwendiger Arbeitszeit nötig ist, um die für ihre eigene Reproduktion

nötigen Lebensmittel herzustellen; in dem sie also ihren Arbeitsgegenständen

mehrWert zusetzen kann, als sie selbst wert ist, und somitWaren produziert,

deren schließlich im Verkauf realisierter Wert höher ist als das vom Kapita-

listen für Arbeitskräfte und Produktionsmittel vorgeschossene Kapital. (Vgl.

MEGA² II/5: 120-147) Das Erstaunliche ist aber nun, dass Marx diese Ausbeu-

tung gar nicht so unmittelbar verdammt,wieman das zunächstmeinen sollte.

Zwar schildert er ausführlich die ganzenmenschlichen Verheerungen, die der

kapitalistische »Heißhunger nach Mehrarbeit« (ebd.: 183) verursacht, indem

etwa der Arbeitstag immer weiter ausgedehnt wird oder Bedingungen ge-

schaffen werden, unter denen dauerhaft eine völlig verelendete »disponible,

industrielle Reservearmee« (ebd: 392 et passim) bereitsteht (noch schlimmer,

als ausgebeutet zu werden, ist für den eigentumslosen Lohnabhängigen be-

kanntlich, nicht ausgebeutet zu werden). Doch sieht Marx hierin eben keinen

Prozess, der am besten rückgängig zu machen sei, geschweige denn, dass

er ihm einen ›gerechten Tausch‹ entgegenhielte, den er ja gerade als die re-

al-existierende und notwendige Vermittlungsform für jene Ausbeutung im

54 In diesemSinne – unddarauf spieltMarx hier natürlichmit denBegriffen ›Subjekt‹ und

›Substanz‹ an – kommen demWert Eigenschaften zu, die bei Hegel der Geist innehat:

Die Widersprüche, die der Wert, als deren Einheit, vermittelt, also die ökonomischen

Formen (Ware, Geld), sind seine eigenen Diremtionen, zwischen denen er beständig

hin- und herprozessiert und sich so vergrößert. Diese Formen sind allerdings, wieMarx

bereits erklärt hat, selbst schon Ausdruck einer wirklichen gesellschaftlichen Spaltung

der Menschen in einander gegenüberstehende Atome (und – als deren Grundlage –

eine antagonistische Klassengesellschaft, wie er im Laufe der weiteren Argumenta-

tion noch aufklären wird), und es wiederholt sich hier entsprechend auf der Ebene der

ökonomischen Begriffe noch einmal die früheMarxʼsche Hegel-Kritik: DerWert ist die

gesellschaftliche Synthesis, die die wirklichen Widersprüche nur gewaltsam im Sys-

tem der kapitalistischen Produktionsweise zusammenhält und perpetuiert. Er stellt

die verkehrte, unvernünftige Einheit dieser Widersprüche dar, die erst noch wirklich

aufgelöst werden müssen, damit sich schließlich die Menschen zum bewusst gestal-

tenden, vernünftigen (also nicht automatischen) Subjekt erheben.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Wahrheit und Revolution

Produktionsprozess nachgewiesen hat. Im Gegenteil: Der Kapitalist, der un-

ter den Bedingungen der allgemeinen Konkurrenz mit allen anderen Kapi-

talisten den Arbeiterinnen und Arbeitern ihre Mehrarbeit mit immer aus-

geklügelteren Methoden abpresst, sei gerade deshalb »respektabel«, weil er

als »Fanatiker der Verwerthung des Werths […] rücksichtslos die Menschheit

zur Produktion um der Produktion willen, daher zu einer Entwicklung der gesell-

schaftlichen Produktivkräfte und zur Schöpfung vonmateriellen Produktionsbedin-

gungen [zwingt], welche allein die reale Basis einer höheren Gesellschaftsform

bilden können, deren Grundprincip die volle und freie Entwicklung jedes In-

dividuums ist« (ebd.: 477; vgl. II/1.2: 439 f.).55 Die kapitalistische Produktions-

weise selbst, deren Eigengesetzlichkeit die einzelnen Kapitalisten nicht weni-

ger (wenngleich mit völlig anderen Konsequenzen für ihr Leben) unterworfen

sind als das Proletariat, treibt also »die ihrer Tendenz und δυνάμει nach all-

gemeine Entwicklung der Productivkräfte – des Reichthums überhaupt –«

(MEGA² II/1.2: 440) voran; es ist dies laut Marx gar »der Zweck (immanen-

te) dieses Processes« (ebd.: 698), und der dem Wert notwendig immanente

Zwang zur eigenen Vermehrung ist sein Motor.56

55 In seiner Auseinandersetzung mit den bürgerlichen Theorien über den Mehrwert hält

Marx sogar noch rigoroser gegendie »sentimentale[n]GegnerRicardoʼs«, »daßProduc-

tion um der Production halber nichts heißt als Entwicklung der menschlichen Produc-

tivkräfte, also Entwicklung des Reichthums der menschlichen Natur als Selbstzweck. Stellt

man, wie Sismondi, das Wohl des Einzelnen diesem Zweck gegenüber, so behauptet

man, daß die Entwicklung der Gattung aufgehaltenwerdenmuß, umdasWohl des Ein-

zelnen zu sichern […]. Daß diese Entwicklung der Fähigkeiten der GattungMensch, ob-

gleich sie sich zunächst auf Kosten der Mehrzahl der Menschenindividuen und ganzer

Menschenklassen macht, schließlich diesen Antagonismus durchbricht und zusam-

menfällt mit der Entwicklung des einzelnen Individuums, daß also die höhre Entwick-

lung der Individualität nur durch einen historischen Proceß erkauft wird, worin die

Individuen geopfert werden, wird nicht verstanden« (MEGA² II/3.3: 768). Man beachte

auch denWortlaut der letzten Bemerkung, der wohl kaum durch Zufall so auch schon

in Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte zu finden ist; vgl. Hegel 1986:

49. Solche inszenierte Gleichgültigkeit gegen das ›Einzelschicksal‹ angesichts der grö-

ßeren historischen Sache findet man häufiger in Marxʼ Schriften und gerade auch in

seinen ökonomiekritischen; siehe als besonders frappantes Beispiel MEGA² II/3.1: 327.

56 Diese Erklärung der Produktivkraftentfaltung beschränkt sich damit aber auch allein

auf die kapitalistische Produktionsweise und stellt also kein universales Geschichtsge-

setz dar. Gegen die Möglichkeit dieses Missverständnisses hat Marx denn auch in sei-

nem Brief an die Otetschestwennyie Sapiski und auch in der französischsprachigen Aus-

gabe des Kapital betont, seine Darstellung beziehe sich allein auf Westeuropa. (Vgl.

MEW 19: 108; MEGA² II/7: 634) Wenn er in diesem Brief und noch deutlicher in sei-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 71

Wie dieser Prozess praktisch aussieht, schildert Marx ausführlich im Ka-

pitel über Maschinerie und große Industrie (vgl. MEGA² II/5: 301-413)57: Der für

die kapitalistische Produktionsweise zentrale objektive Zwang zur relativen

Mehrwertsteigerung führt dazu, dass immer effizientere Maschinen respektive

Technologien eingeführt werden und die Arbeit, demKapital reell subsumiert,

immer weiter nach wissenschaftlichen Maßstäben zergliedert wird. Die ›gro-

ße Industrie‹ produziert nicht nur immer schneller und mit immer weniger

unmittelbarem menschlichem Aufwand immer mehr materiellen Reichtum

(wenngleich dieser nicht selbst Zweck, sondern nur Mittel zur Realisierung

von Wert ist), sie revolutioniert auch den Arbeitsprozess selbst soweit, dass

es schließlich »zu einer Frage von Leben und Tod« werde, »das Theilindividu-

um, welches bloßer Träger einer gesellschaftlichen Detailfunktion ist, durch

das total entwickelte Individuum, für welches die verschiednen gesellschaft-

lichen Funktionen ebenso viele verschiedne Bethätigungsweisen sind«, zu er-

setzen (ebd.: 400). Unter der Form der Verkehrung entwickelt sich laut Marx

im kapitalistischen Fabriksystem also »an sich« die »Allgemeinheit des Arbei-

ters« (MEGA² II/3.6: 2022), ist dieses System der »Ausgangspunkt der socia-

len Revolution« (MEGA² II/5: 408, Fn. 322), indem es »die Bildungselemente einer

neuen und die Umwälzungselemente der alten Gesellschaft« (ebd.: 408) heranreife.

Im berüchtigten Abschnitt über die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen

Akkumulationwird genau das zu Ende gedacht:

»Hand in Handmit dieser Koncentration oder der Expropriation vieler Kapita-

listen durchWenigeentwickelt sich die cooperative FormdesArbeitsprozesses

nen Briefentwürfen an Vera Sassulitsch (1881) feststellt, dass für Russland ausgehend

von der auf der Grundlage von Gemeineigentum produzierenden Dorfgemeinde auch

ein direkter Übergang zu einer kommunistischen Gesellschaftsformmöglich sei, dann

sollteman nun allerdings nicht glauben, dassMarx damit seine bisherige Begründung

des Kommunismus aus der kapitalistischen Produktivkraftentfaltung fallengelassen

hätte. Denn nicht nur hält er an der Erklärung fest, der Feudalismus in Westeuropa

habe notwendig zum Kapitalismus führen müssen, so wie dieser schließlich erst den

Kommunismus ermögliche. Auch die Möglichkeit einer ganz anderen Entwicklung in

Russland sieht er nur als Sonderfall, der in einem notwendigen Abhängigkeitsverhältnis

zu eben jener westeuropäischen Entwicklung stehe: »Gerade auf Grund ihrer Gleich-

zeitigkeit mit der kapitalistischen Produktion kann sie sich deren positive Errungen-

schaften aneignen, ohne ihre furchtbarenWechselfälle durchzumachen. Rußland lebt

nicht isoliert von der modernen Welt« (MEW 19: 385).

57 Siehe zum Folgenden ausführlichmeinen Artikel Produktivkraftentfaltung und Kommu-

nismus (Spekker 2018), insbesondere S. 165-175.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Wahrheit und Revolution

auf stets wachsender Stufenleiter, die bewußte technologische Anwendung

der Wissenschaft, die planmäßig gemeinsame Ausbeutung der Erde, die

Verwandlung der Arbeitsmittel in nur gemeinsam verwendbare Arbeitsmit-

tel, und die Oekonomisirung aller Produktionsmittel durch ihren Gebrauch

als gemeinsame Produktionsmittel kombinirter, gesellschaftlicher Arbeit.

Mit der beständig abnehmenden Zahl der Kapitalmagnaten, welche alle

Vortheile dieses Umwandlungsprozesses usurpiren und monopolisiren,

wächst die Masse des Elends, des Drucks, der Knechtung, der Degradation,

der Ausbeutung, aber auch die Empörung der stets anschwellenden und

durch den Mechanismus des kapitalistischen Produktionsprozesses selbst

geschulten, vereinten und organisirten Arbeiterklasse.« (Ebd.: 609)

Hier kulminieren also die bislang nur abstrakte, dem Menschen gegenüber

äußerlich sich vollziehende Entwicklung ihres praktischen gesellschaftlichen

»Gattungsvermögen[s]« (ebd.: 266), die »Entwicklung des Reichthums dermensch-

lichen Natur« (MEGA² II/3.3: 768), und – als »Product der auf dem Capital

ruhenden Productionsweise« (MEGA² II/1.2: 371) – die Entstehung eines Be-

wusstseins der Arbeiterinnen und Arbeiter davon, dass dies ihr eigenes, ihnen

enteignetes Vermögen ist, das sie sich gemeinschaftlich anzueignen haben,

in der Notwendigkeit des revolutionären Umsturzes, der bestimmten Negation der

kapitalistischen Produktionsweise. Dass diese ihren eigenen Umsturz »mit

der Nothwendigkeit eines Naturprozesses« (MEGA² II/5: 609) selbst hervor-

bringen werde, ist indes eine Prognose, die mit einem deterministischen An-

spruch daherkommt, der in dieser Form unhaltbar zu sein scheint. Für Viele

ist damit klar: Das Kapitel über die Geschichtliche Tendenz ist unwissenschaft-

lich und stellt einen ›exoterischen‹ Ballast dar, den man abwerfen muss, um

sich auf den wissenschaftlichen Kern des Kapital konzentrieren zu können.

Allerdings gerät damit ein grundlegendes Problem materialistischer Gesell-

schaftskritik, das hier zum Ausdruck kommt, komplett aus den Augen.

Wie ausführlich gezeigt wurde, fassen Marxʼ Begriffe ihren Gegenstand

als einen historisch nicht nur gewordenen, sondern werdenden: Sie fassen die

ökonomischen Formen unter der Perspektive des ›noch nicht‹, der befreiten

Gesellschaft, deren »historische Voraussetzungen« sich in diesen Formen – als

»foreshadowing der Zukunft« (MEGA² II/1.2: 369) bereits angedeutet – ent-

wickeln, und behandeln sie also als vergänglich, über sich hinausweisend.

Auf dieser Grundlage kann Marx das Kapital systematisch als ein Verhältnis

darstellen, das seine eigene bestimmte, also begrifflich notwendige, Nega-

tion enthält und entfaltet. Diese Negation: den Kommunismus, die Verwirkli-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 73

chung der Vernunft als der bewussten, plänmäßigen Unterwerfung der Welt

unter die praktischen Bestimmungen der geeinten Menschheit, d.h. als der

vernünftigen Subjekt-Objekt-Einheit, beansprucht Marx also, durch wissen-

schaftliche Kritik, mit dem Anspruch auf Allgemeingültigkeit und Notwendig-

keit ihrer Aussagen, aus den materiellen Verhältnissen selbst zu bestimmen.

DieWahrheit des Kapitals wäre demnach, dass es das, was es ist, nicht bleiben

kann, sondern sichmit logischer Notwendigkeit selbst transzendiert, und nur

eine Darstellung, die das begrifflich erfassen kann, wäre überhaupt wissen-

schaftlich. Die Wahrheit des Kapitals, als »wahrhafte Auflösung« (MEGA² I/2:

263) dieses verkehrten, antagonistischen Verhältnisses, wäre seine revolutio-

näre Umwälzung durch den Kommunismus, die »wirkliche Bewegung welche

den jetzigen Zustand aufhebt« (MEGA² I/5: 37).58

58 In dieser materialistischen Bestimmung wird allerdings auch ein grundlegendes poli-

tisches Problem erkennbar: Die ›wirkliche‹ Bewegung sollte nicht verwechselt werden

mit den je konkreten politischen und sozialen Bewegungen, die sich den Kampf gegen

den Kapitalismus auf die Fahnen geschrieben haben. ›Wirklich‹ ist hier nur diejenige

Bewegung, die sich mit begrifflicher Notwendigkeit als bestimmte Negation aus den

systematisch dargestellten kapitalistischen Verhältnissen begründen lässt. Hier ist al-

so in der wissenschaftlichen Kritik, mit der Marx ab 1845 für ›klare Verhältnisse‹ in der

sozialistischen/kommunistischen Bewegung sorgen wollte, die Parteilogik bereits vir-

tuell angelegt (die von Marx ja auch immer wieder konsequent durchgesetzt wurde).

Das ist allerdings nicht als immanenter ›Fehler‹ der materialistischen Kritik oder als

Beweis dafür anzusehen, dass sich hinter der Sprache vonWissenschaft undWahrheit

›in Wirklichkeit‹ nur ein ordinäres Freund-Feind-Denken verstecke, es – wie die Post-

modernen es so gerne hätten – Wahrheit also gar nicht gäbe. Vielmehr drückt sich in

diesem Problem eine Aporie aus. Was Marcuse in seiner Studie Vernunft und Revolu-

tion als Kerngedanken der idealistischen Verteidigung objektiver Vernunft gegen den

englischen Empirismus herausgestellt hat, gilt in dieser Grundsätzlichkeit ebenso für

die Marxʼsche materialistische Kritik: »daß das Recht der Vernunft, die Wirklichkeit

zu gestalten, von der Fähigkeit des Menschen abhing, allgemeingültige Wahrheiten

festzuhalten. Nur dank der Allgemeinheit und Notwendigkeit ihrer Begriffe […] konn-

te die Vernunft über das rohe Faktumdessen, was ist, hinausführen zur Verwirklichung

dessen, was sein sollte.« (Marcuse 1962: 28) Kritik, die auf die Abschaffung aller Herr-

schaftsverhältnisse und die Schaffung einer Welt zielt, die unter die bewussten und

planmäßigen Bestimmungen eines vernünftigen Subjekts, eines ›Vereins freier Men-

schen‹, gesetzt ist, kann ohne Wahrheit und Vernunft, ohne allgemeine und notwen-

dige Begriffe, auf welche die aufzuhebende und die aus ihr zu schaffende Gesellschaft

zu bringen sind, nicht auskommen. Damit handelt sie sich unweigerlich jene Aporie

ein, denndie praktischenKonsequenzen ihres notwendigen »Wahrheitsabsolutismus«

(ebd.: 282) lassen sich nicht theoretisch auflösen, sie lassen sich allenfalls – und das

wäre von allen, die sich positiv auf Marx beziehen wollen, zu verlangen – durch be-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Wahrheit und Revolution

Wenn Marx allerdings die ökonomischen Kategorien als verkehrte For-

men versteht, in denen wahrer menschlicher Reichtum und das praktische

menschliche Gattungsvermögen erstmals in allgemeiner, jedoch noch abs-

trakter Weise erscheinen und sich entwickeln; wenn er das Kapital also be-

grifflich unter die Bestimmungen der Vernunft setzt, um es als verkehrten,

noch unvernünftigen Zustand kritisieren zu können, dann muss er anderer-

seits den Kommunismus auch als logisch notwendige bestimmte Negation

darstellen, denn diesem kommt hier im Grunde die Beweislast für die Rich-

tigkeit jener epistemischen Voraussetzungen zu. Und hier liegt ein Problem:

Nicht nur sind Prognosen bekanntlich besonders schwierig, wenn sie die Zu-

kunft betreffen, sondern vor allem betreffen sie hier ein Terrain, das nicht

unmittelbar und quasi-automatisch nach den Gesetzen der Vernunft funk-

tioniert, sondern ein Kampffeld ist, auf dem allein aber sich die Revolution,

als Vernünftigwerden der wirklichen Verhältnisse, praktisch vollziehen kann.

Hier handeln konkrete Individuen, die nicht nur objektiven Gedankenformen

unterworfen sind, welche es zunächst zu ›defetischisieren‹ gilt, sondern die

auch nie reine Vernunftwesen oder nur bloße ›Charaktermasken‹ ökonomi-

scher Gesetze sind. Marx kann – und das ist im Grunde ein alter philoso-

phischer Hut – lediglich auf die Vernunftfähigkeit der Menschen bauen. Ob

also Marxʼ kritische Darstellung sich im emphatischen Sinne als wahr und

der Kommunismus sich wirklich als bestimmte Negation des Kapitals erwei-

sen kann, ist – wie Marx eben schon 1845 wusste – »keine Frage der Theorie,

sondern eine praktische Frage. In der Praxis muß der Mensch die Wahrheit

i.e. Wirklichkeit u. Macht, Diesseitigkeit seines Denkens beweisen.« (MEGA²

IV/3: 20)59

Es ist diese grundlegende Problematik, die nicht zuletzt imAbschnitt über

die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumulation greifbar wird. Viel-

leicht muss das heutige Unverständnis gegenüber diesem inwendigen Zusam-

menhang zwischen der Perspektive auf eine praktische kommunistische Um-

wälzung der kapitalistischen Produktionsweise und deren wissenschaftlicher

Kritik; muss das heute gängige Abspalten dieser ›geschichtsphilosopischen‹

ständige Selbstreflexion einhegen. Postmoderne ›Kritik‹ hingegen kann auf all das und

schließlich auf Wahrheit und Vernunft gut verzichten, da es ihr ohnehin nicht um die

Einrichtung einer solchen vernünftigen, menschlichen Welt geht.

59 Insofern ist auch – unter Berücksichtung allerdings meiner oben angerissenen Kritik –

Joachim Bruhn und der ISF grundsätzlich in der Feststellung zuzustimmen, »der Ma-

terialismus sei unbewiesen vor dem Kommunismus und werde überflüssig durch ihn«

(Bruhn 2007: 30, Fn. 8).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Spekker 75

Argumente vom vermeintlich für sich stehenden wissenschaftlichen ›Kern‹

der Kritik der politischen Ökonomie als Symptom der Verdrängung interpre-

tiert werden, dass diese befreiende Praxis im 20. Jahrhundert nicht nur, wo es

sie gab, (viel zu oft am eigenen Verrat) gescheitert, sondern noch viel häufiger

ausgeblieben und der massenhaften Barbarei gewichen ist. Wie beruhigend

wäre es da doch, wenn die Wissenschaft über derlei ›profane‹ Probleme erha-

ben wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Untergehende oder moderne Herrschaftsformen?

Marx über Revolution und Restauration in Europa

Anna-Sophie Schönfelder

Es gibt Sätze von Marx, die scheinen nicht von Marx zu sein:

»[D]as Bedürfnis und die Naturnotwendigkeit der Revolution ist so allge-

mein, wie die Verzweiflung der niedergetretenen Völker, auf die ihr euren

Thron erbaut, wie der Haß der ausgeplünderten Proletarier, mit deren Elend

ihr ein so vergnügliches Spiel getrieben. […]Wo und wie dieser Ausbruch er-

folgen mag, ist von geringer Bedeutung. Die Hauptsache ist, daß er erfolgt.

Diesmal scheint Preußen bestimmt zu sein, dem allgemeinen revolutionä-

ren Bedürfnisse wider Willen einen Ausdruck zu geben.« (MEW 13: 392)

Schwer zu glauben, dass dies demselben Autor aus der Feder geflossen sein

soll, der einige Jahre zuvor die deutschen Zustände für »unter dem Niveau der

Geschichte« (MEGA² I/2: 172) stehend erklärt hatte und der einige Jahre darauf

entsetzt ist, wie »Versailles in kriechender Abhängigkeit von Preußen« (ME-

GA² I/22: 213) die Pariser Commune niederschlägt. Doch 1859, als Marx diese

Sätze in Das Volk, der Zeitung des Communistischen Arbeiterbildungsvereins

in London, schreibt, kann er nicht mehr, wie noch in seiner Einleitung zur

Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, auf ein »Schmettern des gallischen Hahns«

(MEGA² I/2: 183) hoffen, das auch die preußischen Verhältnisse erschüttern

werde. Denn Frankreich ist ein weiteres Mal von einer Republik zum Kaiser-

reich geworden. Zu diesem Zeitpunkt stellt für Sozialistinnen und Sozialis-

ten das preußische Regime nicht einmal das größte Problem dar, denn die

entschiedenste Abwehr demokratischer und Unabhängigkeitsbewegungen in

Europa geht inzwischen von Österreich aus.

Die Unterscheidung zwischen revolutionierbaren und revolutionsfeindli-

chen Ländern, die Marx zuvor eindeutig erschien, hat sich als instabil erwie-

sen. Nach 1849 pflegen viele europäische Regierungen untereinander Allian-

zen zur Wiederherstellung der vorrevolutionären politischen Ordnung und

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Wahrheit und Revolution

sichern ihre ökonomische und politische Macht gegen innere Opposition ab.

Auch in England und Frankreich, die Marx noch im Jahr 1850 in der Neu-

en Rheinischen Zeitung. Politisch-ökonomische Revue wegen der industriellen Ent-

wicklung respektive der politischen Tradition als Zentren einer revolutionä-

ren Bewegung ausgewiesen hatte, (vgl. MEGA² I/10: 466 f.) wird der sozia-

le Friede inzwischen repressiv erzwungen. Unter dem Eindruck dieser res-

taurativen Situation beginnt er mit dem, was Forscher wie Kevin Anderson

(2010) und Teodor Shanin (1983) als Merkmal seines Spätwerks hervorheben:

Er nimmt bei der Suche nach Anzeichen und Möglichkeiten für revolutionäre

Kämpfe immer weitere Teile derWelt in den Blick, bis er auch der verachteten

Heimat der deutschen ›Krautjunker‹ oder der Peripherie des britischen Em-

pire ein Potential zuspricht, das internationale Machtgefüge aus dem Gleich-

gewicht zu bringen und damit zu einem Herd der Revolution zu werden.

Die vorübergehende Ruhe der Marxʼschen Waffen gegen Preußen ist aber

nicht das einzig Ungewöhnliche an diesem Zitat. Überraschen mag ebenso,

dass er nach 1852 überhaupt derartige Beschwörungen eines ›Bedürfnisses‹

und einer ›Naturnotwendigkeit‹ der Revolution in den Druck gibt. Der gera-

dezu prophetische Ton scheint nicht recht in eine Zeit zu passen, in der in

Europa revolutionäre Flaute herrscht. Auch zum zentralen Thema von Marxʼ

Zeitungsartikeln aus dieser Zeit scheint er nicht zu passen, immerhin identi-

fiziert und kritisiert er hier immer wieder diejenigen politischen Kräfte, die

die alte gesellschaftliche Ordnung konservieren wollen.

Und dennoch schlägt er diesen Ton in vielen seiner Artikel an. Ausge-

rechnet in derjenigen Dekade, in der die europäischen Regierungen einiges

dafür tun, mit revolutionären Bestrebungen aufzuräumen, flicht Marx in sei-

ne journalistischen Kommentare häufig Bemerkungen ein, mit denen er die

soeben detailliert untersuchte politische Gegenwart als ›unwahren‹ Latenz-

zustand markiert. Dazu gehören etwa die Behauptungen, die derzeitigen po-

litischen Machthaber würden sich bald selbst untergraben, offenbarten ihre

Furcht vor Machtverlust oder seien ohnehin längst überlebt. Damit scheint

in Marxʼ Kritik der Politik zugleich eine Relativierung der Bedeutung der

»Haupt- und Staatsaktionen« (MEGA² I/11: 142) für revolutionäre Bewegun-

gen eingelassen zu sein. Mit seinen Darstellungen erweckt er den Eindruck,

als könne keine europäische Staatsmacht, auch kein moderner Neuentwurf

der Monarchie in Frankreich oder die auf dem Niederhalten innerer Konflik-

te beruhende Pax Britannica, den notwendig revolutionären Gang der Dinge

noch lange aufhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 79

Zugleich aber identifiziert Marx in denselben Texten sowohl in Frankreich

als auch in England wirkmächtige politische Regimes, die auf eine Stillle-

gung des Klassenkampfs zielen: Louis-Napoléon Bonapartes1 Kaisertum ba-

siere darauf, dass weder die Konstitution von 1848 noch die Mitglieder der

Nationalversammlung konsequent auf eine politischeModernisierung Frank-

reichs gedrängt hätten. Das Land sei zu einem Labor für industrielle und fi-

nanzielle Experimente geworden, für das mittels nationalistischer Propagan-

da, Bestechung und staatlicher Gewalt die gesamte Bevölkerung mobilisiert

und damit von Klassenfragen abgelenkt werde. In England wiederum siche-

re die politisch herrschende Aristokratie, indem sie Freihandel und Indus-

trialisierung fördere, die ökonomische Herrschaft des Bürgertums ab. Dieses

Herrschaftsarrangement, das auf den Kampf Karls I. mit dem Parlament zu-

rückgehe und sich zunächst in der Etablierung Großbritanniens als Handels-

macht bewährt habe, diene zugleich dem Zweck der Ausbeutung der unteren

Klassen und der Unterdrückung ihrer Forderungen. Eigentlich ist Marxʼ Ge-

genwartsdiagnose damit eindeutig: Für reformerische und revolutionäre Be-

wegungen könnten die Bedingungen kaum schlechter sein.Wie kann er dann

trotzdem davon sprechen, dass sich jeden Moment ein ›allgemeines revolu-

tionäres Bedürfnis‹ Bahn brechen könne?

Der Kontrast innerhalb der journalistischen Texte Marxens ist auffällig:

Derartige »Gewissheitssuggestionen« (Bluhm 2015: 45) stehen der Diagnose

über die restaurative politische Situation im Europa der 1850er Jahre gegen-

über, die nahtlos an die ernüchterte Bilanz des Achtzehnten Brumaire des Louis

Bonaparte anknüpft.2 Widerspricht Marx also mit seiner Revolutionsgewiss-

heit der eigenen Beobachtung, dass ausgerechnet in den modernsten Staaten

1 Marxwar eswichtig, dass der in der Broschüre von 1852 fälschlich angegebene TitelDer

18te Brumaire des Louis Napoleon in späteren Drucken nicht reproduziert werde, um die

Verbindung zum Namen Napoléons I zu vermeiden; vgl. Hundt et al. 1985: 689 u. 704.

In der gegenwärtigen historischen Forschung werden zumeist die Namen Napoléon III

oder Louis-Napoléon Bonaparte verwendet. Ich spreche im Folgenden zumeist von Bona-

parte, weil für diese Studie nicht der kaiserliche oder der familiär-traditionelle Aspekt

entscheidend ist, sondern die Modernität einer Regierungsform, die unter Rückgriff

auf Marx oftmals als ›Bonapartismus‹ bezeichnet wird.

2 Man könnte einwenden, dass die überlieferten Textfassungen Marxʼ wirkliche Über-

zeugungen gar nicht vollständig abbildeten, da einige seiner Manuskripte redaktio-

nell bearbeitet wurden. Inzwischen sind jedoch umgearbeitete Artikel gut von Ori-

ginalbeiträgen zu unterscheiden. In den editorischen Apparaten der MEGA² werden

Anhaltspunkte für redaktionelle Eingriffe, Marxʼ Verhältnis zu den jeweiligen Redak-

tionen sowie deren politischeAusrichtung aufgearbeitet. Sofern anMarxʼ und/oder En-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Wahrheit und Revolution

Europas jede Anstrengung unternommen wird, um soziale Konflikte syste-

matisch zu unterdrücken? Überspannt er womöglich die Freiheiten des zu-

spitzenden journalistischen Schreibstils zugunsten einer wirklichkeitsfernen

revolutionären Agitation?

Einer solchen Interpretation halte ich im Folgenden entgegen, dass der

Kontrast zwischen Marxʼ Revolutionsgewissheit und seiner Analyse der Still-

legungsregimes in England und Frankreich kein Selbstwiderspruch ist, son-

dern vielmehr Ausdruck seiner ›materialistischen Geschichtsauffassung‹. Da-

mit meine ich, dass Marx versucht, Geschichte anhand der Weise zu ver-

stehen, wie die Menschen die materiellen Bedingungen ihres Lebens pro-

duzieren, und sich davon ausgehend sowohl Eigentumsverhältnisse und ge-

sellschaftliche Institutionen erklärt als auch die Vorstellungen der Menschen

über diese. In der Veränderung der Produktionsbedingungen sieht er eine

Kraft, die maßgeblich die historische Entwicklung beeinflusst und antreibt.

Wie nochweiter zu erläutern sein wird, gehtmit diesemZugang, denMarx zu

gesellschaftlichen Ereignissen in Gegenwart und Vergangenheit nimmt, auch

die Annahme einher, dass die Menschen sich mit der Zeit in mehreren re-

volutionären Anläufen einer Gesellschaftsform annähern, in der Produktion

und Austausch nicht mehr, wie bisher, auf der Grundlage von Klassenherr-

schaft betrieben, sondern bewusst und vernünftig eingerichtet werden. Weil

diese Perspektive auch für seine journalistischen Kommentare grundlegend

ist, deutet er die restaurative Situation als Anzeichen eines nach wie vor exis-

tierenden Potentials zur revolutionären Umwälzung der europäischen Gesell-

schaften. Als Journalist schreibt Marx so, als liefere gerade die politische Res-

tauration den Beweis für die Furcht der traditionellen Eliten vor denjenigen

sozialen Konflikten, die kurz zuvor noch in mehreren europäischen Ländern

revolutionäre Ausmaße angenommen hatten.

Nun könnte man einwenden, vor dem Hintergrund seiner eigenen The-

sen in den Manuskripten zur Deutschen Ideologie würde sich eine allzu große

Revolutionsgewissheit eigentlich verbieten. Hier hatte er noch einige Jahre

zuvor gemeinsam mit Engels erklärt:

»[W]enn diese materiellen Elemente einer totalen Umwälzung nämlich ei-

nerseits die vorhandnen Productivkräfte, andrerseits die Bildung einer re-

volutionären Masse, […] nicht vorhanden sind, so ist es ganz gleichgültig für

gelsʼ alleiniger Autorschaft gezweifelt werden muss, erscheinen die Artikel unter der

Rubrik Dubiosa oder umgearbeitete Artikel. Solche sind nicht Gegenstand dieser Studie.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 81

die praktische Entwicklung, obdie IdeedieserUmwälzung schonhundertmal

ausgesprochen ist« (MEGA² I/5: 47).

Die Pointe des Marxʼschen Materialismus ist ja gerade, dass gesellschaftliche

Veränderungen, weil sie weder ein rein geistiger noch ein natürlicher Vor-

gang sein können, sich nirgendwo anders als in der zu verändernden Ge-

sellschaft selbst anbahnen. Da der Kommunismus »die vorhandenen Bedin-

gungen zu Bedingungen der Vereinigung« (ebd.: 101) erheben soll, kann ein

kommunistischer Journalist dem Vorhandensein geeigneter Bedingungen im

Grunde auch nicht vorgreifen. Fällt Marx als Kommentator der politischen

und ökonomischen Ereignisse im Europa der Restaurationszeit also hinter

sein eigenes Diktum zurück, das er 1847 gegen Karl Heinzen ins Feld geführt

hatte: »Einer geschichtlichen Bewegung kann der Schriftsteller wohl als Or-

gan dienen, aber er kann sie natürlich nicht machen« (MEW 4: 357)? Versucht

er, entgegen seinen eigenen Einsichten darüber, wie voraussetzungsvoll ge-

sellschaftliche Umwälzungen sind, die Revolution schlicht mithilfe kontrafak-

tischer Behauptungen herbeizuschreiben?

Eine solche Lesart wird etwa von Reinhard Koselleck nahegelegt, der fest-

stellt, nach 1848 sei die Revolution bei Marx zu einem »geschichtsphilosophi-

schen Kompensationsbegriff« geworden, »der das Scheitern der politischen

Revolutionshoffnungen als Unterpfand kommender Erfüllung deuten lehrte«

(Koselleck 1984: 763). Ließe man sich von dieser Auslegung zur Auseinander-

setzung mit Marxʼ journalistischemWerk anleiten, so würde dieses vor allem

als der Versuch dastehen, niedergeschlagenen Revolutionärinnen und Revo-

lutionären Zuspruch zu geben. Damit wäre zum einen ignoriert, dass auch

diese Texte von Marxʼ Anspruch getragen sind, die Notwendigkeit einer ge-

sellschaftlichen Umwälzung gerade nicht nur mittels Beobachtung der ge-

genwärtigen Kräfteverhältnisse, sondern wissenschaftlich, durch Einsicht in

historische Entwicklungsgesetze begründen zu können. Zugleich aber wäre

ebenfalls bestritten, dass Marx die Ereignisse seiner Gegenwart überhaupt

ernst genommen hat, hätte er wirklich, als Kompensation für politische Ent-

täuschungen, jedes Scheitern ostentativ zu einem Lichtblick verklärt. Beide

Implikationen sind irreleitend, denn gerade in seinen journalistischen Tex-

ten, in denen er ständig die aktuellsten empirischen Fakten verarbeitet, führt

Marx zwei Denkbewegungen zusammen: Während er die Fakten vor dem

Hintergrund seiner ›materialistischen Geschichtsauffassung‹ interpretiert, be-

ruft er sich wiederum auf sie, ummit ihnen die Notwendigkeit der Revolution,

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Wahrheit und Revolution

und damit auch die Wahrheit seines materialistischen Zugangs zu den Ereig-

nissen, zu beweisen.

Die vorliegende Studie beleuchtet dieses Verhältnis zwischen Beobach-

tung und Deutung, zwischen empirischer Materialbasis und grundlegenden

Annahmen über die historische Entwicklung, in Marxʼ Zeitungsartikeln der

1850er Jahre über England und Frankreich. Ich schlage vor, diese Artikel als

konkrete Operationalisierungen seiner materialistischen Erkenntnisweise zu

lesen,3 wie er sie in Texten wie den Ökonomisch-Philosophischen Manuskripten,

der Deutschen Ideologie, dem Manifest der Kommunistischen Partei oder den

Grundrissen umreißt. Eine Theorie, die einen »wirklichen empirisch anschau-

lichen Entwicklungsprozeß« (MEGA² I/5: 136) zu ihrer eigenen Voraussetzung

erklärt, sich sogar als Ausdruck einer real existierenden sozialen Bewegung

versteht, muss mit diesen ihren empirischen Voraussetzungen auch dauernd

in Kontakt bleiben, muss sie gezielt aufsuchen – und zwar nicht nur, weil

sie auf eine praktische Veränderung der Gesellschaft hindrängt, sondern

auch, weil sie sich am politischen und ökonomischen Geschehen erst bildet

und entwickelt. Der Marxʼsche Materialismus sieht sich durch Ereignisse in

Politik und Gesellschaft – auch erschütternde – nicht angefochten, sondern

eher informiert und bekräftigt. Insofern zählt die Presse zu seinen idea-

len Wirkungsfeldern, denn hier kommen die historisch-materialistischen

Prämissen als epistemisches Werkzeug zum Tragen, das es ermöglicht, die

›empirisch anschaulichen‹ Zustände als Entwicklungsprozess zu erkennen, die

andernfalls bloß registriert und nacherzählt werden könnten.

Gerade wegen dieser Prämissen, so meine These, kann Marx in den

›Haupt- und Staatsaktionen‹ einen Sinn ausmachen; gerade ihretwegen

kann er in den Handlungen und Entscheidungen der regierenden Politiker,

die stets auf dem schmalen Grat zwischen »feierlicher Würde« (MEW 6:

315) und »Gewaltthat« (MEGA² I/14: 233) stehen, mehr erkennen als bloße

Machtspiele und Protokollvollzug, nämlich Herrschaftstechniken, in denen

sich grundlegende gesellschaftliche Konflikte ausdrücken. Kreditsystem und

internationale Handelsbeziehungen, die industrielle Entwicklung Europas

und die materiellen Interessen der Akteure – für Marx liefern diese Themen

3 EricHobsbawm,der beiMarx einen revolutionärenBeitrag zurGeschichtswissenschaft

erkennt, hat diese Lesart vorgeschlagen, jedoch ohne sie am Material auszuführen:

»The articles whichMarxwrote, principally as a newspaper correspondent in the 1850's

to earn his livelihood, […] are examples of the application of thematerialist conception

of history to the analysis of particular historical events.« (Hobsbawm 1984: 105)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 83

nicht den Stoff für isolierte Meldungen, sondern stellen das Universum dar,

in dem sich die Regierungsvollzüge abspielen. Weil er ökonomisches und

politisches Geschehen aufeinander bezieht, glaubt er, zeigen zu können, dass

zwischen den Stilllegungsregimes und einer revolutionären Zuspitzung des

Klassenkampfs ein dialektischer Zusammenhang besteht.

So erkenntnisleitend die historisch-materialistische Perspektive damit

für Marx ist, verengt sie jedoch in mancher Hinsicht auch seinen Blick. Denn

während Marx die Stilllegungsregimes als solche erkennt, zieht er nicht in

Betracht, dass damit direkt vor seinen Augen Modelle für eine verstetigte

autoritäre Einhegung des sozialen Antagonismus entstehen könnten. Durch

seine Revolutionsperspektive sieht er die Regimes immer schon im Licht

ihres bevorstehenden Scheiterns und kann sich deshalb nicht vorstellen,

dass das Niederhalten von Konflikten, in denen die kapitalistische Gesell-

schaftsordnung als Ganze infrage steht, nicht nur vorübergehend, sondern

dauerhaft gelingen könnte. Um autoritäre Krisenlösungsregimes zu verste-

hen, kann Gesellschaftskritik heute zwar aus den Marxʼschen Erkenntnissen

schöpfen. Das gilt insbesondere für seine Kritik, dass mit der Rede vomWohl

der Nation ein interessenenthobenes Staatsbürgerbewußtsein erzeugt wer-

den soll; dass der moderne Staat im Zweifelsfall auch ohne konstitutionelle

Regierungsform für den Fortbestand der kapitalistischen Herrschaftsver-

hältnisse sorgt; und dass die ideologische Verschleierung gesellschaftlicher

Antagonismen in der Politik Hand in Hand geht mit einer Unterdrückung

sozialer Konflikte, sobald sie jenseits staatlich sanktionierter Institutionen

ausgetragen werden. Doch wenn man heute Antworten auf nationalisti-

schen Populismus, den Maßnahmenstaat und andere Formen autoritärer

Herrschaft sucht, kann man nicht unmittelbar auf Marx zurückgreifen. Zu-

nächst ist es nötig, sich die historischen und epistemischen Voraussetzungen

klarzumachen, unter denen Marx seine Antworten fand.

1. Kann die Notwendigkeit der Revolution eine Schlagzeile sein?

Die Aussage, dass Marx die Ereignisse seiner Gegenwart historisch-mate-

rialistisch interpretierte, mag zunächst wenig originell erscheinen. In Bezug

auf seine journalistischen Schriften ist sie aber nicht ganz selbstverständlich.

Denn zum einen klammern manche Marx-Forscher diesen Teil seines Werks

noch immer aus dem ›relevanten‹ Textkorpus aus, wie jüngst etwa Kurt Bay-

ertz, der dort kaum mehr als die Kundgabe »persönliche[r] Überzeugungen«

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Wahrheit und Revolution

(Bayertz 2018: 258) erkennen kann.4 Zum anderen aber macht Marxʼ journa-

listischer Schreibstil es nicht immer leicht, den theoretischen Gehalt seiner

Texte zu dechiffrieren. Bei der Lektüre entsteht rasch der Eindruck, er set-

ze die grundlegende Frage, ob es zur Revolution kommen wird, als bereits

beantwortet voraus und gestehe lediglich über das Wann, Wie und Wo noch

Ungewissheit zu.

Seine schonungslose Feststellung, die Regierungen Englands und Frank-

reichs unterdrückten aktiv soziale Konflikte, scheint durch ein unbeirrbares

Vertrauen auf eine zukünftige revolutionäre Entwicklung immer wieder kon-

terkariert zu werden. So fallen einige von Marxʼ Kommentaren regelrecht

durch ihre fehlende Evidenz auf: Warum soll ausgerechnet die Ermächtigung

der französischen Armee im Inneren die Schwäche der bonapartistischen Re-

gierung offenbaren? (Vgl. MEGA² I/16: 202 f.) Wie kann Marx die Reden eines

konservativen Lords im britischen Unterhaus gegenüber denjenigen liberaler

Whigs überschwänglich loben? (Vgl. MEGA² I/13: 359 f.) Dass zu der Beob-

achtung des Geschehens dessen revolutionstheoretische Deutung bisweilen

unvermittelt hinzutritt, ist allerdings eher ein formales denn ein inhaltliches

Problem. So maßgeblich nämlich die historisch-materialistische Perspektive

für Marxʼ Beurteilung aktueller Ereignisse ist, so wenig kann sie in seinen

Artikeln erläutert oder gerechtfertigt werden. Das typische stilistische Merk-

mal seiner Zeitungskorrespondenzen – ein kursorisches Arrangement der be-

handelten Themen – zeugt davon, dass das journalistische Format aufgrund

seiner Kürze und Aktualität schlicht kaumphilosophische Ausführungen oder

gar eine systematische Gesellschaftstheorie zu integrieren vermag. (Vgl. Krät-

ke 2006: 52)

Seine frühen Texte, in denen Marx gegen das idealistische Denken das

aktive Mensch-Natur-Verhältnis zum Ausgangspunkt jeglicher Geschichts-

schreibung erhebt, sind Streitschriften, Manifeste oder Artikel unter eigener

Redaktion. Die Analyse der verkehrten Form wiederum, die dieses Verhältnis

unter dem Zwang zur Kapitalverwertung annimmt, entwickelt er in einem

über viele Jahre hinweg angereicherten und ausgebauten Kritikprojekt, das

er unter anderem in Buchform bringen kann. Als externer Korrespondent

4 Das »revolutionäre Wunschdenken« (Bayertz 2018: 210) in Marxʼ journalistischen Tex-

ten könne die Forschung am besten umschiffen, »je schärfer wir zwischen der Theo-

rie vonMarx und seinen persönlichen Überzeugungen unterscheiden« (ebd.: 258). Wo

letztere hineinspielten, sei »die prognostische Kraft seiner Theorie überstrapaziert«

(ebd.: 203).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 85

für verschiedene Zeitungen allerdings schreibt er in keinem dieser Formate.

Weder kann er sich hier allein darauf konzentrieren, gegen seine philo-

sophischen und politischen Gegner eine neue historische Perspektive in

Anschlag zu bringen, noch kann er seiner Kritik die Ausführlichkeit und

Tiefe einer wissenschaftlichen Abhandlung geben. Die Bündigkeit der Dar-

stellung ist obligatorisch, und die Themenwahl muss sich primär nach dem

Nachrichtenwert richten.

Müssen bei der argumentativen Vermittlung zwischen Beobachtung und

Deutung also Einschränkungen hingenommen werden, so hat das Zeitungs-

format dafür aber andere Vorzüge zu bieten: Es erreicht eine weite Verbrei-

tung, kann schnell auf aktuelle Ereignisse reagieren und wirkt meinungsbil-

dend. Für Marx, der erklärtermaßen »auf unsere Zeitgenossen wirken« (ME-

GA² I/2: 487) will, ist während nahezu seiner gesamten Schaffenszeit der Jour-

nalismus das entscheidende Mittel der politisch-kritischen Praxis. Dass sich

das auch unter den uneigenständigen Publikationsbedingungen im Londo-

ner Exil nicht ändert, geht aus seinen Briefen dieser Zeit hervor. (Vgl. exem-

plarisch MEGA² III/4: 163-165; III/9: 369-371) Vor allem aber ist es direkt in

seinen Artikeln greifbar: In hunderten von eindringlichen, empirisch gesät-

tigten Beiträgen für sozialreformerische und sozialistische Zeitungen in New

York, London,Wien und Breslau5 analysiert er die Gründe der kürzlich erleb-

ten politischen Niederlagen, schätzt deren Folgen ab und hält nach neu ent-

stehenden Chancen Ausschau. Wenn also das journalistische Schreiben für

Marx ein performativer Akt ist, dann nicht in dem von Koselleck behaupte-

ten Sinne einer Art ›Mutmachliteratur‹ unter dem Zeichen der Verzweiflung,

sondern vielmehr als Möglichkeit, auf das revolutionäre Potential hinzuwei-

sen, das er in der bürgerlichen Gesellschaft angelegt sieht. Die Presse nützt

ihm als öffentliches Forum, wo er dem Streben der europäischen Regierun-

gen nach Wiederherstellung und Erhalt der vorrevolutionären Ordnung ein

Bild von der Realität als weiterhin umkämpfter, als bloßer Episode in einer

fortdauernden gesellschaftlichen Entwicklung entgegensetzen kann.

5 Auf den Umfang dieser Arbeiten, deren Themenvielfalt und die Bedeutung, die Marx

dem Journalismus als Medium für den politischen Einsatz beimaß, bin ich an anderer

Stelle (Schönfelder 2016) eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Wahrheit und Revolution

2. Zwei europäische Regimes gegen den Klassenkampf

Hätte Marx das Bevorstehen einer erneuten Revolution bloß kontrafaktisch

behaupten wollen, dann hätte er sich die eingehenden Bestandsaufnahmen

der restaurativen Politik in England und Frankreich, von denen seine Zei-

tungsartikel der 1850er Jahre nur so wimmeln, sparen können.Was er macht,

ist das gerade Gegenteil eines Übergehens der vorliegenden Fakten: Er wid-

met sich einer ausführlichen Analyse der Regierungsprogramme und -ziele

in beiden Ländern und kommt immer wieder zu dem Schluss, dass dort alle

Hebel gegen erneute gesellschaftliche Unruhen in Bewegung gesetzt werden.

Offenbar geht es ihm nicht um das Verbreiten eines notorischen Optimis-

mus, sondern darum, gerade solche Ereignisse, denen auf den ersten Blick

ihr Zusammenhangmit der Revolution nicht anzusehen ist, auf eine ganz be-

stimmteWeise öffentlich zu deuten. Die Aufgabe des kommunistischen Jour-

nalisten scheint er darin zu sehen, seinen Zeitgenossinnen und -genossen

vorzuführen, dass alle politischen und ökonomischen Ereignisse ausgehend

von der Möglichkeit des Klassenkampfes und dessen revolutionärer Zuspit-

zung zu beurteilen sind.

Das bedeutet zunächst einmal, demjenigen die Maske der Revolution he-

runterzureißen, der sie zur Legitimation eines autokratischen Regimes be-

nutzt: dem französischen Kaiser, »der sich noch heute als Mandatar der Re-

volution von 1789 betrachtet« (MEW 13: 414). Marx weist darauf hin, dass

Louis-Napoléon Bonaparte, indem er die Losungen seines berühmten Onkels

– Ruhm, Freiheit und Nationalität – ausgebe, »die großen Daten des Empire

inʼs Leben zurückgerufen« (MEGA² I/14: 438) habe, um seine Herrschaft mit

einer »theatrical show of greatness« (MEGA² I/13: 266) auszustatten. Mit sei-

ner Selbstinszenierung als neuer Napoleon (vgl. MEGA² I/14: 415) mache er

sich zu einer Identifikationsfigur, die alle Französinnen und Franzosen un-

geachtet ihrer sozialen Unterschiede an sich binden wolle. Ähnlich wie zuvor

in den Klassenkämpfen in Frankreich (vgl. MEGA² I/10: 128) und im Achtzehnten

Brumaire (vgl.MEGA² I/11: 187), thematisiert Marx also auch in seinen Artikeln

der 1850er Jahre, dass die Illusion von nationaler Einheit dazu dient, soziale

Konflikte zu kaschieren.

Als wichtigstes Instrument des Ausgleichs zwischen den Klassen identifi-

ziert Marx die Finanzpolitik, in deren Zentrum die unter Bonaparte neu ge-

schaffene Aktienbank Crédit Mobilier steht. Diese Bank setzt dem bisherigen

System der Vergabe von Staatskrediten durch die großen Bankhäuser eine

Zentralisierung des Kreditwesens entgegen und soll die industrielle Entwick-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 87

lung des Landes fördern. In ihr sieht Marx ein Mittel für zwei entscheidende

machtpolitische Ziele des Kaisers: Das erste bestehe darin, mit dem Ange-

bot günstiger öffentlicher Kredite Kleinbürger, Arbeiter und Bauern zur Neu-

gründung eigener Betriebe und zur Nutzung technischer Neuerungen zu er-

mutigen und sie auf diese Weise in ein Projekt der nationalen ökonomischen

Modernisierung zu kooptieren. (Vgl. MEW 12: 33) Damit baue Bonaparte auf

die Lehre des Saint-Simonismus auf, der »sich dem Traum hingegeben hatte,

der ganze Antagonismus der Klassen müsse verschwinden, wenn ein allge-

meiner Wohlstand durch irgendein ausgeklügeltes System des öffentlichen

Kredits geschaffen werde« (ebd.: 27). Wenn Marx darauf hinweist, dass Bo-

naparte sich mithilfe des Crédit Mobilier sämtlichen Klassen als Vertreter ihrer

Interessen empfehle und auf diese Weise über ihre gegensätzliche ökonomi-

sche Lage hinwegtäuschen wolle, so problematisiert er die Zielsetzung Bona-

partes, wie dieser sie in der programmatischen Schrift Les Idées napoléoniennes

von 1839 dargelegt hatte. Dort heißt es, »um eine Nation zu erschaffen«,müs-

se man sich »unterschiedslos auf alle Klassen stützen« und dabei vor allem

wissen, wie dies »zu organisieren« (Bonaparte 1839: 52; meine Übersetzung)

sei.6

Tatsächlich aber, so Marx, sorge Bonaparte für den Ruin von Kleinbour-

geoisie und Arbeitern (vgl. MEW 12: 33) sowie für die Expropriation der Hy-

pothekenschuldner (vgl. ebd.: 28). Denn das zweite Ziel, das er mit der neuen

Aktienbank verfolge, sei die Bereicherung seines Regimes mittels der Bör-

senspekulation, die sich hinter seinem landesweiten Industrialisierungspro-

jekt verstecke. Das Zweite Kaiserreich trieb die Verdichtung insbesondere von

Eisenbahn- und Telegraphennetz sowie des städtischen Omnibusverkehrs ge-

zielt voran, wobei staatliche Unternehmen die Infrastruktur, wie etwa Gleise

und Leitungen, errichteten, während für die Lieferung von Energieträgern

und den Maschinen- und Gebäudebau Konzessionen an Privatunternehmen

vergeben wurden. (Vgl. Millward 2013: 21-24) Laut Marx werden die Kosten,

die durch diese technische und ökonomische Modernisierung sowie durch

Kriege entstehen, mithilfe der neuen Finanzpolitik auf die Bevölkerung ab-

gewälzt. Im Crédit Mobilier verfüge Bonaparte nämlich über ein Finanzinstru-

ment, das genau gegenteilig zu kommerziellen Banken funktioniere: Nicht

fixes Kapital werde durch Notenausgabe, Anleihen etc. zeitweilig freigesetzt,

6 Zugleich erklärt Bonaparte in dieser Schrift, sobald in einem Land verfeindete Partei-

en existierten, müsse dafür gesorgt werden, dass diese verschwinden; vgl. Bonaparte

1839: 36 f.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Wahrheit und Revolution

sondern vielmehr werde das flüssige Kapital vieler Privatleute in Industrie-

unternehmen fixiert, (vgl. MEW 12: 32 f.) »um auf den Verkauf der Aktien zu

spekulieren, die als Repräsentant dieses Kapitals geschaffen sind« (ebd.: 77;

vgl. ebd.: 203). Dem Kaiser gelinge es somit, »gleichzeitig als Plünderer und

als patriarchalischer Wohltäter aller Klassen aufzutreten« (ebd.: 26).7 Dieses

Manöver werde durch eine ständige Verkündigung von nationaler Prosperität

getarnt, die sich vermeintlich bestätige im »Schein eines leichten Geldmarkts

und überfließenden Kredits« (MEGA² I/14: 687), tatsächlich aber im Angesicht

derWirtschaftskrise als eine rein »factitious prosperity« (MEGA² I/16: 266; vgl.

ebd.: 126; MEW 12: 203) erweisen müsse. Das Regime, das mittels Interven-

tionismus das Klassenverhältnis zu überwinden versucht, markiert Marx mit

denWorten Charles Fouriers als »industrielle[n] Feudalismus« (MEW 12: 34) oder

auch als »kaiserlichen Sozialismus« (ebd.: 24).

Anders als im Fall des französischen Regimes, dessen besonderes Kenn-

zeichen, obwohl es sich auf überlieferte Ideale berufe, ein neues Verhältnis

zwischen dem Regenten und der Bevölkerung sei, charakterisiert Marx das

Stilllegungsregime in England vor allem anhand dessen eingeschliffener

Struktur:

»Die britische Constitution ist in der That nur ein verjährtes, überlebtes,

veraltetes Compromiß zwischen der nicht officiell, aber factisch in allen

entscheidenden Sphären der bürgerlichen Gesellschaft herrschenden Bour-

geoisie und der officiell regierenden Grundaristokratie.« (MEGA² I/14: 170)

Seit der Etablierung dieses Herrschaftsarrangements in der Revolution von

1688 sei die englische Gesetzgebung eine einzige »Geschichte der Concessio-

nen« (ebd.) an die Bourgeoisie gewesen. Dies zeige sich etwa an der regel-

mäßigen Erneuerung der Handelsrechte der Ostindischen Kompanie, dem

Widerruf der Korngesetze, der allmählichen Besteuerung des Grundbesitzes

und der Kopplung der Armenfürsorge an den Dienst in Arbeitshäusern. (Vgl.

ebd: 170 f.; MEGA² I/12: 186-193)

Bei all diesen Entscheidungen hätten die adligen Politiker sich die Inhalte

der Gesetze von Bankiers, Händlern und Industriellen diktieren lassen in der

7 Die argumentative Figur des ›Stehlens, um zu verschenken‹ entwickeltMarx bereits im

Achtzehnten Brumaire; vgl. MEGA² I/11: 187 f. Vordergründig gab sich das französische

Regime arbeiterfreundlich, etablierte jedoch mit hohen Abgaben auf Konsumgüter

ein Steuersystem zu Ungunsten der Ärmeren und erließ ausgesprochen viele Gesetze

gegen Arbeiterinnen und Arbeiter und ihre Organisationen; vgl. Price 2001: 145; 213.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 89

Hoffnung, diese ruhigstellen und ihnen formalrechtlich weiterhin die Beteili-

gung am »Regierungs-Monopol der Aristokratie« (MEGA² I/14: 145) vorenthal-

ten zu können.De facto liefe dies jedoch auf ein »Gesetzgebungs-Monopol der

Bourgeoisie« (ebd.; vgl. ebd.: 465) hinaus, da für beide Häuser des Parlaments

die Anliegen der Mittelklassen maßgeblich geworden seien (vgl. MEGA² I/12:

187; I/14: 102):

»[T]he industrial bourgeoisie, weakly represented as it is in the House, are

yet the real masters of the situation, and […] every Government, whether

Whig, Tory, or Coalition, can only keep itself in office, and the bourgeoisie

out of office, by doing for them their preliminary work.« (MEGA² I/12: 122)

Die Aufteilung vonGesetzgebungsmacht ohne Amt auf der einen und Amt oh-

ne Gesetzgebungsautonomie auf der anderen Seite könnte jedoch nicht über

fast zwei Jahrhunderte ausbalanciert bleiben, stünden sich hier nur die In-

teressen der zwei Klassen Bourgeoisie und Aristokratie gegenüber. Was bei-

de wesentlich zu ihrer Politik der permanenten Kompromisse dränge, sei ihr

gemeinsamer Gegner, der ihnen, so betont Marx, weitaus bedrohlicher er-

scheine als ein Streit untereinander um Handelsrecht oder Steuersätze. (Vgl.

MEGA² I/13: 50) Das Bürgertum sei zum Verzicht auf umfängliche politische

Macht bereit, weil es ahne, dass eine Öffnung der Staatsämter auf kurz oder

lang auch Partizipationsansprüche der unteren Klassen wachrufen und damit

seinen eigenen Einfluss schwächen würde. Die Aristokratie wiederum wisse,

dass Großbritannien ohne die Geschäfte treibenden Bürger keine internatio-

nale Handelsmacht wäre, und bemühe sich deshalb, Forderungen der arbei-

tenden Klasse von ihnen abzuschirmen und stabile Bedingungen für deren

Ausbeutung zu schaffen (vgl. MEGA² I/12: 279-282; I/13: 55; 241; I/14: 571-574):

»The privileges of the now governing classes, and the slavery of the working

classes, are equally based on the existing organization of labor, which, of

course, will be defended and maintained on the part of the former by all

means in their hands, one of thesemeans being the present Statemachinery.«

(MEGA² I/13: 100; vgl. I/12: 256; I/14: 531)

Der Staat sei also ein Instrument der Klassenherrschaft und werde deshalb

energisch gegen Forderungen nach einer Parlamentsreform verteidigt. (Vgl.

MEGA² I/14: 332-339 u. 343 f.)

Beiden herrschenden Klassen sei der Schulterschluss gegen die Arbeiter-

klasse ein so vordringliches Anliegen, dass sie ihm sogar ihre jeweiligen

ideologischen Maximen unterordneten:

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Wahrheit und Revolution

»These same ›gallant‹ free-traders […], who profess to leave everything and

everybody to the struggles of individual interest, are always the first to ap-

peal to the interference of Government as soon as the individual interests of

the working-man come into conflict with their own class-interests.« (MEGA²

I/12: 175; vgl. I/14: 48)

Die Aristokratie opfere ihrerseits beizeiten ihr Vorrecht in Fragen der öffent-

lichen Verwaltung, um noch radikaleren Forderungen nach einer Parlaments-

reform den Wind aus den Segeln zu nehmen. Marx legt der Regierung in den

Mund, wie sie deshalb die Sache der Londoner Geschäftsleute in die eigenen

Hände nehme: »Wir wollen für euch die Administration reformiren – natür-

lich innerhalb ihrer traditionellen Grenzen. […] Wir selbst müssen am besten

wissen, wie weit wir gehen können, ohne unsere Klasse zu gefährden« (ME-

GA² I/14: 432; vgl. I/12: 105 f.). Darüber hinaus jedoch hielten sich die Mitglie-

der des Parlaments und des Ministeriums, solange sie nicht durch äußeren

Druck dazu genötigt würden, »klugerweise davor zurück, irgendeinen Punkt

der Innenpolitik zu berühren« (MEW 12: 151), da sie auf diesem Terrain mit

Fragen der politischen Machtverteilung zwischen den sozialen Klassen kon-

frontiert wären.

Auch wenn sich die beiden Stilllegungsregimes deutlich voneinander un-

terscheiden – autokratische Regierungsform mit nationaler Losung auf der

einen, konstitutionelle Regierungsformmit konservativemProgrammauf der

anderen Seite des Ärmelkanals –, sieht Marx eine Ähnlichkeit darin, dass sie

sogar ihre außenpolitischen Entscheidungen in den Dienst des Erhalts ih-

rer jeweiligen gesellschaftlichen Ordnung stellten. England und Frankreich

bewiesen im Krimkrieg (1853-1856), in den sie beide an der Seite des Osmani-

schen Reiches gegen Russland involviert sind, dass sie nichts mehr fürchte-

ten als die Revolution. Für Marx ist klar, dass der »Krieg gegen Rußland […]

in europäischem Maßstab geführt« (MEGA² I/14: 431) werden müsse, damit

die russischen Herrschaftsansprüche von allen Seiten zurückgedrängt wer-

den und eine revolutionäre Umgestaltung ganz Europas möglich wird. Mit

ihren militärischen Aktionen zielten die Westmächte jedoch auf das gerade

Gegenteil, nämlich darauf, zu verhindern, dass der Krimkrieg »European di-

mensions« (ebd.: 262) annehme. Denn durch eine solche Ausweitung könne

rasch eine Situation entstehen, »which will enable the proletarian class to re-

sume that position which they lost, in France, by the battle of June, 1848, and

that not only as far as France is concerned, but for all Central Europe, England

included« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 91

Englands und Frankreichs militärisches Vorgehen ist also für Marx eine

einzige Enttäuschung. Zwar kämpften sie gegen Russland, doch täten sie das

weder effektiv noch aus den richtigen Gründen. Bonaparte verfolge die »Idee

eines bloßen Demonstrations-Feldzugs, eines europäischen Krieges nicht zur

Gefährdung der feindlichen Macht, sondern zur Rettung des eignen Prestige,

eines Spektakelstücken-Krieges« (ebd.: 234 f.), für den er zugleich nicht be-

reit sei, überhaupt hinreichende Mittel an den Kriegsschauplatz zu bringen

(vgl. ebd.: 203-206). Wenn er versuche, sich als großer Feldherr darzustel-

len, in Wirklichkeit aber alles darauf anlege, den Krieg lokal zu begrenzen

und kaum Vorstöße riskieren zu müssen, (vgl. ebd.: 411-415) dann erweise

sich seine Außenpolitik als bloßes Ablenkungsmanöver, um Ruhe im eigenen

Land herzustellen.

England wiederum führe den Krieg nicht »foolhardy and presumptuous«

(ebd.: 262) wie Frankreich, sondern stattdessen »timid and stupid« (ebd.). Sei

es zu Beginn des Krieges noch um die Verhinderung einer russischen An-

nexion derjenigen Länder gegangen, aus denen England Getreide importiert,

hätte die wachsende Unzufriedenheit der britischen Bourgeoisie die politisch

Verantwortlichen bald zu einer nur noch wiederwilligen Kriegsführung über-

gehen lassen. (Vgl. ebd.: 4 f.) »[A]s soon as the effects of thewar should become

taxable upon their pockets, mercantile sense was sure to overcome national

pride« (ebd.: 261). Für Marx bestätigt sich hier erneut, dass die britische Re-

gierung stets den Interessen von Freihändlern und Industriellen nachgebe,

»who are opposed to any kind of warfare, except by cotton bales and price

currents« (MEGA² I/12: 235; vgl. ebd.: 49). Im Namen eines reibungslosen in-

ternationalen Handels würde sie eher hinnehmen, dass das despotische Ge-

sellschaftsmodell Russlands über ganz Europa Dominanz erlange, (vgl. ebd.:

336; I/14: 123-127) als dass der Krieg gegen das Zarenreich noch weitere Regio-

nen in Unruhe versetze.

3. Eine Stilllegung des Klassenkampfs ist aussichtslos

Selbst wenn man, wie ich es soeben getan habe, Marxʼ Charakterisierung der

beiden Stilllegungsregimes aus seinen Zeitungsartikeln der 1850er Jahre he-

rauspräpariert, entsteht kein Bild einerhermetischenSituation. In seinenBe-

richten über die Versuche der Regierungen Frankreichs und Englands, die

Austragung sozialer Konflikte in ihren Ländern zu verhindern, gelten deren

Anstrengungen ihm nie als Beweis unumschränkter Macht. Immer deutet er

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Wahrheit und Revolution

diese Anstrengungen als Abwehrkämpfe, zu denen sich die Politiker in dem

Wissen getrieben sähen, dass die bestehenden gesellschaftlichen Kräftever-

hältnisse instabil und veränderlich seien und somit auch der Fortbestand ih-

rer eigenenMachtposition ungewiss sei.Wenn Bonaparte auf Maskerade und

Selbstinszenierung angewiesen ist und sein interventionistisches Projekt nur

mithilfe finanzpolitischer Tricks zuwege bringen kann; wenn die englische

Regierung einen fragilen Herrschaftskompromiss eingehen muss, um sich

die soziale Frage vom Hals zu halten; und wenn beide Regimes auch in der

Außenpolitik um den Erhalt ihrer inneren Ordnung bangen müssen, dann

offenbaren sie in Marxʼ Augen nicht weniger als ihre Ahnung, dass eine Zu-

spitzung des Klassenkampfs jederzeit wieder möglich ist.

Als zeitgenössischer Kommentator, der eine Interpretation der Gegenwart

als potentiell revolutionärer in der Öffentlichkeit verankernwill, gehtMarx al-

so gewissermaßen wie ein Detektiv vor: Gerade dort, wo sich die Herrschen-

denmit allenMitteln gegen den gesellschaftlichen Fortschritt stemmen,muss

dessen größte Kraft vermutet werden. Seine Artikel sind eine Art Indizien-

sammlung dafür, dass die politische Restauration mit den Gründen, die zu

den europäischen Revolutionen von 1848/49 geführt haben, längst nicht auf-

geräumt hat; sie sind ein seriell angelegter Versuch, die Gegenwärtigkeit des

Klassenkampfes gerade in denMomenten seiner Stilllegung aufzuspüren.Die

Anstrengungen der postrevolutionären Regierungen um eine Herstellung des

sozialen Friedens beweisen Marx nichts anderes als die Unmöglichkeit dieses

Friedens unter den Bedingungen des gesellschaftlichen Antagonismus und

müssen deshalb wesentlich als Reaktion begriffen werden.

Deshalb fügt Marx, wenn er die Strategien und Instrumente der Still-

legung des Klassenkampfes schildert, meistens noch im selben Artikel hin-

zu, diese Stilllegung könne allenfalls ein vorübergehender Zustand sein. Den

Umgang der französischen Regierung mit der politischen Opposition etwa

entziffert er als Beweis dafür, dass sie sich hier einer Herausforderung ge-

genüber sieht, die ihre Macht ernstlich gefährden könnte. Anders sei die Re-

pressionswelle nicht zu erklären, mit der das Regime 1855 auf die Aufstände

der Arbeiterinnen und Arbeiter im Nordosten Frankreichs und der Studen-

ten in Paris reagiert und die 1856 generell auf Personen ausgedehnt wird, die

öffentlich Kritik an der herrschenden Politik äußern. Marx erkennt hier »ein

auffallendes Zeichen der Unruhe und der Besorgnis der Regierung« (MEW 12:

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 93

79; vgl. 11: 591 f.). Das erstarkende »Republican element«8 (MEGA² I/16: 239) in

der Bevölkerung habe Bonaparte zu der Einsicht gezwungen, dass »attempts

to purchase the conscience of the French working classes« (ebd.), wie er sie

noch 1848 mit der Errichtung von Arbeitersiedlungen unternommen hatte,

inzwischen nicht mehr hinreichten, um den sozialen Frieden zu garantieren.

Das offene Eingeständnis der »general aversion his rule is the subject of«

(ebd.: 216; vgl. ebd.: 203) liefere der Kaiser infolge des durch den italienischen

Freiheitskämpfer Felice Orsini verübten Anschlags auf sein Leben im Januar

1858 mit dem Übergang zu einem »system of domestic terrorism« (ebd.: 240).

So überstürzt,wie Bonaparte öffentlich erkläre, »that the conspiracy was a na-

tional one, and that France consequently wanted new ›repressive laws‹ to keep

her down« (ebd.: 202), beweise er nichts deutlicher als ein verzweifeltes Be-

mühen um die Verzögerung seines unausweichlichen Ruins. Da ihm inzwi-

schen sogar die Landbevölkerung den Beifall verweigere, sei ihm »nothing

but to appeal to the army« (ebd.) geblieben. Gemeint ist die von Bona-

parte imFebruar 1858 veranlassteErmächtigungderArmee imInneren: Frank-

reich wurde in fünf Militärbezirke eingeteilt, die jeweils dem Befehl eines

Marschalls unterstanden und deren Präfekturen von Reserveoffizieren über-

nommen wurden.

In Marxʼ Kommentar zu dieser Ermächtigung der Armee – »Bonaparte

wants France to clearly understand that the imperial rule does rest not on her

will but on 600,000 bayonets« (ebd.: 214) – ist deutlich eine Aktualisierung sei-

ner Argumente aus dem Achtzehnten Brumaire zu erkennen. Dort hatte Marx

erklärt, dem Kaiser habe es von Beginn an vor allem an Legitimität gefehlt,

da er überhaupt nur mittels Diebstahl, Bestechung und militärischer Gewalt

an die Macht gelangt sei. (Vgl. MEGA² I/11: 173; 177 f.; 185) Indem Bonaparte

aus Bürokratie und Militär eine »künstliche[…] Staatsmaschinerie« (ebd.: 178)

geformt habe, die jedes gemeinsame Interesse »von der Gesellschaft losge-

lösʼt, als höheres, allgemeines Interesse ihr gegenübergestellt« (ebd.) habe, sei

im Zweiten Kaiserreich die Exekutivgewalt auf ihren reinsten Ausdruck re-

duziert worden. Anders als frühere Herrscher mache sich die Exekutivgewalt

8 Bereits 1853 hatte das Regime begonnen, sozialistische und demokratische Zusam-

menkünfte zu sprengen und aus kleinsten Anlässen Anklage wegen Gründung oppo-

sitioneller Geheimgesellschaften zu erheben. Bis Mitte der 1850er Jahre waren zudem

mehrere republikanische und revolutionäre Gruppen aufgedeckt worden; vgl. Price

2001: 156-167.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Wahrheit und Revolution

mit ihrer Verselbständigung aber nicht zu einem Instrument einer beson-

deren Klasse und deren Interessen, sondern erhebe sich vielmehr über alle

Klassen gleichermaßen. (Vgl. ebd.: 179) Herrschaft mittels Militär und Ver-

selbständigung der Exekutivgewalt – diese beiden Elemente seiner Kritik des

Bonapartismus verknüpft Marx nun im Journalismus der 1850er Jahre mit-

einander: »Under the second Empire the […] army is no longer to maintain

the rule of one part of the people over another part of the people. […] It is to

represent the State in antagonism to the society.« (MEGA² I/16: 215) Aus die-

ser militärischen Absicherung des Staates folgert Marx aber nicht, dass das

Zweite Kaiserreich nun unantastbar geworden wäre, sondern im Gegenteil,

dass diesem die Abhängigkeit von der Armee zur Achillesferse werden müs-

se. Als Bonaparte die Armee zum Stützpfeiler seines Regimes machte, habe

er nämlich unweigerlich ihr Interesse zum vorherrschenden erheben müssen

und damit eine Situation vorbereitet, in der er sich selbst früher oder später

»at the mercy of the army« (ebd.: 243) wiederfinden würde.

Marx beschreibt hier nicht allein die Folgen eines Staatsstreichs für die

bis dato existierenden politischen Institutionen Frankreichs. In seinem Ab-

gesang auf die Herrschaftsform des Zweiten Kaiserreiches klingen auch sehr

frühe Reflexionen mit, wie er sie etwa in seiner Kritik der Hegelschen Rechtsphi-

losophie angestellt hatte: Die Idee des Staates, in der Hegel die Vermittlung

der besonderen Interessen der Individuen vollbracht sieht, sei eigentlich eine

»Unform« oder auch »Scheinform« (MEGA² I/2: 68) der Allgemeinheit, da der

Staat getrennt von der bürgerlichen Gesellschaft bestehe. Diese Gesellschaft

nämlich, in der das besondere Interesse im Widerspruch zum Allgemeinen

stehen müsse, habe gar »nicht die Bestimmung, das Allgemeine zum Zweck

zu haben« (ebd.: 85). Weil die allgemeine Angelegenheit in der bürgerlichen

Gesellschaft nirgends wirklich sei, habe der »moderne Staat […] die sonder-

bare Erfindung gemacht, die ›allgemeine Angelegenheit‹ als eine blose Form

sich anzueignen« (ebd.: 69), und sich damit unter dem Namen der Vermitt-

lung von der Gesellschaft abgetrennt. Diese scheinhafte staatliche Vermitt-

lung wird von Bonaparte nun gewissermaßen in die Tat umgesetzt, wenn er

sich zum autoritären Mittler einer antagonistisch gespaltenen Bevölkerung

erklärt.Mit seinem Staatsstreich stellt er die Behauptung auf, dass esmöglich

sei, gleichzeitig für und gegen alle Klassen zu regieren, ohne dabei irgendei-

nes der besonderen Klasseninteressen als verallgemeinerbar anzuerkennen.

Was Marx 1852 und 1858 als ›Verselbständigung der Exekutive‹ bezeichnet,

lässt sich mit seinenWorten von 1843 also auch als das Unterfangen beschrei-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 95

ben, »das Staatsinteresse zu einem besondern Privatzweck gegenüber den an-

dern Privatzwecken« (ebd.: 52) zu machen.

Ebenso wie Marx 1843 gegen Hegel vom Staat als einer falschen Allgemein-

heit gesprochen hatte, dreht sich nun auch seine Kritik an der bonapartisti-

schen Herrschaftsform ganz um das Motiv der Falschheit9: Bonaparte betreibt

eine betrügerische Finanzpolitik, gibt sich als falscher Napoleon aus, verbrei-

tet die Fiktion von Prosperität, erzeugt den Schein von Sozialismus und be-

dient letztlich eine »künstliche[…] Staatsmaschinerie« (MEGA² I/11: 178). Bei

dieser Darstellung geht es nicht nur um die Skandalisierung unlauterer Ma-

chenschaften, sondern zugleich auch darum, das französische Regime als die

Selbstentstellung des modernen Staates zu kennzeichnen. Bonaparte treibe

die »Abstraktion der bürgerlichen Gesellschaft von sich selbst« (MEGA² I/2: 123), wie

Marx sie im modernen Staat vollzogen sieht, weiter zu einer völligen Ent-

kopplung und Gegenüberstellung gegen die Gesellschaft. Mit seinen neuen

Repressivgesetzen habe er jeden möglicherweise verbliebenen Schein, zwi-

schen den entkräfteten antagonistischen Parteien eine Einheit stiften zu kön-

nen, (vgl. MEW 12: 157) preisgegeben und stattdessen offen bestätigt,

»that the Empire can be perpetuated only by the very infamies through

which it was produced; that all its pretensions to the more or less re-

spectable forms of a regular Government must be dropped, and that the

time of the sullen acquiescence of the nation in the rule of the Society of

the perjured usurper has definitively passed away« (MEGA² I/16: 202).

Da der Kaiser sich so weit selbst isoliert habe, dass er sich inzwischen nicht

einmal mehr auf die Armee verlassen könne, (vgl. ebd.: 235 f.) müsse seine

Verselbständigung in Selbstzerstörung umschlagen.

Marx argumentiert also mit einem sowohl politisch als auch philoso-

phisch ermittelten Schwellenwert der Verwerflichkeit. Ganz ähnlich nähert

er sich mit seiner Kritik auch dem Stilllegungsregime auf der anderen

Seite des Ärmelkanals. Diesem gibt er ebenfalls nur noch wenig Zeit, bis

es sich überlebt haben werde – allerdings aus einem anderen Grund. Wäh-

rend er den Regenten des Zweiten Kaiserreichs für den Versuch kritisiert,

das Klassenverhältnis unter der Vorgabe zu perpetuieren, allen Klassen

9 WieMarxdie BekämpfungBonapartes in der Pressewährendder gesamten 1850er Jah-

re genau an diesem Motiv aufzieht und welchen politischen und theoretischen Preis

er dafür zahlt, dass er dieser Gegnerschaft absolute Priorität einräumt, führe ich an

anderer Stelle (Schönfelder 2018) aus.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Wahrheit und Revolution

gleichermaßen entgegenzukommen, sieht er den englischen Staat als ein

Instrument, dessen sich die Aristokratie trotz der konstitutionellen Form

in herkömmlicher Weise zur Durchsetzung ihrer Klasseninteressen be-

dient. Anders als der französische sei dieser Staat ein völlig überaltertes

und verknöchertes Gebilde, dessen traditionelle Parteien und antiquierte,

exklusive Institutionen den Anforderungen des sich rasch modernisierenden

bürgerlichen Lebens in England kaum noch standhalten könnten. Folglich

müsse hier die Stilllegung des Klassenkampfes schlicht an der Hinfälligkeit

ihrer Sachwalter scheitern: »The English oligarchy have a presentiment

of the approaching end of their days of glory« (MEGA² I/12: 140), weil sie

wüssten, dass ihr öffentliches Ansehen angeschlagen sei. Mit einem Ton von

Genugtuung berichtet Marx davon, wenn Korruption und Postenmauschelei

aus ministeriellen Kreisen ans Licht kommen, (vgl. MEGA² I/11: 355 f.; I/14:

105-110) wenn die Versuche der Regierung zur gesetzlichen Verankerung von

»religiösen Zwangsmaßregeln« (MEGA² I/14: 442) Massendemonstrationen

hervorrufen, wenn die miserable Versorgung der Soldaten auf der Krim

öffentlich in der Kritik steht, (vgl. ebd.: 239-242) wenn in China und Indien

der Unmut über die Gewalttaten der örtlichen britischen Beamten wächst,

(vgl. MEW 12: 162-165 u. 234 f.) und dass sich aufgrund einer »Auflösung der

alten Parteien« (MEGA² I/14: 144) in den letzten zehn Jahren kein Ministerium

auf eine Mehrheit im Unterhaus stützen konnte (vgl. ebd.: 105-110; 552; 599).

Eigentlich sei die englische Oligarchie also nur »nominell noch im Besitz aller

Attribute der Gewalt, nachdem ihr Daseinsgrund längst unter ihren Füßen

weggemodert« (ebd.: 442) sei.

Die Lords hätten sich bloß noch nicht eingestanden, »that political power

is but the offspring of commercial power, and that the class to which they

are compelled to yield the latter, will necessarily conquer the former also«

(MEGA² I/12: 122). Die soziale Realität in England mit einer überwiegend in

den Städten lebenden Bevölkerung (vgl. MEGA² I/14: 386), einer »sich in der

Perspektive abzeichnenden Reformbewegung« (MEW 12: 234) und einer in die

politischen Ämter drängenden Bourgeoisie (vgl. MEGA² I/16: 319) lasse dem

regierenden Adel allenfalls noch eine Gnadenfrist, bis er abdanken und den

Blick auf »die wirklichen Züge der politischen Physiognomie Großbritanni-

ens« (MEGA² I/14: 172) freigeben müsse. Ein Symptom für diese Bedrängnis

der herrschenden Klasse sieht Marx in der Partei der Whigs mit ihrem ein-

flussreichen Repräsentanten Lord Palmerston, der es zum Programm erho-

ben habe, als Aristokrat eine Politik zur Beschwichtigung derMittelklassen zu

machen. Ob als Außen- oder als Premierminister: In den 1850er Jahren habe

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 97

er sich stets auf »Argumente von der Ausdehnung des Handels, der Sicherheit

der britischen Spekulanten und der Ehre der britischen Flagge« (MEW 12: 151)

beschränkt. Mit seinem Programm, die britischen Wirtschaftsinteressen in-

ternational zu verteidigen, geriere er sich »daheim als ›wahrhaft englischer

Minister‹« (MEGA² I/14: 124) und lenke damit gezielt von Fragen der Innen-

politik, insbesondere einer Wahlrechtsreform, ab.

Es ist auch die Person Palmerston, an der sich Marxʼ Analysen der beiden

Stilllegungsregimes ein einziges Mal überschneiden: Ähnlich wie Bonaparte

könne auch der britische Lord auf echte politische Prinzipien verzichten10,

weil er schlicht seine eigene Person zum politischen Gebot der Stunde er-

hebe, indem er »die Notwendigkeit einer starken Exekutive gegen das leere

Gerede und die aufdringliche Einmischung der legislativen Gewalt« (MEW

12: 156) in Anschlag bringe. (Vgl. auch MEGA² I/16: 361 f.) Mit dem Bild einer

Führungsfigur, die Entscheidungen fällt, ohne dabei auf klare Überzeugun-

gen zurückzugreifen, impliziert Marx, neben seiner Kritik am aristokratisch-

bürgerlichen Herrschaftsarrangement, auch eine Abweichung vom ›Normal-

fall‹, den er in einer eindeutig nach Klasseninteressen gegliederten Partei-

enlandschaft zu sehen scheint. In seinen Augen sind Palmerston und dessen

Whig-Kollege John Russell falsche Helden, die unter falschen Vorwänden Po-

litik machten, (vgl.MEGA² I/12: 302; I/14: 576) wie überhaupt ihre ganze Partei

sich vor allem dadurch auszeichne, ständig ihre Ansichten zu wechseln (vgl.

MEGA² I/14: 331). Diese Darstellung verstärkt Marx zusätzlich, indem er den

Positionen der führendenWhigs häufig die Parlamentsreden der Freihandels-

vertreter Richard Cobden und John Bright sowie des Konservativen Benjamin

Disraeli gegenüberstellt. Als aufrichtige Vertreter der Interessen von industri-

eller Bourgeoisie beziehungsweise altaristokratischer Gesinnung ließen sich

diese Männer nicht von der Profillosigkeit und dem Opportunismus Russells

und Palmerstons blenden, sondern sprächen immer wieder offen aus, dass

sich hinter der aalglatten Fassade der Whigs nichts anderes als eine Politik

der Mittelklassen verberge. (Vgl. MEGA² I/12: 301; I/14: 164 u. 367)

10 Keine Prinzipien zu haben, war ein typischer zeitgenössischer Vorwurf gegen Palmers-

ton; die innerenParteienkonfliktemittels Primat derAußenpolitik überwinden zuwol-

len, war seine erklärte Absicht; vgl. Metzler 1997: 70-77. Louis-Napoléon Bonaparte

wiederumwird vonmanchenHistorikern als widersprüchlicher und opportunistischer

Politiker bezeichnet, weil er sich ideologischen Stückwerks bediente und wenig kon-

sequente Grundsätze und Pläne verfolgte; vgl. Baumgart 1999: 207 f.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Wahrheit und Revolution

Anders als im Fall Bonapartes weist Marx in Bezug auf Palmerston je-

doch weitaus seltener auf die Schwäche und Unfähigkeit des Staatsmanns

hin.Wenn er über die restaurativen Anstrengungen der britischen Regierung

schreibt, kritisiert er sie nicht so sehr, wie die französischen, als anmaßend,

sondern vielmehr als vergeblich und aussichtslos – eine Einschätzung, die

er durch regelmäßige Verweise auf die Wirkmacht genau derjenigen Zustän-

de und Bewegungen untermauert, welche das Regime unschädlich zu ma-

chen bestrebt ist. Unterhalb der »dull, apoplectic surface« der englischen Ge-

sellschaft, an der Aristokratie und Bourgeoisie noch um ihren Einfluss rin-

gen, lägen nämlich »those depths where its destructive elements are at work«

(MEGA² I/12: 209). In einer Zeit, in der »der wachsende Antagonismus zwi-

schen den Klassen des Landes, die ihm den Reichtum einbringen, sein so-

ziales Gefüge mehr denn je krampfartigen Störungen aussetz[t]« (MEW 12:

235), werde der nächste »ernstliche Kampf in England« mit Sicherheit »den

Character des Klassenkampfes von Arm gegen Reich, Volk gegen Aristokratie«

(MEGA² I/14: 444) annehmen. Schließlich sehe die gesellschaftliche Situation

längst anders aus als noch im Vormärz. Seien es damals vor allem die For-

derungen demokratischer und republikanischer Kräfte auf dem Kontinent,

also politische Konflikte gewesen, die zu den europäischen Revolutionen ge-

führt hatten, werde jetzt, zehn Jahre später, »eine soziale Revolution allge-

mein als selbstverständlich angenommen noch ehe die politische Revolution

proklamiert wird« (MEW 12: 54). Denn mit der Wirtschaftskrise hätten sich

die Eigentumsverhältnisse endgültig als unsicher erwiesen, was nichts an-

deres bedeute, als dass inzwischen »die materiellen Bedingungen […] für die

ideellen Tendenzen von 1848« (ebd.: 55) geschaffen seien.

Häufige Störungen des internationalen Handels, der regelmäßig wieder-

kehrende Druck auf den Geldmarkt, die notgedrungene Drosselung der in-

dustriellen Produktion und das Sinken der Kaufkraft – all diese Umstände

werden in den 1850er Jahren als Krisenphänomene erlebt und breit diskutiert.

In Zeitungen wie dem Moniteur Universel, der Londoner Times oder dem Eco-

nomist, die Marx regelmäßig studiert und auch in seinen eigenen Artikeln zi-

tiert, werden die Krisenmaßnahmen der europäischen Regierungen zumeist

als Züchtigung einer Skrupellosigkeit interpretiert, die in den Händlerkrei-

sen überhand genommen habe. Gegen diesen Dualismus von vermeintlich

›gesundem‹ und ›verwildertem‹ Handel (vgl. MEGA² I/16: 104) betont Marx

immer wieder die grundlegende Krisenhaftigkeit der ganzen kapitalistischen

Gesellschaftsformation. (Vgl. ebd.: 68; 107; 414 f.) Weder die englischen Händ-

ler mit ihren »dreams of an inexhaustible market« (ebd.: 396) noch die Öko-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 99

nomenmit ihrer Überzeugung von einem »sound state of a trade, the healthi-

ness of which exists on one side only« (ebd.: 67), sähen der Tatsache ins Auge,

dass das industrielle System Englands zwangsläufig zu Überproduktion im

Inland und zu Überspekulation in allen anderen Ländern führen müsse. (Vgl.

MEGA² I/14: 40) Der gegenwärtige Zustand, in dem »alle Märkte mit Impor-

ten übersättigt« und »die Forderungen der Regierungen an ihre Steuerzahler

bis zum letzten angespannt worden sind« (MEW 12: 54), werde alle Illusionen

über einen bloß akzidentellen Charakter der ökonomischen Schwierigkeiten

bald ausräumen. Für die europäischen Stilllegungsregimes könne es längst

nicht mehr darum gehen, die Krise zu verwalten, sondern nur noch darum,

sie zu überleben. (Vgl. MEGA² I/14: 171 f.; I/16: 126 u. 199) Denn das Ende der

Prosperität werde sowohl den Effekt zeitigen, »to bring the French people

into that state of mind in which they are wont to embark in fresh political

ventures« (MEGA² I/16: 207), als auch dazu führen, dass »the working-men

of England rise anew, menacing the middle classes at the very time that the

middle classes are finally driving the aristocracy from power« (MEGA² I/14:

168).

4. »das Bedürfnis und die Naturnotwendigkeit der Revolution
ist so allgemein…«

Es sind solche erwartungsvollen Deutungen der Krise, die einige Forscher da-

zu veranlassen, den prognostischen Aspekt in Marxʼ journalistischen Artikeln

der 1850er Jahre besonders zu betonen.11 In groben Zügen übereinstimmend,

gehen sie davon aus, Marx habe aus der genauen Kenntnis der empirischen

Fakten und abgesichert durch sein ökonomisches und historisches Fachwis-

sen einen künftigen Verlauf der Ereignisse geschlussfolgert. Und sicherlich:

Für Marx war es von größtem Interesse, eine zutreffende Einschätzung des be-

vorstehenden Geschehens geben zu können. Davon zeugt zum Beispiel seine

Genugtuung, wenn sich einige seiner Vorhersagen schließlich erfüllt haben,

etwa im Jahr 1857 die Aufhebung von Peel’s Bank Act (vgl. MEGA² I/16: 69)

und die Börsenpanik in New York (vgl. MEGA² III/8: 184). Gleichwohl ist sein

Ziel nicht allein – und noch nicht einmal vorrangig – die Prognose der unmit-

telbar bevorstehenden Ereignisse. Wichtiger noch, als sich von Zeit zu Zeit für

11 Zu nennen sind hier insbesondere: Jaeck 1988: 117; Schultz o.J.; Taylor 1996; Krätke

2006: 46 u. 81-85; Sperber 2013: 328; Bluhm 2015: 45; Hecker/Mori 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Wahrheit und Revolution

das Zutreffen seiner Einschätzung des bevorstehenden Geschehens rühmen zu

können, ist für Marx die Begründung dieser Einschätzung. Als Journalist er-

greift er die Gelegenheit, einem größeren Publikum vorzuführen, dass schon

die Erkenntnis der Gegenwart nicht durch bloße Addition der gegebenen Fak-

ten gewonnen werden kann, sondern dadurch, dass man diese Fakten einer

materialistischen Deutung unterzieht. Jeder Ausblick auf die Zukunft muss

von dieser Grundlage ausgehen. Dass Marx seinen Leserinnen und Lesern

die historisch-materialistische Erkenntnisweise ›vorführt‹, ist im doppelten

Sinne zu verstehen: Zum einen macht er sie in seinen Artikeln konkret am

empirischen Material der ›Haupt- und Staatsaktionen‹ vor, und zum anderen

gemahnt er mit methodologischen Hinweisen immer wieder daran, dass Zeit-

diagnosen nur möglich sind »by descending from the political surface into

the depths of social life« (MEGA² I/16: 246; vgl. I/12: 277; MEW 12: 55).

In dieser ›Zweigleisigkeit‹ der journalistischen Kritik Marxens scheint

ein paradoxer Gestus zu liegen: Einerseits kann Marx die Anzeichen dafür,

dass der bestehenden Gesellschaftsform die Bedingungen einer revolutionä-

ren Umwälzung bereits inhärent sind, überall entdecken, so dass in seinen

Darstellungen des Geschehens die Gegenwärtigkeit des Klassenkampfs im-

mer völlig offensichtlich anmutet. Er lässt keinen Zweifel daran, dass er

sich im Bund mit einem objektiven historischen Potential zur Revolution

weiß.12 Andererseits scheint es dennoch des aktiven, aufklärenden Eingriffs

in Form einer prägnanten Aufbereitung des Materials zu bedürfen, damit

die Öffentlichkeit dessen, was eigentlich so deutlich aus den Fakten spricht,

auch wirklich gewahr wird. Dieses Paradox einer ›erklärungsbedürftigen

Offensichtlichkeit‹ verweist auf ein spezifisches Darstellungsproblem der

journalistischen Texte Marxens. Denn im Hintergrund all dieser Texte sind

geschichtsphilosophische Überlegungen anwesend; weil diese hier jedoch

nicht ausführlich erläutert werden können, schlagen sie sich allenfalls in

12 Diesen Aspekt so weit zu verabsolutieren, wie es Jürgen Neffe tut – »Er [Marx; A.-S.S.]

setzt auf innere Abläufewie beimprogrammierten Zelltod, wo sich ein lebendiges Sys-

tem nach einem eingebauten Mechanismus selbst ans Ende bringt« (Neffe 2017: 328)

–, ist nur möglich, wenn man Marxʼ eigene Überzeugung ignoriert, für die Entstehung

einer revolutionären Bewegung sei zuvorderst ein bestimmtes – kritisches, entmysti-

fiziertes – Bewusstsein über die tatsächlichen gesellschaftlichen Verhältnisse nötig.

Es ist schwer nachvollziehbar, wie Neffe zu dieser Einschätzung ausgerechnet anhand

der journalistischen Artikel kommen kann, einem Textgenre, in dem am allerwenigs-

ten zu übersehen ist, dass Marx die Entstehung dieses Bewusstseins gerade nicht sich

selbst überlassen kann, sondern an dessen Formierung zu arbeiten sucht.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 101

aphoristischen Dikta nieder. Marxʼ Erkenntnis der bürgerlichen Gesellschaft

als auf den Kommunismus hinauslaufender setzt eben den Kommunismus

als ›Brille‹, durch die sich die Gesellschaft dann solchermaßen erschließt, be-

reits voraus. Im knappen Zeitungsformat stößt diese dialektische Denkweise,

vor deren Hintergrund Marx behauptet, etwas im Werden Begriffenes und

somit eben (noch) nicht Evidentes trotzdem erkennen zu können, schlicht an

die Grenzen ihrer argumentativen Vermittelbarkeit. Das spekulative Moment

muss immer irgendwo festgenagelt werden, während zugleich jedem noch so

ernüchternden oder gewöhnlichen empirischen Fakt eine innere Verbindung

zur Revolution abgerungen werden muss.

Bekanntermaßen versucht Marx bei der Arbeit an seiner Kritik der poli-

tischen Ökonomie, erst den empirischen Stoff in seinen vielen Einzelheiten

sich anzueignen und zu analysieren, um diesem anschließend, in der Dar-

stellung, Leben und Einheit ›zurückzugeben‹. Gegenüber dieser Vorgehens-

weise wirken seine journalistischen Texte ziemlich ›untheoretisch‹. Hier, wo

prägnante öffentliche Stellungnahmen gefragt sind, kann er nicht jeden ein-

zelnen Erkenntnisschritt entwickeln, so dass Beobachtung und Deutung mit-

einander kurzgeschlossen werden müssen. Marx steht als Journalist also vor

einer Aufgabe, die es in sich hat: die als Totalität begriffenen gesellschaftli-

chen Verhältnisse und ihre Entwicklung, die er selbst gerade nicht für rein an-

schaulich hält, anschaulich zu machen beziehungsweise mit wenigenWorten

am aktuellen politischen Geschehen eine ganze historische Bewegung sicht-

bar zu machen.

Wenn Marx meint, Anzeichen für eine ›totale Umwälzung‹ schon vor de-

ren Eintreten am faktisch Gegebenen aufweisen zu können, dann deshalb,

weil er bereits durch das Studium der »wirkliche[n], empirische[n] Geschich-

te« (MEGA² I/5: 179) Einsicht in eine den ökonomischen Verhältnissen und

ihrer Entwicklung notwendig inhärente Bewegung gewonnen zu haben be-

ansprucht. Er ist davon überzeugt, dass es in der Geschichte um die »Ent-

wicklung der Kräfte der Individuen« (ebd.: 104) geht. Indem die Menschen

ihre Kräfte gezielt anwendeten und vervollkommneten, arbeiteten sie sich all-

mählich aus einem bewusstlosen Naturverhältnis heraus. Diese Verfeinerung

der menschlichen Fähigkeiten wird allerdings nicht von Individuen in ihrer

Vereinzelung bewerkstelligt. Würden die Menschen parallel zueinander au-

tark produzieren, dann müssten sie alle ihre Kräfte auf die gleiche Vielzahl

an basalen Tätigkeiten richten. Sie würden darin ihre Kräfte weitgehend er-

schöpfen und könnten sich kaum der Verfeinerung ihrer Tätigkeiten widmen.

Menschen arbeiten jedochmit- und füreinander, so dass »zu der Summe ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Wahrheit und Revolution

Arbeitsvermögen das Surplus hinzuk[ommt], das nur durch und in ihrer verei-

nigten, combinirten Arbeit existirt« (MEGA² II/1.2: 428).Durch die Arbeitsteilung

ermöglichen sie sich gegenseitig die Konzentration auf spezifische Tätigkei-

ten, und indem sie einander wiederum durch Kooperation, Tausch und Wei-

tergabe von Wissen ergänzen, entwickelten sie ihre Kräfte als gesellschaftliche

Produktivkräfte. Die individuelle Lebensäußerung sei also immer zugleich ei-

ne »Aüsserung [sic] und Bestätigung des gesellschaftlichen Lebens« (MEGA² I/2:

267). Allerdings vollziehe sich die Herausbildung der Fähigkeiten, mit denen

sich der Mensch zusehends in die Lage versetzt, »sich zu der Gattung als sei-

nem eignen Wesen« (ebd.: 241) zu verhalten, bisher noch unter der Form der

Verkehrung, nämlich stets im Rahmen herrschaftsförmiger Gesellschaften.

Die Entwicklung der Produktivkräfte ist für Marx keine einfache Erfolgsge-

schichte, weil sie erst und nur in Verhältnissen stattfindet, die nicht von den

Menschen bewusst und vernünftig gestaltetet sind. Wenn Marx das Ineinan-

dergreifen von individuellem und gesellschaftlichem Vermögen als Entwick-

lungsprozess ansieht, meint er also keine stetige Perfektionierung einer zwar

rohen, aber eigentlich makellosen Ausgangssituation. Aber er begründet mit

diesem Ineinandergreifen, dass potentiell die Gestaltung von Natur und Ge-

sellschaft vollkommen in den Dienst dermenschlichen Bedürfnisse und unter

die Bestimmungen dermenschlichen Vernunft gestellt werden kann.Denn bei

der Entwicklung der menschlichen Kräfte handele es sich um einen Prozess,

der auf »Universalität […] hintreibt« (MEGA² II/1.2: 323; Herv. A.-S.S.).

Da die historisch je spezifischen Formen des gesellschaftlichen Lebens,

durch die hindurch diese Entwicklung stattfindet, bisher allesamt durch Klas-

senherrschaft geprägt waren, kann nach Marx Fortschritt nicht als eigentli-

cher Sinn und Ziel der Geschichte, sondern nur als Resultat mehrerer Etap-

pen einer »revolutionären Umgestaltung der ganzen Gesellschaft« verstanden

werden, die jedes Mal aus dem »ununterbrochenen, bald versteckten, bald

offenen Kampf« (MEW 4: 462) antagonistischer Klassen hervorgeht. Nach je-

der ›Umgestaltung der ganzen Gesellschaft‹ seien erneut Menschen in die La-

ge der Unterdrückten versetzt, bis sie selbst wiederum dazu übergingen, die

herrschende Klasse zu stürzen und sich an deren Stelle zu setzen. (Vgl.MEGA²

I/5: 63) Habe der Klassenkampf damit bisher stets nur einen Form- und Perso-

nalwandel der Herrschaft hervorgebracht, so sei in der Epoche der Herrschaft

des Bürgertums ein qualitativer Wandel eingetreten. Die kapitalistische Pro-

duktionsweise habe sich über sämtliche traditionellen Produktions- und Le-

bensweisen hinweggesetzt und »kolossalere Produktionskräfte geschaffen als

alle vergangenen Generationen zusammen« (MEW 4: 467). Erstmals bilde-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 103

ten deshalb nicht mehr ein rudimentärer Stand der Technik, sondern allein

die gesellschaftlichen Herrschaftsverhältnisse, unter denen produziert wird,

selbst die Schranke der Entwicklung der menschlichen Fähigkeiten und Be-

dürfnisse. Die Produktion von Kapital bewege sich in demWiderspruch, zwar

»die universelle Aneignung der Natur wie des gesellschaftlichen Zusammen-

hangs selbst durch die Glieder der Gesellschaft« (MEGA² II/1.2: 322) zu schaf-

fen, zugleich aber den Menschen nie als Zweck der Produktion, sondern stets

»die Production als Zweck des Menschen« (ebd.: 392) zu setzen.

DieserWiderspruch zwischen Entfaltungsdynamik und verkehrter gesell-

schaftlicher Form kann nach Marx nicht endlos weiter bestehen, sondern

dränge zu seiner Aufhebung.Denn je greifbarer dieMöglichkeit einer ›univer-

sellen Aneignung‹ werde, desto weniger seien die Menschen noch bereit, die

gesellschaftlichen Schranken dieser Aneignung »als heilige Grenze« (ebd.: 440)

hinzunehmen. Im journalistischen Format versucht Marx nun, diese Greif-

barkeit direkt anschaulich zu machen – vielleicht auch nicht zuletzt, um sei-

ne Leserinnen und Leser an die Grenzen ihrer eigenen Geduld mit den be-

stehenden Herrschaftsverhältnissen zu führen. So kommentiert er etwa in

der Neuen Rheinischen Zeitung. Politisch-ökonomische Revue die bevorstehende

erste weltweite Industrieausstellung von 1851 als Schau der »Gesammtmas-

se der Produktivkräfte der modernen Industrie«, die »gerade zu einer Zeit

wo die modernen bürgerlichen Verhältnisse schon von allen Seiten untergra-

ben sind, […] das Material zur Anschauung [bringt], das sich inmitten dieser

unterwühlten Zustände für den Aufbau einer neuen Gesellschaft erzeugt hat

und noch täglich erzeugt« (MEGA² I/10: 458). Szenarien einer zur Revolu-

tion überreifen Gesellschaft finden sich auch in seinen Artikeln für die New

York Daily Tribune, so etwa im Oktober 1856: »Demnach erweist sich die gan-

ze Periode seit Mitte 1849 bis heute nur als ein Aufschub, den die Geschichte

der alten europäischen Gesellschaft gewährt hat, um ihr eine letzte konzen-

trierte Entfaltung all ihrer Tendenzen zu ermöglichen.« (MEW 12: 55) Solche

Aphorismen, in denen die Restauration als Anachronismus erscheint, weil die

Geschichte sich als Subjekt ihrer eigenen Bewahrheitung betätige und im er-

reichten Entwicklungsstand der Produktivkräfte eine neue Gesellschaft sich

schon ankündige, ergeben zusammen mit seinen Analysen der englischen

und französischen Regierungen eine klare Botschaft an das Zeitungspubli-

kum: Wenngleich die Revolutionen von 1848/49 besiegt wurden, spricht aus

den politischen und ökonomischen Ereignissen, die sich täglich um uns he-

rum abspielen, dass wir eine Epoche erleben, in der sich die in der mensch-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Wahrheit und Revolution

lichen Entwicklungsgeschichte angelegten Befreiungspotentiale endlich ver-

wirklichen werden!

Die Revolution ist für Marx also eine notwendig bevorstehende Entwick-

lung, etwas Unaufhaltbares. Schaut man sich vor diesem Hintergrund noch

einmal seine eingangs zitierte Rede von einem ›allgemeinen revolutionären

Bedürfnis‹ an, so zeigt sich, dass sie nicht so sehr im Kontrast zu Marxʼ Ein-

sicht in die restaurative Politik der 1850er Jahre steht, sondern er diese Ein-

sicht vielmehr in seine historisch-materialistische Perspektive integriert. Das

revolutionäre Bedürfnis ist allgemein, weil die Revolution etwas Überfälliges

realisieren werde. Entsprechend sei dieses Bedürfnis auch resistent gegen die

Restauration, werde sogar eher noch von dieser bestätigt, denn sie offenbare

die Furcht der Herrschenden davor, dass die Tage gezählt sein könnten, in

denen es ihnen noch gelingen wird, sich gegen die historisch endlich greif-

bar gewordene Möglichkeit einer ›totalen Umwälzung‹ zu verteidigen. Marx

macht also den tollkühnen Versuch, in all den Anstrengungen zur Stilllegung

des Klassenkampfes – ohne den er sich immerhin die Revolution gar nicht

vorstellen kann – den unmissverständlichen Beweis ihres eigenen Gegenteils

aufzuspüren.

Welches Licht aber wirft das auf Marxʼ Umgang mit Empirie? Muss sei-

ne Interpretation der post-revolutionären Dekade als einer in Wirklichkeit

prä-revolutionären nicht vor dem Hintergrund, dass er als akribischer empi-

rischer Forscher und aufmerksamer Zeitbeobachter um die Schwierigkeiten

für revolutionäre Bewegungen wissen musste, eben doch als kontrafaktische

Behauptung bezeichnet werden? Der Bund der Kommunisten war gespal-

ten, viele Sozialistinnen und Sozialisten, Republikanerinnen und Republika-

ner waren nach 1849 ins Exil gegangen oder wurden juristisch verfolgt, die

europäischen Mächte kooperierten in ihrem geteilten Interesse an politischer

Stabilität und innerer Ordnung und setzten dieses Interesse repressiv gegen

ihre Bevölkerungen durch, zudem spielte sich auf der Krim einer der grauen-

vollsten Kriege ab, die Europa bis dahin erlebt hatte. Einiges mehr ließe sich

aufzählen, das das Herz der europäischen Revolutionärinnen und Revolutio-

näre in den 1850er Jahren nicht gerade höher schlagen ließ. Wie kann Marx

in solchen Zeiten seine Revolutionsperspektive aufrechterhalten, sie sogar be-

kräftigt sehen, wenn er es doch selbst im Elend der Philosophie zur Aufgabe der

Kommunisten erklärt hatte, »nur sich Rechenschaft abzulegen von dem, was

sich vor ihren Augen abspielt, und sich zum Organ desselben zu machen«

(MEGA² I/30: 302)? Nimmt man noch das in derDeutschen Ideologie formulier-

te Postulat hinzu, »die empirische Beobachtung muß in jedem einzelnen Fall

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 105

den Zusammenhang der gesellschaftlichen & politischen Gliederung mit der

Produktion empirisch & ohne alle Mystifikation & Spekulation aufweisen« (ME-

GA² I/5: 135; Herv. A.-S.S.), so scheint er seiner Gesellschaftskritik doch selbst

ein radikal empiristisches Programm gegeben zu haben, das gerade in der

journalistischen Praxis als ›Faktentreue‹ zum Tragen kommen müsste.

Marxʼ Hinwendung zum Empirischen ist allerdings kein Plädoyer für ei-

nen reinen Positivismus oder eine streng induktive Erkenntnismethode. Zwar

tritt er in der Deutschen Ideologie, wo er sich gemeinsam mit Engels an theo-

logischen und philosophischen Konzepten wie dem ›Selbstbewusstsein‹, der

›Vergeistigung des Weltlichen in sich‹ oder dem ›wahren Menschen‹ abarbei-

tet, ausdrücklich als Kritiker spekulativen Denkens auf. Doch nur weil er et-

was ganz anderes zu tun beansprucht als Bruno Bauer und Co., denen er vor-

wirft, »die wirklichen Verhältnisse der Individuen von der philosophischen

Interpretation derselben abhängig zu machen« (ebd.: 150), lässt Marx längst

nicht alle Spekulation fallen.Mit seinen ›empiristischen‹ Postulaten will er die

Bedingtheit des Denkens und der Philosophie durch »die unmittelbar aus der

Produktion & dem Verkehr sich entwickelnde gesellschaftliche Organisa-

tion« (ebd.: 115) unterstreichen, kehrt sich damit aber keineswegs von jeglichen

geschichtsphilosophischen Überlegungen ab. Denn der MarxʼscheMaterialis-

mus nimmt seinen Ausgangspunkt in der ›wirklichen, empirischen Geschich-

te‹ überhaupt nur unter der Präsumtion, dass hier die Bedingungen aufzu-

finden seien, die eine Übereinstimmung von besonderem und gemeinschaft-

lichem Interesse – und somit auch herrschaftsfreie Produktionsverhältnisse

– möglich werden lassen. In seiner Behauptung, ein noch Herzustellendes

ausgerechnet dadurch erkennen zu können, dass er sich ideal- und illusions-

los auf das beruft, was ist, (vgl. Morina 2017: 224) bekundet sich also ein be-

greifendes Verhältnis zur Empirie: Marx beansprucht, den Boden der Empirie

nicht verlassen zu müssen, um in ihr lesen zu können. Dies tut er nicht wie ein

spekulativer Geschichtsphilosoph im Hegelʼschen Sinne, kommt aber doch

ohne spekulative Momente nicht aus, weil die Möglichkeit des Kommunis-

mus bereits seinem Blick auf die Wirklichkeit vorausgeht. Erst so kann er die

gesellschaftlichen Verhältnisse als negative, verkehrte erkennen, die aus sich

wiederum den Kommunismus als ihre bestimmte Negation hervorbringen.13

13 Die Begründung der Notwendigkeit des Werdens (und das ist das Materialistische an

seinem Vorgehen) versucht Marx aus den bestehenden gesellschaftlichen Verhältnis-

sen selbst wissenschaftlich zu entwickeln. GrundlegendeÜberlegungen dazu notieren

Marx und Engels in der Deutschen Ideologie, doch ersetzt hier der Duktus des Gesetz-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Wahrheit und Revolution

Weil seine Revolutionsperspektive damit also weder Wette auf die Zukunft

noch induktiv gewonnenes Wissen ist, nimmt Marx auch dann an, dass sich

in seiner Gegenwart die Bedingungen der Möglichkeit einer »Aneignung der

totalen Produktivkräfte durch die vereinigten Individuen« (ebd.: 114) vorbe-

reiten, wenn diese Möglichkeit gerade nicht augenscheinlich ist. Für die jour-

nalistische Praxis bedeutet das vor allem, die Empirie seismographisch auf

Bedingungen für eine Zuspitzung des Klassenkampfs zu untersuchen.

Vor diesem Hintergrund erscheinen die in der Marx-Forschung kursie-

renden Einschätzungen, in Marxʼ Zeitungsartikeln der 1850er Jahre schlü-

gen sich in erster Linie persönliche Hoffnungen oder (aus Addition einzel-

ner Beobachtungen geschlossene) Prognosen nieder, selbst als Resultat des

Umstands, dass Marx seine materialistisch-geschichtsphilosophischen Über-

legungen in diesen Texten kaum erklärt und sie auch nur selten durch eine

argumentative Vermittlung zwischen Beobachtung und Deutung nachvoll-

ziehbar macht. Wer sie aber dort deshalb auch gar nicht erst vermutet, muss

entweder implizit davon ausgehen, dass Marx sich plötzlich, sobald er sich

an das Artikelschreiben setzte, auf so etwas Widersinniges wie eine begriffs-

lose, dafür aber umso insinuierendere Anschauung verlegte, oder umschifft

den Gedanken daran, welche Chance Marx darin gesehen haben muss, ei-

nemMassenpublikum einematerialistisch begründete Erklärung der ›Haupt-

und Staatsaktionen‹ unterbreiten zu können. Als er Gelegenheit hatte, ›auf

unsere Zeitgenossen zu wirken‹, wird er kaum darauf verzichtet haben, sei-

nen journalistischen Kommentaren seine Gesellschafts- und Geschichtstheo-

rie zugrunde zu legen (vgl. Blitzer 1966: xxviif.; Bochinski/Neuhaus 1982: 231)

– sowohl, um von ihr zu überzeugen, als auch, weil sie nun einmal die Er-

kenntnisweise ist, mit der er sich die Ereignisse zuvorderst erschließt.

Nicht zuletzt ist das der Grund für den zeitdiagnostischen Scharfblick,

den Marx als Journalist an den Tag legt. Seine Artikel unterscheiden sich we-

sentlich von einer »höchst ungenügende[n] und banale[n] Erzählung der bloß

politischen Ereignisse« (MEGA² I/10: 208), wie er sie 1850 dem Historiker

François Guizot und dessen Buch über die englische Revolution vorgewor-

fen hatte. Denn Marx will zur Beurteilung und Kritik der politischen Ereignisse

vordringen, und dies nicht nur, wie es in vielen Kommentarspalten üblich

mäßigen noch die ausführliche Forschung. Erst im Kapital hat Marx mit demWert die

selbständige Form gefunden, die notwendig die Produktivkraftentwicklung (die die

Voraussetzung für den Kommunismus ist – technisch wie bewusstseinsmäßig) voran-

treibt; vgl. Spekker 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 107

war, mithilfe moralischer oder formalrechtlicher Argumente. Solche würden

es lediglich gestatten, die Notlagen, Entscheidungen und Vollzüge der natio-

nalen Eliten als machthungrig, militaristisch oder ungesetzlich zu beklagen;

Marx jedoch sucht nach den gesellschaftlichen Gründen und Bedingungen für

deren Handeln. Von den politischen Einsichten über die Stilllegungsregimes,

zu denen er in seinen journalistischen Texten gelangt, sind die folgenden zu-

mindest zu erheblichen Anteilen seinem historisch-materialistischen Zugang

zu den Ereignissen zu verdanken:

Nicht nur dann, wenn der arbeitenden Bevölkerung die politische Reprä-

sentation verwehrt wird oder ihre Organisationen und Proteste der Repres-

sion ausgesetzt sind, muss von einer Unterdrückung des Klassenkampfs ge-

sprochen werden, sondern auch im Fall weniger offensichtlicher Stilllegungs-

praktiken. Etwa dann, wenn die Parteien der Aristokratie und der Bourgeoi-

sie miteinander instabile Zweckbündnisse eingehen oder einige von ihnen

auch ohne eigene Regierungsbeteiligung ihre Interessen gewahrt sehen; wenn

die unternehmerische Energie ärmerer Bevölkerungsschichten interventio-

nistisch mobilisiert wird; wenn mittels eines nationalistischen Populismus

der Ruhm vergangener Tage beschworen wird; wenn die führenden Staats-

männer sich durch politische Prinzipienlosigkeit einenNamenmachen; wenn

eine Beteiligung an internationalen Kriegen dem jeweiligen Regime als Be-

währungsprobe dient; oder wenn die Armee im Inneren eingesetzt wird. All

diese Vorgänge deutet Marx als – mehr oder weniger innovative – reaktio-

näre Maßnahmen, die die Regierungen nicht etwa impulsiv, sondern äußerst

gezielt ergriffen, da sie um die Existenz akuter sozialer Konflikte wüssten,

in denen die bestehende Gesellschaftsform bedroht ist. Was er hier identi-

fiziert, sind Herrschaftstechniken, die sich durch ihre Mittelbarkeit und die

autoritäre Integration weiter Bevölkerungsteile von einer traditionell-obrigkeitli-

chen Herrschaftsausübung unterscheiden und besonders in systematischer

Kombination miteinander wirkmächtig sind.

Und noch zu einer weiteren politischen Einsicht gelangt Marx, wenn er

die europäische Politik der 1850er Jahre vor dem Hintergrund seiner mate-

rialistischen Geschichts- und Gesellschaftstheorie beobachtet. Ob in Gestalt

einer konstitutionellen Regierung in England oder einer erneuerten Autokra-

tie in Frankreich, ob offen repressiv oder subtil vereinnahmend: Es ist der

Staat selbst, in seinermodernen Form, der die bürgerliche Gesellschaft gegen all

jene Kräfte verteidigt, die sie infrage stellen. Marxʼ Annahme von 1846, dass

»der praktische Kampf dieser, beständig wirklich den gemeinschaftlichen u.

illusorischen gemeinschaftlichen Interessen entgegentretenden Sonderinte-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Wahrheit und Revolution

ressen, die praktische Dazwischenkunft u. Zügelung durch das illusorisch ›All-

gemein‹ Interesse als Staat nöthig« (MEGA² I/5: 37) macht, spielt auch und

gerade dort eine Rolle, wo es um die Beurteilung der Gründe und Zwecke des

Regierungshandelns geht. Sie steht im Hintergrund seines Urteils, dass die

Bourgeoisie unter Umständen auf die Verfügung über politische Macht ver-

zichten könne, weil der aristokratisch regierte Staat die Aufgabe übernehme,

eine Fortsetzung des ›Kampfes der Sonderinteressen‹, also: die Reproduktion

antagonistischer Klassenverhältnisse, zu sichern. Ebenso steht sie im Hinter-

grund seiner Feststellung, dass diese Aufgabe selbst dann nicht vernachläs-

sigt wird, wenn der Staat seine Trennung von der bürgerlichen Gesellschaft,

seine Entkopplung vom Wirken und Wollen ihrer einzelnen Glieder, vervoll-

ständigt, indem er sich mittels einer unkontrollierten Exekutive und physi-

scher Gewalt ›gegen die Gesellschaft verselbständigt‹. Aus Marxʼ journalisti-

schen Kommentaren lässt sich also, kurz gesagt, die Erkenntnis herausprä-

parieren, dass nicht nur eine, sondern mehrere verschiedene Regierungsfor-

men und staatliche Institutionengefüge geeignet sind, um die kapitalistische

Produktions- und Verkehrsweise zu protegieren.

Genauso scharfsinnig, wie Marx die institutionalisierten Praktiken der

Stilllegung gesellschaftlicher Antagonismen identifiziert, so wenig zieht er

allerdings die Möglichkeit einer dauerhaften Etablierung solcher Praktiken in

Betracht. Überzeugt davon, dass in seiner eigenen Gegenwart die ›Aneignung

der totalen Produktivkräfte durch die vereinigten Individuen‹ immer wahr-

scheinlicher werde, verbucht er reaktionäre Regierungen als die obligatori-

schen Widerstände, die sich einer revolutionären Entwicklung, auf die der

Widerspruch zwischen kapitalistischen Produktionsverhältnissen und entfal-

teten Produktivkräften notwendig hindränge, vorerst noch entgegenstellen.

Wenn er in seinen Kommentaren den Klasseninhalt des englischen und fran-

zösischen Staates kenntlichmachenwill, impliziert er dabei immer auch, dass

nicht der Klassenkampf das Vorübergehende sei, sondern die Regimes, die

diesen stillzulegen versuchen. Das Werden des Kommunismus gilt ihm als

von den aktuellen Wechselfällen auf der Ebene der ›Haupt- und Staatsaktio-

nen‹ ein stückweit unabhängig – und dies ist auch der Grund dafür, dass er

die Reichweite mancher seiner Erkenntnisse über die Praktiken der sozialen

Befriedung selbst einschränkt.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 109

5. Untergehende oder moderne Herrschaftsformen?

Noch heute steht Gesellschaftskritik vor der Aufgabe, Populismus, autoritä-

re Krisenlösungsregimes und andere moderne Herrschaftstechniken zur Er-

zwingung eines sozialen Friedens zu verstehen. Freilich gilt das Marxʼsche

Werk nicht als die erste Anlaufstelle, um diesen Problemen zu begegnen,

schließlich fordern die Erfahrungen der seither vergangenen 160 Jahre zu

erweiterten und vor allem aktualisierten Beurteilungen auf. Aber nicht nur

durch die Spezifika unserer Gegenwart sind einem Rückgriff auf Marx Gren-

zen gesetzt, sondern auch durch die innere Architektur seines Denkens.Denn

obwohl er sichtbar machen kann, dass das Ziel der französischen und eng-

lischen Regimes der 1850er Jahre die Stilllegung des gesellschaftlichen An-

tagonismus ist, und obwohl er mit der Identifikation der offensichtlichen wie

verborgenen Mittel, mit denen sie dieses Ziel verfolgen, Elemente spezifisch

moderner Herrschaftsformen anspricht, zieht Marx nicht in Erwägung, dass

diese BefriedungstechnikenEpochemachen könnten. In seineDiagnosen ist ein Ver-

fallsdatum eingebaut: Ebenso wie seine Annahme der Notwendigkeit der Re-

volution es ihm überhaupt erst möglich macht, die Stilllegungsregimes zu

erkennen, muss er wegen genau dieser Annahme auch vor dem Gedanken

haltmachen, dass solche Regimes modellhaft für die Zukunft werden könnten.

Hannah Arendt notierte einmal, Marx gehöre neben Kierkegaard und

Nietzsche zu den Wenigen, die bereits als Zeitgenossen das spezifisch Mo-

derne an der Gesellschaft des 19. Jahrhunderts erfasst hätten. Allerdings

sei er selbst noch nicht in der Lage gewesen, für diese Erkenntnis auch

eine moderne Sprache zu finden. (Vgl. Arendt 2018: 485-495) Zwar teile ich

Arendts darauf aufbauenden Vorwurf nicht, dass Marx seiner Theorie eine

traditionalistisch-utopische Form gebe. Dennoch trifft Arendt mit ihrem

Hinweis auf Marxʼ Zögern, seine eigenen Einsichten als Einsichten in spezifisch

moderne Phänomene zu artikulieren, einen wichtigen Punkt: Er sieht, wie die

Regierungen Englands und Frankreichs darum ringen, soziale Verhältnisse

im Griff zu behalten, die sich seit der Französischen Revolution in tiefgrei-

fenden und häufigen Umbrüchen befinden; die Erwägung jedoch, dass sie

in Reaktion auf eine moderne Entwicklung ebenfalls moderne Methoden und

Praktiken anwenden könnten, kollidiert mit seiner Revolutionsperspektive.

Wenn Marx die Selbstinszenierung Bonapartes als des ›patriarchalischen

Wohltäters aller Klassen‹ kritisiert, ist er zwar einem nationalistischen Po-

pulismus avant la lettre auf der Spur, der Klassenunterschiede aus der Wahr-

nehmung vertreiben und ein interessenenthobenes Staatsbürgerbewusstsein

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Wahrheit und Revolution

erzeugen soll. Auch bei Palmerston entgeht ihm nicht dessen Bemühen, mit

einer auf die Verteidigung der ›British interests‹ nach außen konzentrierten

Politik zur nationalen Integrationsfigur zu werden. Doch weil Marx in der

Rede von der Nation und deren Wohl vor allem eine Verkleidung sieht, hinter

der sich im Fall von Bonaparte Unfähigkeit, im Fall von Palmerston Profillo-

sigkeit verberge, tritt er solchen charismatischen Führerpersönlichkeiten als

Journalist vor allemmit Bloßstellungen entgegen, kaumabermitWarnungen.

Für ihn ist ein ideologisches Programm, das den Staat »als tatsächlich überge-

ordnete, tatsächlich dem Hader der Gruppen enthobene Macht« (Agnoli 2004:

54) erscheinen lässt, welche Integration und Versorgung unter der Vorausset-

zung verspricht, dass die Regierten bereit sind, Opfer zu bringen, (vgl. ebd.:

59) eine »ekelhaft[e]« (MEGA² I/11: 189), nicht aber eine erfolgversprechende

Herrschaftstechnik.

Selbstverständlich kann es hier nicht darum gehen, von Marx zu ver-

langen, er hätte kommende Erfolge nationalistischer Populisten vorhersagen

müssen. Nicht Prognosen über die Zukunft der von ihm identifizierten

Herrschaftstechniken sind einzuklagen, sondern es ist zu problematisieren,

dass Marx mit deren Modernität und damit Zukunftsfähigkeit überhaupt

nicht rechnet. In demMaße, wie er sich – analytisch wie rhetorisch – auf die

Falschheit der Figur Bonapartes konzentriert, verstellt er sich den Gedanken,

dass in dessen ideologischen Methoden14 innovatives Potential liegen könnte.

Laut Gareth Stedman Jones hat Marx sich diesen blinden Fleck eingehandelt,

weil er sich darauf festlegte, Bonapartes Selbstinszenierung als Koketterie

mit der Tradition zu kritisieren, so dass er den Regenten folglich nur noch als

Anachronismus behandeln könne. Das spezifisch Moderne am Populismus,

nämlich dessen integrative Kraft, gehe in Marxʼ Darstellung unter, weil er

sich so sehr darum bemühe, das Proletariat vom Verdacht einer Zustim-

mung zum Regime auszunehmen. (Vgl. Stedman Jones 2017: 405-411)15 Diese

14 In der Einleitung zu seiner Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie rückt Marx der Re-

ligion als »verkehrte[m] Weltbewußtsein« (MEGA² I/2: 170) zuleibe; in der Deutschen

Ideologie kritisiert er den Staat unter anderem für die ideologische Beeinflussung der

Beherrschten wie der Herrschenden (vgl. MEGA² I/5: 60-63); und in der Kritik der po-

litischen Ökonomie erklärt er die Falschheit des im menschlichen Bewusstsein entste-

henden Bildes von derWirklichkeit aus deren objektiver Verkehrtheit. Den nationalis-

tischen Populismus eines Bonaparte oder Palmerston jedoch ordnet er nicht explizit

ideologiekritisch ein.

15 In diesem Zusammenhang erinnert Stedman Jones daran, dass Marx von der Tatsache

absah, dass Bonaparte den Wahlsieg von 1848 nicht nur den Bauern, sondern eben-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 111

Bemerkung von Stedman Jones ist dahingehend zu ergänzen, dass Marx

seine Beobachtung des klassenneutralen Duktus Bonapartes vor allem durch

eine widerlegende Kritik zu untermauern sucht: Als dürfte es nicht sein,

dass ein Politiker tatsächlich die gemeinsame Projektionsfläche für unter-

schiedlichste Interessen abgeben und damit eine Alternative zu den Mühen

des Klassenkampfs anbieten kann, versucht Marx, den Erfolg Bonapartes

an ganz spezifische Klasseninteressen – diejenigen der Bourgeoisie und der

Landbevölkerung – rückzubinden. Gegen alle verbliebenen Zweifel an der

Zuverlässigkeit des französischen Proletariats unterscheidet er von diesem

dann noch die amorphe und zur damaligen Zeit sowieso grundverdächtige

Masse des ›Lumpenproletariats‹, die sich als Bonapartes williger Claqueur

hergegeben habe.

Neben dem nationalistischen Populismus ist noch auf zwei weitere von

Marx identifizierte Stilllegungspraktiken hinzuweisen, deren Zukunftsfähig-

keit er selbst unterschätzt: Zu nennen wäre zum einen seine Diagnose einer

verselbständigten Exekutive im bonapartistischen Staat. Wenn Marx hier in

Grundzügen beschreibt, dass eine autoritäre Herrschaftsform der Absiche-

rung der bürgerlichen Produktionsverhältnisse ebenso dienen kann, wie es

eine parlamentarische Regierung vermag, nimmt er damit in etwa das vor-

weg, was heute als moderner Maßnahmenstaat bezeichnet wird. Was ihn je-

doch davon abhält, dieser Herrschaftsform eine Zukunft zuzutrauen, ist seine

rechtsphilosophische Deutung des bonapartistischen Staates. Das Entheben

der Staatsgewalt von der bürgerlichen Gesellschaft erscheint ihm als völli-

ge Suspendierung eines ansonsten immerhin konflikthaften Bedingungsver-

hältnisses, die notwendig die Implosion des ganzen Regimes nach sich zie-

so den Wählern in Paris verdankte; vgl. Stedman Jones 2017: 408. Allerdings schießt

Stedman Jones in seiner Kritik letztlich über das Ziel hinaus, wenn er behauptet, Marx

unterlasse es, an Bonaparte »die Pose des Kriegers« (ebd.: 411) zu tadeln, und weigere

sich überdies, »im allgemeinen Wahlrecht etwas anderes zu sehen als ein krankhaf-

tes Symptom« (ebd.: 412). Abgesehen davon, dass sich im Achtzehnten Brumaire, wo

Stedman Jones eine kategorische Ablehnung des allgemeinen Wahlrechts ausmacht,

auch ganz anders lautende Passagen finden (vgl. MEGA² I/11: 108 f.; 117; 139 f.), dürften

ihm, der in seiner Marx-Biographie immerhin dem Journalismus der 1850er Jahre ein

ausführliches Kapitel widmet, solche Ungenauigkeiten nicht unterlaufen. Nicht selten

macht sich Marx in seinen Zeitungsartikeln nämlich über Bonapartes Versuch her, als

Feldherr die ›Idées Napoléoniennes‹ zu verkörpern (vgl. exemplarischMEGA² I/14: 232-

235); auch kritisiert er dort das Verschleppen einer längst überfälligen Wahlrechtsre-

form in England (vgl. exemplarisch MEW 12: 149-152).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Wahrheit und Revolution

hen werde. Die Bemerkung aus der Deutschen Ideologie: »Die Selbstständigkeit

des Staats kommt heutzutage nur noch in solchen Ländern vor, wo die Stän-

de sich nicht vollständig zu Klassen entwickelt haben« (MEGA² I/5: 117), liegt

der Marxʼschen Einschätzung zugrunde, dass unter den Bedingungen einer

entwickelten bürgerlichen Gesellschaft wie Frankreich, in der immerhin das

allgemeine Männerwahlrecht bereits durchgesetzt war, eine Verselbständi-

gung der Exekutive letztlich am Fehlen einer legalen Machtgrundlage schei-

tern müsse.

Zum anderen wäre eine Feststellung zu nennen, die Marx in Bezug auf

England trifft, nämlich dass Herrschaftsarrangements zwischen verschiede-

nen Klassen nicht nur wegen innerer Gemeinsamkeiten der Beteiligten zu-

stande kommen können, sondern ebenso als Schutz- und Zweckbündnis ge-

gen das Eindringen des gesellschaftlichen Antagonismus in den Staat. Er-

gänzt durch die Unterdrückung von Konflikten um Eigentumsverhältnisse

und Arbeitsbedingungen, sobald diese sich außerhalb staatlich sanktionierter

Institutionen abspielen, sowie durch den Griff zum Kanonenboot, falls aus-

ländische Märkte sich nicht von selbst ›öffnen‹, ist dies eine sehr moderne

Konstellation: Der wirtschaftliche Liberalismus wird von einem Staat prote-

giert, der auch dann die Gewalt in der Hinterhand hat, wenn er sich eine kon-

stitutionelle Form gegeben hat. Als von der Bourgeoisie regierter Staat wäre

dies für Marx keine Überraschung, da nach seiner Auffassung »der Staat die

Form ist, in welcher die Individuen einer herrschenden Klasse ihre gemein-

samen Interessen geltend machen« (ebd., Herv. A.-S.S.). Geradezu perplex

zeigt sich Marx allerdings, wenn er es mit Politikern wie den aristokratischen

Whigs zu tun hat, die sich zu Sachwaltern der bürgerlichen Gesellschaft ma-

chen, ohne dass deren vollständige Entfaltung in ihrem persönlichen Interesse

sein kann. Wenn Marx gegen sie den ›wahrsprechenden‹ Rednern der Op-

position applaudiert, weil diese den Klasseninhalt des Staates geradeheraus

verraten, dann schließt er damit implizit das aus, was er sich beim ›Kapi-

talisten‹ als ›Charaktermaske‹ durchaus vorstellen kann: dass der Typus des

›postideologischen‹ Opportunisten, der unabhängig von seiner besonderen

ökonomischen Position und von der dazugehörigen offenen Kampfansage an

die anderen Klassen das Funktionieren der kapitalistischen Ökonomie ver-

waltet, als Regierungspersonal überhaupt infrage kommt. Anders gesagt ist

für Marx nicht denkbar, dass im Rahmen moderner staatlicher Herrschaft

der gesellschaftliche Antagonismus dauerhaft eingehegt und normalisiert wer-

den kann und somit latent bleibt, ohne je explizit anerkannt zu werden.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 113

Bei all diesen Entgegnungen habe ich unterstellt, dass Marx aufgrund sei-

ner eigenen Einsichten in die besagten Herrschaftstechniken in der Lage ge-

wesen wäre, deren Zukunftsfähigkeit beziehungsweise deren moderner Ele-

mente gewahr zu werden. Diese Unterstellung wird von der Scharfsichtigkeit

seiner Zeitdiagnosen selbst nahegelegt, die sich besonders an solchen Phäno-

menen erweist, die bis dato relativ neu und wenig kommentiert waren (Revo-

lutionen von 1848/49, Bonapartismus, Freihandel, internationaleWirtschafts-

krise). Doch war Marx eben weder Policy-Analyst noch Sensationsreporter;

sein Handwerk bestand nicht darin, sich durch das Aufspüren des jeweils

neuesten ›Trends‹ hervorzutun. Gerade weil er mithilfe der Presse einen his-

torisch-materialistischen Blick auf die Ereignisse ins Gespräch bringen will,

dominiert in seinen Zeitungsartikeln ein Argument, das die Erwägung einer

Modellhaftigkeit der Stilllegungsregimes schlechthin ausschließt: das Argu-

ment des notwendigenNiedergangs dieser Regimes. Es scheintMarx ausgespro-

chen wichtig gewesen zu sein, sein Publikum von deren bloß vorübergehender

Existenz zu überzeugen.16 Die Abwesenheit von Bemerkungen über ihremög-

liche Funktionalität muss also auch als Teil einer publizistischen Strategie be-

griffen werden, die darauf zielt, dem Streben der europäischen Regierungen

nach Restauration der vorrevolutionären Ordnung ein Bild von der Realität

16 Gelegentlich verleitet ihn dieses Anliegen dazu, für seine Einstufung der 1850er Jah-

re als revolutionsreife Epoche recht abwegige Anhaltspunkte aufzuführen. So sieht er

etwa anlässlich von Parlaments- und Regierungsskandalen um veruntreute Staatsgel-

der, Stellenpatronage oder Erbbetrug bereits die »last moments of the British Con-

stitution« (MEGA² I/14: 168) gekommen. Von der Verabschiedung von Gesetzen wie-

derum, die britische Fabrikanten von der Verpflichtung entbinden, die Arbeit an ih-

ren Maschinen ungefährlicher und geschehene Arbeitsunfälle einklagbar zu machen,

schließt Marx kurzerhand auf einen vielversprechenden Verlauf des Klassenkampfs;

vgl. MEW 12: 186. Den baldigen Abgesang des französischen Regimes versucht er an

einer Stelle, unter anderem darauf zurückzuführen, dass der Bevölkerung soeben klar

werde, es nicht mit einer demokratisch gewählten Regierung zu tun zu haben; vgl.

MEGA² I/16: 264. Auch als die ultramontane Zeitung LʼUnivers und das gemäßigt repu-

blikanische Blatt Le Siècle einmal Kritik am bonapartistischen Regime wagen, erklärt

Marx dies gleich für den Anfang vomEnde des Kaiserreichs; vgl. ebd.: 307. Solche über-

spannten Argumente bleiben selten, und es soll hier nicht darum gehen, sie spitzfin-

dig zu widerlegen. Sie können aber Aufschluss darüber geben, dass es Marx in seiner

publizistischen Praxis offenbar in hohemMaße umBloßstellung und revolutionstheo-

retische Deutung ging und wenig um die Reflexion darauf, was den von ihm identifi-

zierten Herrschaftspraktiken entgegenzuhalten wäre, sollten sie sich als erfolgreich

erweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Wahrheit und Revolution

als weiterhin umkämpfter, als bloßer Episode in einer fortdauernden gesell-

schaftlichen Entwicklung entgegenzusetzen. Mit Marxʼ Intention, diese Ent-

wicklung stärker erscheinen zu lassen, als es deren Gegner je sein können, ist

das Ausmalen alternativer, nicht-revolutionärer Verläufe schlicht inkompati-

bel. Nicht nur dann, wenn er ein Manifest schreibt oder Ansprachen explizit

an Sozialisten und Kommunistinnen richtet, sondern auch dann, wenn er ei-

ner heterogenen und ihmweitgehend unbekannten Leserinnenschaft von den

politischen und ökonomischen Ereignissen in Europa berichtet, produziert

Marx Texte, die sich ihrer politikwissenschaftlichen Filtration und Aufberei-

tung zu einer Art ›vergleichender Regierungslehre‹ versperren.

Aber auch dem Zugriff aus einer ganz anderen Richtung versperren sie

sich: dem Zugriff durch Kommunistinnen und Kommunisten, die in Marxʼ

Kommentaren zum politischen Geschehen nach Hinweisen suchen, wie au-

toritäre Krisenlösungsregimes als politische Gegner ernst zu nehmen wären

– nicht zuletzt, um ihnen etwas entgegensetzen zu können. In dem Maße

jedoch, wie der Journalismus für Marx eine ›Flaschenpost‹ ist, die eine Rück-

bindung der Ereignisse an die Geschichte materieller Entwicklungen ins Ge-

spräch bringen soll, klingt in seinen Darstellungen der ›Haupt- und Staatsak-

tionen‹ immer auch eine Geringschätzung für diese mit. Er behandelt sie als

vordergründigen Reflex der ökonomisch-industriellen Verhältnisse, so dass

in seinen Artikeln die regierenden Politiker oft wie Nebendarsteller in einem

wesentlich größeren Kampf17 wirken.Weil er beansprucht, die Notwendigkeit

der Revolution aus der Einsicht in einen historischen Prozess begründen zu

können, in dem die menschlichen Fähigkeiten und Bedürfnisse sich entfalten

und in den gesellschaftlichen Produktivkräften geradezu handgreiflich wer-

den,muss er ein Regierungshandeln, das sich einer Bewegung entgegenstellt,

die auf die längst überfällige bewusste und gemeinschaftliche Bemeisterung

dieser Produktivkräfte drängt, für letztlich vergeblich erklären. Das ist der

Grund, weshalb Marx den Stilllegungsregimes in der Presse vor allem mit

17 In seinen Aufforderungen an England und Frankreich, sie sollten den Krimkrieg ent-

schlossener führen, damit dieser in einen Revolutionskrieg europäischen Ausmaßes

übergehe, offenbart Marx nicht nur, dass bei ihm die Geringschätzung für die Regie-

renden Tür an Tür wohnt mit der Erwartung, sie mögen im Ernstfall ordentlich durch-

greifen. Sondern er offenbart auch seine Kaltschnäuzigkeit, mit der er ausgerechnet

in dem ersten industriell geführten Krieg Europas, in dem allein die materielle Über-

legenheit zählte, ein Mittel im Kampf um eine Gesellschaft zu erblickenmeinte, in der

immerhin ›die Produktion als Zweck des Menschen‹ gesetzt sein soll.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder 115

Bloßstellungen ihrer kläglichen Repräsentanten und deren illusionären Bemü-

hungen entgegentritt, anstatt dass er mitWarnungen vor ihnen noch indirekt

ihren möglichen Erfolg antizipieren müsste. Als Preis für diese Argumenta-

tionsweise bleibt in seinen Einschätzungen zu autoritären Krisenlösungsre-

gimes dort eine Leerstelle, wo es darum ginge, die revolutionäre Praxis stra-

tegisch nach dem konkreten Verhalten der reaktionären Kräfte auszurichten,

also um eine Feindbeobachtung, die nicht nur dessenDeligitimation, sondern

auch einer Weitergabe von Erfahrungen mit dessen Stärken dient.

Ich habe eingangs erwähnt, dass Marx, wenn er das politische und

ökonomische Geschehen vor dem Hintergrund seiner ›materialistischen

Geschichtsauffassung‹ interpretiert und sich zugleich wiederum auf dieses

Geschehen beruft, um daran die Notwendigkeit der Revolution aufzuzeigen,

auf diese Weise auch die Wahrheit eines materialistischen Zugangs zu den

Ereignissen zu beweisen versucht. Womöglich muss er eben auch deshalb

über den Niedergang der Stilllegungsregimes solche Gewissheit verbreiten,

weil der Klassenkampf eine Wahrheitsbedingung seiner Gesellschaftskritik

ist. Dass Marx deren Wahrheit zwar mit vernünftigen Allgemeinbegriffen

begründen, sie aber nicht beweisen kann, so sehr er im Zeitgeschehen auch

nach Beweisen sucht, liegt an den philosophischen und politischen Voraus-

setzungen seiner Kritik: Gänzlich wird sie sich erst mit dem Kommunismus

bewahrheiten. Ob in den bestehenden Verhältnissen die Option offen bleibt,

dass diese zu Bedingungen des Kommunismus gemacht werden können,

hängt nicht zuletzt von dem Einfluss der Kräfte ab, die diese Option aktiv

verschließen. Gehört es zu den Aufgaben von Gesellschaftskritik, solche

Kräfte zu erkennen, sie im Auge zu behalten und gegen sie zu wirken, so war

es vielleicht schon von Marx zu kurz gegriffen, autoritäre Krisenlösungsre-

gimes bloß als Sachwalter der Bourgeoisie anzusehen, zu deren Bekämpfung

es hinreiche, sie verbal zu desavouieren und nebenbei die eigene Partei zu

organisieren – nicht aber ihre Stärken ernst zu nehmen. Denn damit wandte

er den Blick von der integrativen Kraft ab, mit der solche Regimes auch auf

diejenigen wirkten, die er äußerst ungern aus den Reihen des revolutionären

Subjekts entlassen hätte. Aber bis die deutschen Nationalsozialisten und

Nationalsozialistinnen mit der organisierten Liquidierung des Individuums

Marx die Beweislast abgenommen haben, indem sie bewiesen, dass die

Wahrheit seiner Kritik einen Zeitkern hat, sind noch einige Jahrzehnte ins

Land gegangen. Dass Marx nur wenig bei der Frage weiterhilft, was es bedeu-

ten kann, wenn sich gesellschaftliche Konflikte zuspitzen, ohne dass damit

ein Schritt in Richtung Emanzipation getan wird, liegt auch daran, dass er

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Wahrheit und Revolution

noch nicht gezwungen war, dieses Szenario zu denken. Davor verschont, die

Erfahrungen des 20. Jahrhunderts teilen zu müssen, konnte Marx sich guten

Gewissens »respektlos gegenüber dem Tatsächlichen« (Schmidt 1971b: 13)

verhalten.

Es brauchte erst Marxʼ orthodoxe Adepten, um die Proklamation einer

notwendig revolutionären Entwicklung derart zu verabsolutieren, dass dafür

selbst diejenigen moralisch wie physisch überwältigt werden mussten, mit

denen die Revolution vollzogenwerden sollte.Denmarxistischen Parteien des

20. Jahrhunderts wurde die Suche »nach einer dialektischen Erklärung, die

das Geschehen rückbinden könnte, wie so vieles zuvor, in den Sinnzusam-

menhang einer aufhebenden Strategie, die das Geschehen ungeschehen zu

machen vermöge« (Adamczak 2011: 28), zu einem Dogma, mit dem sie ihren

Anspruch legitimierten, ihreMitglieder bis zur Selbstaufopferung zur Durch-

führung ihrerMaßnahmen zwingen zu können. Ihre Treue zuMarx bekundet

sich darin, aus seinem Rechnen mit der Revolution ein gläubiges Festhalten

amHerannahen der Erlösung gemacht zu haben, das dazu instrumentalisiert

wurde, die Verzweiflung über das Scheitern der kommunistischen Bewegung

an sich selbst, ebenso wie die Verzweiflung angesichts der übermächtigen

äußeren Hindernisse, immer wieder zu verdrängen. Ist erst einmal der not-

wendige Sieg der proletarischen Revolution zu einer starren Schablone ge-

worden,mit der die Frage nach denjenigen gesellschaftlichen Kräften, die der

Möglichkeit des Kommunismus aktiv entgegenarbeiten, nur auf manichäi-

sche Weise beantwortet werden kann, dann sieht sogar noch eine sich selbst

rassifizierende und vernichtungsbereite Massenbewegung nicht anders aus

als die Klientel des kapitalistischen Klassenfeindes. Gegen solche Ungeheuer-

lichkeit ist auf Marx selbst zu verweisen, der, als er darauf beharrte, dass die

bestehenden Verhältnisse als abzuschaffende nur dann begriffen werden kön-

nen, wenn man sie unter die Bestimmungen des Kommunismus setzt, dem

falschen Schluss widersprach, der aus der Erfahrung mit den gesellschaftli-

chen Katastrophen des 20. Jahrhunderts gezogen wurde: dem Schluss näm-

lich, dass eine moderne Form der Barbarei die zwingende Konsequenz aus

der Geschichte sei. Wenn mit Marx die Geschichte als eine Entwicklung zu

verstehen ist, in der ein Verein freier Menschen möglich wird, dann ist der

Erfolg autoritärer Krisenlösungen die Verdrängung dieser Möglichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrheit und Macht

Zur Kritik revolutionärer Subjektivierung

bei Marx und Stirner

Matthias Bohlender

»Das jetzige Geschlecht gleicht den Ju-

den, dieMoses durch dieWüste führt. Es

hat nicht nur eine neueWelt zu erobern,

es muß untergehen, um den Menschen

Platz zu machen, die einer neuen Welt

gewachsen sind.«

Karl Marx

 

»DerMenschmuß inUns hergestellt wer-

den, und gingen Wir armen Teufel da-

rüber auch zu Grunde.«

Max Stirner

1. Exposition: Lukács und die kommunistische Partei

In seinem 1976 erschienenen Essay zur Geschichte des »westlichen Marxis-

mus« hat Perry Anderson bekanntlich die These vertreten, dass sich in Folge

der gescheiterten Revolutionen nach dem 1.Weltkrieg in Mittel- undWesteu-

ropa eine neue politische und theoretische Formation innerhalb des marxisti-

schen Denkens herausgebildet habe. (Vgl. P. Anderson 1987) Dabei handelt es

sich um jenenwestlichenMarxismus, den Anderson nicht nur über die Gemein-

samkeit biographischer Daten der wichtigsten Protagonisten zu bestimmen

versucht, sondern vor allem über eine grundlegende thematische Verschie-

bung. Horkheimer, Adorno und Marcuse oder Lefebvre, Sartre und Althusser

sind Namen, die für Anderson diese neue Formation des westlichen Marxis-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Wahrheit und Revolution

mus repräsentieren; sie mögen in ihren jeweiligen theoretischen und metho-

dologischen Konzeptionen kaum unterschiedlicher ausgerichtet sein, doch

was sie grundlegend eint und zusammenbindet, ist die mehr oder minder

ausgeprägte Abkehr ihres Denkens von der revolutionären Praxis des Marxismus.

Die Frage nach der Revolution, die Frage nach der Aktualität einer umfassen-

den gesellschaftsverändernden Praxis, die noch für die erste Generation des

Marxismus gleichsam das unmittelbare Zentrum ihres Denkens und Han-

delns war,1 findet sich bei den Autoren des westlichen Marxismus eigentüm-

lich verschoben gegenüber einemneuen ›Gravitationszentrum‹, das Anderson

nun in grundlegenden Fragen der Methodologie und Erkenntnistheorie aus-

machen zu können glaubt. Nicht ohne Bedauern schildert Anderson, wie der

westliche Marxismus sich von der politischen Praxis entfernt, aus den Arbei-

terschulen zurückgezogen und damit den Kontakt zur Arbeiterklasse verloren

habe. Die jeweiligen philosophischen Spezialsprachen der Autoren und die

damit vollzogene Akademisierung des Marxismus habe zweifelsohne einen

neuen Schub in Richtung einer Kritik des dogmatischen Sowjetmarxismus

gebracht; zugleich war dafür nun aber auch das Band zwischen Theorie und

Praxis, zwischen marxistischem Denken und einem revolutionären Proleta-

riat zerrissen.

Man mag über einzelne Aspekte dieser These streiten, aber zweifelsohne

hat Perry Anderson mit dem Blick auf die Verschiebung und Neuausrichtung

des (west-)europäischenMarxismus einen wichtigen Scheidepunkt in der Ge-

schichte desMarxismus hervorgehoben. Dabei rückt immer wieder ein Name

und ein maßgeblicher Text in den Brennpunkt, nämlich Georg Lukácsʼ Auf-

satzsammlung aus dem Jahr 1923: Geschichte und Klassenbewußtsein. Nach der

Niederschlagung der ungarischen Revolution im Wiener Exil verfasst, erfüllt

sie eine ganze Reihe von Kriterien, die Anderson als Ausgang für die grundle-

gende thematische Verschiebung innerhalb des Marxismus ausgemacht hat.

Insbesondere die neue Schwerpunktsetzung imHinblick auf die Methode des

historischenMaterialismus ist für Anderson deutliches Anzeichen für den da-

nach eingeschlagenen Pfad des westlichen Marxismus.

Aber lässt sich Geschichte und Klassenbewußtsein tatsächlich als eine Abkehr

von der revolutionären Praxis, vomKlassenkampf, und als eine Distanzierung

vom Proletariat lesen? Ohne Frage hat die Rezeption innerhalb der Kritischen

Theorie dazu beigetragen, die Aufsatzsammlung als einen philosophischen

1 Vgl. dazu die lebensgeschichtliche Studie zur ersten Generation des Marxismus von

Morina 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 119

und methodologischen Grundlagentext zu deuten. Man hat vor allem den

berühmten ›Verdinglichungsaufsatz‹ ins Zentrum gestellt,2 mit dem Ergeb-

nis eines stark sozialphilosophisch ausgerichteten Lukács, der schon früh die

Deformierung des zum Dogmatismus erstarrten Sowjetmarxismus erkannt

und eine kritische Gegenkonzeption als Korrektiv entwickelt habe. Allerdings

muss eine solche Rezeptionslinie von Lukácsʼ Geschichte und Klassenbewußtsein

äußerst selektiv verfahren. Sie muss einen zentralen Aspekt des gesamten

Buches, vielleicht sogar seine Grundproblematik übergehen. Diese Grund-

problematik wird besonders deutlich sichtbar im letzten Aufsatz des Buches,

der von Lukács, neben dem ›Verdinglichungsaufsatz‹, als Originalbeitrag her-

vorgehoben wird.

Weit davon entfernt, sich von der revolutionären Praxis abzuwenden,

führt Methodisches zur Organisationsfrage die Grundgedanken des gesamten

Buches zusammen, und zwar in Form einerTheorie der kommunistischen Partei.

Die Ausgangsfragen von Lukács lauten: Warum und woran sind die Nach-

kriegsrevolutionen und Räterepubliken gescheitert? Als die Revolutionen

begannen, die Wahrheit des Marxismus zu enthüllen, musste sich irgendwo

ein Mangel, ein Unvermögen eingeschlichen haben –mit fatalen konterrevo-

lutionären Folgen. Lukács will mit seinen Beiträgen weder einen westlichen

Marxismus begründen, noch will er – der bekennende Bolschewist und

Leninist – den Marxismus-Leninismus zurückweisen und verwerfen. Lukács

will nicht mehr und nicht weniger als den Mangel, das Unvermögen im

gegenwärtigen Marxismus ans Licht bringen mit dem politischen Ziel, die

bevorstehenden Kämpfe in Europa zum richtigen, revolutionären Ende zu

bringen.

Wo aber genau liegt für Lukács derMangel und das Unvermögen, das zum

Scheitern der Revolutionen führte? Schon in den ersten Sätzen wird der neu-

ralgische Punkt sehr klar benannt: Es war ein Mangel an Aufmerksamkeit für

die richtige Konzeption der kommunistischen Partei, eine ›Unbewusstheit‹,

wie Lukács schreibt, in der Auffassung von der Organisation des Proletari-

ats. Man hat bisher die Organisationsfrage lediglich als eine rein technische

behandelt und eben nicht »als eine der wichtigsten geistigen Fragen der Re-

volution« schlechthin (Lukács 2013: 471). Mit Blick auf die für ihn erfolgreich

vollzogene Revolution Lenins in Russland und dessen zentralistisch organi-

sierte Partei kritisiert Lukács vor allem die außerrussischen KPs für ihr Un-

vermögen, ihre eigene Rolle innerhalb des Revolutionsprozesses adäquat ver-

2 Vgl. dazu beispielsweise den Sammelband von Plass 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Wahrheit und Revolution

standen zu haben. Innerhalb des revolutionären Prozesses nämlich, schreibt

Lukács, ist die Organisation »die Form der Vermittlung zwischenTheorie und

Praxis« (ebd: 475). In der Theorie kann es ganz unterschiedliche Meinungen

geben, die durchaus friedlich neben einander bestehen können; in der Pra-

xis kommt es ebenfalls zu einer Vielzahl von komplexen Handlungsoptionen.

Aber erst im Bereich des Organisatorischen muss es zwangsläufig zur Klar-

heit einer Entscheidung kommen, und hier, in der zentralen Entscheidungs-

gewalt, hatten die KPs ihre unübersehbarenMängel. Doch Lukács geht in sei-

ner Bestimmung der Organisation und der Partei noch einen entscheidenden

Schritt weiter. Die kommunistische Partei ist für Lukács nicht nur eine po-

litische Vermittlungs- und Entscheidungsinstanz, sondern eine »selbständige

Gestalt des proletarischen Klassenbewußtseins« (ebd.: 508). Sie ist die geistige

und ethische Ausdrucksform des revolutionären Subjekts unter Bedingungen

einer gesamtgesellschaftlichen Revolution. Lukács vollzieht hier eine folgen-

schwere, aber durchaus konsequente Ethisierung der kommunistischen Partei.

Was genau heißt das?

Lukács geht in seiner Bestimmung der kommunistischen Partei von ei-

ner spezifischen sozialen Konstellation der Revolution und einer geistigen Ver-

fassung des Proletariats aus. In der künftigen Revolution muss im Hinblick

auf die soziale Zusammensetzung damit gerechnet werden, dass in ihr nicht

allein die Klasse des Proletariats involviert sein wird, sondern auch andere

Klassen und Bewegungen (Kleinbürger, Bauern, unterdrückte Nationen etc.).

Durch diese gemischte soziale Zusammensetzung der jeweiligen Akteure steht

die Revolution immer in der Gefahr, in eine nicht-proletarische oder gar in

eine Konterrevolution umzukippen. Es gibt also ein externes, sozialhistori-

sches Unsicherheitsmoment in der proletarischen Ausrichtung der Revolu-

tion. Und dieses Unsicherheitsmoment setzt sich im Proletariat selbst fort;

denn die geistige Verfasstheit des Proletariats – also: sein Klassenbewusstsein

– wird massiv affiziert von den anderen sozialen Schichten, von der Bour-

geoisie und der gesamten kapitalistischen Form der Vergesellschaftung. Die

Verdinglichungsstrukturen der kapitalistischen Warenproduktion beeinflus-

sen den Intensitätsgrad und die Homogenität des proletarischen Klassenbe-

wusstseins; sie produzieren »Abstufungen im Entwicklungsgang des Klassen-

bewußtseins« (ebd.: 503) und erzeugen ›Arbeiteraristokratien‹, opportunisti-

sche Gewerkschaften, individualistische Sekten und reformistische, sozialde-

mokratische Parteien, die eher auf eine ökonomische Entwicklung zur Revo-

lution warten. Das gravierendste und aktuellste Unsicherheitsmoment in der

Revolution ist für Lukács daher die »ideologische Krise des Proletariats« (ebd.:

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 121

486). Die Revolution steht also im Moment ihrer Aktualität unter diesen bei-

den Unsicherheitsbedingungen, und es ist gerade die »ideologische Krise«,

die auf besondere Weise den Einsatz einer kommunistischen Partei erforder-

lichmacht. Diesemuss nicht nur hegemonial die anderen Klassen führen und

auf die proletarische Revolution hin ausrichten; sie muss vielmehr noch das

Klassenbewusstsein des Proletariats selbst ausarbeiten und entwickeln. Sie

muss das Proletariat zur Klasse befähigen und sie einer geistigen Prozedur der

kommunistischen Subjektivierung unterziehen. Denn:

»Einzelne Arbeiterschichten sind durch ihr ökonomisches Dasein ebenso-

wenig unmittelbar dazu vorherbestimmt, Kommunisten zu werden, wie der

einzelne Arbeiter als Kommunist geboren wird. Für jeden in der kapitalis-

tischen Gesellschaft geborenen und unter seinem Einfluß aufgewachsenen

Arbeiter ist ein an Erfahrungen mehr oder weniger schwerer Weg zurück-

zulegen, um in sich das richtige Bewußtsein über die eigene Klassenlage

verwirklichen zu können. Der Kampf der kommunistischen Partei geht um das

Klassenbewußtsein des Proletariats.« (Ebd.: 503; Herv. M.B.)

So wenig wie es eine einfache politische Mechanik der Revolution gibt, die

sich aus den ökonomischen Gesetzmäßigkeiten der kapitalistischen Gesell-

schaft ergibt, so wenig gibt es eine einfache geistige Mechanik der klassen-

bewussten Subjektformierung, die aus der bloßen sozioökonomischen Klas-

senlage der Arbeiter und Arbeiterinnen entspringt. Prinzipiell bleibt dieKlasse

des Proletariats zwar die Grundlage der Revolution – sie allein ist mit der welt-

geschichtlichen ›Sendung‹ beauftragt, das »Reich der Freiheit« zu verwirkli-

chen. Aber die Klasse des Proletariats ist nicht identischmit den konkreten, em-

pirischen Arbeitern und Arbeiterinnen, die inmitten des Klassenkampfes und der

genannten Unsicherheitsmomente stehen. Die Differenz ist eine Frage des

Klassenbewusstseins, also der umfassenden geistigen Verfassung der wirkli-

chen Arbeiter und Arbeiterinnen. »Man darf also niemals«, schreibt Lukács,

»den Abstand, der den Bewußtseinszustand selbst der revolutionärsten Ar-

beiter vom wahren Klassenbewußtsein des Proletariats trennt, übersehen.«

(Ebd.: 256) Diesen Abstand bestimmt die kommunistische Partei, sie ist es, die

den Klassenkampf in das Klassenbewusstsein der Arbeiter und Arbeiterinnen

hineinträgt, um den Abstand zu verringern und um das konkrete Klassenbe-

wusstsein auf das Niveau des zugerechneten wahren Klassenbewusstseins des

Proletariats zu heben. Für Lukács erwächst die zentrale Rolle der kommunis-

tischen Partei aus ihrer spezifischen Position und Aufgabe, die Lücke zwi-

schen den beiden Klassenbewusstseinszuständen zu schließen. Daher ist die

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Wahrheit und Revolution

Revolution nicht nur der Kampf des Proletariats »mit dem äußeren Feind,mit

der Bourgeoisie, sondern zugleich der Kampf des Proletariats mit sich selbst:

mit den verheerenden und erniedrigenden Wirkungen des kapitalistischen

Systems auf sein Klassenbewußtsein« (ebd.).

Es dürfte nun klar geworden sein, warum Lukács die Frage der Organisa-

tion nicht nur ins Zentrum der Revolutions- und Organisationstheorie stellt,

sondern sie im Grunde zum geistigen Zentrum des Marxismus schlechthin

machen konnte. Die kommunistische Partei ist nicht nur der Ort, an dem

taktisch die jeweiligen Richtungen und Aktionen im Klassenkampf vorgege-

ben werden; sie ist nicht nur die Instanz, die die politische Führung der nicht-

proletarischen Klassen übernimmt und entsprechende Allianzen schmiedet;

sie ist vor allem und in erster Linie eine spezifische Praxis der kommunistischen

Subjektivierung. Durch sie verwandeln sich unter den gegebenen kapitalisti-

schen Verdinglichungsstrukturen die empirischen Arbeiter/-innen-Subjekte

in kommunistische Proletariats-Subjekte; erst mit der Partei ist es möglich,

einen umfassenden Bewusstseinswandel, eine geistige Konversion zu vollzie-

hen, die einen entscheidenden Schritt in Richtung auf das »Reich der Frei-

heit« erbringt. Diese Konversion ist schon allein deshalb für Lukács notwen-

dig, weil die Verwirklichung der Freiheit notwendig an den Untergang des

von der kapitalistischen Gesellschaft erzeugten ›Menschenschlags‹ gebunden

ist. Mit einem unüberhörbar messianischen Unterton zitiert Lukács aus Marxʼ

Klassenkämpfe in Frankreich: »Das jetzige Geschlecht, sagt Marx, gleicht den

Juden, die Moses durch die Wüste führt. Es hat nicht nur eine neue Welt zu

erobern, es muß untergehen, um den Menschen Platz zu machen, die einer

neuen Welt gewachsen sind.« (Ebd.: 492)

Wie aber muss nun eine kommunistische Partei beschaffen sein, damit

sie im Vollzug des Klassenkampfes innerhalb der kapitalistischen Gesell-

schaft diese umfassende Konversion von Arbeitern und Arbeiterinnen in

Kommunisten und Kommunistinnen und am Ende sogar unter Beseitigung

ihrer selbst in klassenlose Subjekte in die Wege leiten kann? Man muss

sich, sagt Lukács, die Partei als eine Organisation ›höheren Typs‹ vorstellen,3

nicht zu verwechseln mit den klassischen bürgerlichen oder sozialdemokra-

tischen Parteien, die eine mechanische Trennung von Parteiführung und

3 Lukács lehnt sich stark an Lenins Parteikonzeption an. Seine Bewunderung für das

politische ›Genie‹ Lenin hat Lukács nur ein Jahr später, 1924, in seiner kleinen Lenin-

Monographie manifestiert. Ich komme am Ende meines Beitrags noch einmal auf Le-

nin und die kommunistische Partei zurück.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 123

Massenmitgliedschaft institutionalisiert haben. Diese Trennung ist nur die

maschinenhafte und bürokratisch-verkrustete Fortsetzung der Rationali-

sierung und Verdinglichung in der kapitalistischen Warenwelt. Stattdessen

bestimmt Lukács die kommunistische Partei als eine geistig-moralische Ein-

heit, als einen ›Gesamtwillen‹, dem sich alle Parteimitglieder unterzuordnen

haben. In ihrem Zentrum steht die wohlverstandene ›Disziplin‹, die die

Einheit, Entscheidungskraft und Führungsstärke der Partei gewährleistet:

»Die Einheit dieser Momente ist die Disziplin. Nicht nur, weil bloß infolge ei-

ner Disziplin die Partei zu einem aktiven Gesamtwillen zu werden fähig ist

[…]. Sondern weil gerade die Disziplin auch für den Einzelnen den ersten

Schritt zu der heutemöglichen […] Freiheit bedeutet, die in der Richtung auf

die Überwindung der Gegenwart geht.« (Ebd.: 493)

Die Disziplin des Einzelnen gegenüber dem Gesamtwillen ist demnach schon

die erste prozedurale Form oder Weise, sich in die künftige Freiheit einzu-

üben. Lukács spricht sogar noch klarer vom »bedingungslosen Aufgehen der

Gesamtpersönlichkeit eines jeden Mitgliedes in der Praxis der Bewegung« als

dem »einzig mögliche[n] Weg zur Verwirklichung der Freiheit« – und zwar

jedes einzelnen Parteimitgliedes »für sich selbst« (ebd.: 497).

An dieser Stelle muss man sich als Leserin davor hüten, vorschnell den

gesamten Gedankengang von Lukács beiseitezuschieben, weil man hier –

mitten in der Ausarbeitung einer Emanzipations- und Befreiungslehre –

einer ungeheuerlichen Legitimation autoritärer Herrschaft beiwohnt. Es

lohnt sich, das gesamte Argument noch einmal anzuschauen: Die einzelnen

Arbeiter und Arbeiterinnen besitzen aufgrund ihrer allgemeinen Klassenla-

ge lediglich die objektive Möglichkeit, ein proletarisches Klassenbewusstsein

auszubilden und zu einem revolutionären kommunistischen Subjekt zu

werden, denn sie unterliegen ihren jeweiligen empirisch-psychologischen

Erfahrungen, die als Effekte der kapitalistischen Verdinglichung auf ihre

Gesamtpersönlichkeit einwirken. Sie können daher inmitten der Revolution

schwanken, unsicher und lethargisch werden, sich sogar auf die falsche Seite

schlagen. Das bezeichnet Lukács als die ›ideologische Krise des Proletariats‹,

die das zentrale Unsicherheitsmoment innerhalb der Aktualität der Revolu-

tion darstellt. Da es nun für Lukács auch in einer revolutionären Situation

keine Spontankonversionen gibt und man nicht als Kommunistin geboren

wird, muss es eine Praxis, eine institutionalisierte Prozedur, ein Dispositiv

geben, das es unter den Bedingungen kapitalistischer Vergesellschaftung

ermöglicht, die Arbeiter und Arbeiterinnen in ihrer Gesamtpersönlichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Wahrheit und Revolution

zu ermächtigen, ein wahrhaft kommunistisches Subjekt zu werden. Dieses

Dispositiv ist die kommunistische Partei. Die Partei ist so etwas wie ein

Sicherheitsdispositiv gegen die ›ideologische Krise des Proletariats‹, und sie

ist zugleich eine Art Pastorat, eine ethische Führungsinstanz innerhalb einer

kapitalistischen Welt, die die geistige Verfassung der Arbeiter/-innen-Klasse

angreift.4 Soweit zunächst also die Rechtfertigung der Macht der Partei.

Doch nun verschärft Lukács das Argument: Der Kampf ums proletarische

Klassenbewusstsein endet nämlich nicht an den Eingangspforten der Partei,

d.h. die Verunsicherungspraktiken der kapitalistischen Verdinglichung affi-

zieren nicht allein die geistige Verfassung der Klasse, sondern dringen auch

tief ins Innere der Partei selbst ein – beispielsweise mit falschen Vorstellun-

gen von Zentralismus, Freiheit, Demokratie, Individualität etc. Das heißt

nun aber, dass auch innerhalb der Partei, solange der Kapitalismus besteht,

»organisatorische Vorkehrungen und Garantien gesucht und gefunden werden

[müssen], die geeignet sind, den verderbnisbringenden Folgen dieser Sachla-

ge entgegenzuarbeiten, ihr unvermeidliches Auftreten sofort zu korrigieren,

die dadurch entstandenen Auswüchse auszumerzen« (ebd.: 513).

War die kommunistische Partei ein Sicherheitsdispositiv für die Klasse

und eine bestimmte pastorale Praxis, so erscheint nun die Disziplin als erste

und vornehmste Vorkehrung oder Technologie innerhalb der Partei, um das kom-

munistische Subjekt vor einem Rückfall ins verdinglichte Bewusstsein zu be-

wahren.Neben derDisziplin erwähnt Lukács noch drei weitere dieser Vorkeh-

rungen: 1. Die Mobilisierung der Parteimitglieder »in ihrer Gesamtpersön-

lichkeit« (ebd.) zur dauernden Parteiaktivität. Das kommunistische Subjekt

bildet eine existenzialistische Beziehung zum Gesamtwillen der Partei aus,

indem es an allen Aktivitäten in den unterschiedlichsten Phasen des Klassen-

kampfes beteiligt wird; nur durch ein solches permanentes Aktivierungsverfah-

ren wird es ein kämpfendes, ein Parteisubjekt. 2. Eine »gesunde, die Aktions-

fähigkeit steigernde Selbstkritik« (ebd.: 509) ist ein weiteres Korrektivprin-

zip, ein Wahrheitsverfahren, das es dem Parteisubjekt ermöglichen soll, seine

Fehler gegenüber dem Gesamtwillen zu gestehen; nur die Geständnisproze-

dur führt in die Partei und zum Subjektstatus zurück. 3. Die »Säuberung«

(ebd.: 516) ist dann die letzte Vorkehrung gegen das Eindringen des kapitalis-

tischen Geistes ins Innere des kommunistischen Gesamtwillens. Es handelt

4 Zu den beiden hier an Foucault angelehnten Begriffen des »Dispositivs« und des »Pas-

torats« als einer »Regierung der Seelen« verweise ich grundlegend auf Lemke 1997:

68 ff. und 151 ff.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 125

sich hierbei um ein spezifisches (Selbst-)Reinigungsverfahren der Partei, das von

Zeit zu Zeit durchgeführt werden muss, um die korrupten, bürokratisierten,

»von den Massen entfremdeten und revolutionär unzuverlässigen Elemente«

(ebd.) auszuscheiden.

Mit den Hinweisen auf diese Vorkehrungen und Verfahren, die die Partei

etablieren muss, um für sich selbst das proletarische Klassenbewusstsein auf

höchstem Niveau zu halten, gesteht Lukács im Grunde ein, dass das Aus-

gangsproblem nicht gelöst ist; es ist lediglich ins Parteiinnere verschoben

worden: Auch die kommunistische Partei ist von dieser kapitalistischenWelt!Und die

»ideologische Krise des Proletariats« setzt sich fort in einer möglichen ideolo-

gischen Krise der kommunistischen Partei selbst und damit ins Herz des proleta-

rischen Klassenbewusstseins. So wie die empirischen Arbeiterinnen und Ar-

beiter unter den kapitalistischen Verdinglichungsstrukturen im Grunde per-

manent darin gestört oder abgelenkt werden, ein revolutionäres Klassenbe-

wusstsein auszubilden, so steht auch die tatsächliche, empirische kommunis-

tische Partei unter dem Einflussbereich des verdinglichten Bewusstseins und

schwebt unter der dauerhaften Gefahr, nun ihr gegenüber den Arbeiterinnen

und Arbeitern weiterentwickeltes proletarische Klassenbewusstsein zu verlie-

ren.Damit aber bleibt prinzipiell das Unsicherheitsmoment, aufgrund dessen

die Partei als ethisch-politischer Gesamtwille des Proletariats gegründet und

mit entsprechender Machtfülle ausgestattet wurde, erhalten. Ja, das Fatale

und geradezuMonströse dieser gesamten Argumentation – denkt man an die

Stalinʼschen Säuberungen der 1930er Jahre –, besteht darin, das höchste Si-

cherheitsdispositiv der proletarischen Macht in einen prinzipiell unsicheren

Ort verwandelt zu haben. Auch wenn Lukács nun von erhöhten ethischen An-

forderungen oder höheren Ansprüchen spricht, die die Partei bei der Auswahl

ihrer Mitglieder anlegen muss, so gibt es keine Garantien, dass nicht der Ge-

nosse Lukács, ja nicht einmal die Genossen Trotzki, Bucharin, Sinowjew etc.

bei der nächsten politischen Säuberung der Partei als »unzuverlässige Ele-

mente« ausgeschieden werden.

Sicherlich war Lukács nicht der Einzige, der zu dieser Zeit die Wahrheit

des Marxismus mit der Macht der kommunistischen Partei derart eng ver-

knüpft hat. Aber er hat diese Verknüpfung auf die spezifische Ausgangspro-

blematik einer ideologischen Krise des Proletariats gegründet, die wiederum das

Ergebnis einer durchaus materialistischen Analyse und Kritik der kapitalis-

tischen Vergesellschaftung darstellte. Es ist also eine spezifische Problema-

tisierung, die Lukács dazu geführt hat, der kommunistischen Partei einen

exzeptionellen Status zu verleihen, sie mit entsprechenden Wahrheits- und

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Wahrheit und Revolution

Machtprozeduren auszustatten. Bei dieser Problematisierung handelt es sich

um die Frage, auf welche Weise es möglich ist, unter den gegebenen kapi-

talistischen Verdinglichungsstrukturen, aus der empirischen Vielzahl von Arbei-

terinnen und Arbeitern ein revolutionäres mit proletarischem Klassenbewusstsein aus-

gestattetes kommunistisches Klassensubjekt zu bilden. Alles hängt davon ab, diesen

Bildungsprozess nicht als einen notwendigen Automatismus (ökonomische

Klassenlage) und auch nicht als einen zufälligen Spontaneismus (Massenauf-

stand etc.) zu begreifen. Es gibt zwar eine Neigung der empirischen Arbei-

ter/-innen-Klasse, vom bloßen Objekt der kapitalistischen Gesellschaft zum

befreienden Subjekt/Objekt der Geschichte zu werden. Aber das reicht nicht

zur erfolgreichen Revolution. Die Arbeiterinnen und Arbeiter müssen in die-

ser gesamten Konzeption selbst eine Verwandlung vollziehen, sie müssen ein

Bewusstsein, eine Klarheit ihrer selbst über das, was sie tun, über ihre revolutio-

näre Subjektivität entwickeln und erlangen. Sie müssen erst zu Wahrheitssub-

jekten5 des Kommunismus werden; nur dann haben sie die vielbeschworene

Reife, als Proletariat zu handeln.

Vielleicht auch deshalb,weil er erneut aufHegel zurückgreift, stellt Lukács

die Frage nach dem Bildungsprozess jenes Subjekts, das von Marx bis Lukács

und Folgenden die geradezu welthistorische Bürde auferlegt bekommt, sich

selbst und die gesamte Gesellschaft zu transformieren. Aber wie ist es mög-

lich, welche Bedingungen, Praktiken und Prozeduren ermöglichen es, ein sol-

ches Wahrheitssubjekt zu werden? Und was ist der Preis dafür, dass man in

diesen Bildungsprozess eintritt und Zugang zur Wahrheit erhält – dass man

also nicht nur die Wahrheit erkennt, sondern als Subjekt in einen Zustand des

Wahren eintritt?6 Das Besondere, das Radikale und auch Moderne an Lukács

ist, dass er diese Fragen erneut aufgreift und versucht, zu Ende zu denken;

das Fatale daran ist, dass er am Ende nicht nur bei einem totalen Subjekt (›Pro-

letariat‹), sondern auch bei einer totalen Institution (›kommunistische Partei‹)

landet, die mit ihren Machtprozeduren, ihren Verfahren und Vorkehrungen

gerade jene vermeintlichenWahrheitssubjekte zerstört, die sie bilden und be-

fähigen will. Der Bildungsprozess jenes Wahrheitssubjekts, das den Namen

5 Zum Begriff des »Wahrheitssubjekts« siehe Foucault 2004: 32 ff. und 50 ff. sowie Fou-

cault 2014: 118 ff.

6 Lukács spricht davon, dass »diese Erkenntnis eine gegenständliche, struktive Veränderung

amObjekt ihrer Erkenntnis [vollbringt]« (Lukács 2013: 353), dass demnach die Erkenntnis

nicht allein ein kognitiver oder logischer Akt der Einsicht in eine propositionaleWahr-

heit ist, sondern ein Akt des Wahr-Werdens des Subjekts oder des Subjekt-Werdens

der Wahrheit.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 127

›Proletariat‹ trägt, führt nicht in die Emanzipation und Befreiung der Arbei-

ter/-innen-Klasse, sondern vielmehr in die Errichtung einer Apparatur, die im

historisch-politischen Vollzug dieses Bildungsprozesses in diesen selbst eine

Reihe von Machtprozeduren einschreibt und sich dabei zu einem beispiello-

sen Gewalt- und Herrschaftsapparat formiert.War das der notwendige Preis,

den man zahlen musste, wenn man Gesellschaftskritik und die Revolution der ka-

pitalistischen Verhältnisse an die Bildung von Wahrheitssubjekten koppelt? Gibt es

einen Zusammenhang zwischen radikaler, revolutionärer Gesellschaftskritik

und Machtpraktiken, die in einen Herrschaftsapparat münden? Und weiter-

hin: Hat dieser Zusammenhang etwasmit der Projektion eines revolutionären

Subjekts zu tun, das sich selbst verwandeln muss im Moment, in dem es eine

gesamtgesellschaftliche Revolution vollzieht?

Dieses Bündel von Fragen, das ich hier mehr oder weniger über den (Um-)

Weg einer erneuten Lukács-Lektüre versucht habe, zu extrahieren, steht im

Zentrum meiner weiteren Ausführungen. Es geht allerdings im Folgenden

nicht so sehr darum, diese Fragen vollständig und ein für alle Mal zu beant-

worten, sondern darum, sie als eine Grundproblematik eines gesellschaftskriti-

schen Denkens sichtbar zu machen, das sich immer noch in Bezug auf Marx

und die mit ihm verknüpften Erbschaften zu reflektieren versucht. Insofern

wäre es auch zu kurz gegriffen, Lukács selbst oder Geschichte und Klassenbe-

wußtsein für die Verbindung von Wahrheitssubjekten, Machtprozeduren und

Revolution verantwortlich zu machen. Es wäre auch deshalb zu kurz gegrif-

fen, weil man sich auf diese Weise bloß der hier an Lukács exemplifizierten

Problematik und dem genannten Fragenbündel mehr oder weniger leichtfü-

ßig entzieht, indem man sie einem Autor, einemWerk, vielleicht einer zufäl-

ligen historisch-politischen Situation zuordnet. Demgegenüber geht es mir

darum, die Klarheit und Notwendigkeit auf der einen sowie die Fatalität und

Gefährlichkeit auf der anderen Seite in Lukácsʼ Verkopplung vonWahrheit, Sub-

jektivität und Macht ernst zu nehmen und die genealogische Frage zu stel-

len: Woher stammt diese Verknüpfung? Was ist ihre Herkunft? Wo ist der

Ort innerhalb der Geschichte gesellschaftskritischen Denkens, an dem diese

Verknüpfung ihren Ausgang nimmt und an dem die möglichen herrschafts-

praktischen Konsequenzen dieser Verknüpfung nicht mehr reflektiert oder

schlicht abgewiesen wurden?

Tatsächlich lässt sich ein solcher Ort oder besser: historischer Moment

ausfindig machen: Es handelt sich hierbei um die Begegnung von Marx und

Engels mit Max Stirner in den Jahren 1844 bis 1846. Es handelt sich um ei-

ne spezifische Situation innerhalb der Geburtsphase der Marxʼschen Gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Wahrheit und Revolution

schaftskritik, in der Friedrich Engels,Moses Hess, Karl Marx undMax Stirner

eine Auseinandersetzung führen, die am Ende in eine erste, aber entschei-

dende Version des ›historischen Materialismus‹ mündet: nämlich in die –

später als Deutsche Ideologie kompilierte – Selbstverständigung von Marx und

Engels, nicht mehr dem Pfad der kritisch-philosophischen Junghegelianer,

nicht mehr dem Weg der feuerbachianischen Sozialisten und vor allem auch

nicht dem kritischen Unternehmen eines »Materialismus des Selbst« (Eßbach

1982) von Max Stirner zu folgen. Insbesondere diese letzte Zurückweisung,

die Ignoranz gegenüber Stirners Kritik der kommunistischen Subjektivierung – so

die weitergehendeThesemeines Beitrags – hatte Konsequenzen für die

sche Gesellschaftskritik insgesamt, die ich in den folgenden Überlegungen

genauer ausführen möchte.

2. Durchführung: Marx gegen Stirner – ein versäumter Dialog

Seit der bahnbrechenden Studie vonWolfgang Eßbach aus dem Jahr 1982 wis-

sen wir nicht nur um die intensive Beschäftigung von Marx und Engels mit

Stirner, sondern auch,wie bedeutsam diese Auseinandersetzung für dieMarxʼ-

sche Konzeption einer historisch-materialistischen Gesellschaftskritik ge-

wesen ist.7 Die ungeheure Akribie, der Hass und Eifer sowie die parodistische

Kreativität, die von Marx und Engels in die 350 Seiten des berühmten Kapi-

tels III. Sankt Max investiert wurden, macht zumindest eines deutlich: Stir-

ners Der Einzige und sein Eigentum war eine besondere Herausforderung und

Provokation, auf die insbesondere Marx sich gezwungen sah, mit allen stilis-

tischen und argumentativen Mitteln zu antworten. Doch kann man wirklich

sagen, dass Marx auf Stirner geantwortet hat; dass hier ein Dialog zwischen

den beiden Protagonisten stattgefunden hat? Ja und nein zugleich.

Folgt man der Rezeption dieser Kontroverse,8 so war Stirners Buch für

Marx zweierlei: zum einen ein Medium, um sich von Feuerbachs anthropolo-

gischem Materialismus zu verabschieden, und zum anderen ein Anlass, sich

mit dem Problem der ›Ideologie‹, der ›Herrschaft der Gedanken‹ und dem

7 Vgl. Eßbach 1982. Dabei handelt es sich um eine Studie, die längst hätte wieder aufge-

legt werden müssen und die meine hier vorgelegte Untersuchung maßgeblich inspi-

riert hat.

8 Vgl. hierzu und allgemein zur Auseinandersetzung zwischen Marx und Stirner die

beeindruckende, detaillierte ideen- und philosophiegeschichtliche Studie von Pagel

2020.

Marxʼ-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 129

›Bewusstsein‹ auseinanderzusetzen. Stirners radikaler Nominalismus auf der

einen und sein nicht minder radikaler Idealismus auf der anderen Seite hätten

auf Marx gleichsam wie Katalysatoren gewirkt, um eine antipodische, d.h.

eine historische und materialistische Kritik und Theorie der kapitalistischen Gesell-

schaft zu entwerfen. Das ist sicherlich richtig. Zugleich aber ging es in dieser

Auseinandersetzung, in diesem historischen Moment, um wesentlich mehr,

nämlich nicht nur um die Frage, auf welche Weise eine richtige Kritik der

bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft und ihrer Herrschaftsformen durch-

geführt werden muss, sondern damit zugleich um die Frage, wie es möglich

und realistisch ist, diese bürgerlich-kapitalistischen Herrschaftsverhältnisse

zu überwinden. Die Fragen, die 1845 Marx und Engels umtreiben, sind nicht

nur theoretischer oder konzeptioneller Art, sondern Fragen nach einer sozia-

listischen bzw. kommunistischen Revolutionierung der Gesellschaftsverhältnisse. Es

geht um die »Aufgabe«, wie Marx und Engels mit großem Nachdruck ge-

gen Stirner formulieren, »die Gesellschaft kommunistisch zu organisieren«

(MEGA² I/5: 496). Angesichts der zahlreichen, vor allem in Frankreich und

England sich entwickelnden sozialistischen, anarchistischen und kommunis-

tischen Diskurse, Organisationen und Projekte wollten Marx und Engels nun

(auch für sich) klarstellen und festlegen, was ihrer Ansicht nach der einzig

mögliche und wirklich revolutionäre Weg in den Kommunismus sein kann.

Diese, wennman so will, unmittelbar politisch-praktische Dimension und ve-

hement politisch-revolutionäre Grundierung der hier verhandelten Texte von

Marx und Engels ist kaum zu unterschätzen. Sie offenbart nämlich, was in

der Auseinandersetzung mit Stirner prinzipiell auf dem Spiel steht: das ei-

gene kommunistische Projekt. Die Kontroverse mit Stirner ist eine Kontroverse

im politischen Handgemenge gegen einen Gegner, der offen als ›antikommu-

nistisch‹ eingeschätzt und mit einer neuen ideologiekritischen Bezeichnung

als ›Kleinbürger‹ klassifiziert wird.9 Von einem Dialog, einer Diskussion oder

einer Antwort im klassischen Sinne kann demnach nicht die Rede sein. Viel-

mehr geht es darum, dass hier die Waffen und Werkzeuge geschmiedet wer-

den müssen, die den Angriffen der bürgerlichen und kleinbürgerlichen Intel-

lektuellen standhalten können. In dieser Schlacht geht es auch um die Pro-

duktion von Erkenntnis, Kritik undWahrheit – und die Leistungen einer hier

entstehenden materialistischen Kritik der gesellschaftlichen Herrschaftsver-

hältnisse sind ohne Zweifel grundlegend und epochal. Doch im selben Maße

9 Vgl. grundlegend zur Perspektive der Marxʼschen Gesellschaftskritik als einer »Kritik

im Handgemenge« Bohlender/Schönfelder/Spekker 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Wahrheit und Revolution

geht es hier auch um die Blindstellen, Fehlwahrnehmungen, Ausblendungen

und Strategien der Invisibilisierung.

(a) Der Entstehungsherd: Hess gegen Stirner gegen Hess

Der Ausgangspunkt der Auseinandersetzung zwischen Marx und Stirner be-

ginnt mit Engels und Moses Hess. In einem Brief an Marx vom November

1844 berichtet Engels über seine Lektüre von Stirners Der Einzige und sein Ei-

gentum. Zunächst steht für Engels fest, dass Stirner nur das Grundprinzip

der bürgerlichen Gesellschaft, den Egoismus, artikuliert. Aber dann fährt er

plötzlich fort:

»Darum ist dieses Ding aber wichtig, wichtiger als Heß z.B. es dafür ansieht.

Wir müssen es nicht beiseite werfen, sondern eben als vollkommenen Aus-

druck der bestehenden Tollheit ausbeuten und indemwir es umkehren, da-

rauf fortbauen.« (MEGA² III/1: 252)

Stirners Einziger ist zwar gewissermaßen das letzte Bollwerk gegen den Kom-

munismus und muss deshalb bekämpft werden; aber da das Buch zugleich

die auf die Spitze getriebene Theorie der bürgerlichen Gesellschaft darstellt,

steckt in ihm auch eine bestimmteWahrheit. Zum einen ist das für Engels die

richtige Kritik des FeuerbachʼschenHumanismus, die Kritik des »Menschen«,

der bei Feuerbach immer noch »mit einem theologischen Heiligenschein der

Abstraktion bekränzt« (ebd.) wird. Zum anderen kann man von Stirner ler-

nen, dass »wir erst eine Sache zu unserer eignen, egoistischen Sache machen

müssen, ehe wir etwas dafür thun können – daß wir also in diesem Sinne

[…] auch aus Egoismus Kommunisten sind, aus EgoismusMenschen sein wol-

len, nicht bloße Individuen« (ebd.). Das scheint eine merkwürdige Formulie-

rung zu sein: aus EgoismusKommunist zu sein, doch Engels zielt damit auf einen

wichtigen Punkt. Ihm geht es um die Frage, wieman sich als ›leibhaftiges‹ In-

dividuum, als ›wirklicher‹ Mensch die kommunistische Sache aneignen kann.

Wie wird man ein kommunistisches Subjekt?

Doch am Ende ist es nicht Engels mit seinen fragmentarisch gebliebenen

Fragen und Überlegungen, sondernMoses Hess, der die erste öffentliche Ant-

wort auf Stirner formuliert. In einem Brief an Marx macht er deutlich, dass

seine Antwort wohl ganz im Sinne von Marx und Engels ausfallen wird:

»Als Engels mir Ihren Brief zeigte, hatte ich gerade eine Beurtheilung Stir-

ners zu Ende gebracht et jʼavais la satisfaction de voir, daß Sie den Einzigen

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 131

ganz von demselben Gesichtspunkte aus ansehen. Er hat das Ideal der bür-

gerlichen Gesellschaft im Kopfe, und bildet sich ein, mit seinem idealisti-

schen ›Unsinn‹ den Staat zu verachten, wie B. Bauer, der das Idealdes Staates

imKopfe hat, sich einbildet,mit diesem ›Unsinn‹ die bürgerlicheGesellschaft zu

vernichten.« (Ebd.: 450)

Die 1845 in Druck gegebene kleine Schrift mit dem Titel Die letzten Philosophen

behandelt – geradezu in Vorwegnahme derDeutschen Ideologie –die Trias Feu-

erbach, Bruno Bauer und Stirner. Stirner wird hier wie in der Eingangspas-

sage von Engels als der letzte Philosoph und Idealist der bürgerlichen Gesell-

schaft verstanden, der den Egoismus zum Prinzip erklärt: »Die ›Consequenz‹

des ›Einzigen‹, rationell ausgedrückt, ist der kategorische Imperativ: Werdet

Thiere!« (Hess 1961a: 389) Die bürgerliche Gesellschaft ist nichts anderes als

die letzte Spitze einer »socialenThierwelt«, in der die Individuen untereinan-

der einen Krieg aller gegen alle führen und vom »Gelddurst der Krämerwelt«

angetrieben werden (ebd.: 388). Die bürgerliche Gesellschaft wird bevölkert

von egoistischen, isolierten und entfremdeten »Thiermenschen« oder »Raub-

thieren« (ebd.), die noch gar nicht den Status von Menschen erreicht haben.

Der Egoismus hat sich in der geldgetriebenen Krämerwelt einen bestimmten

Ausdruck verschafft, den Hess »freie Concurrenz« nennt: »Die ›freie Concur-

renz‹ unserer Krämerwelt ist nicht nur die vollendete Form des Raubmordes,

sie ist zugleich das vollendete Bewußtsein der gegenseitigen menschlichen

Entfremdung« (ebd). Die Perfidie von Stirner besteht nun für Hess darin,

dass gerade an dem Punkt, an dem in der Geschichte die ›Menschwerdung

der Raubtiere‹ geschehen könnte, also an der Schwelle zum erlösenden So-

zialismus, hier jemand auftritt und ruft: Die bürgerliche Gesellschaft ist gar

nicht egoistisch und sie besteht auch nicht aus Raubtieren; sie ist überhaupt

keine tierweltliche Vor- oder Entwicklungsstufe zur wahren, menschlichen

Gesellschaft; sie ist schon längst eine zutiefst ›heilige‹, ›menschliche‹, ›reli-

giöse‹ Gesellschaft! Für Hess ist Stirner daher nicht ein simpler Apologet der

bürgerlichen Gesellschaft, denn er weiß, dass Stirner hier eine Kritik der bür-

gerlichenGesellschaft formuliert. Aber es ist in seinen Augen eine vergiftete Kri-

tik, die nur aus der Sorge um das eigene Selbst heraus in Anschlag gebracht

wird:

»Ja, die ›Sorge‹, esmöchte sich in ihm Etwas ›festsetzen‹, läßt dieses altkluge

Naturkind nicht einen Augenblick in Ruhe! Es kann seine ›Bestimmung‹ als

Egoist niemals erfüllen. Es muß sich jeder Zeit fragen: ›Folge Ich Mir selbst,

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Wahrheit und Revolution

meiner eigenen Bestimmung, wenn ich Diesem und Jenem mich unbefan-

gen hingebe?« (Ebd.: 393)

Diese Passage ist äußerst symptomatisch, nicht nur deshalb, weil Hess hier

tatsächlich einen zentralen Punkt der Stirnerʼschen Machtkritik erfasst. Es

geht dabei um nicht weniger als die Vorstellung, dass Subjekt- und Identitäts-

bildung selbst Formen der Ausübung von Macht sein können und innerhalb der

bürgerlichen Gesellschaft selbst mit Praktiken der Normierung und Normalisie-

rung des Selbst verknüpft sind. Daher die ständige Selbstbefragung des Stir-

nerʼschen Ich: Folge Ich Mir Selbst, oder Bin Ich nur die Folge/Gefolgschaft eines

Anderen? Hess sieht diesen Punkt, aber zugleich sieht er ihn nicht, zumindest

erkennt er darin keine relevante Form einer Kritik der bürgerlichen Gesell-

schaft. Ganz im Gegenteil: Er liest diese Kritik als Rechtfertigung eines we-

sentlich tiefersitzenden Egoismus und damit als eine subtile Form der Apo-

logie der bürgerlichen Gesellschaft. Und für Hess steht fest: Dieses ständi-

ge Nicht-festgesetzt-werden-Wollen, dieses bestimmungslose, vagabundie-

rende, berufslose und nicht-identitäre Individuum taugt für ein sozialisti-

sches/kommunistisches Projekt überhaupt nicht.

Ziemlich rasch nach der Veröffentlichung von Hessʼ Kritik am Einzigen

verfasste Stirner eine ausführliche Replik, in deren Zentrum ein Argument

steht, das im Prinzip noch einmal gegen die Fehlanalyse vonHess und die feu-

erbachianischen Sozialisten gerichtet ist. Diese Fehlanalyse betrifft die Ein-

schätzung der bürgerlichen Gesellschaft und ihrer Prinzipien als Ausdruck

des bloßen Egoismus:

»Diese heutige Welt voll Philanthropie, die im Princip mit dem Socialismus

ganz einverstanden ist […] diese Welt, in der die Allermeisten sich durch

Heiligkeiten um ihre Vortheile bringen lassen, und in der die Ideale von

Bruderliebe, Menschenliebe, Recht und Gerechtigkeit, von ›Füreinander-

sein‹ und Füreinanterthun u.s.f. nicht bloss von Mund zu Mund gehen,

sondern schrecklicher, verderbenvoller Ernst sind – diese Welt, die nach

wahrer Menschlichkeit schmachtet und bei Socialisten und Communisten,

Menschenfreunden aller Art endlich die rechte Erlösung zu finden hofft, –

diese Welt, in der die socialistischen Bestrebungen nichts als der offenbare

Sinn jeder ›Krämerseele‹ sind und bei allenWohldenkenden Anklang finden

[…] diese gegen allen Egoismus heftig eiferndeWelt verlästert Hess als eine

›egoistische‹«. (Stirner 1976: 371 f.)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 133

Das Argument von Stirner läuft also auf Folgendes hinaus: Eine Kritik der

bürgerlichen Gesellschaft, die imWesentlichen auf dermoralphilosophischen

Analyse gegründet ist, dass diese Gesellschaft eine egoistische, entfremdete,

eine ›Raubtiergesellschaft‹ ist, läuft völlig leer, weil sie eine Kritik darstellt,

die im Grunde in völliger Übereinstimmung mit dem moralischen Selbstver-

ständnis der bürgerlichen Gesellschaft agiert. Eine solche Kritik legt den ›of-

fenbaren Sinn‹ der bürgerlichen Gesellschaft frei und stellt sich mehr oder

weniger deutlich in den Dienst ihrer Verwirklichung. Sie operiert mit dem

moralischen Imperativ: Werdet endlich das, was ihr immer schon sein woll-

tet, wahre menschliche Wesen! Lasst ab von Gier, Geld und Egoismus und

bildet Euch aus zu jenen umfassenden und allseitig tätigen Individuen, die

die ›Gattung‹ und die ›Geschichte der Menschwerdung‹ von euch zu sein ver-

langen!

Vielleicht war Hess nicht einmal besonders irritiert darüber, dass Stirner

damit diese Form der Kritik als eine Apotheose der bürgerlichen Gesellschaft

dechiffrierte; vielleicht konnte er auch noch nicht den Unmut Stirners da-

rüber verstehen, dass hier Sozialismus/Kommunismus nicht als die Überwin-

dung der kapitalistischen Welt, sondern als deren Vollendung begriffen wur-

den – eine Vollendung, in der nun die Werte und Normen, also die ›heiligen

Prinzipien‹ der bürgerlichen Gesellschaft, verwirklicht worden sind. Aber es

müsste Hess und all die anderen »heiligen Socialisten« (ebd.: 374) verstört

haben, dass Stirner behauptet, mit der Vollendung der bürgerlichen Gesell-

schaft vollendeten sie auch deren Herrschafts- und Machtmechanismen. Die

bürgerliche Welt ist ausgestattet mit spezifischen Herrschaftspraktiken und

Machtprozeduren, und nirgends in den Analysen und der Kritik von Hess ist

für Stirner zu erkennen, dass in einer künftigen sozialistischen/kommunis-

tischen Gesellschaft diese Machtprozeduren beseitigt wären. Für Stirner ver-

bleibt der Sozialismus/Kommunismus damit im Herrschaftsraum der bür-

gerlichen Gesellschaft, weil diese Vollendungsform im Grunde eine »heilige«,

»religiöse Gesellschaft« (ebd.: 395) sein will oder genauer: die »Gesellschaft«

selbst sakralisiert.

Stirner gibt einige Beispiele dafür, auf welche Weise der Sozialis-

mus/Kommunismus die Machtprozeduren der bürgerlichen Gesellschaft

fortsetzt und vollendet. So nennt er etwa die »Arbeit, welche für eine Le-

bensaufgabe, einen Beruf des Menschen gilt. Aus ihr schreibt sich der Wahn

her, dass man sein Brod verdienen müsse, und dass es eine Schande sei, Brod

zu haben, ohne etwas dafür gethan zu haben: es ist der Stolz des Verdienstes.

Das Arbeiten hat für sich gar keinen Werth und macht keinem Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Wahrheit und Revolution

Ehre, wie das arbeitslose Leben des Lazaroni diesem keine Schande macht.«

(Ebd.: 356) Die Arbeit als Ehre, als Tugend, als Beruf und höherer Sinn, diese

Form der Sakralisierung der Arbeit, schreibt Stirner weiter, hat nicht nur

die moderne Nationalökonomie hervorgebracht, sondern »bleibt Herrin des

heiligen Socialismus, wo sie als ›menschliche Arbeit‹ die ›menschlichen An-

lagen ausbilden soll‹, und wo die Ausbildung eine menschliche Berufssache

[…] ist« (ebd.: 357)10 Immer muss bei allen Tätigkeiten ein allgemeiner Sinn

hinzukommen, immer fehlt genau dieser Sinn, sobald man als egoistisch

bezeichnet wird; denn es genügt nicht, zu arbeiten, zu lieben, zu begehren,

zu singen und zu tanzen, zu denken und zu lachen etc. Stirner erkennt in all

diesen scheinbar banalen Tätigkeiten immer einen zusätzlichen moralischen

Imperativ im Dienst eines höheren, wirklichen, wahren Interesses, das das

Selbst des oder der Einzelnen übersteigt und ihm oder ihr seine oder ihre Un-

zulänglichkeit, seine oder ihre Mangelhaftigkeit beweist. Die bewusste und

unbewusste Produktion diesesMangelsubjekts entziffert Stirner als eine Praxis

ethischer Gewalt. Denn dieses Mangelsubjekt muss sich erst noch zum wahren

Subjekt entwickeln: Es ist meine Aufgabe, mein Beruf, mich zu entwickeln,

schreibt Stirner, mein Wesen zu realisieren und mich dauerhaft zu prüfen:

Stimme ich denn wirklich schon mit dem wahren Wesen des Menschen, des

Staatsbürgers, des Mannes, der Frau, des Arbeiters, des Patrioten überein?

»Weil ich noch nicht Ich bin, so ist ein Anderer (wie Gott, der wahre Mensch,

der wahre Fromme, der Vernünftige, der Freie usw.) Ich, mein Ich.« (Stirner

2003: 368). Wie um sich noch einmal gegen Hessʼ Vorwurf zu wehren, er sei

Anti-Sozialist und ein Raubtier-Ideologe, schreibt er:

»Der Egoismus […] ist kein Gegensatz […] zum Denken, […] kein Feind der

Kritik, kein Feind des Socialismus, kein Feind eines wirklichen Interesses: er

schliesst kein Interesse aus. Nur gegen die Uninteressiertheit und das Unin-

teressante ist er gerichtet: nicht gegen die Liebe, sondern die heilige Liebe,

10 Ein Paradebeispiel für eine solche Sakralisierung der »Arbeit« in der deutschen Ar-

beiterbewegung bietet nur wenige Jahre später das Glaubensbekenntnis der Allgemei-

nen Deutschen Arbeiterverbrüderung. In derMärzausgabe von 1849 ihrer Zeitschrift kann

man »Die zehn Gebote der Arbeiter« nachlesen: »Erstes Gebot: Du sollst arbeiten.Wer

nicht arbeitet, soll auch nicht essen. So steht es geschrieben. […]. Zweites Gebot: Du

sollst keinen Müßiggänger neben dir dulden.Wenn du einen siehst, der müßig neben dir

steht und fähig zur Arbeit ist, so gieb ihm ein Schurzfell und eine Hacke und sprich zu

ihm: ›Jetzt schaffe! […]‹« (Die zehn Gebote der Arbeiter: 181)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 135

nicht gegen das Denken, sondern gegen das heilige Denken, nicht gegen die

Socialisten, sondern die heiligen Socialisten u.s.w.« (Ebd.: 375)

Doch dieses Bekenntnis kannHess sicherlich nicht überzeugt haben.Mit Stir-

ner konnte man keinen Sozialismus machen, schon gar nicht einen, der ja

eine Bewegung der Armen und Arbeiter sein sollte, die danach strebten, aus

dem Status des ökonomischen und geistigen Mangelsubjekts herauszutre-

ten, in den die politische Ökonomie des Geldes und die religiöse Ökonomie

des falschen Bewusstseins sie gebracht hatten. »Ja«, hatte Hess noch kurz

zuvor an die Adresse der Gegner des Sozialismus geschrieben, »wir machen

aus Unmenschen Menschen und hoffen damit vollständiger zu reussiren, als

Ihr, die Ihr aus Menschen Unmenschen machen wollt, als Ihr, die […] den

Materialismus und die Genußsucht, den Egoismus und die Habsucht predi-

gen laßt.« (Hess 1961b: 320) Der Abstand zwischen Stirner und Hess scheint

für letzteren zu groß gewesen zu sein, um erkennen zu können, dass das

›Menschen-Machen‹ (aus ›Unmenschen‹) sich als eine ebensolche Gewalt- und

Machtpraxis erweisen könnte wie das kritisierte ›Unmenschen-Machen‹ (aus

›Menschen‹).

Halten wir also noch einmal fest: Stirners Replik auf Hess zielt auf ei-

ne Fehldiagnose im Hinblick auf die Art und Weise, wie in der bürgerlichen

Gesellschaft Macht ausgeübt wird: nicht über Gott, Eigentum und Geld, nicht

über Entfremdung, Ausbeutung und Verarmung derMenschen, sondern über

eine bestimmte Weise, die Menschen zu Subjekten der Wahrheit zu machen.

Diesen anderen, alternativen Blick auf die Macht- und Herrschaftsform der

bürgerlichen Gesellschaft muss man sich allerdings noch einmal genau an-

schauen.

(b) Stirner: Eine andere Kritik der Macht

In seinen letzten großen Studien zu den frühchristlichen Formen und Prak-

tiken, die Menschen zu führen und zu regieren, ist Michel Foucault auf eine

eigentümliche Problematisierung des Verhältnisses von Wahrheit, Macht und

Subjektivität gestoßen.Was er in den Texten, Anweisungen, Lehrschriften der

ersten Kirchenväter und christlichenMönche zu erkennen glaubt, ist die lang-

same Formierung einer neuen Erfahrung von Subjektivität und einer neuen

Weise der Ausübung von Macht, die sich in unseren Gesellschaften fest eta-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Wahrheit und Revolution

bliert hat.11 In unseren Gesellschaften, schreibt Foucault, fußt die Ausübung

von Macht, d.h. die Regierung von Menschen, nicht allein auf Akten des Ge-

horsams und der Unterwerfung, sondern auf ›Wahrheitsakten‹, bei denen

die unterworfenen Subjekte zugleich und notwendigerweise Subjekte einer

›Wahrheitsmanifestation‹ sind. Es gibt seit den Tagen von Tertullian, Cassian

und Clemens von Alexandrien ein tief verankertes Band zwischen der Aus-

übung von Macht und der Verpflichtung des Individuums, die Wahrheit zu

sagen bzw. die aktive Fähigkeit auszubilden, ein Subjekt derWahrheit zu sein:

»Weshalb, in welcher Form gibt es in einer Gesellschaft wie der unseren eine

so tiefe Verbindung zwischen der Ausübung von Macht und der Pflicht der

Individuen, sich bei denVerfahren derWahrheitsmanifestation, bei denVer-

fahren der Alethurgie, deren die Macht bedarf, selbst zu wesentlichen Ak-

teuren zu machen? Welche Beziehung besteht zwischen dem Faktum, in ei-

nerMachtbeziehung Untertan (sujet) zu sein, und dem Subjekt (sujet), durch

das, für das und in Bezug auf das sich dieWahrheit offenbart? Was ist dieser

Doppelsinn des Wortes ›sujet‹, Untertan in einer Machtbeziehung, Subjekt

in einer Wahrheitsmanifestation?« (Foucault 2014: 118)

Ich denke, man kann mit einer gewissen Berechtigung sagen, dass Stirner

im Hinblick auf die Ausübung der Macht in und durch die bürgerliche Ge-

sellschaft ähnliche Fragen gestellt hat und auf eine ähnliche Problematik ge-

stoßen ist. In einer Schlüsselpassage, wo Stirner im Grunde die Herrschafts-

form der bürgerlichen Gesellschaft als eine ›Gedankenherrschaft‹ oder eine

›Herrschaft des Geistes‹, des ›Heiligen‹ und des ›Glaubens‹ zu beschreiben

versucht, kommt er der Vorstellung sehr nahe, dass Machtausübung über die

Bildung und Ausbildung eines Subjekts erfolgt, das dazu befähigt wird, aktiv

die Wahrheit zu sagen und zu bekennen:

»Furchtmacht denAnfang, unddem rohstenMenschen kannman sich fürch-

terlich machen; also schon ein Damm gegen seine Frechheit. Allein in der

Furcht bleibt immer noch der Versuch, sich vom Gefürchteten zu befreien

durch List, Betrug, Pfiffe usw. Dagegen istʼs in der Ehrfurcht ganz anders.

Hier wird nicht bloß gefürchtet, sondern auch geehrt: das Gefürchtete ist

zu einer innerlichen Macht geworden, der Ich Mich nicht mehr entziehen

kann; Ich ehre dasselbe, bin davon eingenommen, ihm zugetan und ange-

hörig: durch die Ehre, welche ich Ihm zolle, bin ich vollständig in seiner Ge-

11 Siehe hierzu vor allemdie Vorlesung amCollège de France von 1979/80 (Foucault 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 137

walt und versuche die Befreiung nicht einmal mehr. Nun hänge ich mit der

ganzen Kraft des Glaubens daran. Ich glaube. Ich und das Gefürchtete sind

Eins: ›nicht Ich lebe, sondern das Respektierte lebt in Mir!‹« (Stirner 2003:

78)

Stirner beschreibt hier einen Vorgang, eine Prozedur, wie aus einem Indi-

viduum der Furcht ein Subjekt der Ehrfurcht und des Glaubens wird; er be-

schreibt diese Machtprozedur als eine Form der Verinnerlichung, wobei der

Machteffekt nicht allein darin besteht, von dieser inneren Macht beherrscht

oder unterdrückt, sondern darin ein aktiv glaubendes, bezeugendes Subjekt

dieser Macht zu werden: Ich glaube, heißt nun, dass ich Teil des Gefürchteten,

Teil der Macht geworden bin und von ihr Zeugnis ablege. Stirner beschreibt

hier den bemerkenswerten Vorgang einer Verwandlung, einer Konversion, an

dessen Ende ein bestimmtes sich selbstbeherrschendes Wahrheits- und Glau-

benssubjekt steht. Die Machtform, die Stirner also hier zu fassen versucht

und von der er glaubt, dass sie tief in die bürgerliche Gesellschaft und ihre

Subjekte eingeschrieben ist, verläuft über Subjektivierung, über die Verinner-

lichung der Macht, über die Festlegung, ein bestimmtes Subjekt (Identität) –

also ›besessen‹ zu sein. Ebenso wichtig für die Effektivität dieser Herrschafts-

form ist aber auch das Einverständnis des unterworfenen Individuums. Stir-

ner will zeigen, dass das Subjekt, das sich der Macht gegenüber unterworfen

fühlt, selbst ein Begehren nach dieser Macht ausgebildet haben muss und

demnach selbst Teil dieser Unterwerfungspraxis ist, immer schon mitwirkt

an ihr und sie bezeugt:

»Vor dem Heiligen verliert man alles Machtgefühl und allen Mut: man

verhält sich gegen dasselbe ohnmächtig und demütig. Und doch ist kein

Ding durch sich heilig, sondern durch Meine Heiligsprechung, durch Meinen

Spruch, Mein Urteil, Mein Kniebeugen, kurz durch Mein – Gewissen.« (Ebd.:

77)

Stirner will allerdings nicht nur den allgemeinen Mechanismus dieser Macht

beschreiben (Subjektivierung, Verinnerlichung, Teilhabe), er geht noch einen

Schritt weiter und fragt nach seinerHerkunft. In einer bemerkenswerten Pas-

sage schildert Stirner gewissermaßen die Geburt moderner Subjektivität aus

einer grundlegenden Transformation in der Auffassung darüber, was ›Wahr-

heit‹ ist:

»Eine lange Zeit verfloß, in welcher man sich mit demWahne begnügte, die

Wahrheit zu haben, ohne daß man daran ernstlich dachte, ob man selbst

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Wahrheit und Revolution

vielleicht wahr sein müsse, um die Wahrheit zu besitzen. […] Erst Luther […]

begriff, daß derMensch selbst ein andererwerdenmüsse, wenn er dieWahr-

heit auffassen wolle, nämlich ebenso wahr, als die Wahrheit selbst. Nur wer

die Wahrheit schon im Glauben hat, nur wer an sie glaubt, kann ihrer teil-

haftig werden, d.h. nur der Gläubige findet sie zugänglich und ergründet

die Tiefen derselben.« (Ebd.: 89 f.)

Die Entstehung moderner Subjektivität als Machtform ist für Stirner gebun-

den an eine bestimmte Vorstellung davon, ›im Wahren zu sein‹. Mit Luther

und Descartes, so Stirner, wird die Erkenntnis der Wahrheit an ein Subjekt

gebunden, das eine Befähigung zur Wahrheit entwickeln muss, das also qua-

lifiziert sein muss, im Wahren zu sein. Die Individuen können die Wahrheit

nicht einfach erkennen, ihnen fehlt noch das entsprechende ›Organ‹,12 und

dieses Organ nennt Stirner in ganz unterschiedlichen Kontexten ›Geist‹, ›Ge-

wissen‹, ›Bewusstsein‹, ›Gedanke‹, ›Denken‹, das ›Heilige‹ oder ›Glaube‹. Ein-

mal mit diesem Organ ausgestattet, wird die Ausübung der Macht wesentlich

subtiler, aber auch »intensiver«, »umfassender« und »allmächtiger« (ebd.: 91).

Wie wird man nun aber in der bürgerlichen Gesellschaft tatsächlich

ein solches qualifiziertes, mit dem entsprechenden Organ ausgestattetes

Glaubens- und Wahrheitssubjekt? Welches sind die Verfahren, Prozeduren

und institutionellen Praktiken, die die Wahrheit oder den Zugang zur Wahr-

heit im Subjekt verankern in Form von ›Gedanken‹, in Form eines ›Glaubens‹?

Wenn Marx später die Stirnerʼsche ›Gedankenherrschaft‹ als bloße idealisti-

sche Spintisiererei zu entlarven versucht und in direkter Reaktion darauf sein

Konzept der Ideologie ausarbeiten wird, so liegt das nicht zuletzt daran, dass

Marx diese Verfahren, Prozeduren und Praktiken, also die Materialität dieser

Subjektivierungsmacht13, die Materialität von Sinnstrukturen überhaupt nicht

erkennt. Da sich für Marx alle Gedanken als Ideologien aus den gesellschaft-

lichen Produktionsverhältnissen ergeben, also aus den von den Menschen

12 So heißt es: »Nur dasjenige Organ des Menschen, welches überhaupt aus den Lungen

zu blasen vermag, kann auch das Flötenblasen erreichen, und nur derjenige Mensch

kann der Wahrheit teilhaftig werden, der für sie das rechte Organ hat.« (Stirner 2003:

90)

13 Pierre Bourdieu hat diese Machtform als »doxische Unterwerfung« bezeichnet, die –

im Unterschied zur »Ideologie« – in »die Ordnung des Glaubens [gehört], das heißt in

die tiefsten Tiefen der körperlichen Dispositionen, in die Ordnung der – durch eine Art

intellektueller Bekehrung, ein ›Sich-Bewußtwerden‹ veränderbaren – Vorstellungen«

(Bourdieu 1998: 118).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 139

jeweils historisch institutionalisierten Formen des Produzierens, Tauschens,

Konsumierens und Reproduzierens, ist hier der Ort – nicht in Religion,

Staat, Familie, Nation, Schule, Gefängnis etc. –, an dem die bürgerliche

Gesellschaft das Geheimnis ihrer subtilen, umfassenden und intensiven

Herrschaft verbirgt. Für Stirner dagegen hat die bürgerliche Gesellschaft

neben dem ökonomischen Glaubensregime, das für ihn Subjekte der Arbeit, des

Geldes, der Konkurrenz und des Eigentums erzeugt, noch eine Reihe anderer

Glaubensregime ausgebildet.

Für Stirner ist die moderne Subjektivität in erster Linie nach wie vor eine

religiöse, d.h. an Prozeduren religiöser, christlicher und genauer: protestan-

tischer Verinnerlichung und Normierung gebunden. Die Kritik der Religion

als eines Glaubensregimes zur Herstellung von Glaubenssubjekten ist trotz

Aufklärung, trotz Feuerbach, Hess und Marx eben noch lange nicht wirksam

beendet:

»Der Protestantismus hat den Menschen recht eigentlich zu einem

›Geheimen-Polizei-Staat‹ gemacht. Der Spion und Laurer ›Gewissen‹ über-

wacht jede Regung des Geistes und alles Tun und Denken ist ihm eine

›Gewissenssache‹, d.h. Polizeisache. In dieser Zerrissenheit des Menschen in

›Naturtrieb‹ und ›Gewissen‹ (innerer Pöbel und innere Polizei) besteht der

Protestant.« (Ebd.: 97)

Die Etablierung eines ›Gewissens‹ ist für den Lehrer Stirner die grundlegende

Arbeit der Kirche und der Schule: »Pfaffen« und »Schulmeister« besorgen die

alltägliche »Dressur« oder genauer: »die Brechung und Beugung des Mutes

zur Demut« (ebd.: 88). »Ja, Ja, die Kinder müssen bei Zeiten zur Frömmig-

keit, Gottseligkeit und Ehrbarkeit angehalten werden; ein Mensch von guter

Erziehung ist Einer, dem ›gute Grundsätze‹ beigebracht und eingeprägt, ein-

getrichtert, eingebläut und eingepredigt worden sind.« (Ebd.) Die Religion

findet nun ihre säkulare Weiterverwendung und Vollendung durch die Eta-

blierung eines weiteren Organs: Nicht nur das moralische Gewissen, sondern

das Bewusstsein, der Gedanke, wie Stirner schreibt, ist gleichsam die wissen-

schaftliche, philosophische Fortsetzung des christlichen Glaubensregimes:

»Durch das ›Reich der Gedanken‹ hat das Christentum sich vollendet, der Ge-

danke ist jene Innerlichkeit, in welcher alle Lichter erlöschen, alle Existenz

existenzlos wird, der innerliche Mensch (das Herz, der Kopf) Alles in Allem

ist. […] Es ist dem Denkenden sein Denken eine ›erhabene Arbeit, eine hei-

lige Tätigkeit‹, und es ruht auf einem festen Glauben, dem Glauben an die

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Wahrheit und Revolution

Wahrheit. Zuerst ist das Beten eine heilige Tätigkeit, dann geht diese heilige

›Andacht‹ in vernünftiges und räsonierendes ›Denken‹ über, das aber gleich-

falls an der ›heiligen Wahrheit‹ seine unverrückbare Glaubensbasis behält

[…].« (Ebd.: 380)

Was Stirner hier zu zeigen versucht, ist nicht so sehr die Herstellung eines

bloß unterwürfigen Glaubens- und Wahrheitssubjekts, sondern eines mit

Moral, Sittlichkeit, Gewissen, mit Bildung, Erziehung, Rationalität und

Wissenschaft ausgestattetes männliches, bürgerliches, sich selbstdisziplinierendes

Herren-Subjekt, das zugleich Untertanen-Subjekt geworden ist. Moderne Sub-

jektivität –wie Stirner sie hier in Vorwegnahme von Nietzsche,Weber, Freud,

Adorno, Horkheimer und Foucault beschreibt – konstituiert sich genau in

Folge dieser gleichermaßen sich vollziehenden doppelten Subjektivierung als

Ermächtigung und Unterwerfung. Glänzend hat Stirner dies in der folgenden

Passage zusammengefasst:

»Ohne Zweifel hat die Bildung Mich zum Gewaltigen gemacht. Sie hat Mir

Gewalt über alle Antriebe gegeben, sowohl über die Triebe meiner Natur als

über die Zumutungen und Gewalttätigkeiten der Welt. Ich weiß und habe

durch die Bildung die Kraft dazu gewonnen, daß Ich Mich durch keine mei-

ner Begierden, Lüste, Aufwallungen usw. zwingen zu lassen brauche: Ich bin

ihr –Herr; gleicherweisewerde Ich durch dieWissenschaften undKünste der

Herr der widerspenstigen Welt, dem Meer und Erde gehorchen und selbst

die Sterne Rede stehen müssen. Der Geist hat Mich zum Herrn gemacht. –

Aber über den Geist selbst habe Ich keine Gewalt. Aus der Religion (Bildung)

lerne Ich wohl die Mittel zur ›Besiegung der Welt‹, aber nicht, wie Ich auch

Gott bezwinge und seiner Herr werde; denn Gott ›ist der Geist‹. Und zwar

kann der Geist, dessen Ich nicht Herr zu werden vermag, die mannigfaltigs-

tenGestaltenhaben: er kannGott heißenoderVolksgeist, Staat, Familie, Ver-

nunft, auch – Freiheit, Menschlichkeit, Mensch.« (Ebd.: 373 f.)

Was passiert nun aber, wenn das Ich auf die »Selbstangehörigkeit Meiner«

(ebd.: 238) beharrt, wenn es sich nicht zum Staatssubjekt (Staatsbürger), Se-

xualsubjekt (Mann, Frau)14, zum Familiensubjekt (Vater,Mutter, Kind), Volks-

14 Da Stirner auch die geschlechtliche Identität und Differenz (Mann/Frau) als einemög-

liche gesellschaftliche Fixierung zurückweist, hat Feuerbach das Stirnerʼsche Ich als

unsinnlich, abstrakt und geschlechtslos kritisiert. Schließlich sei doch, so Feuerbach, Stir-

ner ein ›Mann‹ und seinHirn und sein Leib damit ›männlich‹ geprägt. Feuerbachs Kritik

ist deshalb interessant, weil sie zeigt, wie ein naiver Materialismus die Machteffekte

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 141

subjekt (Deutsche/r), Religionssubjekt (Christ, Jüdin, Protestant, Katholikin)

beugen und disziplinieren lässt; wenn es gewissenlos, gedankenlos und füh-

rungslos sich der ›freiwilligen Knechtschaft‹ (de la Boétie) widersetzt?15 Dann

markieren der Staat, die Gesellschaft, die Familie, das Volk, die Nation, die

Religion etc. dieses Ich zu einem Unmenschen:

»Welcher Begriff ist aber dem Staat der höchste? Doch wohl der, eine wirkli-

che menschliche Gesellschaft zu sein, eine Gesellschaft, in welcher Jeder als

Glied Aufnahme erhalten kann, der wirklichMensch, d.h. nicht Unmensch, ist.

Geht die Toleranz eines Staates noch so weit, gegen einen Unmenschen und

gegen das Unmenschliche hört sie auf. […] Obgleich aber jeder Unmensch

ein Mensch ist, so schließt ihn doch der Staat aus, d.h. er sperrt ihn ein,

oder verwandelt ihn aus einem Staatsgenossen in einen Gefängnisgenossen

(Irrenhaus- oder Krankenhausgenossen nach dem Kommunismus).« (Ebd.:

193 f.)

DasGefängnis, das Krankenhaus, die Psychiatrie sind demnach weitere institutio-

nelle Formen, die insbesondere devianten Glaubenssubjekte (Unmenschen)

wieder auf den rechten Pfad zu bringen, d.h. den Glauben, das Gewissen in

ihnen wieder fest zu etablieren.

Der Hinweis auf den Kommunismus in diesem Zitat ist allerdings eben-

falls nicht nebensächlich. Er zeigt noch einmal sehr konkret die oben schon

gegen Hess vorgebrachte These, dass auch Sozialismus/Kommunismus auf

die Machtprozeduren der bürgerlichen Gesellschaft angewiesen sind; dass

geschlechtlicher Normierung einfach ignoriert und als empirische, allein von den Sin-

nen empfangene Wirklichkeit behauptet. Tatsächlich nämlich entpuppt sich im wei-

terführenden Argumentationsverlauf die reine Empirie dann als Apologie der hete-

rosexuellen, bürgerlichen Normfamilie: »Aber als Mann beziehst Du Dich wesentlich,

notwendig auf ein andres Ich oderWesen—auf dasWeib.Wenn ich also Dich als Indivi-

duum anerkennenwill, somuss ichmeine Anerkennung […] über Dich hinaus auf Dein

Weib ausdehnen. Die Anerkennung des Individuums ist notwendig die Anerkennung

von wenigstens zwei Individuen. Zwei hat aber keinen Schluss und Sinn; auf zwei folgt

drei, auf dasWeib das Kind. Aber nur ein einziges, unvergleichlichesKind?Nein! die Liebe

treibt Dich unaufhaltsamüber dieses eine hinaus.« (Feuerbach 1990: 435)Auf zwei folgt

drei, auf dasWeib das Kind: Wie in einemKindereim, so einfach, natürlich und selbstver-

ständlich, entfaltet sich das Feuerbachʼsche Gattungswesen und mit ihm zugleich die

geschlechtlich normierte Sinnenwelt und Empirie.

15 Für den Zusammenhang von Stirners Kritik der Subjektivierung zu Étienne de la Boé-

ties berühmtem Traktat über die »freiwillige Knechtschaft« aus dem 16. Jahrhundert

siehe Newman 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Wahrheit und Revolution

auch hier die moderne Subjektivierung beibehalten wird, weil die Sozialis-

ten und Kommunistinnen »im religiösen Prinzip gefangen sitzen und eif-

rig trachten nach einer, wie es der Staat bisher war, – heiligen Gesellschaft«

(ebd.: 135). Wie an die Liberalen stellt Stirner auch an die Sozialstinnen und

Kommunisten wieder die Testfrage: Was passiert im Sozialismus/Kommu-

nismus mit denen, die sich nicht zum proletarischen Arbeitssubjekt haben ver-

wandeln lassen? Welchen Preis müssen die Faulenzer, die Vagabunden, »die

Klasse der Unsteten, Ruhelosen, Veränderlichen«, zahlen? Wie steht es mit

dem »Industrieritter«, der »Buhlerin«, dem »Dieb«, dem »Spieler« und dem

»Freudenmädchen« (ebd.: 123 f.)? Was passiert mit dem »gefährlichen Prole-

tariat« (ebd.), vor dem auch schon die Bourgeoisie gewarnt und gegen das

sie ihr Strafrecht, ihre Gefängnisse, Besserungs- und Irrenanstalten in An-

schlag gebracht hat? (Vgl. ebd.: 123) Was also passiert mit denen, die nicht

den Subjektivierungsprozeduren der Arbeit, der Manufaktur, der Fabrik –

also der Arbeitsgesellschaft Folge leisten? »Weitling legt die Verbrechen der

›gesellschaftlichen Unordnung‹ zur Last und lebt [sic] der Erwartung, daß un-

ter kommunistischen Einrichtungen die Verbrechen unmöglich werden, weil

die Versuchung zu denselben, z.B. das Geld, wegfallen.« (Ebd.: 265) Doch,

schreibt Stirner weiter, gesteht auch Weitling ein, dass es wohl einen »natür-

lichen Rest menschlicher Krankheiten und Schwächen« (ebd.) geben werde,

gegen die man aber mit entsprechenden Heilmitteln vorgehen könne:

»DasHeilmittel oder die Heilung ist nur die Kehrseite der Strafe, die Heiltheo-

rie läuft parallel mit der Straftheorie; sieht diese in einer Handlung eine Ver-

sündigung gegen das Recht, so nimmt jene sie für eine Versündigung des

Menschen gegen sich, als einenAbfall von seinerGesundheit. […] ›Verbrechen‹

oder ›Krankheit‹ ist beides keine egoistische Ansicht der Sache, d.h. keine Be-

urteilung von Mir aus, sondern von einem Andern aus, ob sie nämlich entwe-

der das Recht, das allgemeine, oder die Gesundheit teils des Einzelnen (des

Kranken), teils des Allgemeinen (der Gesellschaft) verletzt.« (Ebd.: 265 f.)

ObnunHess oderWeitling, obOwen,Cabet oder Proudhon: In all derenÜber-

legungen und Entwürfen zu einer neuen menschlichen Gesellschaft erblickt

Stirner die stillschweigende Fortsetzung der Glaubensregime und Machtpro-

zeduren der bürgerlichen Gesellschaft – zumindest erkennt er nirgends eine

Reflexion auf diese Problematik. Stirner erinnert daher diese Autoren immer

wieder daran, dass eine sozialistische oder kommunistische Subjektivität entweder

den Erbschaften bürgerlicher Institutionen verhaftet bleibt (Familie, Schule,

Kirche, Staat, Volk, Arbeit, Manufaktur, Fabrik, Gefängnis etc.) und damit die

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 143

künftigen Proletarier und Proletarierinnen auch nur wieder gelehrige, staats-

treue, religiöse, gebildete, arbeitsame, nationale Arbeiter und Arbeiterinnen

sein werden; oder dieses proletarisch-plebejische Klassensubjekt hat mit den

Regimen und Prozeduren gebrochen und ist deshalb das Resultat eigener so-

zialistischer/kommunistischer Glaubens- und Wahrheitsverfahren (Vereine,

Assoziationen, Erziehungskommunen à la Owen, Cabet und Weitling etc.),

eigener Prozeduren und Praktiken der Heilung, der Zurichtung, der Subjek-

tivierung. Eine kommunistische Klassenidentität ist nicht das Ergebnis einer

spontanen Umwälzung, sondern immer die bewusste oder unbewusste Arbeit

spezifischer Apparaturen und Institutionen, in denen das Subjekt befähigt

wird, in der kommunistischenWahrheit zu sein. Eine Kritik der bürgerlichen

Gesellschaft, die auf die Revolutionierung dieser Gesellschaft setzt, muss in

den Augen von Stirner immer dann ihr Ziel verfehlen, wenn sie die von ihm

offengelegte Subjektivierung nicht als massive Herrschafts- und Machtform

problematisiert und ihr entgegentritt.

Wie aber, so hatte Hess schon zu Recht gefragt, lässt sich überhaupt auf

der Grundlage von Stirners ›unruhigem Selbst‹ eine Revolution machen, ei-

ne andere Gesellschaft erkämpfen und etablieren? Wie muss man sich denn

überhaupt eine radikale Widerstandsform gegen die Herrschaft der bürgerli-

chen Gesellschaft vorstellen? Zumindest unterscheidet Stirner zwei Wege,

zwei Weisen des Widerstands:

»Revolution und Empörung dürfen nicht für gleichbedeutend angesehen

werden. Jene besteht in einer Umwälzung der Zustände, […] des Staates

oder der Gesellschaft, ist mithin eine politische oder soziale Tat; diese hat

zwar eine Umwälzung der Zustände zur unvermeidlichen Folge, geht aber

nicht von ihr, sondern von der Unzufriedenheit der Menschen mit sich aus,

ist […] eine Erhebung der Einzelnen, ein Emporkommen, ohne Rücksicht

auf die Einrichtungen, welche daraus entsprießen. Die Revolution zielte auf

neue Einrichtungen, die Empörung führt dahin, Uns nicht mehr einrichten

zu lassen, sondern uns selbst einzurichten […]. Sie ist kein Kampf gegen das

Bestehende, da, wenn sie gedeiht, das Bestehende von selbst zusammen-

stürzt, sie ist nur ein Herausarbeiten Meiner aus dem Bestehenden.« (Ebd.:

354)

Damit ist zumindest klar, wo Stirner die Prioritäten setzt. Das Herausarbeiten

Meiner aus demBestehenden,das ist die von Stirner bevorzugteWiderstandspra-

xis. Sie besteht vor allem darin, die vielfältigen Normen, Identitäten und Sub-

jektformen, die in mir eingerichtet und fixiert wurden und die ich zu Meiner

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Wahrheit und Revolution

Sache, Meiner Berufung, Meiner Aufgabe gemacht habe, loszuwerden. Die

Umwälzung der Gesellschaft beginnt mit einer Praxis der Ent-Unterwerfung,

der Ent-Subjektivierung, mit Akten der Austreibung des Gewissens, des Glau-

bens, der Wahrheit; vielleicht sogar mit Selbst-Reinigungsriten oder proto-

psychoanalytischen Traumdeutungen; und man wird bisweilen den Verdacht

nicht los, dass Stirners ganzes Buch einen solchen performativen Akt der Pu-

rifikation darstellt. Jedenfalls gilt ihm: »Die Revolution führt gewiss das Ende

nicht herbei, wenn nicht vorher eine Empörung vollbracht ist!« (Ebd.: 356)

Halten wir fest: Stirners Kritik der Macht zielt auf die Praktiken, Proze-

duren, Verfahren und Regime, die auf ganz vielfältige Weise Glaubens- und

Wahrheitssubjekte erzeugen, indem sie in den Individuen einen Glauben, ei-

nen Gedanken, eine Wahrheit, d.h. spezifische Sinnstrukturen, dergestalt ver-

ankern, dass das so qualifizierte und befähigte Subjekt nun sich selbst unter-

wirft, die Wahrheit begehrt, erkennt und bekennt, d.h. sich selbst zum Teil

und Vollzugsorgan der Macht dieser Wahrheit verwandelt. Dieser Vorgang

wird von Stirner prinzipiell als eine doppelte Machtprozedur der Ermächti-

gung und Unterwerfung (Subjektivierung) beschrieben, zugleich aber auch

als eine Art ursprüngliche Enteignung dessen, was er die »Selbstangehörigkeit

Meiner«, also das je Eigene und Einzige des jeweiligen Selbst nennt.

(c) Marx und Engels: Die neue kommunistische Antwort auf Stirner

Man lasse sich nicht vom massiven Textumfang täuschen, den Marx und En-

gels im Kapitel III. Sankt Max der Deutschen Ideologie aufwenden, um Stirners

Einzigem zu begegnen. Die Hunderte von Seiten, die sie mit gelehrter Akri-

bie, mit parodistischer Kreativität und dialektischer Finesse füllen, enthalten

letztlich bei genauer Betrachtung nur wenige Argumente.Man lasse sich auch

nicht davon täuschen, dass hier eine ernsthafte Kritik oder ein Dialog mit

Stirner stattgefunden habe, denn eine solche Kritik setzt voraus, dass Marx

und Engels die Grundproblematik von Stirners Buch verstanden und wahrge-

nommen hätten; das ist nicht der Fall. Wie Hess und die Rezensenten (Feuer-

bach, Szeliga) zuvor, sehen auchMarx und Engels zwar die durchaus intellek-

tuell anspruchsvolle Dimension des Stirnerʼschen Projekts, doch sie erkennen

darin keine wirkliche, für die sozialistische und kommunistische Bewegung

ernsthaft adaptierbare Kritik der bürgerlichen Gesellschaft. Die oben darge-

stellte umfassende Kritik der Macht in Stirners Buch bleibt beiden Autoren

– man muss es so klar formulieren – völlig verschlossen. Stattdessen beruht

ihre umfangreiche Rekonstruktion des Einzigen auf zwei prinzipiellen, mit-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 145

einander verzahnten argumentativen Strategien: Die erste Strategie besteht

in einer theoretischen und politischen Verharmlosung des Buches, in einer Be-

schwichtigung des Lesers und der Leserin darüber, dass hier eine radikale

Geste auf einer schlicht falsch verstandenen Grundlage des Denkens (›Idea-

lismus‹) erfolgt. Damit verbunden ist eine zweite Strategie, die darin besteht,

einen theoretischen und politischen Gegenangriff zu führen, d.h. den Gegner

(›Kleinbürger‹) mit einem neuen Konzept einer historisch-materialistischen

Kritik der Gesellschaft, die zugleich den einzigen revolutionären Weg in den

Kommunismus weist, zu konfrontieren.16 Man muss in diesen beiden Stra-

tegien zugleich eine Abstoßungs- und Aufbruchsbewegung erkennen, die beide

Autoren seit Anfang des Jahres 1845 gemeinsam zu vollziehen beginnen und

deren vorläufiges Ende im Manifest der Kommunistischen Partei von 1848 mün-

den wird – jenem denkwürdigen Text, der sowohl die Kerngedanken des neu-

en kritischen Kommunismus enthält als auch in seiner Gesamtheit als Wahr-

heitsmanifestation einer neuformierten politischen Organisation, dem Bund

der Kommunisten, fungiert.17 Die Abstoßung der beiden Autoren ist nicht nur

gegen Feuerbach, Bauer und Stirner gerichtet, sondern wesentlich wichti-

ger: gegen die feuerbachianischen Sozialisten, gegen den sogenannten »wah-

ren Sozialismus«, dessen Repräsentanten zu diesem Zeitpunkt Moses Hess

und Karl Grün waren und zu denen Marx und Engels sich kurz zuvor selbst

noch bekannt hatten.Wenn Stirners Buch eine Form der Ent-Subjektivierung

und Reinigung darstellt, so auch die Texte und Textfragmente der Deutschen

Ideologie: Darin wird der Aufbruch zu einem neuen kommunistischen Pro-

jekt sichtbar, der nur durch radikale Schnitte und Austreibungen (von Grüns

»wahremSozialismus«,WeitlingsHandwerkerkommunismus, Proudhons so-

zialistischem Anarchismus) vollzogen wurde.18 Diese gesamte theoriepoliti-

sche Konstellation gilt es bei der Antwort von Marx und Engels auf Stirner

immer mit im Blick zu behalten, ansonsten bleibt schon die Ausgangslage

für die Abfassung der Stirner-Kritik völlig unverständlich.

Denn eigentlich war ja schon alles gegen Feuerbach, gegen Bruno Bau-

er und erst recht gegen Stirner gesagt. Moses Hess hatte den Fehdehand-

schuh aufgenommen und die Abrechnung übernommen. Er hatte gezeigt,

dass diese drei ›letzten Philosophen‹ trotz ihrer radikalen Gesten am Ende im

16 Diese Argumentationsstrategie findet sich später auch in den journalistischen Schrif-

ten von Marx; siehe dazu Schönfelder 2016.

17 Vgl. dazu ausführlicher Bohlender 2019.

18 Vgl. dazu genauer Bohlender 2016 und 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Wahrheit und Revolution

ideologischen Denk- und Herrschaftsraum der bürgerlichen Gesellschaft ver-

blieben sind. Die Wiederaufnahme dieser Kritik und ihr Beginn mit Stirner

konnte nichts anderes bedeuten, als dass für Marx und Engels die Kritik von

Hess verfehlt war. Wo aber genau hatte Hess in seiner Antwort gefehlt? Was

konnte er Stirner gegenüber nicht angemessen, nicht klar und deutlich ge-

nug zurückweisen? Blickt man diesbezüglich noch einmal auf die Replik von

Stirner auf Hess, so sticht insbesondere der Vorwurf ins Auge, der Sozialis-

mus/Kommunismus sei nichts anderes als die Fortsetzung, ja die Vollendung

der bürgerlichen Gesellschaft, ihre wahre Verwirklichung. Marx und Engels

lesen Stirners Kritik hier als eine Kritik an Feuerbachs Humanismus und An-

thropologie – eine Lesart, die Engels ja schon in seinem Brief an Marx im

November 1844 vorgeschlagen hatte. Demnach wäre tatsächlich ein auf Feu-

erbach gegründeter humanistischer Sozialismus (Grün) oder philosophischer

Kommunismus (Hess) nichts anderes als die idealistische Verlängerung des-

sen, was die bürgerliche Gesellschaft (Hegel) mit ihren spezifischen Katego-

rien längst schon über sich selbst dachte. Die Differenz zwischen dieser und

der kommenden Gesellschaft ist keine prinzipielle mehr, sondern lediglich ei-

ne des Grades. Hess konnte auf diesen Einwurf nicht antworten, weil er im

Grunde hätte zustimmen müssen. Hat Stirner also tatsächlich recht? Muss

man dem Sozialismus/Kommunismus auch die letzten idealistischen Flau-

sen austreiben? Die Antwort von Marx und Engels ist zwiegespalten, denn

im Vollzug der Antwort kündigen sie tatsächlich die bis dahin gut funktio-

nierende Allianz mit dem feuerbachianischen Sozialismus (Hess, Grün) auf

und behaupten einen eigenenmaterialistischen Standpunkt, der zugleich der

Standpunkt des ›wirklichen‹ Kommunismus ist. Das Argument gegen Stirner

lautet demnach: Stirner hat durchaus recht, wenn er dem humanistischen,

dem »wahren Sozialismus« vorwirft, innerhalb des bloß philanthropischen

Denkraums der bürgerlichen Gesellschaft gefangen zu sein; er hat durchaus

recht, ihn lediglich als eine Fortsetzung des (sozialen) Liberalismus zu mar-

kieren. Stirner hat aber unrecht, wenn er glaubt, den Kommunismus damit

desavouieren zu können:

»Daß der Kommunismus eine höchst praktische Bewegung ist, die prak-

tische Zwecke mit praktischen Mitteln verfolgt & die sich höchstens in

Deutschland den deutschen Philosophen gegenüber, einen Augenblick

auf das ›Wesen‹ einlassen kann, das geht unsern Heiligen natürlich nichts

an. Dieser Stirnersche ›Kommunismus‹, der sosehr nach dem ›Wesen‹

schmachtet, kommt daher auch nur zu einer philosophischen Kategorie,

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 147

dem ›Füreinander sein‹, die dann vermittelst einiger gewaltsamen Glei-

chungen […] der empirischen Welt etwas näher gerückt wird.« (MEGA² I/5:

270)

Die Kritik richtet sich also einerseits gegen Stirner, der sich hier auf den

falschen Kommunismus beruft, und die Kritik geht andererseits mit voller

Wucht gegen die Verbündeten, insbesondere gegenHess, der gerade die Kate-

gorie des »Für-einander-seins« in seiner Stirner-Kritik als höchst praktische,

kommunistische Kategorie explizit erwähnt hatte.19 Wir befinden uns damit

– und das ist die strategische Situation von Marx und Engels – mitten in

einem Zweifrontenkrieg, einem Kampf gegen die letzten »deutschen, klein-

bürgerlichen Ideologen« wie Stirner und gegen einen Sozialismus/Kommu-

nismus, der »in Deutschland eine kleinbürgerliche & zugleich überschweng-

lich-ideologische Gestalt erhalten hat« (ebd.: 287).Man sieht hier noch einmal

sehr deutlich,wie stark die Auseinandersetzungmit Stirners Einzigem von der

gesamten theoriepolitischen Konstellation überdeterminiert ist.

Im Grunde ist mit dem Verweis auf den falsch verstandenen Sozialis-

mus/Kommunismus aber der Einwand von Stirner noch nicht völlig aus dem

Weg geräumt. Sicher, Stirner erweist sich als harmloser, naiver, eben deut-

scher, philosophiefixierter Denker, der überall das ›Heilige‹, den ›Glauben‹

und die ›Gedanken‹ vermutet oder gar hineininterpretiert; der deshalb den

»heiligen Sozialismus« eines Hess mit dem wirklichen, praktischen Kommu-

nismus der wirklichen proletarischen Bewegungen verwechselt. Stirner er-

weist sich in den Augen vonMarx und Engels als ein posthegelianischer Idea-

list, der die Religionskritik von Feuerbach überdehnt und einen Schritt zu

weit geht. Er wittert nämlich in allen allgemeinen Begriffen (Staat, Recht,

Nation, Familie etc.) die religiöse, theologische und ›kanonische‹ Dimen-

sion, und ihm erwächst aus allen allgemeinen Begriffen, Gedanken etc. eine

scheinbar materielle Macht, ein Bann über diejenigen, die sie aussprechen. Ist

das nicht die letzte, die radikalste und zugleich kindischste Form des Idealis-

mus – zu glauben, die Herrschaft der bürgerlichen Gesellschaft beruhe bloß

auf ›Gedankenherrschaft‹, also bloß auf der Produktion von Bewusstseins-

formen, d.h. Ideologien darüber, wer ich bin und was ich zu sein habe? Und

ist es nicht die Vollendung der Naivität, zu glauben, man könne diese ›Ge-

spenster‹ in den Köpfen einfach verjagen; man könne die Welt durch einen

19 Bei Hess heißt es: »Die Philosophie, die so viele ›Kategorieen‹ [sic] hat, kennt nicht die

Kategorie Für-einander-sein.« (Hess 1961a: 390)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Wahrheit und Revolution

bloßen Willensakt verändern? Zeigt sich hier nicht die Figur des ›deutschen

Kleinbürgers‹ schlechthin?20

Man kann an dieser Einschätzung von Stirner als dem letzten ›deutschen

Ideologen‹ zweierlei erkennen: zum einen die völlige Verkennung der Stir-

nerʼschen Machtkritik, insbesondere die Fehlwahrnehmung seiner gesamten

Analyse einer Subjektivierungsmacht, die über materielle Prozeduren, über

institutionelle Verfahren und Praktiken verläuft und sich zu einer ›freiwil-

ligen Knechtschaft‹, einer ermächtigenden Unterwerfung auswächst. Marx und

Engels verwandeln Stirners materielle institutionelle Machtprozeduren in ei-

ne idealistische oder ideologische Bewusstseinsoperation; sie verwandeln diese

Machtkritik in spekulative, d.h. idealistische Ideologiekritik.21 Das aber setzt

schon eine klassische Unterscheidung voraus: nämlich, dass Gedanken, Geist,

Bewusstsein, Glaube im Sinne Stirners rein kognitive, mentale, jedenfalls keine

materiellen, keine wirklichen, empirischen Phänomene sind, sondern bloß abge-

leitete, scheinbar verselbständigte, ideelle Ausdrückematerieller gesellschaft-

licher Verhältnisse.

Damit wird zum anderen deutlich, dass Stirners vermeintliche Ideolo-

giekritik schon aus der Perspektive einer neuen historisch-materialistischen

Analytik und eines neuen kommunistischen Standpunktes fixiert wird. Die

Verharmlosung von Stirner als jemandem, der wie alle Junghegelianer im

idealistischen Paradigma einer bloß spekulativen Ideologiekritik verbleibt,

geht in dem Moment in einen Gegenangriff über, wo sich die Frage nach der

Revolution, nach der Überwindung der Herrschaftsweise der bürgerlichen

Gesellschaft stellt. Und hier hat Stirner den beiden Autoren zufolge nichts

anderes als eine ArtWillensmetaphysik anzubieten: Man müsse sich die Ideo-

logie einfach aus dem Kopfe schlagen – das ist die Formulierung, die immer

wieder von Marx und Engels angeführt wird, um Stirners Befreiungs- und

Empörungspraxis zu beschreiben:

»Die Befreiung der Menschen von diesen Mächten wird nach Sancho da-

durch bewerkstelligt, daß man sich die Vorstellungen von diesen Mächten

20 Pagel (2020: 640 ff.) kann sehr gut zeigen, dass der Begriff des ›Kleinbürgers‹ in direk-

ter Auseinandersetzung mit Stirner entstanden ist und im Manuskript III. Sankt Max

erstmals auftaucht.

21 Auch hier wird sichtbar, wie starkMarx und Engels in der Auseinandersetzungmit und

in Abstoßung von Stirners »Gedankenherrschaft« (Stirner 2003: 79) ihre eigene ma-

terialistische Ideologiekritik entwickeln – allerdings unter Verkennung der materialisti-

schen Dimension von Stirners Konzeption. Vgl. dazu auch Pagel 2020: 629.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 149

oder vielmehr die philosophischen & religiösen Verdrehungen dieser Vor-

stellungen aus dem Kopfe schlägt, sei es durch etymologische Synonymik

[…], moralische Postulate […] oder durch affenartige Grimacen und gemüth-

lich-burleske Renommagen gegen ›das Heilige‹.« (Ebd.: 434)22

Doch dieses ›Aus-dem-Kopfe-Schlagen‹ der Vorstellungen, Ideen, Gedanken

etc. ist selbst eine Illusion, solangeman eben nicht die tatsächlichen, wirklichen,

materiellen Grundlagen der bürgerlichen Herrschaftsform beseitigt hat. Das,

was Stirner angreift und kritisiert, ist nur der ideologische Schein jener ar-

beitsteilig organisierten gesellschaftlichen Produktionsverhältnisse, die sich

als Klassenherrschaft der Bourgeoisie über das Proletariat eben wissenschaft-

lich, d.h. auf der Grundlage eines ›kritischen‹ und ›theoretischen Kommunis-

mus‹23, nachweisen lassen. Die Mächte, die Stirner beschreibt und die sich

der Menschen bemächtigen (Moral, Sittlichkeit, Religion, Staat, Recht etc.),

sind lediglich die Produkte einer spezifischen ideologischen Operation (Ver-

kehrung, Idealisierung, Verselbständigung), die allerdings auf tatsächlichen,

materiellen gesellschaftlichen Verhältnissen beruhen, genauer: auf der Wei-

se, wie die Menschen in Beziehung zueinander den gesellschaftlichen Reich-

tum produzieren, tauschen und verteilen. Diese Verhältnisse sind nun unter

den gegenwärtigen bürgerlichen Herrschaftsformen dergestalt eingerichtet,

dass eine Klasse (Bourgeoisie) die andere Klasse (Proletariat) durch spezifi-

sche sozio-ökonomische Ausbeutungspraktiken (Lohnarbeit, Privateigentum

an Produktionsmitteln, gesellschaftliche Arbeitsteilung) beherrscht und un-

terdrückt. Eine wirkliche, weil kommunistische und materialistische Kritik

der bürgerlichen Gesellschaft muss demnach auf den Herd der Unterdrü-

ckung, die kapitalistischen Produktions-, Verkehrs- und Klassenverhältnisse,

22 Marx und Engels beziehen sich hier auf jene o.g. Selbstreinigungspraktiken, die Stirner

zuweilen äußerst eigensinnig beschreibt unddie für diewissenschaftlichenAugenund

Ohren von Marx und Engels geradezu grotesk wirken müssen. Hier ein Beispiel: »Ein

Ruck tut Mir die Dienste des sorglichsten Denkens, ein Recken der Glieder schüttelt

die Qual der Gedanken ab, ein Aufspringen schleudert den Alp der religiösenWelt von

der Brust, ein aufjauchzendes Juchhe wirft jahrelange Lasten ab. Aber die ungeheuere

Bedeutungdes gedankenlosen Jauchzens konnte in der langenNacht desDenkens und

des Glaubens nicht erkannt werden.« (Stirner 2003: 164)

23 Dies sind beides Bezeichnungen, die Marx und Engels zu diesem Zeitpunkt gebrau-

chen, um ihr neues Projekt zu benennen und sich auch begrifflich von anderen Kom-

munismen abzusetzen. So heißt es etwa: »Die theoretischen Kommunisten, die einzi-

gen, welche Zeit haben, sich mit der Geschichte zu beschäftigen, unterscheiden sich

gerade dadurch […]« (MEGA² I/5: 302).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Wahrheit und Revolution

zielen; sie darf nicht in die Falle einer rein spekulativen Ideologiekritik tappen

und auf die Willensmetaphysik des Einzelnen setzen; sie muss vielmehr nach-

weisen, aus welchen gesellschaftlichen Verhältnissen und Konstellationen die

Ideen, Vorstellungen etc. der Menschen entspringen; sie muss immer wieder

die »materielle Geburtsstätte« (ebd.: 302) dieser ideologischen Mächte ent-

ziffern.24 Die Beseitigung dieser materiellen Verhältnisse, so die felsenfeste

Überzeugung von Marx und Engels, führt gleichsam automatisch zur Beseiti-

gung, zur Auflösung aller ideologischen Formen und der ideologischen Ope-

ration schlechthin.

Mit dieser Neubegründung einer materialistischen Kritik der kapitalis-

tischen Produktions- und Klassenverhältnisse haben Marx und Engels eine

grandiose Volte sowohl gegen Stirner als auch gegen Hess geschlagen. Was

nämlich Hess mit seinem ›philosophischen Kommunismus‹ gegenüber Stir-

ner nicht wirklich beantworten konnte, ist nun auf der Grundlage der neu-

en Konzeption möglich. Ist der Kommunismus eine Fortsetzung und Voll-

endung der bürgerlichen Gesellschaft? Die Antwort lautet bekanntermaßen:

»Wir nennen Communismus die wirkliche Bewegung welche den jetzigen Zu-

stand aufhebt. Die Bedingungen dieser Bewegung ergeben sich aus der jezt

bestehenden Voraussetzung.« (Ebd.: 37) Der Kommunismus ist also ein Teil

der bürgerlichen Gesellschaft; er ist eine Bewegung innerhalb des jetzt Be-

stehenden, die darauf ausgerichtet ist, diese Gesellschaft zu beseitigen. Der

Kommunismus setzt demnach tatsächlich etwas fort, was schon in der bür-

gerlichen Gesellschaft angelegt ist, nämlich eine doppelte historisch-teleologi-

sche Bewegung, die Marx und Engels genauer bestimmen: a) als Entwicklung

der Produktivkräfte innerhalb von bürgerlichen Verkehrs- oder Produktions-

verhältnissen, die als Fessel wirken und gesprengt werden;25 b) als Entwick-

lung eines proletarischen Klassen-Subjekts, das die Herrschaft der Bourgeoisie

und damit die gesamten Klassenverhältnisse revolutioniert.26 Die Antwort

24 Siehe dazu ausführlicher Bohlender 2010.

25 Siehe dazu ausführlicher Spekker 2018: 175 ff.

26 »In der Entwicklung der Produktivkräfte tritt eine Stufe ein, auf welcher Produktions-

kräfte & Verkehrsmittel hervorgerufen werden, welche unter den bestehenden Ver-

hältnissen nur Unheil anrichten, welche keine Produktionskräfte mehr sind, sondern

Destruktionskräfte (Maschinerie & Geld) – & was damit zusammenhängt daß eine

Klasse hervorgerufen wird, welche alle Lasten der Gesellschaft zu tragen hat ohne ihre

Vortheile zu genießen, welche aus der Gesellschaft heraus gedrängt, in den entschie-

densten Gegensatz zu allen andern Klassen forcirt wird; eine Klasse die die Majorität

aller Gesellschaftsmitglieder bildet & von der das Bewußtsein über die Nothwendig-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 151

des ›wirklichen‹ Kommunismus auf Stirner lautet also präzise gefasst: Ja, wir

Kommunisten setzen etwas fort, was in der bürgerlichen Gesellschaft he-

rangereift ist (Produktivkräfte, Proletariat); nein, wir verbleiben nicht in ih-

rerHerrschaftsform (Produktionsverhältnisse, Klassenverhältnisse), vielmehr

haben wir das Geheimnis ihrer Herrschaftsform erkannt (Lohnarbeit, Privat-

eigentum, Arbeitsteilung) und sind deshalb in der Lage, sie endgültig zu stür-

zen.

Die Pointe der neuen Gesellschaftskritik und des neuen kommunistischen

Projekts besteht, wieWolfgang Eßbach zurecht bemerkt hat, darin, »subjekti-

ves Wollen der Emanzipation in eine objektive historische Tendenz zu trans-

formieren« (Eßbach 2010, 182), d.h. den Willen zur Revolution nicht mehr

an ein personales Subjekt oder das Individuum zu binden, sondern an die

geschichtliche Immanenz einer Bewegung, die notwendig zur Revolution der bür-

gerlichen Gesellschaft führt. Marx und Engels weisen mit großemNachdruck

gegen Stirner, aber auch wieder indirekt gegen Hess jede Form einer huma-

nistisch-moralischen oder ethischen Dimension des kommunistischen Un-

terfangens zurück:

»Die Kommunisten predigen überhaupt keineMoral […]. Sie stellen nicht die

moralische Forderung andieMenschen: Liebet Euchunter einander, seid kei-

ne Egoisten p. p.; sie wissen im Gegentheil sehr gut, daß der Egoismus eben-

so wie die Aufopferung eine unter bestimmten Verhältnissen nothwendige

Form der Durchsetzung der Individuen ist.« (MEGA² I/5: 302)

Der Kommunismus ist kein moralisches, ethisches oder sonst wie den Men-

schen von außen aufgenötigtes Projekt, sondern der Vollzug einer in die Ver-

hältnisse eingeschriebenen notwendigen historischen Bewegung.27

Doch wer eigentlich genau vollzieht die Revolution? Wer ist der performa-

tive Akteur der notwendigen Bewegung? Es ist bekanntermaßen das Proletari-

at als eine Klasse, die in der Immanenz der kapitalistischen Gesellschaft das

zentrale Kollektivsubjekt aller Unterdrückungs- und Ausbeutungserfahrungen

darstellt und gerade deshalb auch das alleinige Subjekt der Revolution sein

keit einer gründlichen Revolution, das kommunistische Bewußtsein aus geht« (MEGA²

I/5: 43).

27 Dieser Grundgedanke des neuen kommunistischen Projekts, die Revolution nicht als

(kollektiven) moralischen Willensakt, sondern als gesellschaftlichen Vollzug einer

notwendigen historischen Operation zu begreifen, ist zweifellos der Grund für die

scheinbare Immunität dieser Konzeption gegen die Stirnerʼsche Kritik der ethischenGe-

walt, die die bisherigen Kommunismen und Sozialismen treffen musste.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Wahrheit und Revolution

kann. Doch die Dinge liegen komplizierter: Das Subjekt der Unterdrückung

ist (noch) nicht das Subjekt der Befreiung. Der Vollzug der Revolution durch

das proletarische Kollektivsubjekt darf nicht als ein blinder, mechanischer,

bewusstloser Vorgang verstanden werden, sondern ist für Marx und Engels

selbst ein umfassender Bildungsprozess, der durch die kapitalistische Forcierung

der Klassengegensätze zu einem revolutionären kommunistischen Bewusst-

sein führen soll. Erst mit der Ausbildung dieses kommunistischen Bewusst-

seins ist die Revolution eine, die in eine neue Gesellschaft führt. Das aber

heißt auch: Die Revolution ist an eine bestimmte Fähigkeit, eine bestimmte

Qualifikation ihres Subjekts geknüpft. Denn die Fähigkeit, zu revolutionie-

ren, erfordert nicht etwa einen individuellen moralischen Willen der einzel-

nen Subjekte (›Ich als Proletarier will die Revolution‹), sondern eben ein be-

stimmtes (Kollektiv- oder Klassen-)Bewusstsein: ein kommunistisches Bewusst-

sein (›Ich bin mir bewusst, als Teil des Proletariats aktiver Teil der Revolution

sein zu müssen‹).28 Auf welche Weise aber erlangt das Kollektivsubjekt »Pro-

letariat« ein kommunistisches Bewusstsein? Wie kann es befähigt werden,

ein solches Bewusstsein auszubilden und damit ein revolutionäres Subjekt

zu werden? Und: Wer oder was qualifiziert dieses Subjekt? Die Antwort von

Marx und Engels lautet geradezu in einem proletarisch-überschwänglichen – um

nicht zu sagen: idealistischen – Tonfall: die Revolution selbst! Die Revolution

erzeugt ein Bewusstsein über die Notwendigkeit ihrer selbst! So heißt es in

der entsprechenden Passage,

»daß sowohl zur massenhaften Erzeugung dieses kommunistischen Be-

wußtseins, wie zur Durchsetzung der Sache selbst eine massenhafte

28 Marx laboriert an diesemGedankengang schon in derHeiligen Familie von 1844/45. Dort

heißt es aber noch ganz objektivistisch: »Es handelt sich nicht darum, was dieser oder

jener Proletarier oder selbst das ganze Proletariat als Ziel sich einstweilen vorstellt.

Es handelt sich darum, was es ist und was es diesem Sein gemäß geschichtlich zu tun

gezwungen sein wird.« (MEW 2: 38) Im Elend der Philosophie von 1847 wird dann schon

deutlich, dass das Proletariat als Kollektivsubjekt der Revolution einen subjektivieren-

den Bildungs- und Befähigungsprozess zur Revolution durchlaufen wird/muss. Nichts an-

deres besagt die folgende berühmte Transformationspassage von derMasse zur Klasse

für sich: »Die ökonomischen Verhältnisse haben zuerst die Masse der Bevölkerung in

Arbeiter verwandelt. DieHerrschaft des Kapitals hat für dieseMasse eine gemeinsame

Situation, gemeinsame Interessen geschaffen. So ist diese Masse bereits eine Klasse

gegenüber dem Kapital, aber noch nicht für sich selbst. In dem Kampf, den wir nur in

einigen Phasen gekennzeichnet haben, findet sich dieseMasse zusammen, konstituirt

sie sich als Klasse für sich selbst.« (MEGA² I/30: 332)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 153

Veränderung der Menschen nöthig ist, die nur in einer praktischen Bewe-

gung, in einer Revolution vor sich gehen kann; daß also die Revolution nicht

nur nöthig ist, weil die herrschende Klasse auf keine andre Weise gestürzt

werden kann, sondern auch, weil die stürzendeKlasse nur in einer Revolution

dahin kommen kann, sich den ganzen alten Dreck vom Halse zu schaffen & zu

einer neuen Begründung der Gesellschaft befähigt zu werden.« (Ebd.: 44 f.; Herv.

der letzten Passage M.B.)

Beides also fällt in der Revolution, in der revolutionären Tätigkeit29, zusam-

men: der Bildungsprozess eines neuen befähigten Klassensubjekts und der

Umwälzungsprozess der gesamten Gesellschaft.

Wir sind nun an einen entscheidenden Punkt angelangt, der offenlegt,

dass das neue kommunistische Projekt einer Revolutionierung der Gesell-

schaft an eine moderne Subjektivität gebunden wird, die alle Elemente eines

Wahrheits- undGlaubenssubjekts aufweist.Das Proletariat als revolutionäre Klas-

se wird ermächtigt und befähigt, d.h. mit einem kommunistischen Bewusst-

sein ausgestattet, das zu tun, was es letztlich historisch und gesellschaftlich

gezwungen ist, zu tun. Es durchläuft in der Revolution einen Ermächtigungs-

und Unterwerfungsprozess zugleich, eine Wahrheits- und Machtprozedur, die

aus einer Masse von Arbeiterinnen und Arbeitern ein mit kommunistischem

Bewusstsein ausgestattetes und vom »alten Dreck« befreites Wahrheitssub-

jekt macht – ein Wahrheitssubjekt, das sich aber eben auch durch die Teilha-

be am revolutionären Prozess zugleich der geschichtlichen Aufgabe unterwirft,

die Revolution zu vollziehen. Die zentrale Passage zu dieser Unterwerfung, die

eine Ermächtigung ist, lautet:

»In der gegenwärtigen Epoche hat die Herrschaft der sachlichen Verhältnis-

se über die Individuen, die Erdrückung der Individualität durch die Zufällig-

keit ihre schärfste & universellste Form erhalten, & damit den existirenden

Individuen eine ganz bestimmte Aufgabe gestellt. Sie hat ihnen die Aufga-

be gestellt, an die Stelle der Herrschaft der Verhältnisse & der Zufälligkeit

über die Individuen, die Herrschaft der Individuen über die Zufälligkeit &

die Verhältnisse zu setzen. […] Diese durch die gegenwärtigen Verhältnisse

vorgeschriebne Aufgabe fällt zusammen mit der Aufgabe, die Gesellschaft

kommunistisch zu organisiren.« (Ebd.: 496)

29 So heißt es in der entsprechenden Formulierung in der Deutschen Ideologie, die nicht

zufällig an die dritte Feuerbach-These erinnert: »In der revolutionären Thätigkeit fällt

das Sich-Verändernmit demVerändern der Umstände zusammen.« (MEGA² I/5: 268 f.)

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Wahrheit und Revolution

Stellen wir uns für einen Moment vor, Max Stirner hätte diese Passage lesen

können; was hätte er wohl darauf geantwortet?

›Lieber Marx, lieber Engels, was soll nicht alles Meine Sache, Mein Beruf,

Meine Aufgabe sein! Die bürgerliche Gesellschaft will, dass Ich ein gutes

Staatsbürgersubjekt, ein gläubiges Christensubjekt, ein patriotisches Vater-

landsubjekt, ein braves Familiensubjekt, ein gelehriges Arbeitssubjekt oder

konkurrenzbewusstes Unternehmenssubjekt etc. sein soll. Und nun schreibt

Ihr, dass die bürgerliche Gesellschaft (Herrschaft der sachlichen Verhältnis-

se über die Individuen) jetzt, in diesem historischen Moment, Mir noch ei-

ne letzte Aufgabe gestellt hat, nämlich all das hinter Mir zu lassen und ein

revolutionäres kommunistisches Subjekt zu werden! Die bürgerliche Gesell-

schaft schreibtMir also vor, Mich in einen kommunistischen Revolutionär zu

verwandeln, umdiese Gesellschaft und ihre Herrschaftsform auf der ganzen

Welt zu beseitigen?‹

Vielleicht ist der ungeheure Abstand zwischenMarx, Engels auf der einen und

Stirner auf der anderen Seite an diesem Punkt am deutlichsten zu erkennen

– auch der Abstand zwischen beiden Formen der Gesellschaftskritik: einer

Herrschaftskritik auf der Grundlage der Analyse kapitalistischer Produktionsverhält-

nisse und einer Machtkritik auf der Grundlage einer Analyse gesellschaftlicher Pro-

zeduren der Subjektivierung. Es mag richtig sein, Stirner Blindheit und Naivi-

tät gegenüber den Herrschaftseffekten der kapitalistischen Produktionswei-

se vorzuwerfen; und es mag richtig sein, seine unerschütterliche Ontologie

des »Selbst« sowie seine Willensmetaphysik der »Empörung« zurückzuwei-

sen; aber umgekehrt lässt sich nun die ebenso große Blindheit und Naivität

von Marx und Engels gegenüber den Machteffekten der Subjektivierung er-

kennen.Wenn die Revolution massenweise Wahrheitssubjekte erzeugt; wenn

sie eineWahrheitsprozedur und einen Befreiungsprozess darstellt, dann hät-

tenMarx und Engels immerhin von Stirner lernen können, dass einWahrheits-

subjekt wie das ›Proletariat‹ zu erzeugenmöglicherweise nicht ohne Praktiken

der Unterwerfung von Proletariern und Proletarierinnen funktioniert.

Dennwas passiert eigentlich,wenn das Proletariat seine Aufgabe nicht er-

füllt und seiner Berufung nicht nachkommt? Was passiert, wenn die von der

Geschichte und der Gesellschaft zur Weltrevolution auserwählten Individuen

sich weigern, gute kommunistische Subjekte zu werden? Zum einen haben

Marx und Engels schon während der Abfassung der Deutschen Ideologie hand-

fest und schmerzlich erfahren müssen, dass selbst die sozialistisch und kom-

munistisch organisierten Handwerker und Arbeiter nicht immer dem Ruf der

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 155

»theoretischen Kommunisten« folgten und dass deshalb die Grünianer, die

Weitlingianer, die Proudhonisten erst einmal aus dem Bund der Kommunisten

ausgeschlossen werden mussten. Zum anderen sieht man diesen praktischen

Vorgang der organisatorischen Austreibung und der Herstellung eines verläss-

lichen kommunistischen Proletariats auch schon im Stirner-Kapitel reflektiert,

nämlich in der Sozialfigur des ›Lumpenproletariats‹.30

Stirner hatte vom »gefährlichen Proletariat« (Stirner 2003: 123) als jenem

bunten Haufen von widerständigen Subjekten gesprochen, gegen die schon

die bürgerliche Gesellschaft ihre Gefängnisse und Heilanstalten in Stellung

gebracht hatte: die Vagabunden, die Pauper, die Diebe, die Räuber und die

Huren, »die Klasse der Unsteten, Ruhelosen, Veränderlichen, d.h. der Prole-

tarier« (ebd.: 124). Marx und Engels empören sich nun darüber, dieses ›Lum-

penproletariat‹ mit dem wirklichen, profanen, revolutionären Proletariat zu

verwechseln:

»[Das ga]nze Proletariat [Stirners] besteht also aus ruinirten Bourgeois u.

ruinirten Proletariern, aus einer Collection von Lumpen die in jedem Zeital-

ter existirt haben, & deren massenhafte Existenz nach dem Untergange des

Mittelalters demmassenhaften Entstehen des profanen Proletariats vorher-

ging, wie Sankt Max sich aus der englischen & französischen Gesetzgebung

& Literatur überzeugen mag. […] Er identifizirt konsequenter Weise auch

Proletariat & Pauperismus, während der Pauperismus die Lage nur des rui-

nirten Proletariats, die letzte Stufe ist, auf die der gegen denDruck der Bour-

geoisie widerstandslos gewordene Proletarier versinkt, & nur der aller Ener-

gie beraubte Proletarier ein Pauper ist« (MEGA² I/5: 256).

Die abgesunkenen, die ruinierten, die widerstandslosen und pauperisierten

Proletarierinnen und Proletarier sind nicht befähigt, nicht qualifiziert, ein re-

volutionäres Subjekt zu werden – oder genauer: Sie haben ihre Befähigung

verloren. Sie können daher die Aufgabe nicht erfüllen, sie können die Stimme

der kommunistischen Subjektivierung nicht hören und sind daher auch nicht

wahrheitsfähig. Das ›Lumpenproletariat‹ ist ohne Zweifel der erste sichtba-

re Riss innerhalb des von Marx und Engels idealistisch, weil homogen und

kohärent konstruierten Wahrheitssubjekts ›Proletariat‹. Mit dieser moralisch

abgewerteten Figur erscheint gleichsam eine neue Variante des von Stirner

diagnostizierten ›Unmenschen‹ (Verbrecher, Kranker, Faulenzer, Sünder etc.);

und es wird offenbar, dass Marx und Engels mit dem Proletariat nicht allein

30 Vgl. dazu die sehr lesenswerte Studie von Bescherer 2013, insbesondere Kapitel 2.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Wahrheit und Revolution

eine gesellschaftliche Klasse beschreiben, sondern diese zum normativen Maß-

stab erklären. Dennmit dem ›Lumpenproletariat‹ wird erstmals in den Texten

von Marx und Engels die folgenschwere Möglichkeit eröffnet, dass das Prole-

tariat unter den Bedingungen der kapitalistischen Produktivkraftentfaltung

nicht den idealen und vorgegebenen Pfad des ›profanen‹, d.h. wahrheits- und

revolutionsfähigen Proletariats einschlägt, sondern davon abweichen kann,

deviant,widerstandslos wird, sogar verpöbelt und pauperisiert.31 Es erscheint

sogar die Möglichkeit – und das Manifest und der 18. Brumaire werden es be-

stätigen32 –, dass dieses verlumpte Proletariat sich auf die Seite der Herr-

schaft schlägt.Wir haben es mitten in der Geburtsphase des historischenMa-

terialismus, noch bevor überhaupt eine Doktrin diesen Namen beansprucht,

noch bevor das »Proletariat« überhaupt halbwegs benannt werden konnte,

mit dem zu tun, was Lukács die »ideologische Krise des Proletariats« genannt

hatte. Die Stirnerʼsche Testfrage zeigt die Grundproblematik schon am Aus-

gangspunkt der Marxʼschen Gesellschaftskritik: Was passiert, wenn die Pro-

letarier und Proletarierinnen ihre Aufgabe nicht erfüllen, und was passiert

mit ihnen, wenn sie es nicht tun? Welche institutionellen Prozeduren und Ver-

fahren müssen jetzt eingesetzt werden: entweder um das dequalifizierte Pro-

letariat wieder zu befähigen oder um es endgültig für wahrheitsunfähig zu

erklären?

Für Marx und Engels ist sehr rasch klar, dass der revolutionäre Bildungs-

prozess vor allem über die wichtigste institutionelle Apparatur der kapitalisti-

schen Produktionsweise verlaufen musste, dort, wo die Produktivkraftentfal-

tung der bürgerlichen Gesellschaft ihre höchste Stufe erreicht hat: die moderne

Industriefabrik. Der Eintritt oderWiedereintritt in die Fabrik scheint ihnen die

31 Einige Jahre später wird neben die Verpöbelung des Proletariats noch eine andere Ab-

weichung hinzukommen, nämlich die Verbürgerlichung des Proletariats. Zum »Lum-

penproletariat« gesellt sich nun die sogenannte »Arbeiteraristokratie«. So schreibt En-

gels anMarx 1858, »daß das englische Proletariat factischmehr &mehr verbürgert, so-

daß diese bürgerlichste aller Nationen es schließlich dahin bringen zu wollen scheint

eine bürgerliche Aristokratie & ein bürgerliches Proletariat neben der Bourgeoisie zu

besitzen« (MEGA² III/9, 216).

32 Vgl.MEW4: 472 sowieMEGA² I/11: 105 und besonders 141 f. Einewirkliche,materialisti-

sche Klassenanalyse hätte zeigen können, was Mark Traugott in seiner Untersuchung

zum Juni-Aufstand 1848 herausfand: dass nämlich auf beiden Seiten der Barrikaden

überwiegend ein ausgebildetes Handwerker-Proletariat stand und nicht etwa hier ein

gekauftes, heruntergekommenes ›Lumpenproletariat‹ (Mobilgarde) und da die kom-

munistisch gefestigte, revolutionäre Arbeiterklasse. Vgl. Traugott 2002: 34 ff.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 157

einmalige historische Bedingung der Möglichkeit zu sein, ein revolutionäres

Subjekt hervorzubringen. Dort werden die Arbeiterinnen und Arbeiter zwar,

wie es imManifest heißt, zum »Zubehör der Maschine«, zu »gemeinen Indus-

triesoldaten« und bloßen »Knechten der Bourgeoisie« degradiert, aber gerade

die »soldatische Organisation der in den Fabriken zusammengedrängten Ar-

beitermassen« (MEW 4: 469 ff.) sollte diese zum Klassenkampf erziehen und

am Ende die kommunistische Vereinigung forcieren. Marx und Engels träu-

men ihr Wahrheitssubjekt als ein geschultes, diszipliniertes, kämpfendes In-

dustrieproletariat.33 Und sie träumen davon, dass die Prozeduren der Zurich-

tung, der Unterwerfung und der Erniedrigung, die die Arbeiter und Arbeite-

rinnen in den Fabriken sechs Tage die Woche, zehn bis vierzehn Stunden am

Tag erfahren, sich gleichsam dialektisch in Selbstorganisations- und Befrei-

ungspraktiken verwandeln – dass aus Machtprozeduren Wahrheitsprozedu-

ren werden! Dass dieser revolutionäre Traum problematisch ist, hatte Stirner

zur Genüge angemahnt: Die Machtprozeduren der bürgerlichen Gesellschaft

nämlich erweisen sich als persistenter denn vermutet, sie erzeugen Sinnstruk-

turen (Glaube, Gedanken, Wahrheit), die sich in den Köpfen und Körpern der

Menschen, zu Identitäten, Begehren und Bedürfnissen, Lebensweisen und

Lebensläufen ausbilden; und diese Sinnstrukturen sind eben nicht einfach in

einem revolutionären Reinigungsakt (»der ganze alte Dreck«) zu beseitigen.34

Stirner hatte schon die Kommunisten um Weitling und Cabet darauf hinge-

wiesen; und auch Marx und Engels hätten sich von Stirner aufklären lassen

können: Was wird das am Ende für eine Revolution, was wird das für eine

Gesellschaft sein, die aus produktivistischen Arbeitssubjekten besteht, die an

die Arbeit, die Maschine, die Produktivkräfte, die Fabrik und den Fortschritt

glauben? Engels hat im Jahr 1874 mehr oder weniger darauf mit einem klei-

nen zornigen Artikel gegen die »Antiautoritarier«, wie er die Anarchisten hier

33 In seiner äußerst lesenswerten Arbeit hat Eiden-Offe 2017 gezeigt, wie mit Marx und

Engels schon im Vormärz der Pfad der industriellen Proletarisierung eingeschlagen

wird und damit die noch vormärzliche Offenheit einer proletarisch-plebejischen Iden-

tität sowie die Widerstandsressource einer antikapitalistischen Poetik zugunsten ei-

ner sozialen Disziplinierung zum Industrieproletariat aufgegeben wird.

34 Kaum ein anderer marxistischer Autor hat dies so deutlich erkannt wie Antonio Gram-

sci, der die gescheiterten Revolutionen imWesten bekanntermaßen an der Persistenz

dessen festgemacht hat, was er ›Zivilgesellschaft‹ (società civile) nannte und womit er

den Ort bezeichnete, an dem die ›Sinnstrukturen‹ der bürgerlichen Gesellschaft hege-

monial über eine ganze Armada von Medien, Techniken, Verfahren, Prozeduren und

Institutionen ausgearbeitet und subjektiviert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Wahrheit und Revolution

nennt, geantwortet. Darin betont er ausdrücklich, dass auch nach der Revo-

lution die Männer, Frauen und Kinder gezwungen sein werden, unter der

›Autorität des Dampfes‹ zu arbeiten. Es wird weiterhin einen ›Despotismus‹

der Maschinen geben, denn die vom Kapitalismus übernommenen Produk-

tivkräfte erfordern Autorität und Unterordnung:

»Wir haben also gesehen, daß einerseits eine gewisse, ganz gleich auf wel-

che Art übertragene Autorität und andererseits eine gewisse Unterordnung

Dinge sind, die sich uns aufzwingen unabhängig von aller sozialen Organisation,

zusammenmit denmateriellen Bedingungen, unter denen wir produzieren

und die Produkte zirkulieren lassen.« (MEW 18: 307; Herv. M.B.)

Halten wir fest: In einer doppelten Abstoßungsbewegung gegen Moses Hess

und Max Stirner entwickeln Marx und Engels ein neues kommunistisches

Projekt, dessen Fundament eine historisch-materialistische Analyse und Kri-

tik der bürgerlich-kapitalistischen Herrschaftsform darstellt. Dieses gesamte

Projekt beinhaltet eine folgenschwere, für die beiden Autoren zunächst aber

völlig problemlose Verknüpfung: Es bindet irreversibel die Analyse und Kritik

der Herrschaft (Wahrheit) an die historisch-materielle Praxis der Beseitigung

derselben (Revolution) sowie an die Existenz einesWahrheitssubjekts (Proleta-

riat), das nicht nur die Wahrheit bzw. die Revolution vollziehen wird, son-

dern dies auch nur erfolgreich tun kann, wenn es darin eine Prozedur der

Selbsterkenntnis, der Selbstbefähigung und der Selbstbefreiung durchläuft –

eineWahrheitsprozedur. Als für Marx endgültig die Niederlage der Revolution

von 1848 feststand, schrieb er im zornigen Ton an die Adresse der Arbeiter

und Arbeiterinnen: »Ihr habt 15, 20, 50 Jahre Bürgerkriege und Völkerkämpfe

durchzumachen, nicht nur um die Verhältnisse zu ändern, sondern um Euch

selbst zu ändern und zur politischen Herrschaft zu befähigen […]« (MEGA² I/11: 372;

Herv. M.B.). Erstaunlich und frappierend ist nun, dass Marx und Engels in

diesem Vorgang von Gesellschafts- und Selbstveränderung die eingelassenen

Machtprozeduren bzw. ihre Wirkungen völlig unterschätzen oder ganz igno-

rieren: seien es die Machtprozeduren, die die bürgerliche Gesellschaft selbst

auf die Arbeiter und Arbeiterinnen ausübt, seien es die möglichen Machtpro-

zeduren, die dann einsetzen, wenn das Proletariat seine Aufgabe nicht erfüllt,

wenn es abweicht, ›verpöbelt‹ oder konterrevolutionär wird. Diese Blindheit

ist auch deshalb erstaunlich, weil Stirners fast zur selben Zeit neu entwickelte

Kritik der bürgerlichen Sinnstrukturen als Subjektivierungsmacht den beiden Kom-

munisten ein Instrumentarium an die Hand gegeben hatte, um diese Macht-

prozeduren sichtbar zu machen.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 159

3. Reprise: Die ausgebliebene Kritik der kommunistischen Politik

Kehren wir an dieser Stelle zum Ausgangspunkt zurück. Warum hatte Ge-

org Lukács seine Erneuerung des Marxismus, seine mit Hegels Totalitätsbe-

griff und Marxʼ Fetisch-Kapitel ausgestattete Kritik der kapitalistischen Ver-

gesellschaftung am Ende an die notwendige Existenz einer kommunistischen

Partei geknüpft, an die Macht eines politischen Apparates? Die Antwort da-

rauf war klar ausgefallen: Es ist gerade die universale Form der kapitalisti-

schen Verdinglichung (Warenform), die unter bestimmten historisch-politi-

schen Umständen zu einer »ideologischen Krise des Proletariats« führt, zu

einer Mangelhaftigkeit in der geistigen Verfassung (Klassenbewusstsein) ei-

nes Wahrheitssubjekts, dem die universale Aufgabe zugeschrieben wird, die

kapitalistische Vergesellschaftung radikal zu überwinden. Die kommunisti-

sche Partei war eine notwendige pastorale Macht zur Führung des ›Proleta-

riats‹ und ein Sicherheitsdispositiv gegen die fatalen politischen Folgen der

kapitalistischen Verdinglichung. Diese explosive Verknüpfung vonWahrheit,

Macht und Subjektivität ist allerdings keineswegs allein Lukács zuzuschreiben.

Ungefähr dreißig Jahre nach Geschichte und Klassenbewußtsein liefert ein ande-

rer großer Vertreter des »westlichen Marxismus« eine ganz ähnliche Begrün-

dung für die Notwendigkeit einer kommunistischen Partei. Auch hier sind es

die gesellschaftlichen Herrschaftsverhältnisse, die auf die Existenz und das

Bewusstsein des ›Proletariats‹ dergestalt einwirken, dass es regelrecht ›ver-

masst‹, ›entmenscht‹, ›zerstreut‹, ›erschöpft‹, ›atomisiert‹ und ›träge‹ wird,

kurz: den Arbeiter und die Arbeiterin zu einem »reinen Produkt der Produk-

tion« (Sartre 1982: 171) machen. Für Jean-Paul Sartre ist daher die »Weigerung,

so zu sein« (ebd.: 172), die Empörung gegen die eigene, falsche Identität, der

Ausgangspunkt für die proletarische Revolution. Diese kollektive Weigerung

verlangt allerdings »eine einheitliche Führung, und er [der Arbeiter; M.B.]

gerade braucht die Überzeugung, daß es eine Wahrheit gibt; weil er sie nicht

allein feststellen kann, muß er in ziemlich hohem Maße den Führern sei-

ner Klasse vertrauen können, um bereit zu sein, sie von ihm zu empfangen«

(ebd.: 200). Die Partei muss man sich, so Sartre, als einen geistlichen »Or-

den« vorstellen, der »Ordnung schafft und Anordnungen erteilt«, der es dem

verwirrten Arbeiter oder der zerstreuten Arbeiterin ermöglicht, »zu einem

neuen Leben zu gelangen, indem man seine gegenwärtige Persönlichkeit ab-

streift« (ebd.: 201). Radikaler noch als Lukács begreift Sartre die kommunis-

tische Partei nicht nur als Pastoralmacht, sondern geradezu als Schöpferin der

Klasse selbst; sie ist es, die die Konversion zum revolutionären Subjekt veran-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Wahrheit und Revolution

lasst, sie ist es, die die Arbeiterklasse konstituiert und führt; ohne die Partei

»zerfiele sie wieder in Staub« (ebd.: 203).

Man könnte nunmit gewissem Recht fragen, was das eigentlich mit Marx

und seiner Gesellschaftskritik zu tun hat. Beschwören Lukács und auch Sartre

nicht eine politische Machtorganisation, die ausschließlich das Produkt des

20. Jahrhunderts ist und von der Marx und Engels nicht einmal geträumt

haben können? Ohne Frage haben Marx und Engels nicht das Konzept ei-

ner leninistischen Avantgarde- und Staatspartei entwickelt; ihre »kommu-

nistische Partei«, die übrigens erstmals so in der Deutschen Ideologie benannt

wird (vgl. MEGA² I/5: 517), ist alles andere als eine straffe, zentralistische, von

Berufsrevolutionären geführte Massenorganisation. Doch sollte man deshalb

diemeist vergessenen, aber sehr konkreten organisatorischen Anstrengungen

von Marx und Engels nicht unterschätzen. Die Frage der Organisation einer

kommunistischen Partei beginnt 1845 mit den Kommunistischen Korrespondenz-

Komitees, mit dem Einstieg in die kommunistischen Arbeiterbildungsverei-

ne und den transnational ausgerichteten Bund der Gerechten sowie mit dessen

inhaltlicher wie organisatorischer Neuausrichtung zum Bund der Kommunis-

ten. Die Frage bleibt virulent in der Auseinandersetzung mit Lassalle, und

sie beschäftigt die beiden Autoren mehrere Jahre ganz handfest wieder in

der Internationalen Arbeiterassoziation und in der Formierung der deutschen So-

zialistischen Arbeiterpartei. Das Interessante an der ›Partei Marx‹ ist zweierlei:

zum einen die Tatsache, dass fast alle politischen Organisationen, an denen

Marx und Engels teilweise in leitenden Ämtern und Positionen (BdK, IAA)

beteiligt waren, sich nach wenigen Jahren spalten und auflösen. Auch wenn

man zugestehen kann, dass das Scheitern des Bundes der Kommunistenmit der

organisatorischen Unerfahrenheit von Marx und Engels und mit dem Aus-

bruch der Revolutionen von 1848 zusammenhängt,35 so trifft dies sicher nicht

für das Scheitern der Internationale zu. Der hoffnungsvolle Beginn 1864 endet

bekanntermaßen 1872: Nachdem schon die englischen Trade-Unions36 sich

zurückgezogen haben, folgt dann der Ausschluss der Bakunisten37 und der

35 Eine sehr gute Darstellung des Scheiterns des Bundes der Kommunisten bietet Lattek

2016.

36 Zur Fehleinschätzung von Marx im Hinblick auf die britischen Trade-Unions als Orga-

nisationsform der kommenden englischen proletarischen Revolution siehe Stedman

Jones 2017: 548 ff.

37 Zum Konflikt zwischen Bakunin und Marx in der Ersten Internationalen siehe aus der

unüberschaubaren Flut an Literatur den interessanten Aufsatz von Angaut 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 161

berühmten New Yorker Sektion 12, die erstmals die Frage der Fraueneman-

zipation thematisierte.38

Es ist aber hier gar nicht so sehr das wiederholte Scheitern der organisa-

torischen Seite des neuen kommunistischen Projekts an sich von Bedeutung,

sondern vielmehr und schwerwiegender das Fehlen einer grundlegenden po-

litischen Selbstanalyse dieses Scheiterns. Die Abwesenheit einer Kritik der Poli-

tik in eigener Sache, einer kritischen Reflexion über die eigene Sprechposition

innerhalb des kommunistischen Projekts, kurz: eine Kritik der kommunistischen

Politik, ist nicht einmal ansatzweise zu erkennen. Vielmehr erweist sich kom-

munistische Politik in der Theorie von Marx und Engels überwiegend als eine

Restkategorie, als eine Art unselbständigesHilfsmittel, um die Bewegung, die ja

schon da ist, an ihr eigenes Ziel zu erinnern, den Klassenkampf, der ja schon

eingetreten ist, strategisch und taktisch zu leiten, die Revolution, die ja schon

vor der Tür steht, zu beschleunigen.39 Kommunistische Politik ist ein ver-

schwindendes Moment der Geschichte und doch zugleich eine seit 1845 von

beiden Autoren bis zu ihrem Lebensende immer wieder ausgeübte militante

Praxis. Im Unterschied zur kapitalistischen Produktionsweise hat kommu-

nistische Politik paradoxerweise keinen systematisch-reflexiven Stellenwert

innerhalb des kommunistischen Projekts. Eine Kritik der politischen Ökonomie

war notwendig, weil in ihr am Ende das Geheimnis der bürgerlichen Herr-

schaftsform, der Zielpunkt der wirklichen Überwindung der kapitalistischen

Produktionsweise gelüftet wurde. Eine Kritik der kommunistischen Politik hin-

gegen – was sollte das sein, wozu sollte sie einem kommunistischen Projekt

dienen?

Was aber genau hätte der Gegenstand der ausgebliebenen Kritik der kom-

munistischen Politik überhaupt sein können? Aus heutiger Sicht stürzen sich

die Kritiker des ›Kommunismus‹ auf die üblichen Verdächtigen: Eroberung

der politischen Herrschaft, Diktatur des Proletariats und die Allmacht der

kommunistischen Partei. Dagegen habe ich versucht, zu zeigen, dass eine

Kritik der kommunistischen Politik mit einer Kritik der revolutionären Subjek-

tivierung hätte beginnen müssen. Doch wie wir sehen konnten, haben Marx

und Engels in der Auseinandersetzung mit Stirner eine solche Kritik aus-

geschlagen und für überflüssig erklärt. In ihrem kommunistischen Projekt

38 Siehe zum Ausschluss der New Yorker Sektion 12 die lesenswerte Arbeit von Schrupp

1999: 222 ff.

39 Siehe dazu die Studie von Anna-Sophie Schönfelder in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Wahrheit und Revolution

hatten sie auf geradezu idealistische Weise die revolutionäre gesellschaft-

liche Umwälzung an ein selbstidentisches kollektives Wahrheitssubjekt ge-

bunden, das sich gleichsam von selbst ermächtigt und unterwirft und das im

historischenMoment seiner tiefsten Ohnmachtserfahrung (›Lohnsklave‹, ›In-

dustriesoldat‹, ›Knecht‹ der ›großen Industrie‹)40 eine Bewusstwerdung sei-

ner geradezu übermächtigen, weltgeschichtlichen Stellung erfährt. Wozu die

Frage der Subjektivierung aufwerfen, wenn offensichtlich ist, dass dieOrgani-

sation der »Massen« zur revolutionären »Klasse« sich von selbst vollzieht, und

zwar innerhalb des Maschinenraums der kapitalistischen Produktionsweise

in Form von revolutionärenKämpfen undBürgerkriegen, von Siegen undNie-

derlagen?

Dieses Von-selbst ist letztlich aber nur der sprachliche Indikator für eine

handfeste, praktische und empirische Lücke, die sich dann offenbart, wenn

das ›Proletariat‹ aus welchen Gründen auch immer eben nicht von selbst tut,

was es tun soll, wenn es seine Aufgaben nicht erfüllt, sich verweigert, ›verpö-

belt‹ oder gar ›verbürgert‹. Wie muss man sich eine kommunistische Subjek-

tivierung dann vorstellen, wenn der dialektische Automatismus der idealen

Wahrheitsprozedur nicht greift? Was tun, wenn wir wissen, dass die Lehre

vonMarx wahr ist, dass sie deshalb auch (eigentlich) allmächtig ist, wie Lenin

formuliert (vgl. Lenin 1977: 3), dass aber die Wahrheit sich unter den gegebe-

nen Umständen nicht von selbst subjektiviert, d.h. in ein mächtiges, revolutio-

näres Subjekt verwandelt? Die Lücke, die sich in diesen Fragen auftut, wird

im Verlauf der Geschichte des Marxismus von einem umfassenden Ensemble

von Diskursen und Theorien (Revolutions-, Partei-, Organisationstheorien),

von politischen Verfahren und Institutionen (Parteien, Gewerkschaften, Rä-

te, Vereine), Prüfungsformen und Geständnisritualen, von Einübungstexten

und Glaubensbekenntnissen, von ästhetischen und kulturellen Programmen,

von psycho- und biopolitischen Strategien (Anstalten, Lager) sowie pädagogi-

schen Maßnahmen bearbeitet werden. Eine Schließung der Lücke allerdings

konnte nie gelingen.

40 Im Kapital ist dann die Rede von einer »Arbeiterklasse, die aus Erziehung, Tradition,

Gewohnheit die Anforderungen jener Produktionsweise als selbstverständlicheNatur-

gesetze anerkennt« (MEGA² II/5: 591), undMarx spricht weiter vom »stumme[n] Zwang

der ökonomischen Verhältnisse«, der unter den Bedingungen der voll entfalteten ka-

pitalistischen Produktionsweise (reelle Subsumtion) »die Herrschaft des Kapitalisten

über den Arbeiter [besiegelt]« (ebd.: 592).

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 163

Die ausgebliebene Kritik der revolutionären Subjektivierung hätte inner-

halb der vonMarx und Engels neu begründetenmaterialistischenGesellschafts-

kritik eineWeise sein können, den hochproblematischen und explosiven Idea-

lismus dieser Gesellschaftskritik sichtbar zu machen und Rechenschaft abzu-

legen von den Wahrheitspraktiken kommunistischer Politik. Das Instrumen-

tarium dafür jedenfalls stand Marx und Engels zur Verfügung. Beide hatten,

wie ich gezeigt habe, in der Auseinandersetzung mit Stirner und dem Einzi-

gen die historische Möglichkeit, eine solche (Selbst-)Kritik aufzunehmen und

entsprechend zu verarbeiten. Sie hatten die Möglichkeit, sie hatten ganz si-

cher die Fähigkeiten, aber sie haben die Chance nicht ergriffen. Sie haben

weder Stirners Kritik der Macht durch Subjektivierung noch seine Analyse ei-

ner ethisch-politischen Gewalt von Sinnstrukturen noch seineWiderstandsfor-

men gegen die Prozeduren der Selbstunterwerfung und identitären Fixierung

erkannt. Stattdessen haben sie all dies als ideologisch und kleinbürgerlich

zurückgewiesen. In dieser Form der Zurückweisung kann man zumindest

erkennen, dass Marx und Engels sich in einem politischen Handgemenge be-

fanden, und vielleicht war es genau diese Situiertheit, dieses Denken in geg-

nerischen, antagonistischen Konstellationen, die eine Art parallaktischen Blick

erzeugte: Entweder allein unsere materialistische Kritik der kapitalistischen

Herrschaftsverhältnisse, entweder das kommunistische Projekt einer revo-

lutionären Beseitigung der Klassenherrschaft oder die idealistisch-ideologi-

sche Fortführung einer längst überholten Religionskritik, die am Ende auf die

Fiktion einer rein individualistischen Empörung setzt! Was auch immer die

Gründe und Motive für die Zurückweisung gewesen sein mögen, Marx und

Engels haben damit im Hinblick auf ihr eigenes kommunistisches Projekt ein

(selbst-)kritisches Werkzeug, eine gesellschaftskritische Blickperspektive aus

der Hand geschlagen, und sie haben den Erbinnen und Erben ihrer Gesell-

schaftskritik ein fatales, aber wirkmächtiges Bild von der Nutzlosigkeit und

Ideologiehaftigkeit dieser Machtkritik hinterlassen.

4. Coda: Žižek und die kommunistische Partei

Gott – Analytiker – Partei: In einem bemerkenswerten Kommentar zu aus-

gewählten Texten von Lenin stellt Slavoj Žižek die Frage nach der Gemein-

samkeit dieser sonderbaren Trias. Alle drei repräsentierten nicht etwa jeweils

das große Subjekt, den großen ANDEREN, der uns qua externer, unwider-

stehlicher Autorität die objektive Wahrheit verkünden und auferlegen würde;

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Wahrheit und Revolution

vielmehr handele es sich um externalisierte Figuren, die notwendig sind, um

uns einen Zugang zur Wahrheit zu ermöglichen, die uns dazu verhelfen, Ein-

sicht in die Wahrheit zu erlangen. Alle drei seien demnach nichts anderes

als Ermöglichungsbedingungen und Befähigungsinstanzen für das jeweilige

Subjekt, in den Raum des Wahren (Religion, Unbewusstes, Kommunismus)

einzutreten. Die Größe Lenins – so Žižek – bestand nun darin, die kom-

munistische Partei als eine solche Befähigungsinstanz konzipiert zu haben,

und zwar als eine von Intellektuellen geführte Externalität zur Erzeugung des

richtigen Klassenbewusstseins:

»Die Notwendigkeit der Partei rührt von der Tatsache her, dass die Arbei-

terklasse niemals ›vollständig sie selbst‹ ist. Lenin insistiert also deshalb auf

dieser Externalität, weil das ›adäquate‹ Klassenbewußtsein nicht ›spontan‹

entsteht, weil es nicht einer ›spontanen Tendenz‹ der Arbeiterklasse ent-

spricht; im Gegenteil ist das, was ›spontan‹ ist, die Fehlwahrnehmung der ei-

genen gesellschaftlichen Position, so dass das ›adäquate‹ Klassenbewußt-

sein durch harte Arbeit erkämpft werden muß.« (Žižek 2002: 189)41

Die Parteikonzeption von Lenin antwortet demnach auf ein immanentes Pro-

blem der Arbeiterklasse selbst: ihre Unfähigkeit, aus sich selbst heraus, unmit-

telbar, d.h. ohne Vermittlung, zur Einsicht in die Wahrheit zu gelangen.Wie der

Glaubende von außen den Eingriff Gottes verlangt, um den ›Sprung in den

Glauben‹ zu vollziehen, so wie der Patient nicht ohne die Figur des Analytikers

sein unbewusstes Begehren erkennen kann, so ist auch die Arbeiterklasse auf

die Intervention einer Partei angewiesen, um letztlich ihre ›historische Mis-

sion‹ verwirklichen zu können. Für Žižek haben sowohl der westliche Marxis-

mus als auch der Sowjetmarxismus das Genie Lenins in dieser Hinsicht völlig

missverstanden. Statt eines von den einen kritisierten, von den anderen af-

firmierten autoritären oder gar totalitären Partei- und Gewaltapparates hatte

Lenin nichts anderes im Sinn, als die Arbeiterklasse darin zu befähigen, das

Geheimnis ihres Begehrens (Revolution) und damit sich selbst als Wahrheits-

subjekt zu erkennen. Tscheka und Lubjanka, der Terror und die Säuberungen,

die Niederschlagung des Kronstädter Matrosenaufstandes – alles ein bloßes

Missverständnis?

Unter den jüngsten Versuchen, den Kommunismus als »Idee«, als »Hypo-

these« oder als »Horizont« zu beschwören,42 ist Žižeks postmoderner Neo-

41 Alle Zitate von Žižek sind eigene Übersetzungen aus dem Englischen.

42 Vgl. insbesondere auch Badiou 2011 und Dean 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Bohlender 165

Leninismus sicherlich die schrillste, aber nicht die unbedeutendste Stimme;

sie lebt von der trotzig-provokativen Haltung, denen, die im Kommunismus

immer schon die totalitäre Versuchung erblickten, nicht mit differenzierter

Selbstaufklärung zu begegnen,43 sondern mit hermeneutischer und narra-

tiver Überbietung: Warum sollte man nicht »ohne Scham« und »mutig«, so

Žižek, den Marxismus zu einer »säkularisierten Religion« erklären mit Le-

nin als ihremMessias (ebd.: 187)? Und warum sollten wir nicht zugeben, dass

»den proletarischen Standpunkt einzunehmen, so viel heißt wie das Wagnis

des Glaubens einzugehen […], ja, die ›Wahrheit‹ des Marxismus ist nur für

diejenigen erkennbar, die dieses Wagnis unternommen haben – nicht aber

für den neutralen Beobachter« (ebd.). Und hat Brechts Chor in der Maßnah-

me nicht recht, den jungen Genossen daran zu erinnern, dass sein Ich nur

im Wir der »kollektiven Identität der Partei« aufgehoben ist; dass er zwar

für die Wahrheit kämpfen kann und muss, aber niemals außerhalb des kol-

lektiven Wahren der Partei? (Vgl. ebd.: 188) Dass allerdings für den jungen

Genossen außerhalb der Partei dann das Geständnis, die Kugel und die Kalk-

grube warten, dass also Geständnis, Kugel und Kalkgrube hier unmittelbar zur

Wahrheit(spolitik) der Partei gehören, wird von Žižek nicht mehr weiter- und

zu Ende erzählt. Seine (film-)szenischen Narrationen und Deutungen enden

häufig dort, wo die mit großer Verve gegen »postmoderne und liberale Multi-

kulturalisten« wieder eingeforderte Leninʼsche Politik der Wahrheit (ebd.: 176)

hässlich und blutig wird; dort nämlich, wo die emphatische Wahrheitspoli-

tik und die Wahrheitsprozeduren in Macht- und Gewaltpraktiken gegenüber

denjenigen umschlagen, die nicht im Wahren sind.

Auch Žižeks Versuch einer mit Lacan und Hegel supplementierten Re-

Aktualisierung des Kommunismus im 21. Jahrhundert bleibt in der dargestell-

ten Grundproblematik stecken. Wie bei Lukács und Sartre zuvor, verwandelt

sich auch bei ihm das einstmals von Marx und Engels entwickelte kommu-

nistische und gesellschaftskritische Projekt in die Apotheose einer kommu-

nistischen Partei, die mit aller Wahrheit undMacht ausgestattet wird, um die

Aufgabe der Ermächtigung/Unterwerfung der revolutionären Subjekte erfül-

len zu können. Vielleicht muss man heute nicht mehr unbedingt Stirner zi-

tieren, um über diese Metamorphose des Marxʼschen Projekts aufzuklären,

aber Stirner ist und bleibt der genealogische Ausgangspunkt für die Kritik die-

ser Metamorphose. So wie mit Marx kommt auch mit Stirner eine neue und

43 Vgl. dazu etwa die jüngsten Arbeiten von Bini Adamczak, insbesondere Adamczak

2011.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Wahrheit und Revolution

bis in unsere Gegenwart hinein wichtige Sprache der Gesellschaftskritik zur

Welt; und so wie Marx uns bis heute unablässig daran erinnert, dass die ka-

pitalistische Vergesellschaftung Herrschaft in Form der Ausbeutung von Men-

schen durch Menschen ausübt, so erinnert uns Stirner mit seiner radikalen

Kritik der Macht daran, welchen Preis das Subjekt mitunter zahlen muss, um

Zugang zur Wahrheit zu erlangen; er erinnert uns daran, dass unsere Ge-

sellschaften noch eine andere Form der Machtausübung ausgebildet haben:

Unterwerfung durch Subjektivierung.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Adamczak, Bini (2011): gestern morgen. Über die Einsamkeit kommunistischer Ge-

spenster und die Rekonstruktion der Zukunft, Münster: Edition Assemblage.

Adorno, Theodor W. (o.J.): Vorlesung zur Einleitung in die Erkenntnistheorie,

Frankfurt a.M.: Junius-Drucke.

Adorno,TheodorW. (1969): »Fortschritt«, in: Ders., Stichworte. KritischeModelle

2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, S.  29-50.

Adorno,Theodor W. (1975): »Aspekte« (Drei Studien zu Hegel), in: Gesammel-

te Schriften, Bd. 5 (hg. v. Gretel Adorno und Rolf Tiedemann), Frankfurt

a.M.: Suhrkamp Verlag, S. 251-294.

Agnoli, Johannes (2004): »Die Transformation der Demokratie«, in: Ders.,Die

Transformation der Demokratie und verwandte Schriften (hg. von Barbara Gör-

res Agnoli), Hamburg: Konkret Literatur Verlag, S. 13-93.

Althusser, Louis (2011): Für Marx, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Anderson, Kevin B. (2010): Marx at the Margins. On Nationalism, Ethnicity, and

Non-Western Societies, Chicago/London: University of Chicago Press.

Anderson, Perry (1987): Über den westlichen Marxismus, Frankfurt a.M.: Syndi-

kat Verlag.

Angaut, Jean-Christophe (2007): The Marx-Bakunin Conflict in the First Interna-

tional: A Confrontation of Political Practices, URL: https://www.cairn-int.info/

article-E_AMX_041_0112-the-marx-bakunin-conflict-in-the-first-i.htm.

Arendt, Hannah (2018): »Tradition and the Modern Age«, in: Dies.,TheModern

Challenge to Tradition: Fragmente eines Buchs, Kritische Gesamtausgabe, Bd.

6., Göttingen: Wallstein Verlag, S. 484-503.

Arndt, Andreas (2012): Karl Marx. Versuch über den Zusammenhang seiner Theorie

(2., durchgesehene und um ein Nachwort ergänzte Auflage), Berlin: Aka-

demie Verlag.

Badiou, Alain (2011): Die kommunistische Hypothese, Berlin: Merve Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cairn-int.info/article-E_AMX_041_0112-the-marx-bakunin-conflict-in-the-first-i.htm.
https://www.cairn-int.info/article-E_AMX_041_0112-the-marx-bakunin-conflict-in-the-first-i.htm.
https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cairn-int.info/article-E_AMX_041_0112-the-marx-bakunin-conflict-in-the-first-i.htm.
https://www.cairn-int.info/article-E_AMX_041_0112-the-marx-bakunin-conflict-in-the-first-i.htm.


168 Wahrheit und Revolution

Badiou, Alain/Gauchet, Marcel (2014): Was tun? Dialog über den Kommunismus,

den Kapitalismus und die Zukunft der Demokratie, Wien: Passagen Verlag.

Baumgart, Winfried (1999): Europäisches Konzert und nationale Bewegung. Inter-

nationale Beziehungen 1830-1878. Paderborn: Schöningh Verlag.

Bayertz, Kurt (2018): Interpretieren um zu verändern. Karl Marx und seine Philoso-

phie. München: C. H. Beck.

Bescherer, Peter (2013): Vom Lumpenproletariat zur Unterschicht. Produktivistische

Theorie und politische Praxis, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Blitzer, Charles (1966): »Introduction«, in: Henry M. Christman (Hg.): The

American Journalism of Marx and Engels. A selection from the New York Daily

Tribune, New York: New American Library, S. vii-xxviii.

Bluhm, Harald (2015): »Zur Analytik von Krisenrhetoriken. Metaframes, Nar-

rative und Topoi«, in: Studia Philosophica, Bd. 74/2015: Über Krise und Kritik,

S. 39-54.

Bochinski, Hans-Jürgen/Neuhaus, Manfred (1982): »Marx und Engels und die

›New-York Tribune‹. Zur Entstehung und zum Charakter der Zeitung so-

wie zur Mitarbeit von Marx und Engels 1853«, in: Marx-Engels-Jahrbuch 5,

S. 215-256.

Bohlender, Matthias (2010): »Die Herrschaft der Gedanken. Über Funktions-

weise, Effekt und die Produktionsbedingungen von Ideologie«, in: Harald

Bluhm (Hg.), Karl Marx/Friedrich Engels: Die deutsche Ideologie, Berlin: Aka-

demie Verlag, S. 41-57.

Bohlender, Matthias (2016): »Marx und die ›Kritik im Handgemenge‹. Die

Geburt des ›kritischen Kommunismus‹«, in: Marx-Engels-Jahrbuch 2015/16,

S. 137-159.

Bohlender, Matthias (2018): »Marx, Engels und der ›wahre Sozialismus‹ oder:

Die Geburt des ›historischen Materialismus‹ aus dem Handgemenge«, in:

Matthias Bohlender/Anna-Sophie Schönfelder/Matthias Spekker (Hg.),

»Kritik im Handgemenge«. Die Marxʼsche Gesellschaftskritik als politischer Ein-

satz, Bielefeld: transcript Verlag, S. 15-49.

Bohlender, Matthias (2019): »Zwischen Wahrheitspolitik und Wahrheitsma-

nifestation. Zur Genealogie des ›Kommunistischen Manifest‹«, in: Oliver

Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault und das Politische. Transdiszipli-

näre Impulse für die politische Theorie der Gegenwart, Wiesbaden: Springer VS

Verlag, S. 257-280.

Bohlender, Matthias/Schönfelder, Anna-Sophie/Spekker, Matthias (Hg.)

(2018), »Kritik im Handgemenge«. Die Marxʼsche Gesellschaftskritik als politi-

scher Einsatz, Bielefeld: transcript Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 169

Bonaparte, Napoléon-Louis (1839): Des Idées Napoléoniennes. Par le prince

Napoléon-Louis Bonaparte, Paris: Paulin.

Bourdieu, Pierre (1998): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp Verlag.

Bruhn, Joachim (2007): »Studentenfutter. Über die Transformation der mate-

rialistischen Kritik in akademischen Marxismus«, in: prodomo – Zeitschrift

in eigener Sache (Nr. 6 – Juli 2017), S. 24-32.

Dean, Jodie (2016): Der kommunistische Horizont, Hamburg: Laika Verlag.

»Die zehn Gebote der Arbeiter« (1849), in: Die Verbrüderung. Correspondenzblatt

aller deutschen Arbeiter, No. 46, 09.03.1849, S. 181-182.

Douzinas, Costas/Žižek, Slavoj (Hg.) (2012): Die Idee des Kommunismus Bd. I,

Hamburg: Laika Verlag.

Eiden-Offe, Patrick (2017): Die Poesie der Klasse. Romantischer Antikapitalismus

und die Erfindung des Proletariats, Berlin: Matthes & Seitz.

Engels, Friedrich (MEGA² I/14): »The British army«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 239-242.

Engels, Friedrich (MEGA² I/14): »Napoleonʼs war plans«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 411-415.

Engels, Friedrich (MEGA² III/1): Brief an KarlMarx vom 19.November 1844, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. III/1, Berlin: Dietz Verlag 1975, S. 250-

256.

Engels, Friedrich (MEGA² III/9): Brief an Karl Marx vom 7. Oktober 1858, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. III/9, Berlin: Dietz Verlag 2003, S. 215-

216.

Engels, Friedrich (MEW 18): »Von der Autorität«, in: Marx-Engels-Werke, Bd.

18, Berlin: Dietz Verlag 1973, S. 305-308.

Eßbach, Wolfgang (1982): Gegenzüge. Der Materialismus des Selbst und seine Aus-

grenzung aus dem Marxismus, Frankfurt aM.: Materialis Verlag.

Feuerbach, Ludwig (1990): »Grundsätze der Philosophie der Zukunft«, in: Ge-

sammelte Werke, Bd. 9, Berlin: Akademie Verlag, S. 264-341.

Feuerbach, Ludwig (1990): »Über das ›Wesen des Christentums‹ in Beziehung

auf den ›Einzigen und sein Eigentum‹«, in: GesammelteWerke Bd. 9, Ber-

lin: Akademie Verlag, S. 421-441.

Foucault, Michel (2004): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France

1981-1982, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Foucault,Michel (2014):Die Regierung der Lebenden. Vorlesung amCollège de France

1979-1980, Berlin: Suhrkamp Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Wahrheit und Revolution

Hecker, Rolf/Mori, Kenji (2018): »Die Weltwirtschaftskrise 1857 und Marxʼ

Krisenhefte«, in: Matthias Bohlender/Anna-Sophie Schönfelder/Matthias

Spekker (Hg.), »Kritik im Handgemenge«. Die Marxʼsche Gesellschaftskritik als

politischer Einsatz, Bielefeld: transcript Verlag, S. 139-157.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Phänomenologie des Geistes, in: Werke,

Bd. 3 (hg. v. Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel), Frankfurt a.M.:

Suhrkamp Verlag.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Vorlesungen über die Philosophie der Ge-

schichte, in: Werke, Bd. 12 (hg. v. Eva Moldenhauer und Karl Markus Mi-

chel), Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Heinrich, Michael (2006): Die Wissenschaft vomWert. Die Marxsche Kritik der po-

litischen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradi-

tion (Überarbeitete und erweiterte Neuauflage), Münster: Verlag Westfä-

lisches Dampfboot.

Heinrich, Michael (2008): Wie das Marxsche »Kapital« lesen? Leseanleitung und

Kommentar zum Anfang des »Kapital«, Stuttgart: Schmetterling Verlag.

Hess, Moses (1961a): »Die letzten Philosophen«, in: Ders., Philosophische und

sozialistische Schriften 1837-1850 (hg. und eingeleitet von A. Cornu und W.

Mönke), Berlin: Akademie Verlag, S. 379-393.

Hess, Moses (1961b): »Über die Not in unserer Gesellschaft und deren Abhül-

fe«, in: Ders., Philosophische und sozialistische Schriften 1837-1850 (hg. und

eingeleitet von A. Cornu und W. Mönke), Berlin: Akademie Verlag, S. 311-

326.

Hess, Moses (MEGA² III/1): Brief an Karl Marx vom 17. Januar 1845, in: Marx-

Engels-Gesamtausgabe, Bd. III/1, Berlin: Dietz Verlag 1975, S. 450-452.

Honneth, Axel (2015): Die Idee des Sozialismus. Versuch einer Aktualisierung, Ber-

lin: Suhrkamp Verlag.

Horkheimer, Max (1972): »Marx heute«, in: Ders., Gesellschaft im Übergang,

Frankfurt a.M.: Athenäum Fischer, S. 152-161.

Horkheimer, Max (2005a): »Traditionelle und kritische Theorie«, in: Ders.,

Traditionelle und kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt a.M.: Fischer Ta-

schenbuch Verlag, S. 205-259.

Horkheimer,Max (2005b): »Nachtrag«, in: Ders.,Traditionelle und kritischeTheo-

rie. Fünf Aufsätze, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 261-269.

Hundt,Martin/Donner, Ingrid/Nagl, Editha/Neunübel, Ingolf/Treskow, Sieg-

linde von (1985): »Entstehung und Überlieferung«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/11, Berlin: Dietz Verlag, S. 679-705.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 171

Jaeck, Hans-Peter (1988): Genesis und Notwendigkeit. Studien zur Marxschen Me-

thodik der historischen Erklärung (1845/46 bis 1859), Berlin: Akademie Verlag.

Koselleck, Reinhart (1984): »Revolution, Aufruhr, Bürgerkrieg«, in: Otto Brun-

ner/Werner Conze/Reinhart Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe.

Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Stuttgart:

Klett-Cotta Verlag, S. 653-788.

Krätke,Michael (2006): »Marx alsWirtschaftsjournalist«, in: Beiträge zurMarx-

Engels-Forschung. Neue Folge 2005, S. 29-97.

Krug, Uli (1999): »Gebrauchswert und Wertkritik. Ein Marx teilt sich nicht in

zwei«, in: Bahamas (Nr. 28), S. 43-48.

Lattek, Christine (2016): Revolutionary Refugees. German Socialism in Britain,

1840-1860, London/New York: Routledge.

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse der

modernen Gouvernementalität, Berlin/Hamburg: Argument Verlag.

Lenin, Wladimir I. (1977): »Drei Quellen und drei Bestandteile des Marxis-

mus«, in: Werke, Bd. 19, Berlin: Dietz Verlag, S. 3-9.

Lindner, Urs (2013): Marx und die Philosophie. Wissenschaftlicher Realismus, ethi-

scher Perfektionismus und kritische Sozialtheorie, Stuttgart: Schmetterling

Verlag.

Lukács, Georg (2013): Geschichte und Klassenbewußtsein, in: Werke, Bd. 2, Biele-

feld: Aisthesis Verlag.

Mäder, Denis (2010): Fortschritt bei Marx, Berlin: Akademie Verlag.

Marcuse, Herbert (1962): Vernunft und Revolution. Hegel und die Entstehung der

Gesellschaftstheorie, Neuwied/Berlin-Spandau: Luchterhand Verlag.

Marcuse,Herbert (1974):DieGesellschaftslehre des sowjetischenMarxismus,Darm-

stadt/Neuwied: Luchterhand Verlag.

Marx, Karl (MEGA² I/1): »Verhandlungen des 6. Rheinischen Landtags. Drit-

ter Artikel. Debatten über das Holzdiebstahlsgesetz«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/1, Berlin: Dietz Verlag 1975, S. 199-236.

Marx, Karl (MEGA² I/1): »Der Kommunismus und die Augsburger ›Allgemeine

Zeitung‹«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/1, Berlin: Dietz Verlag

1975, S. 237-240.

Marx, Karl (MEGA² I/1): »Rechtfertigung des ††-Korrespondenten von der

Mosel«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/1, Berlin: Dietz Verlag

1975, S. 296-327.

Marx, Karl (MEGA² I/2): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie«, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/2, Berlin: Dietz Verlag 1982, S. 4-137.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Wahrheit und Revolution

Marx, Karl (MEGA² I/2): »Zur Judenfrage«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe,

Bd. I/2, Berlin: Dietz Verlag 1982, S. 141-169.

Marx, Karl (MEGA² I/2): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Ein-

leitung«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/2, Berlin: Dietz Verlag

1982, S. 170-183.

Marx, Karl (MEGA² I/2): »Ökonomisch-philosophische Manuskripte« (Erste

Wiedergabe), in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/2, Berlin: Dietz Ver-

lag 1982, S. 188-326.

Marx, Karl (MEGA² I/2): »M. an R., Kreuznach, im September 1843.« (Brie-

fe aus den »Deutsch-Französischen Jahrbüchern«), in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/2, Berlin: Dietz Verlag 1982, S. 486-489.

Marx, Karl (MEGA² I/10): »Die Klassenkämpfe in Frankreich 1848 bis 1850«, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/10, Berlin: Dietz Verlag 1977, S. 119-

196.

Marx, Karl (MEGA² I/11): »Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte«, in: Marx-

Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/11, Berlin: Dietz Verlag 1985, S. 96-189.

Marx, Karl (MEGA² I/11): »Enthüllungen über den Kommunistenprozeß zu

Köln«, in:Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/11, Berlin: Dietz Verlag 1985,

S. 363-422.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »The Attack on Francis Joseph – The Milan Riot –

British Politics – Disraeliʼs Speech – Napoleonʼs Will«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 42-49.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »Achievements of the Ministry«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 104-109.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »Riot at Constantinople – German Table Moving

– The Budget«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz

Verlag 1984, S. 120-126.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »Affairs in Holland – Denmark – Conversion

of the British Debt – India, Turkey and Russia«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 137-141.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »English Prosperity –Strikes –The TurkishQuestion

– India«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag

1984, S. 174-180.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »The East India Company – Its History and Re-

sults«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag

1984, S. 186-193.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 173

Marx, Karl (MEGA² I/12): »Russian Policy against Turkey – Chartism«, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 200-

209.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »War in Burma – The Russian Question – Curious

Diplomatic Correspondence«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12,

Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 234-240.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »Financial Failure of Government –Cabs – Ireland –

The Russian Question«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin:

Dietz Verlag 1984, S. 254-262.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »The War Question – British Population and Trade

Returns – Doings of Parliament«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd.

I/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 275-285.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »The Turkish Question in the Commons«, in: Marx-

Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 293-303.

Marx, Karl (MEGA² I/12): »The Western Powers and Turkey – Imminent

Economic Crisis – Railway Construction in India«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 333-339.

Marx, Karl (MEGA² I/13): »Blue Books – Parliamentary Debates on February

6 – Count Orlovʼs Mission – Operations of the Allied Fleet – The Irish

Brigade – Concerning the Convocation of the Labour Parliament«, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/13, Berlin: Dietz Verlag 1985, S. 50-55.

Marx, Karl (MEGA² I/13): »Opening of the Labour Parliament – English War

Budget«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/13, Berlin: Dietz Verlag

1985, S. 100-106.

Marx, Karl (MEGA² I/13): »Attack upon Sevastopol – Clearing of Estates in

Scotland«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/13, Berlin: Dietz Verlag

1985, S. 241-245.

Marx, Karl (MEGA² I/13): »The Treaty between Austria and Prussia – Parlia-

mentary Debates of May 29«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/13,

Berlin: Dietz Verlag 1985, S. 264-268.

Marx, Karl (MEGA² I/13): »The War Debates in Parliament«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/13, Berlin: Dietz Verlag 1985, S. 354-360.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Rückblicke«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd.

I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 3-7.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Zur Handelskrise«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 48-49.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »The commercial crisis in Britain«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 37-41.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Wahrheit und Revolution

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Die Parteien und Cliquen«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 102-104.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Lord Palmerston«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 123-128.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Die Koalition zwischen Tories und Radikalen«,

in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,

S. 143-145.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Palmerston«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd.

I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 163-165.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »The crisis in England«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 166-169.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Die britische Konstitution – Layard«, in: Marx-

Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 170-174.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Zur Geschichte der französischen Allianz. 24. März

1855«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag

2001, S. 232-235.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Prospect in France and England«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 259-263.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »›Morning Post‹ gegen Preußen – Charakter der

Whigs und Torries«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin:

Akademie Verlag 2001, S. 329-331.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Oberhaussitzung«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 332-335.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Die Aufregung außerhalb des Parlaments«, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,

S. 336-339.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Zur Reformbewegung«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 343-344.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Die Parlamentsreform – Abbruch und Fortdauer

derWiener Konferenzen –Der sogenannte Vernichtungskrieg«, in: Marx-

Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 365-

368.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Die Administrativreform-Assoziation«, in: Marx-

Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 384-

387.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Der lokale Krieg –Debatte der Administrativreform

– Bericht des Roebuck-Komitees usw.«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe,

Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 429-433.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 175

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Der Unfall des 18. Juni – Verstärkungen usw.«,

in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,

S. 438-441.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Kirchliche Agitation«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 442-447.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Mitteilungen verschiedenen Inhalts. 30. Juni 1855«,

in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,

S. 464-466.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Die Aufregung gegen die Verschärfung der Sonn-

tagsfeier«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie

Verlag 2001, S. 529-532.

Marx,Karl (MEGA² I/14): »Aus demParlamente. 13. Juli 1855«, in:Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 550-553.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Palmerston – Physiologie der herrschenden Klas-

sen Großbritanniens«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin:

Akademie Verlag 2001, S. 571-574.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Russell«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14,

Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 575-602.

Marx, Karl (MEGA² I/14): »Der kommerzielle und finanzielle Zustand«, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,

S. 687-689.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »The Bank Act of 1844 and the Monetary Cri-

sis in England«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/Mün-

chen/Boston: De Gruyter Akademie Forschung, 2018, S. 64-68.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »The British Revulsion«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie

Forschung, 2018, S. 69-74.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »The Commercial Crisis in England«, in: Marx-

Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter

Akademie Forschung, 2018, S. 104-109.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »The French Crisis«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie

Forschung, 2018, S. 123-127.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »The Attempt upon the Life of Bonaparte«, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruy-

ter Akademie Forschung, 2018, S. 199-203.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Wahrheit und Revolution

Marx, Karl (MEGA² I/16): »The Commercial Crisis in France«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie

Forschung, 2018, S. 204-208.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »The Rule of the Pretorians«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie

Forschung, 2018, S. 214-216.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »Portents of the Day«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie

Forschung, 2018, S. 233-236.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »Bonaparteʼs Present Position«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie

Forschung, 2018, S. 238-242.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »Pelissierʼs Mission to England«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie

Forschung, 2018, S. 243-245.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »Mazzini and Napoleon«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie

Forschung, 2018, S. 246-250.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »The Financial State of France«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie

Forschung, 2018, S. 264-267.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »Bonaparteʼs Financial Maneuvers – Military Des-

potism«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Bos-

ton: De Gruyter Akademie Forschung, 2018, S. 306-308.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »Political Parties in England – The State of Eu-

rope«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston:

De Gruyter Akademie Forschung, 2018, S. 318-320.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »The Indian Bill«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe,

Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie Forschung, 2018,

S. 359-362.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »History of the Opium Trade (First Article)«, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruy-

ter Akademie Forschung, 2018, S. 396-398.

Marx, Karl (MEGA² I/16): »British Commerce and Finance«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/München/Boston: De Gruyter Akademie

Forschung, 2018, S. 414-417.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 177

Marx, Karl (MEGA² I/20): »Über P.-J. Proudhon. Brief an Johann Baptist von

Schweitzer«, in: Marx-Engels-Gesamtaugabe, Bd. I/20, Berlin: Dietz Ver-

lag 1992, S. 60-67.

Marx, Karl (MEGA² I/22): »Der Bürgerkrieg in Frankreich. Adresse des Gene-

ralrats der Internationalen Arbeiterassoziation an alle Mitglieder in Eu-

ropa und den Vereinigten Staaten «, in: Marx-Engels-Gesamtaugabe, Bd.

I/22, Berlin: Dietz Verlag 1978, S. 179-226.

Marx, Karl (MEGA² I/30): »Das Elend der Philosophie. Antwort auf Prou-

dhons ›Philosophie des Elends‹« (Von Friedrich Engels redigierte Über-

setzung von Eduard Bernstein und Karl Kautsky), in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. 1/30, Berlin: Akademie Verlag 2011, S. 238-333.

Marx, Karl (MEGA² II/1.1): Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. Erster

Teil, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. II/1.1, Berlin: Dietz Verlag 1976.

Marx, Karl (MEGA² II/1.2): Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. Zweiter

Teil, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. II/1.2, Berlin: Dietz Verlag 1981.

Marx, Karl (MEGA² II/2): »Zur Kritik der politischen Ökonomie. Erstes Heft«,

in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. II/2, Berlin: Dietz Verlag 1980, S. 99-

245.

Marx, Karl (MEGA² II/3.1): Zur Kritik der politischen Ökonomie (Manuskript 1861-

1863). Teil 1, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. II/3.1, Berlin: Dietz Ver-

lag 1976.

Marx, Karl (MEGA² II/3.3): Zur Kritik der politischen Ökonomie (Manuskript 1861-

1863). Teil 3, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. II/3.3, Berlin: Dietz Ver-

lag 1978.

Marx, Karl (MEGA² II/3.5): Zur Kritik der politischen Ökonomie (Manuskript 1861-

1863). Teil 5, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. II/3.5, Berlin: Dietz Ver-

lag 1980.

Marx, Karl (MEGA² II/3.6): Zur Kritik der politischen Ökonomie (Manuskript 1861-

1863). Teil 6, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. II/3.6, Berlin: Dietz Ver-

lag 1982.

Marx, Karl (MEGA² II/4.1): ÖkonomischeManuskripte 1863-1867 (Teil 1), in: Marx-

Engels-Gesamtausgabe, Bd. II/4.1, Berlin: Dietz Verlag 1988.

Marx, Karl (MEGA² II/5):Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band

(Erste Auflage von 1867), in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. II/5, Berlin:

Dietz Verlag 1983.

Marx, Karl (MEGA² II/6):Das Kapital. Kritik der politischenÖkonomie. Erster Band

(Zweite Auflage von 1872), in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. II/6, Ber-

lin: Dietz Verlag 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Wahrheit und Revolution

Marx, Karl (MEGA² II/7): Le Capital. Paris 1872-1875, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. II/7, Berlin: Dietz Verlag, 1989.

Marx, Karl (MEGA² III/1): Brief an Ludwig Feuerbach vom 11. August 1844, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. III/1, Berlin: Dietz Verlag 1975, S. 63-65.

Marx, Karl (MEGA² III/4): Brief an JosephWeydemeyer vom 2. August 1851, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. III/4, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 163-

165.

Marx, Karl (MEGA² III/8): Brief an Friedrich Engels vom 20. Oktober 1857, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. III/8, Berlin: Dietz Verlag 1990, S. 184-

187.

Marx, Karl (MEGA² III/9): Brief an Ferdinand Lassalle vom 28. März 1859,

in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. III/9, Berlin: Akademie Verlag 2003,

S. 369-371.

Marx, Karl (MEGA² IV/2): Exzerpt aus »Élémens dʼÉconomie Politique.

Par J. Mill, traduits par J. T. Parisot. Paris. 1823«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. IV/2, Berlin: Dietz Verlag 1981, S. 428-470.

Marx, Karl (MEGA² IV/3): »1) ad Feuerbach.«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. IV/3, Berlin: Akademie Verlag 1998, S. 19-21.

Marx, Karl (MEW 4): »Die moralisierende Kritik und die kritisierende Moral.

Beitrag zur Deutschen Kulturgeschichte. Gegen Karl Heinzen von Karl

Marx«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 4, Berlin: Dietz Verlag 1977, S. 331-359.

Marx, Karl (MEW 6): »Die Thronrede«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 6, Berlin:

Dietz Verlag 1961, S. 314-319.

Marx, Karl (MEW 11): »Der englisch-amerikanische Konflikt – Vorgänge in

Frankreich«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 11, Berlin: Dietz Verlag 1978,

S. 588-593.

Marx, Karl (MEW 12): »Der französische Crédit mobilier (Erster Artikel)«, in:

Marx-Engels-Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 20-25.

Marx, Karl (MEW 12): »Der französische Crédit mobilier (Zweiter Artikel)«, in:

Marx-Engels-Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 26-30.

Marx, Karl (MEW 12): »Der französische Crédit mobilier (Dritter Artikel)«, in:

Marx-Engels-Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 31-36.

Marx, Karl (MEW 12): »Die Geldkrise in Europa«, in: Marx-Engels-Werke, Bd.

12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 53-57.

Marx, Karl (MEW 12): »Die Wirtschaftskrise in Frankreich«, in: Marx-Engels-

Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 74-79.

Marx, Karl (MEW 12): »Die bevorstehenden Wahlen in England«, in: Marx-

Engels-Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 149-152.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 179

Marx, Karl (MEW 12): »Die englischen Wahlen«, in: Marx-Engels-Werke, Bd.

12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 156-161.

Marx, Karl (MEW 12): »Englische Greueltaten in China«, in: Marx-Engels-

Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 162-165.

Marx, Karl (MEW 12): »Die Lage der Fabrikarbeiter«, in: Marx-Engels-Werke,

Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 183-186.

Marx, Karl (MEW 12): »Die Lage in Europa – Die Finanzlage Frankreichs«, in:

Marx-Engels-Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 234-237.

Marx, Karl (MEW 12): »Der Crédit mobilier«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 12,

Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 202-209.

Marx, Karl (MEW 13): »Spree und Mincio«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 13,

Berlin: Dietz Verlag 1961, S. 391-393.

Marx, Karl (MEW 13): »Die Erfurterei im Jahre 1859«, in: Marx-Engels-Werke,

Bd. 13, Berlin: Dietz Verlag 1961, S. 414-416.

Marx, Karl (MEW 19): Brief an die Redaktion der »Otetschestwennyie Sa-

piski«,November 1877, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 19, Berlin: Dietz Verlag

1987, S. 107-112.

Marx, Karl (MEW 19): Erster Entwurf einer Antwort auf den Brief von V.I. Sas-

sulitsch, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 19, Berlin: Dietz Verlag 1987, S. 384-

395.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEGA² I/5): Deutsche Ideologie. Manuskripte und

Drucke (1845-1847), in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/5, Berlin/Bos-

ton: De Gruyter Akademie Forschung 2017.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEGA² I/10): »Rezensionen aus Heft 2 der

›Neuen Rheinischen Zeitung. Politisch-ökonomische Revue‹«, in: Marx-

Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/10, Berlin: Dietz Verlag 1977, S. 197-210.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEGA² I/10): »Revue.Mai bis Oktober 1850«, in:

Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/10, Berlin: Dietz Verlag 1977, S. 448-

488.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEGA² I/14): »The late British government«,

in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,

S. 105-110.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEGA² I/14): »Kritik der französischen Krieg-

führung«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie

Verlag 2001, S. 203-206.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEW 2): »Die heilige Familie oder Kritik der

kritischen Kritik. Gegen Bruno Bauer und Konsorten«, in: Marx-Engels-

Werke, Bd. 2, Berlin: Dietz Verlag 1980, S. 3-223.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Wahrheit und Revolution

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEW 3): »Die deutsche Ideologie. Kritik der

neuesten deutschen Philosophie in ihren Repräsentanten Feuerbach, B.

Bauer und Stirner, und des deutschen Sozialismus in seinen verschiede-

nen Propheten«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 3, Berlin: Dietz Verlag 1978,

S. 9-430.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEW 4): »Das Manifest der Kommunistischen

Partei«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 4, Berlin: Dietz Verlag 1977, S. 459-

493.

Metzler, Gabriele (1997): Großbritannien –Weltmacht in Europa. Handelspolitik im

Wandel des europäischen Staatensystems 1856 bis 1871, Berlin: Akademie Ver-

lag.

Millward, Robert (2013): The State and Business in the Major Powers: An Economic

History 1815-1939, London/New York: Routledge.

Morina, Christina (2017): Die Erfindung des Marxismus. Wie eine Idee die Welt er-

oberte, München: Siedler Verlag.

Neffe, Jürgen (2017):Marx. Der Unvollendete, München: C. Bertelsmann Verlag.

Newman, Saul (2014): »Max Stirnerʼs Political Ethics of Voluntary Inservi-

tude«, in: Wolf-Andreas Liebert/Werner Moskopp (Hg.), Die Selbstermäch-

tigung der Einzigen. Texte zur Aktualität Max Stirners, Münster: LIT Verlag,

S. 31-66.

Pagel, Ulrich (2020): Der Einzige und die Deutsche Ideologie. Transformationen des

aufklärerischen Diskurses im Vormärz, Berlin/Boston: De Gruyter.

Plass, Hanno (2015) (Hg.): Klasse, Geschichte, Bewusstsein. Was bleibt von Georg

Lukácsʼ Theorie? Berlin: Verbrecher Verlag.

Price, Roger (2001):TheFrench SecondEmpire. AnAnatomy of Political Power, Cam-

bridge: Cambridge University Press.

Reichelt, Helmut (1983): »Zur Dialektik von Produktivkräften und Pro-

duktionsverhältnissen. Versuch einer Rekonstruktion«, in: Helmut Rei-

chelt/Reinhold Zech (Hg.), Karl Marx. Produktivkräfte und Produktionsver-

hältnisse. Entstehung, Funktion undWandel einesTheorems der materialistischen

Geschichtsauffassung, Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein Verlag, S. 7-59.

Sartre, Jean-Paul (1982): »Die Kommunisten und der Frieden«, in: Ders., Krieg

im Frieden I. Artikel, Aufrufe, Pamphlete 1948-1954, Reinbek b. Hamburg: Ro-

wohlt Verlag, S. 75-130.

Schmidt, Alfred (1962):Der Begriff der Natur in der Lehre von KarlMarx, Frankfurt

a.M.: Europäische Verlagsanstalt.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 181

Schmidt, Alfred (1971a): »Der strukturalistische Angriff auf die Geschichte«,

in: Ders. (Hg.), Beiträge zur marxistischen Erkenntnistheorie, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp Verlag, S. 194-165.

Schmidt, Alfred (1971b): Geschichte und Struktur. Fragen einer marxistischen His-

torik, München: Carl Hanser Verlag.

Schmidt, Alfred (1976): »Zum Begriff des Glücks in der materialistischen Phi-

losophie«, in:Was ist Glück? Ein Symposion, München: Deutscher Taschen-

buch Verlag, S. 55-107.

Schmidt, Alfred (1977): »Zum Problem einer marxistischen Historik«, in: Willi

Oelmüller (Hg.), Wozu noch Geschichte?, München: Wilhelm Fink Verlag,

S. 135-181.

Schnädelbach, Herbert (1999): G.W.F. Hegel zur Einführung, Hamburg: Junius

Verlag.

Schönfelder, Anna-Sophie (2016): »Die Register der Kritik in Marxʼ Journalis-

mus der 1850er Jahre«, in: Marx-Engels-Jahrbuch 2015/16, S. 160-191.

Schönfelder, Anna-Sophie (2018): »Ruhe nach dem Sturm. Louis-Napoléon als

zu korrigierender Fehler der Geschichte«, in: Matthias Bohlender/Anna-

Sophie Schönfelder/Matthias Spekker (Hg.), »Kritik im Handgemenge«. Die

Marxʼsche Gesellschaftskritik als politischer Einsatz, Bielefeld: transcript Ver-

lag, 97-137.

Schrupp, Antje (1999): Nicht Marxistin und auch nicht Anarchistin. Frauen in der

Ersten Internationale, Königstein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag.

Schultz, Heiner (o.J.): Marx und Engels über England oder der ständige Anfang des

unvermeidlichen Endes, Dissertation, Universität Bielefeld.

Shanin, Teodor (1983): Late Marx and the Russian Road. Marx and the Peripheries

of Capitalism, New York: Monthly Review Press.

Spekker, Matthias (2016): »Überlegungen zur konstitutiven Rolle des politi-

schen Handgemenges für Marxʼ Kritik der politischen Ökonomie«, in:

Marx-Engels-Jahrbuch 2015/16, S. 192-218.

Spekker, Matthias (2017): »Zur Problematik des Verhältnisses von Klassen-

kampf und wissenschaftlicher Kritik im Kapital«, in: Zeitschrift für kritische

Sozialtheorie und Philosophie 4 (1-2), S. 241-264.

Spekker, Matthias (2018): »Produktivkraftentfaltung und Kommunismus. Zur

Kritik eines Marxʼschen Kritikmotivs«, in: Matthias Bohlender/Anna-

Sophie Schönfelder/Matthias Spekker (Hg.), »Kritik im Handgemenge«. Die

Marxʼsche Gesellschaftskritik als politischer Einsatz, Bielefeld: transcript Ver-

lag, S. 161-201.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Wahrheit und Revolution

Sperber, Jonathan (2013): Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert, München:

C. H. Beck.

Stapelfeldt, Gerhard (2009): Das Problem des Anfangs in der Kritik der Politischen

Ökonomie von Karl Marx. Zum Verhältnis von Arbeitsbegriff und Dialektik (2.,

überarbeitete, aktualisierte und erweiterte Auflage), Hamburg: Verlag Dr.

Kovač.

Steckner, Anne (2012): »Die Waffen schärfen. Zum Kritikbegriff bei Karl

Marx«, in: Marcus Hawel/Moritz Blanke (Hg.), Kritische Theorie der Krise,

Berlin: Karl Dietz Verlag, S. 146-162.

Stedman Jones, Gareth (2017): Karl Marx. Die Biographie, Frankfurt a.M.: S.

Fischer Verlag.

Stirner,Max (1976): »Recensenten Stirners. Entgegnungen an Feuerbach, Sze-

liga und Hess«, in: Ders., Kleinere Schriften und seine Entgegnungen auf die

Kritik seines Werkes ›Der Einzige und sein Eigentum‹, Stuttgart: Frommann-

Holzboog Verlag, S. 343-396.

Stirner, Max (2003): Der Einzige und sein Eigentum, Stuttgart: Reclam Verlag.

Taylor, Miles (1996): »The English Face of Karl Marx«, in: Journal of Victorian

Culture (vol. 1, issue 2), S. 227-253.

Traugott, Mark (2002): Armies of the Poor. Determinants od Working-Class Par-

ticipation in the Parisian Insurrection of June 1848, New Brunswick/London:

Transaction Publishers.

Žižek, Slavoj (2002): Revolution at the Gates. A Selection of Writings from February

to October 1917, V. I. Lenin, edited and with an Introduction and Afterword by S.

Žižek, London: Verso.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über die Autorin und die Autoren

Matthias Bohlender, Dr. phil., ist Professor für Politische Theorie am

Institut für Sozialwissenschaften der Universität Osnabrück. Seine For-

schungsschwerpunkte sind Politische Theorie- und Ideengeschichte, Ge-

nealogien moderner Gesellschaftskritik und die Geschichte des politischen

Regierungsdenkens. Publikationen u.a.: »Zwischen Wahrheitspolitik und

Wahrheitsmanifestation. Zur Genealogie des ›Kommunistischen Mani-

fests‹«, in: Oliver Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault und das Politische.

Transdisziplinäre Impulse für die politische Theorie der Gegenwart, Wiesbaden:

Springer VS 2019; »Kritik im Handgemenge«. Die Marxʼsche Gesellschaftskritik als

politischer Einsatz, hrsg. mit Anna-Sophie Schönfelder und Matthias Spekker,

Bielefeld: transcript Verlag 2018; »Was ist Kritik? Versuch einer Archäologie«,

in: Harald Bluhm/Karsten Fischer/Marcus Llanque (Hg.), Ideenpolitik. Ge-

schichtliche Konstellationen und gegenwärtige Konflikte, Berlin: Akademie Verlag

2011; Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische Ökonomie, Polizei

und Pauperismus, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2007.

Anna-Sophie Schönfelder, M.A., ist wissenschaftliche Mitarbeiterin im

DFG-Projekt »Marx und die ›Kritik im Handgemenge‹ – Zu einer Genealo-

gie moderner Gesellschaftskritik« (Universität Osnabrück) und lehrt Politi-

sche Theorie und Ideengeschichte an verschiedenen Hochschulen. Ihre For-

schungsschwerpunkte sind der politische Journalismus des 19. und 20. Jh.,

Kritik der politischen Ökonomie, Arendt-Forschung, kritische Sozialphiloso-

phie sowie politische Theorien und Ideologien Europas. Publikationen u.a.:

»Kritik im Handgemenge«. Die Marxʼsche Gesellschaftskritik als politischer Einsatz,

hrsg.mitMatthias Bohlender undMatthias Spekker, Bielefeld: transcript Ver-

lag 2018; »Politics contra the functionalisation of man –Hannah Arendt’s pro-

blematic investigation of ideology and labour«, in: Zeitschrift für kritische So-

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Wahrheit und Revolution

zialtheorie und Philosophie (Bd. 5, H. 2, 2018); »Die Register der Kritik in Marxʼ

Journalismus der 1850er Jahre«, in: Marx-Engels-Jahrbuch 2015/16.

Matthias Spekker,M.A., ist wissenschaftlicher Mitarbeiter im DFG-Projekt

»Marx und die ›Kritik imHandgemenge‹ – Zu einer Genealogiemoderner Ge-

sellschaftskritik« (Universität Osnabrück), lehrt Politische Theorie und lebt in

Hamburg. Seine Forschungsschwerpunkte sind PolitischeTheorie und Ideen-

geschichte des 19. und 20. Jh., Marx und die Kritik der politischen Ökonomie,

Theorien des (Neo-)Liberalismus und kritische Gesellschaftstheorie. Publika-

tionen u.a.: »Kritik im Handgemenge«. Die Marxʼsche Gesellschaftskritik als poli-

tischer Einsatz, hrsg. mit Matthias Bohlender und Anna-Sophie Schönfelder,

Bielefeld: transcript Verlag 2018; »Friedrich August von Hayek und die politi-

sche Theorie des Wirtschaftsliberalismus – Über die bewusstlose Affirmation

der gesellschaftlichen Verkehrung und ihre Folgen«, in: Michael Haus/Sybille

De La Rosa (Hg.), Politische Theorie und Gesellschaftstheorie. Zwischen Erneu-

erung und Ernüchterung, Baden-Baden:NomosVerlag 2016; »Überlegungen zur

konstitutiven Rolle des politischen Handgemenges für Marxʼ Kritik der poli-

tischen Ökonomie«, in: Marx-Engels-Jahrbuch 2015/16.

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
Extinction Rebellion Hannover

»Hope dies – Action begins«:  
Stimmen einer neuen Bewegung

2019, 96 S., kart.
7,99 € (DE), 978-3-8376-5070-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-5070-3
EPUB: ISBN 978-3-7328-5070-9

Thomas Kruchem

Am Tropf von Big Food
Wie die Lebensmittelkonzerne den Süden erobern  
und arme Menschen krank machen

2017, 214 S., kart., 10 SW-Abbildungen
19,99 € (DE), 978-3-8376-3965-0
E-Book: 16,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3965-4
EPUB: 16,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3965-0

Jan Brunner, Anna Dobelmann, Sarah Kirst, Louisa Prause (Hg.)

Wörterbuch Land- und Rohstoffkonflikte

2019, 326 S., kart., Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
24,99 € (DE), 978-3-8376-4433-3
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4433-7

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
Angela Nagle

Die digitale Gegenrevolution
Online-Kulturkämpfe der Neuen Rechten  
von 4chan und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump

2018, 148 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8

Ines-Jacqueline Werkner

Gerechter Frieden
Das fortwährende Dilemma militärischer Gewalt

2018, 106 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-4074-8
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4074-2

Judith Vey, Johanna Leinius, Ingmar Hagemann (Hg.)

Handbuch Poststrukturalistische Perspektiven 
auf soziale Bewegungen
Ansätze, Methoden und Forschungspraxis

2019, 306 S., kart., Dispersionsbindung,  
2 SW-Abbildungen, 2 Farbabbildungen
24,99 € (DE), 978-3-8376-4879-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4879-3

https://doi.org/10.14361/9783839450673 - am 12.02.2026, 21:12:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	»ihrem Wesen nach kritisch und revolutionär«
	Untergehende oder moderne Herrschaftsformen?
	Wahrheit und Macht
	Literatur
	Über die Autorin und die Autoren

