Matthias Bohlender,
Anna-Sophie Schonfelder,
Matthias Spekker

WARRREIT
UND REVOLUTION

Studien zur Grundproblematik
der Marx'schen Gesellschaftskritik

[transcript] EditionPolitik


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schonfelder, Matthias Spekker
Wahrheit und Revolution

Edition Politik | Band 90

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde erméglicht
durch den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und ein Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Férderung von Open Ac-

cess in den Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript, Politikwissenschaft

2020)

Die Publikation beachtet die Qualititsstandards fiir die Open-Access-Publikation

von Biichern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunke et al. 2018), Phase 1

https://0a2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualititsstandards_oabiicher/

Universititsbibliothek Bayreuth |
Universititsbibliothek der Humboldt-
Universitit zu Berlin | Staatsbibliothek

zu Berlin | Universititsbibliothek FU
Berlin | Universititsbibliothek Bielefeld
(University of Bielefeld) | Universitits-
bibliothek der Ruhr-Universitit Bochum

| Universitits- und Landesbibliothek |
Sichsische Landesbibliothek - Staats- und
Universititsbibliothek Dresden | Universi-
ttsbibliothek Duisburg-Essen | Univer-
sitdts- u. Landesbibliothek Diisseldorf |
Universititsbibliothek Erlangen-Niirnberg
| Universititsbibliothek Johann Christian
Senckenberg | Universititsbibliothek
Gieflen | Niedersichsische Staats- und Uni-
versititsbibliothek Géttingen | Universitits-
bibliothek Graz | Universititsbibliothek der
FernUniversitit in Hagen | Martin-Luther-
Universitit Halle-Wittenberg | Staats- und
Universititsbibliothek Carl von Ossietzky,
Hamburg | Technische Informations-
bibliothek Hannover | Gottfried Wilhelm
Leibniz Bibliothek - Niedersichsische

Landesbibliothek | Universititsbibliothek
Kassel | Universitits- und Stadtbibliothek
Kéln | Universitit Konstanz, Kommuni-
kations-, Informations-, Medienzentrum

| Universititsbibliothek Koblenz-Landau |
Universititsbibliothek Leipzig | Zentral- u.
Hochschulbibliothek Luzern | Universitits-
bibliothek Mainz | Universititsbibliothek
Marburg | Ludwig-Maximilians-Universitit
Miinchen Universititsbibliothek | Max
Planck Digital Library | Universitits- und
Landesbibliothek Miinster | Universitits-
bibliothek Oldenburg | Universititsbiblio-
thek Osnabriick | Universititsbibliothek
Passau | Universititsbibliothek Potsdam |
Universititsbibliothek Siegen | Universitits-
bibliothek Vechta | Universititsbibliothek
der Bauhaus-Universitit Weimar | Universi-
titsbibliothek Wien | Universititsbibliothek
Wauppertal | Universititsbibliothek Wiirz-
burg | Zentralbibliothek Ziirich | Bundes-
ministerium der Verteidigung - Bibliothek |
Landesbibliothek Oldenburg

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker
Wahrheit und Revolution
Studien zur Grundproblematik der Marx'schen Gesellschaftskritik

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefordert mit Mitteln der Deutschen Forschungsgemeinschaft

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld

© Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schonfelder, Matthias Spekker

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5067-9

PDF-ISBN 978-3-8394-5067-3

EPUB-ISBN 978-3-7328-5067-9
https://doi.org/10.14361/9783839450673

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Einleitung

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker ............c.......

»ihrem Wesen nach kritisch und revolutionar«
Wahrheit in Marx' wissenschaftlicher Gesellschaftskritik

Matthias SPEKKEI......ccovveiiiiiiei e

Untergehende oder moderne Herrschaftsformen?
Marx dber Revolution und Restauration in Europa

Anna-Sophie SChONFEIEE ......cccuveeeeeiiee e

Wahrheit und Macht
Zur Kritik revolutionarer Subjektivierung bei Marx und Stirner

Matthias BORIBNAEY .........vvvveviiiiiiiiiiii e e e e e e e e e e e e e e e e

LIE@IATUT ... ettt eaees

Uber die Autorin und die AUTOTeN..............oovvovveeeeeeeeeeeeeern,

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker

»Die Frage, ob dem menschlichen
Denken — gegenstindliche Wahrheit
zukomme — ist keine Frage der Theorie,
sondern eine praktische Frage. In der
Praxis mufd der Mensch die Wahrheit
i.e. Wirklichkeit u. Macht, Diesseitigkeit
seines Denkens beweisen.«

Karl Marx, ad Feuerbach’

Im politisch ereignisreichen Jahr 1968 hielt Max Horkheimer zum 150. Ge-
burtstag von Marx einen duflerst bemerkenswerten Vortrag mit dem Titel
Marx heute. Erst gegen Ende des Vortrags allerdings, nachdem Horkheimer
den Wahrheitskern der Marx’schen Gesellschaftskritik herausgearbeitet und
das Uberholte an den Marx’schen Einsichten fein siuberlich davon getrennt
und ausgewiesen hat, wird deutlich, worin die unmittelbare Intention und
die aktuelle politische Stofdrichtung des Vortrags bestanden: »Wie dem auch
sei,« heif’t es darin plétzlich sehr abrupt, »die Zeit ist gekommen, endlich die
Marxsche Lehre im Westen zu einem der zentralen Themen der Bildung zu
erheben. Nicht weil sie in einem grofRen Teil des Ostens beim Aufholen des
westlichen industriellen Vorsprungs als genehme Ideologie fungiert [...], son-
dern um der eigenen Zukunft willen hat nunmehr ihre Ubermittlung vielen
antiquierten historischen und sonstigen Lehrstoffen in Schulen, Hochschulen
und Universititen zumindest gleich-, wenn nicht vorangesetzt zu werden.«
(Horkheimer 1972: 158) Die Einbeziehung von Marx und seiner Geschichts-
und Gesellschaftstheorie in das Curriculum des schulischen und universiti-
ren Unterrichts ist fiir Horkheimer eine Frage von hochster gesellschaftli-

1 MEGAZ IV/3: 20

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wahrheit und Revolution

cher Dringlichkeit, weil in und mit ihr — fiir Horkheimer vielleicht zum letz-
ten Mal in der Geschichte des Denkens — eine Aufgabe und ein Ziel fiir die
Menschen, insbesondere fiir die »junge Generation« (ebd.), gestellt und aus-
formuliert wurde: niamlich die Herstellung des »Reichs der Freiheit« (ebd.:
159). Marx habe fortgesetzt und weitergefiihrt, was die Aufklirung seit Kant
den Menschen versprochen hatte; seine Zielsetzung stehe im vollen »Einklang
mit den Tendenzen biirgerlicher Geschichtsphilosophie« (ebd.: 158). Alle Idea-
le der Gesellschaft, ob theologischer oder idealistischer Art, seien mehr oder
minder der Wissenschaft zum Opfer gefallen, nur der Sozialismus, »im Sinne
gemeinsamer Naturbeherrschung, Abschaffung der Unterschiede von Besitz
und Notstand, Garantie der gréfiten, nur durch die Erfordernisse friedlichen
Zusammenlebens eingeschrinkten individuellen Unabhingigkeit« (ebd.), er-
scheint Horkheimer als die aktuell mégliche und zukiinftige Auflésung des
Gangs der Geschichte. Fiir Horkheimer geht es darum, mit Marx eine gerade
rebellierende junge Generation kritisch zu bilden und auszubilden, die das
praktische Ziel eines ewigen Friedens« (Kant) oder eines >Reichs der Freiheit«
(Marx) noch nicht vergessen oder aufgegeben hat.

Zwei Dinge sind an diesem Vortrag von Horkheimer aufschlussreich, und
zwar zum einen der offensichtliche politische Impetus, der diesem Vortrag
zugrunde liegt: Marx muss nun endlich im Zuge der Reformen an den Uni-
versititen umfassend in Geschichtsschreibung, Sozialwissenschaften, Oko-
nomie und Philosophie Eingang finden und sogar zum bevorzugten Lehrstoff
gemacht werden. Wir befinden uns am Anfang einer sich dann in den 1970er
Jahren durchsetzenden Akademisierung der Marx’schen Theorie und Gesell-
schaftskritik. Was bis dahin lediglich vereinzelt in Hoérsilen und Obersemi-
naren iiber Marx zur Kenntnis gebracht und in aufleruniversitiren Zirkeln
und Arbeitsgruppen sich angeeignet wurde, soll nun — nicht zuletzt vielleicht
auch aus Griinden der gelehrten Aufsicht und Kontrolle — breitenwirksam
in der grundstindigen Lehre seinen Platz finden. Doch die von Horkheimer
angemahnte Pflicht und Dringlichkeit, die akademischen Tiiren fiir Marx zu
6ffnen, sind nicht ohne einen Preis zu haben, der hier schon sichtbar und
der bis in die Gegenwart hineinreichen wird. Das eben ist der zweite bemer-
kenswerte Aspekt von Horkheimers Rede: dass sie im Grunde ihrem Audi-
torium gegeniiber, nimlich den Bildungspolitikern, den Hochschulleitungen
und den professoralen Kollegen und (wenigen) Kolleginnen, einen akademi-
sierten, biirgerlich-humanistischen Marx prisentiert, der zwar noch nicht
ganz reibungslos in die Welt der klassischen Denker aufgenommen werden
kann, der aber doch betrichtlich an politischem und gesellschaftlichem Be-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker

unruhigungspotential eingebiifdt hat. Wahrend Horkheimer also die Marx'-
sche Gesellschaftskritik als unabwendbaren Ausgangspunkt einer gebildeten
jungen Generation beschwért, nimmt er denen, die darin schon den ersten
Schritt in den Kommunismus erblicken, die Angst und zerstreut ihre Be-
denken. Denn er wird nicht miide, zu betonen, dass Marx natiirlich in be-
stimmten Punkten geirrt habe: So sei etwa die Verbindung des Sozialismus
»mit dem Klassenkampf itberholt« (ebd.). Auch misse die »Verwirklichung
des Ideals« von Marx — das >Reich der Freiheit« — keineswegs mehr mit ei-
ner »Abschaffung der Klassen« identisch gedacht werden, wie iiberhaupt das
Ziel der Marx’schen Bestrebungen »in Wahrheit Proletariern nicht niher als
den aufgeklirten Biirgern« liege (ebd.). Kein Klassenkampf also, kein revolu-
tionires proletarisches Subjekt, keine Partei, keine klassenlose Gesellschaft,
kein Kommunismus, keine Revolution! Letztlich denkt sich Horkheimer die
Verwirklichung des Marx’schen Ideals nicht als eine notwendige historische
Bewegung zur radikalen, mitunter gewalttitigen Umwalzung der biirgerlich-
kapitalistischen Gesellschaft, sondern geradezu als einen globalen humanis-
tischen Akt einer sozialphilosophisch aufgeklarten technisch-6konomischen
Elite, wie man sie aus Francis Bacons Nova Atlantis oder den Utopien Saint-
Simons kennt:

»Ware es moglich, so etwa liefle sich fragen, sachverstindige Menschen in
der Gegenwart zu vereinigen, um einen bis in alle Einzelheiten durchdach-
ten und sachlich erfiillbaren Plan zur Uberwindung der Not zu entwerfen,
unter der Verpflichtung, politische Bedingungen, nationale Riicksichten au-
Rer acht zu lassen? Wire in Jahren hingebender Arbeit einzig aufgrund ge-
nauer Forschung zu bestimmen, was ein Land mit seinen Rohstoffen und
Maschinen zu leisten hitte, ohne auch nur einen seiner Biirger schlechter zu
stellen, um die Nahrungsmittel und Instrumente zu liefern, die Lagerhduser
und Transportwege herzustellen, den Geburtenzuwachs zu regeln, damit in
einer ungefihr zu berechnenden Zeit niemand auf der Erde hungern muf3,
damit Spitiler geschaffen, medizinisches Personal erzogen und bereitge-
stellt, Epidemien verhiitet werden, schlieilich jeder eine menschenwiirdige
Wohnung hat?« (Ebd.: 159)

Fiir Horkheimer steht fest, dass Marx die Wahrheit der biirgerlichen Gesell-
schaft ausgesprochen hat, die Wahrheit nimlich, dass diese Gesellschaft im-
mer noch und geradezu auf irrationale Art und Weise Herrschaft, Ungleich-
heit, Mangel und materielle Not erzeugt, obwohl lingst schon das gesell-
schaftliche Wissen und die 6ékonomischen Mittel vorhanden wiren, eine so-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wahrheit und Revolution

lidarische, herrschaftsfreie und menschliche Gesellschaft zu errichten. Es ist
diese Wahrheit, die Horkheimer in die schulischen, universitiren und aka-
demischen Riume hineintragen und dort zirkulieren sehen will — mit dem
moglichen, von ihm beschriebenen Ziel der Herausbildung einer neuen hu-
manistischen Elite, die die Kraft aufbringt und das vorhandene Wissen ein-
setzt, um diese solidarische Gesellschaft zu verwirklichen. Horkheimer will
die Wahrheit der Marx’schen Gesellschaftskritik zirkulieren lassen, aber er
glaubt, sie ohne ihre politische Dimension, ohne Klassenkampf, ohne Proleta-
riat und ohne Kommunismus zirkulieren lassen zu kénnen — kurz und plaka-
tiv formuliert: Er will die Wahrheit der Gesellschaftskritik, aber ohne Revolution.
Der Preis, den Horkheimer, gewollt oder ungewollt, fir diese Abspaltung und
Zuriickweisung der revolutioniren Dimension von Gesellschaftskritik zahlen
muss, ist letztlich der, einen Schritt hinter die Gesellschaftskritik von Marx
zuriickfallen zu miissen, um ein biirgerlich-humanistisches Expertenprojekt
zu imaginieren, das Wahrheit selbst als ein schon fertiges Erkenntnisprodukt
begreift, bereit, in einen technisch-6konomischen Realisierungsprozess ein-
gespeist zu werden.

Natiirlich hatte Horkheimers Pladoyer fiir die Wahrheit ohne Revolution
im Jahr 1968 einen spezifischen historisch-politischen Sinn: Der Blick nach
Osten in die Linder, die unter der ideologischen und praktischen Herrschaft
des Sowjetmarxismus standen, hatte spitestens mit der Niederschlagung
des ungarischen Aufstandes 1956 gezeigt, dass sich dort die Marx’sche Gesell-
schaftskritik unter Bedingungen der bolschewistischen Revolution in einen
stalinistischen Albtraum verwandelt hatte.> Wollte man also die Marx’sche
Wahrheit der Gesellschaftskritik unter Bedingungen des Kalten Krieges, des
sreal-existierenden Sozialismus«< und einer sich im Zuge der weltweiten Stu-
dentenbewegungen formierenden neuen antikommunistischen Welle in die
akademischen Riume einfithren, so musste man >Marx« auf grofdtmogliche
Distanz zum >Marxismus« bringen; man musste seine Gesellschaftskritik ent-
weder als streng wissenschaftliche Kritik der politischen Okonomie oder als
sozialphilosophische Kritik biirgerlich-gesellschaftlicher Lebensformen le-
sen. Es galt zumindest, jede ernsthafte, systematisch notwendige Verbindung

2 Horkheimers alter Mitstreiter Herbert Marcuse hat schon 1957 mit seiner heute fast
vergessenen Studie iber Die Gesellschaftslehre des sowjetischen Marxismus gezeigt, dass
der Marxismus von Lenin und Stalin an den eigenen von Marx entwickelten theoreti-
schen Pramissen gemessen und einer radikalen Kritik unterzogen werden konnte; vgl.
Marcuse 1974.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker

zwischen der Marx’schen Gesellschaftskritik (kritische Sozialphilosophies,
skritische Gesellschaftstheorie) und dem Marx’schen politischen Projekt
einer kommunistischen Revolution (Diktatur des Proletariatss, >klassenlose
Gesellschaftq zu bestreiten.

Heute kann man sagen, dass tatsichlich auf diese Weise Marx und sei-
ne Gesellschaftskritik in den Hochschulen, Universititen und Akademien an-
gekommen sind und itberdauert haben. Ob Horkheimer heute, fiinfzig Jah-
re nach seiner Rede von der Dringlichkeit, die Marx’sche Gesellschaftskri-
tik zu studieren, mit dieser Art von >Uberdauerung« und Tradierung zufrie-
den wire, kann vielleicht bezweifelt werden, doch lisst sich feststellen: Die
Marx’sche Kritik der politischen Okonomie ist heute Teil einer umfassenden
und weltweiten Marx-Forschung; die duflerst erfolgreiche Fortfithrung der
zweiten Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA?) nach 1990 hat insgesamt der
akademischen Beschiftigung mit Marx einen aufRerordentlichen Schub gege-
ben. Auch im Bereich der sozialphilosophischen Kritik von Lebensformen hat
es eine universitire Tradierung und Weiterfithrung der Marx’schen Gesell-
schaftskritik gegeben, die heute beispielsweise mit Namen wie Axel Honneth
und Rahel Jaeggi verkniipft sind. Nimmt man allerdings den Essayband von
Honneths Idee des Sozialismus (Honneth 2015) zur Hand, so hat man doch eher
den Eindruck, hier gehe es darum, die Marx’sche Gesellschaftskritik so sanft
und unauffillig wie moglich aus der sozialphilosophischen Kritik auszutrei-
ben. Marx fungiert hier nur noch als Stichwortgeber eines vermeintlich >so-
zialistischen« Projekts, das kaum mehr vom Sozialliberalismus des frithen 20.
Jahrhunderts (John Dewey, Karl Polanyi) zu unterscheiden ist. Die biirgerliche
Gesellschaft wird nicht mehr als Herrschaftsform begriffen, die iiberwunden
werden muss, sondern als Sphire von Markt, Demokratie und Freiheit letzt-
lich zu retten versucht vor ihren vermeintlich historisch kontingenten Fehl-
entwicklungen und Uberformungen. So soll es die Aufgabe des Sozialismus
sein, »den Begriff des Marktes von allen ihm nachtriglich zugefiigten Beimi-
schungen kapitalismusspezifischer Eigenschaften [...] wieder zu reinigen, um
ihn so auf seine moralische Belastbarkeit hin priifen zu kénnen« (ebd.: 107),
wie iberhaupt die Wahrheit des Sozialismus nun verstanden werden soll als
»die spezifisch moderne Artikulation der Tatsache [..], daf’ im historischen
Prozef} stets neue, je nach gesellschaftlichen Umstinden variierende Grup-
pen Anstrengungen unternehmen, den eigenen, bislang unberiicksichtigten
Anspriichen offentlich dadurch Gehor zu verschaffen, dafi sie Kommunika-
tionsbarrieren niederreifen und dementsprechend Spielriume sozialer Frei-
heit zu erweitern versuchen« (ebd.: 104). Und vielleicht ist diese Art der >Tra-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wahrheit und Revolution

dierungs, der Rezeption und des Umgangs mit der Marx’schen Gesellschafts-
kritik im akademischen Raum geradezu symptomatisch. Als Horkheimer 1968
den Wahrheitskern der Marx’schen Gesellschaftskritik in den akademischen
Riumen zirkulieren lassen wollte, musste er einen Preis zahlen, nimlich die
Abkopplung oder Isolation der Wahrheit von der Revolution. Heute, 50 Jah-
re spater und unter vollig anderen historisch-gesellschaftlichen Bedingun-
gen, zeigt sich zwar, dass ein wissenschaftlicher und sozialphilosophischer
Marx tatsichlich Eingang gefunden hat in die akademischen Riume, dass
nun aber mit der Revolutionsperspektive auch der Wahrheitsanspruch der
Gesellschaftskritik selbst geschleift worden ist.

Esist nun die Grundintention des vorliegenden Bandes und der drei darin
versammelten Studien, aufzuzeigen, dass der Wahrheitsanspruch der Marx’-
schen Gesellschaftskritik nicht nur nicht zu lsen ist von deren kommunisti-
scher Motivation und dem Ziel der revolutioniren Umwalzung ihres Gegen-
stands, der biirgerlichen Gesellschaft, sondern dieser inwendige Zusammen-
hang von Analyse und politischem Einsatz, von theoretischer Kritik und revo-
lutionirer Zielsetzung, von Wahrheit und Revolution, gerade den Kern der Marx'-
schen Wissenschaftlichkeit darstellt, sie nur so denkbar und verstehbar ist.
Schon in unserer vorherigen gemeinsamen Publikation (Bohlender/Schon-
felder/Spekker 2018) haben wir zu zeigen versucht, dass innerhalb der ge-
genwirtigen Marx-Forschung und -Rezeption im Hinblick auf die Marx’sche
Gesellschaftskritik ein grundlegendes Missverstindnis vorherrscht: die Vor-
stellung nidmlich, man konne die politische Stimme Marxens aus der wis-
senschaftlichen Kritik verbannen oder einfach ignorieren; die Vorstellung,
man konne ohne grofRe substantielle Verluste die wissenschaftliche Stimme
Marxens isolieren und die politische, die kommunistisch-revolutionire und
mitunter eben auch die gewalttitige, beunruhigende, irritierende Seite sei-
nes Denkens in den Bereich des »>Unwissenschaftlichens, des historisch Kon-
tingenten verweisen. Demgegeniiber hat unsere Genealogie der Gesellschafis-
kritik in einer Reihe von Einzelstudienstudien® offenlegen kénnen, dass Ge-
sellschaftskritik bei Marx zutiefst eingelassen ist in je spezifische politische
Konstellationen und dass erst im >Handgemenge< mit den jeweiligen Geg-
nern und Antagonisten die Marx’sche Gesellschaftskritik Kontur annimmt.
Doch das >Handgemenge« ist nicht nur ein konstitutiver Geltungsgrund der

3 Siehe neben den Beitragen im genannten Sammelband insbesondere Bohlender 2016
u. 2019, Schonfelder 2016 und Spekker 2016 u. 2017.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker

Marx’schen Kritik. Auch umgekehrt gilt: Die theoretischen Griinde, die wis-
senschaftlichen Argumentationen und die analytische Kritik des Marx’schen
Projekts sind Teil eines performativ-politischen Einsatzes fir die Umwilzung
der biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaft, ja sie sind selbst gewichtiger Teil
einer sich historisch vollziehenden Bewegung fiir eine kommunistische Re-
volution.

Im Ubrigen ist hier auch eine wesentliche Differenz zu markieren zwi-
schen einer Gesellschaftskritik, die sich selbst als Ausdruck einer umfassen-
den historischen Bewegung zur revolutioniren Beseitigung der kapitalistisch
formierten Herrschaftsverhiltnisse begreift, und einer in den selbstgesteck-
ten Grenzen der Philosophie, Epistemologie oder Wissenschaft verbleiben-
den Kritik in der Tradition der biirgerlichen Aufklirung, die, wo sie sich po-
litisch duflert, lediglich die Grenzen bestimmt, innerhalb derer eine prakti-
sche Verbesserung von Herrschaftsverhiltnissen, also eine Verwandlung von
Herrschaft in Regierung, Governance, Demokratie, Mitbestimmung, Parti-
zipation etc., prinzipiell moglich und iiber die hinaus Veranderung sinnlos
und unméglich ist. Gesellschafiskritik hingegen, die ihren historischen Anfang
bei Marx hat, zielt auf die biirgerlich-kapitalistische Gesellschaftsformation
als Ganzes. Auch hier wird noch einmal offensichtlich, wie eng Wahrheit und
Revolution bei Marx verzahnt sind: Ist als Wahrheit dieser Gesellschaft begriff-
lich entfaltet und festgemacht, dass diese in ihren geschichtlich gewordenen
Herrschaftsformen eine grundsitzliche Verkehrung der praktischen menschli-
chen Weltbeziige, zugleich aber auch die Subjekte und Mittel hervorgebracht
hat, um diesen Zustand grundlegend umzuwilzen, dann ist hier nicht ein
magliches Ziel, eine magliche Aufgabe, ein Vorschlag oder Reformplan formu-
liert. Mit der wissenschaftlichen Analyse, Darstellung und somit Kritik die-
ser Gesellschaft werden die Protagonistinnen und Protagonisten, die Subjek-
te dieser so ausgemachten geschichtlichen Wahrheit, in die kommunistische
Selbstorganisierung und die Arbeit der revolutioniren Beseitigung dieser Ge-
sellschaft getrieben, von der kein Abweichen geduldet werden kann. Fiir die-
sen Modus der Verkniipfung von Wahrheit und Revolution haben Marx und
Engels gar eine neue politische Textgattung entwickelt und im Manifest der
Kommunistischen Partei exemplifiziert.

Es wire also ein grofies Missverstindnis, zu glauben, man kénne die Marx'-
sche Gesellschaftskritik problemlos ihrer revolutioniren, politisch-perfor-
mativen Dimension entkleiden, und tibrig bliebe ein wissenschaftlicher, er-
kenntnistheoretischer oder sozialphilosophischer Kern, der die letzten an-
derthalb Jahrhunderte iiberdauert hitte, — ein akademisch zu bearbeitender,

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wahrheit und Revolution

aber politisch aseptischer Kern, den man beruhigten Gewissens, weil weit-
ab von den historischen und aktuellen Instrumentalisierungen dieser Gesell-
schaftskritik in den Marxismen des 19., 20. und 21. Jahrhunderts, zirkulieren
lassen konnte. Man wiirde damit nicht nur den Grundgedanken (Revolu-
tion und klassenlose Gesellschaft) und den spezifischen Modus (performativ-
politischer Einsatz) der Marx’schen Gesellschaftskritik verfehlen; man wiir-
de dariiber hinaus auch die ungeheure Breite und Tiefe in der praktischen
Durchfithrung dieser Gesellschaftskritik unterschlagen. Denn die tatsichli-
che Praxis der Gesellschaftskritik, die Marx von 1844 an zusammen mit Engels
ausgearbeitet und die er fast vierzig Jahre lang vorangetrieben hat, umfasst
vielfiltige Themenbereiche und mediale Felder, wie die vorliegenden Studien
verdeutlichen werden: Natiirlich ist die Wissenschaft dasjenige Feld der Kritik
der kapitalistischen Produktionsweise, in das Marx zeitlebens die umfang-
reichsten Anstrengungen flief3en lief?. Hier gelingt es ihm nicht nur, den un-
ter den dkonomischen Formen versteckten und sich durch sie hindurch be-
wegenden biirgerlichen Herrschafts- und Ausbeutungszusammenhang auf-
zuschliisseln und so zu zeigen, dass diese Produktionsweise im Interesse ei-
ner befreiten Gesellschaft weder reformiert noch dadurch verindert werden
kann, dass man sie mit ihren eigenen Gerechtigkeitsidealen konfrontiert, die
lediglich durch Lug und Betrug pervertiert witrden. Zugleich hingt sein Be-
griff dieser Produktionsweise als einer verkehrten, negativen sowohl in seinen
epistemischen Voraussetzungen inwendig mit seiner kommunistischen Ziel-
setzung zusammen, wie er diese als bestimmte Negation darstellt, die notwen-
dig in diesen Verhiltnissen heranreift und zur politisch-praktischen Umset-
zung dringt.

Doch nicht minder bedeutsam als das Feld der Wissenschaft sind fiir die
Gesellschaftskritik auch noch (mindestens) zwei weitere Felder, auf denen
Marx seine gesellschaftskritische Aktivitit entfaltet, die in der heutigen For-
schung jedoch zumeist kaum Beachtung finden: Da ist vor allem das Feld der
journalistischen Praxis zu nennen, in der Marx die Gelegenheit ergreift, einem
zeitgendssischen Publikum das revolutionire Potential der modernen Gesell-
schaftsform anhand der aktuellen politischen und ékonomischen Ereignisse
in Europa vorzufithren. Dabei ist nicht nur an die unzihligen Artikel in ein-
schligigen sozialistischen und kommunistischen Zeitschriften zu erinnern,
sondern gerade auch an die fast zehnjihrige journalistische Arbeit fir die
New York (Daily) Tribune, in der Marx die Gesellschaftskritik und damit die
kommunistische Stimme des Klassenkampfes nun auf die Weltbithne bringt.
Wenn Buch und Monographie das Transportmedium der gesellschaftskriti-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker

schen Wissenschaft sind, so war Marx doch auch immer daran interessiert,
eine eigene Zeitung zu etablieren, die die Gesellschaftskritik in den alltigli-
chen politischen, sozialen und 6konomischen Kiampfen sichtbar und prisent
werden lisst. Allerdings ist ihm das bekanntermafien nur einmal und fiir re-
lativ kurze Zeit gelungen: In der Revolution 1848/49 liefd Marx sogar den Bund
der Kommunisten auf Eis legen, nur um die Neue Rheinische Zeitung — Organ der
Demokratie (NRhZ) zu griinden, die er als ein entscheidendes Transportmedi-
um seiner Gesellschaftskritik verstand. Im Vollzug der Revolution sollte die
NRhZ die Debatten und Diskussionen aufgreifen, begleiten und den revolu-
tiondren Kriften immer wieder die Richtung der Kimpfe zeigen, die ausge-
hend von einer biirgerlichen Revolution in eine endgiiltige proletarische Re-
volution in Deutschland und Europa miinden wiirden. Mit dem Verweis auf
den Bund der Kommunisten ist zudem ein drittes, gewichtiges mediales Feld
benannt, auf dem Marx die Gesellschaftskritik artikuliert: die politische Or-
ganisation. Von den Kommunistischen Korrespondenz-Komitees iiber den Bund der
Kommunisten bis hin zur Internationalen Arbeiterassoziation: Marx hat mit En-
gels zusammen immer wieder versucht, das gesellschaftskritische Dispositiv
in die schon vorhandenen Parteien, Biindnisse und Organisationen der in-
ternationalen Arbeiterbewegung einzuschreiben und dort das Programm des
kritischen und revolutiondren Kommunismus zu etablieren. Denn nicht zu-
letzt ging es hier darum, jenes proletarische, revolutionire Subjekt zu fin-
den, zu formieren und zu organisieren, das der Theorie zufolge auf dem Bo-
den der biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaft den Klassenkampf ausfech-
ten und die Revolution vollziehen miisse.

Wenn man so will, sind also Buch, Zeitung und Partei die wesentlichen Me-
dien der Gesellschaftskritik. Als solche sind gerade auch die ersteren beiden
nicht blof Formen der theoretischen Reflexion, sondern zugleich selbst For-
men der Praxis, die grundlegend auf das zielen, was Marx seit 1843/44 um-
treibt: die Arbeit an der Revolution. Blickt man noch einmal auf die zweite
Feuerbach-These, so ist diese umfassende praktisch-politische und performa-
tive Dimension der Gesellschaftskritik nicht sonderlich erstaunlich, denn die
Wahrheit der Gesellschaftskritik ist eine »praktische Frage«; erst im prakti-
schen Vollzug — und das heif3t: in der revolutiondren Praxis* — erweist sich die

4 Man muss diesbeziiglich die dritte Feuerbach-These mitlesen: »Das Zusammenfallen
des Aenderns der Umstdnde u. der menschlichen Thatigkeit od. Selbstveranderung
kann nur als revolutionaire Praxis gefafit u. rationell verstanden werden.« (MEGAZ? IV/3:
20)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wahrheit und Revolution

Wahrheit, Macht und Wirklichkeit dieser Kritik. Die Wahrheit bei Marx ist
nicht >nur< ein wissenschaftliches, epistemisches Problem, sie ist in genau
diesem Sinne zugleich ein Problem der praktischen Umwilzung ihres Kritik-
gegenstands und der Formierung eines Subjekts dieser Umwalzung: Sie ist
ein revolutiondres Problem.

Wabhrheit und Revolution: Nur wenn man diese beiden Begriffe aufeinan-
der bezieht und zusammendenkt, werden auf der einen Seite der prizise Sinn
(revolutionire Umgestaltung der Gesellschaft), der mediale Umfang (Wissen-
schaft, Journalismus, Organisation) sowie die politische Intensitit (Handge-
menge, Gegnerschaft) der Marx’schen Gesellschaftskritik verstehbar. Doch
auf der anderen Seite erscheint mit dieser fir die Gesellschaftskritik gera-
dezu notwendigen Verbindung von Wahrheitsanspruch und weltgeschichtli-
cher Beseitigung von Klassenherrschaft eine grundlegende Problematik. Was
nidmlich unter der Perspektive von Wahrheit und Revolution nun in den Fo-
kus riicke, ist die Militanz, der politische Rigorismus einer Gesellschaftskri-
tik, deren Wahrheitsbegriff zugleich die Anweisung auf die revolutionire Ab-
schaffung ihres Gegenstands inhiriert. Marx versteht seine Gesellschaftskri-
tik nicht als passiv beobachtende Wissenschaft, sondern als Ausdruck einer
historischen, revolutioniren Bewegung, die gleichsam die Wahrheit iiber die
Gegenwart und die Zukunft der biirgerlichen Gesellschaft als Herrschafts-
form ausspricht. In einer bemerkenswerten Passage aus dem Elend der Phi-
losophie hat Marx den Status bzw. die Rolle seiner eigenen gesellschaftskri-
tischen Praxis innerhalb der besagten revolutioniren Bewegung sehr genau
beschrieben und damit den Zusammenhang von wissenschaftlicher Wahrheit
und proletarischer Revolution betont:

»Wie die Oekonomen die wissenschaftlichen Vertreter der Bourgeoisklasse
sind, so sind die Sozialisten und Kommunisten die Theoretiker der Klasse des
Proletariats. So lange das Proletariat noch nicht geniigend entwickelt ist, um
sich als Klasse zu konstituiren, und daher der Kampf des Proletariats mit der
Bourgeoisie noch keinen politischen Charakter tragt, [...] so lange sind diese
Theoretiker nur Utopisten, die um den Bedliirfnissen der unterdriickten Klas-
senabzuhelfen, Systeme ausdenken und nach einer regenerirenden Wissen-
schaft suchen. Aber in dem Masse, wie die Geschichte vorschreitet und mit
ihr der Kampf des Proletariats sich deutlicher abzeichnet, haben sie nicht
mehr nothig, die Wissenschaft in ihrem Kopfe zu suchen; sie haben nur sich
Rechenschaftabzulegen von dem, was sich vorihren Augen abspielt und sich
zum Organ desselben zu machen. [..] Von diesem Augenblick an wird die

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker

Wissenschaft bewusstes Erzeugnis der historischen Bewegung, und sie hat
aufgehort, doktrindr zu sein, sie ist revolutionar geworden.« (MEGA? 1/30:
301f)

Ungeachtet dessen, dass Marx hier — wie noch zu problematisieren sein wird
- mit dem empiristischen Duktus des Augenscheins die eigenen philosophi-
schen Voraussetzungen seiner Kritik invisibilisiert, ist besonders bemerkens-
wert, dass er nicht nur einen objektiven Vorgang beschreibt, sondern zugleich
Einsicht fordert und einen Imperativ ausspricht: Die Theoretiker des Prole-
tariats >haben sich Rechenschaft abzulegen und sich zum Organ der Revolution zu
machen«. Darin driickt sich nicht weniger als das zentrale politische Problem
aus, das notwendigerweise jeder Gesellschaftskritik innewohnt, die ihre Ur-
teile mit dem wissenschaftlich fundierten Anspruch auf Wahrheit fasst. Be-
griffliches Denken, das Medium rationaler Kritik, zielt auf allgemeingiiltige,
notwendige Urteile. Als Gesellschaftskritik ist dieses Denken aber zugleich
immer schon auf praktische Verinderung, ja den revolutioniren Umsturz ih-
res Gegenstands bezogen, und diesen Umsturz kann es zwar mit verniinfti-
gem Interesse antizipieren und vielleicht auch seine adiquate Form bestim-
men, doch begibt es sich damit notwendig auf ein Terrain, das nicht mehr un-
mittelbar seinen universalen Gesetzen gehorcht, aber doch allein der Ort sein
kann, an dem sich die Wahrheit der auf die Revolution zielenden Kritik in der
geschichtlichen Tat zu erweisen hat.® So ist Marx’ begriindeter »Wahrheitsab-
solutismus« (Marcuse 1962: 282) unausweichlich mit der Frage konfrontiert,
wie eigentlich mit all denjenigen zu verfahren sei, die sich nicht zum Organ
jener die Wahrheit vollziehenden Revolution machen wollen; die im >Doktri-
niren< und >Utopischen« verbleiben und die gar dem Vollzug der Bewegung
und damit der Wahrheit im Wege stehen. Im Moment der Moglichkeit der Re-
volution, d.h. in einer sich zuspitzenden antagonistischen Konstellation des
Klassenkampfes, muss die Gesellschaftskritik also auch ein Urteil iber die-
jenigen sprechen, die sich nicht zur bewussten Klasse des Proletariats kon-
stituieren (Kleinbiirgertums, sLumpenproletariat<), und tiber diejenigen, die
nicht zum historisch richtigen Kommunismus konvertieren (der >wahre So-
zialismus«< von Griin, der Handwerkerkommunismus von Weitling, der phi-
losophische Kommunismus von Hess, der Sozialismus von Proudhon, spiter
dann der Anarchismus von Bakunin, der Sozialismus von Lassalle etc.). Mit

5 Marx war sich dessen bewusst, und es ist kein Zufall, dass die zweite These ad Feuer-
bach, die dieses Problem auf den Punkt bringt, auch zeitlich am Beginn des Marx’schen
Parteibildungsprozesses steht.

- am 12.02.2026, 21:12:

17


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wahrheit und Revolution

Buch, Zeitung und Partei wird also niemals nur fiir das neue kommunistische
Projekt einer herrschaftsfreien klassenlosen Gesellschaft gearbeitet, sondern
mit derselben Konsequenz auch gegen alle, die sich der Verwirklichung dieses
Projekts entgegenstellen — und seien es selbst Proletarierinnen und Proleta-
rier, Sozialisten und Kommunistinnen.®

Dort, wo man heute mit und in Ankniipfung an Marx versucht, Gesell-
schaftskritik zu betreiben, hat man die hier beschriebenen Konsequenzen des
revolutiondren Wahrheitsurteils weitgehend ignoriert, iibergangen oder ein-
geklammert. Auf der Suche nach der reinen wissenschaftlichen oder reinen
philosophischen Gesellschaftskritik (und vielleicht auch als Schutz vor den
beunruhigenden und irritierenden politischen Folgen) hat man die revolu-
tionire, kommunistische Stimme verbannt und damit von vornherein ver-
unmoglicht, diese Problematik als eine der Marx’schen Kritik notwendig in-
hirente iiberhaupt wahrzunehmen. Diese Problematik aber kann nur dann
sichtbar werden, wenn der in die Analyse der biirgerlich-kapitalistischen Ge-
sellschaftsformation eingelassene Wahrheitsanspruch nicht mehr als von der
revolutiondren Umwalzung dieser Gesellschaft getrennt begriffen wird.

Wenn es die Grundintention dieses Bandes ist, den Zusammenhang von
Wahrheit und Revolution, von Analyse und Urteil in der Marx’schen Gesell-
schaftskritik wieder in den Mittelpunkt zu riicken, dann ist es uns im selben
Maf3e ein Anliegen, das damit einhergehende Beunruhigende und Problema-
tische offenzulegen. Eine Gesellschaftskritik, die sich heute noch mit guten

6 Ausgerechnet Horkheimer war sich dieses unauflésbaren Zusammenhangs zwischen
der auf die befreite Gesellschaft gerichteten Wahrheit und der notfalls gewaltsamen
Formierung von deren Subjekt einmal sehr bewusst gewesen. So heifdt es rund drei
Jahrzehnte vor seinem Vortrag tiber Marx heute in seinem programmatischen Aufsatz
Traditionelle und kritische Theorie noch: »Der Gang der Auseinandersetzung zwischen
den fortgeschrittenen Teilen der Klasse und den Individuen, welche die Wahrheit tiber
sie aussprechen, [...] ist als ein ProzeR von Wechselwirkungen zu verstehen, bei dem
das Bewufitsein mit seinen befreienden zugleich seine antreibenden, disziplinieren-
den, aggressiven [in der urspriinglichen Fassung heifst es>gewaltsamenc d. Verf.] Kraf-
te entfaltet. Seine Scharfe zeigt sich in der stets gegebenen Méglichkeit der Spannung
zwischen dem Theoretiker und der Klasse, der sein Denken gilt. Die Einheit der sozia-
len Kréfte, von denen die Befreiung erwartet wird, [...] existiert nur als Konflikt, welcher
standig die in ihm begriffenen Subjekte bedroht. In der Person des Theoretikers tritt
das deutlich zutage; seine Kritik ist aggressiv nicht nur gegeniiber den bewufsten Apo-
logeten des Bestehenden, sondern ebensosehr gegeniiber ablenkenden, konformis-
tischen oder utopistischen Tendenzen in den eigenen Reihen.« (Horkheimer 2005a:
2321)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker

Griinden auf Marx berufen will, muss sich unseres Erachtens dieser Proble-
matik stellen — nicht nur deshalb, weil man sonst Gefahr liuft, die radikal
gesellschaftsverindernde Perspektive dieser Kritik zu schleifen, und am En-
de die »Idee des Sozialismus« mit der Vorstellung verwechselt, es gehe le-
diglich darum, soziale »Kommunikationsbarrieren niederzureifen«, um die
»Spielrdume sozialer Freiheit zu erweitern« (Honneth 2015: 104). Man muss
vor allem auch deshalb die Marx’sche Gesellschaftskritik problematisieren,
weil gleichsam auch umgekehrt damit die theoretischen, politischen und ge-
sellschaftlichen Kosten zutage treten, die einer dieser grundlegenden Proble-
matik gegeniiber blinden Affirmation der »Idee des Kommunismus« verdeckt
bleiben miissen. Nur so ist zu erkliren, dass man neuerdings auch in Teilen
der akademischen Linken wieder mit Lenin und dem Bolschewismus koket-
tiert und geradezu von einer »Treue« zur Idee, zur Hypothese oder zum Hori-
zont des Kommunismus ausgerechnet in seinen real-sozialistischen Ausfor-
mungen schwirmt (Douzinas/Zizek 2012:12), die »tatsichliche GréfRe Lenins«
(ZiZek 2002: 193) wieder feiert und den Terror und die Toten dieser Projekte
mit einer eigentiimlich verharmlosenden, wenn nicht gar rechtfertigenden
Geste so beschreibt:

»Im Hinblick auf den politischen Terror |t sich die Kluft, die die Ara Lenins
vom Stalinismus unterscheidet, genau benennen: zu Lenins Zeiten wurde
der Terror offen zugegeben (Trotzki prahlte sogar manchmal groRspurig mit
derundemokratischen Natur der bolschewistischen Regierung und dem Ter-
ror, den sie ausiibte), wahrend sich zu Stalins Zeiten der symbolische Status
des Terrors vollig veranderte. Terror verwandelte sich in ein 6ffentlich nicht
anerkanntes obszones und undurchsichtiges Supplement des offiziellen Dis-
kurses.« (Ebd.: 261)

Es scheint hier so, als sei nicht der Terror selbst das Problem, sondern nur der
symbolische Status desselben. Ob nun aber offen und anerkannt (von wem ei-
gentlich?) oder verdeckt, ob groRmaiulig oder obszén, ob vom >Genie« Lenin
gebilligt oder vom mittelméifiigen Stalin angeordnet: Dariiber kdnnen dieje-
nigen jedenfalls, die der Terror trifft, keinen gelehrten Diskurs mehr fithren.
Vielleicht rechnet man auch einfach mit diesen Toten, wie der Maoist Alain
Badiou mit den mindestens 750.000 Toten der chinesischen Kulturrevolution
rechnet: »Wie soll man sich vorstellen, dass ein Kampf fiir die totale Neuaus-
richtung der Macht, fiir eine ginzliche Neugriindung der Staatsform selbst
ohne wesentliche materielle und menschliche Opfer vor sich geht?« (Badiou
2014: 60) Die sozialphilosophische Verharmlosung des Marx’schen Wahrheits-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Wahrheit und Revolution

anspruchs ist offensichtlich gar nichts gegen solchen politischen Wahnsinn,
mit dem die blofle Moglichkeit dessen, worauf Marx mit diesem Anspruch
zielte, vernichtet wird: die verniinftig eingerichtete Gesellschaft, der >Verein
freier Menschenx.

Die nun folgenden drei Studien zur Marx’schen Gesellschaftskritik und
deren Grundproblematik beschiftigen sich jeweils vorwiegend mit einem
der drei medialen Felder, auf denen Marx als Wissenschaftler, Journalist und
kommunistischer Organisator seine Kritik artikuliert und praktiziert hat.

Mit der ersten Studie soll das grundlegende Wissenschaftsverstindnis
ausgeleuchtet werden, wie es sich durch das gesamte Marx’sche Werk zieht
und seine Hohe schliefflich im Kapital erreichen wird. Ausgehend von der
Feststellung, dass gerade auch hier vielfiltige Beziige auf eine zukiinfti-
ge kommunistische Gesellschaft zu finden sind, die offenbar nicht nur
ausschmiickendes Beiwerk zu einem grundsitzlich davon zu trennenden
wissenschaftlichen >Kern< der Argumentation darstellen, sondern in die
wissenschaftliche Darstellung selbst einfliefden, soll hier der grundsitzliche
Status dieser Beziige untersucht werden. Zu diesem Zweck ist es nétig, zu-
nichst einen historischen Sprung zuriick zu dem (textlichen) Ort zu machen,
an dem Marx erstmals den Kommunismus zum Dreh- und Angelpunkt seiner
kritischen Untersuchungen der biirgerlichen Herrschaftsverhiltnisse macht:
den Okonomisch-philosophischen Manuskripten von 1844. Hier wird Marx den
Kommunismus aus den Verhiltnissen selbst als deren bestimmte Negation
und damit als Wahrheit, als das »aufgeloste Rithsel« der bisherigen, sich so als
Verkehrung darstellenden Geschichte fassen. Dieser emphatische Wahrheits-
begriff, den er mafgeblich in der kritischen Auseinandersetzung mit Hegel
entwickelt, zieht sich, wie auch unter Zuriickweisung der gingigen Behaup-
tung eines mit der Deutschen Ideologie vollzogenen sepistemischen Bruchs«
(Althusser) gezeigt werden soll, bis in das wissenschaftliche Hauptwerk
Marxens: die Kritik der politischen Okonomie. So wird deutlich zu machen
sein, dass ein inwendiger Zusammenhang zwischen Marx’ Perspektive auf eine
kommunistische, revolutionire Umwilzung und seiner wissenschaftlichen
Kritik der kapitalistischen Produktionsweise besteht; dass Marx’ spezifisches
Kommunismusverstindnis nicht nur die epistemische Voraussetzung seiner
systematischen Darstellung ist, sondern die Wahrheit der sich so itberhaupt
erst begrifflich erschliefienden biirgerlichen Verhiltnisse deren revolutionire
Aufhebung selbst ist.

Die zweite Studie nihert sich Marx’ Sicht auf die politische Situation Eu-
ropas nach 1848. Wie kann er in einer Zeit, in der die europiischen Regie-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker

rungen untereinander Allianzen zur Wiederherstellung der vorrevolutioni-
ren Ordnung pflegen und ihre Macht gegen innere Opposition absichern,
iiberall Anzeichen der Revolution entdecken? Erklirbar ist diese Perspekti-
ve, mit der Marx als Journalist vor ein breites Publikum tritt, mit seinem
Anspruch, das Zeitgeschehen gerade nicht nur mittels Beobachtung der ge-
genwirtigen Krifteverhiltnisse abbilden, sondern durch Einsicht in histori-
sche Entwicklungsgesetze erkliren zu kénnen, die auf die Befreiung von ge-
sellschaftlicher Herrschaft, auf eine revolutionire Umwilzung, hindringen.
Im Mittelpunkt der Untersuchung stehen die Zeitungsartikel, die Marx in den
1850er Jahren tiber England und Frankreich schreibt. An diesem Material ope-
rationalisiert er seine Revolutionsperspektive, wenn er den bonapartistischen
Neuentwurf des Kaisertums in Frankreich und das Herrschaftsarrangement
zwischen Aristokratie und Bourgeoisie in England nicht als Formen unum-
schriankter Macht, sondern als Abwehrstrategien gegen den Klassenkampf
begreift, mit dessen Griinden auch nach den europiischen Revolutionen von
1848/49 lingst nicht aufgeriumt worden sei. Dieser Zugang zu den Ereig-
nissen ist auch der Grund, warum Marx auf beiden Seiten des Armelkanals
Techniken zur autoritiren Stillstellung sozialer Konflikte identifizieren kann:
nationalistischen Populismus, Mafinahmenstaat und protegierten Liberalis-
mus. Zugleich aber stellt sein Versuch, unter Berufung auf die >wirkliche, em-
pirische Geschichte« die Revolution als notwendig und unausweichlich aus-
zuweisen und auf diesem Wege nicht zuletzt auch seine materialistische Per-
spektive als wahr zu begriinden, auch ein Erkenntnishindernis dar: Marx kann
sich nicht vorstellen, dass er es hier mit dufderst modernen Krisenlosungsre-
gimes zu tun hat, die Epoche machen werden. Gesellschaftskritik heute kann
deshalb an sein Denken nicht unmittelbar ankniipfen, sondern muss sich zu-
nichst die historischen und epistemischen Voraussetzungen klarmachen, un-
ter denen er zu seinen politischen Urteilen gelangte.

In der dritten Studie geht es um die Frage nach der Verwandlung
des Subjekts der Gesellschaftskritik in ein revolutionires, proletarisches
oder kommunistisches Klassen-Subjekt. Wie kommt es dazu, dass die vielen
und mannigfaltigen plebejisch-proletarischen Subjekte zu einem einzi-
gen Proletariat, zu einem revolutioniren Subjekt, verschmelzen? Schon in
der Formierungsperiode der Marx’schen Gesellschaftskritik taucht dieses
Problem auf und findet seinen ersten bedeutenden Niederschlag in der
Auseinandersetzung zwischen Marx und Max Stirner. Stirner hatte den
Vorgang der Subjektivierung, d.h. der Produktion und Formierung eines
>Wahrheitssubjekts, in seiner Schrift Der Einzige und sein Eigentum als eine

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Wahrheit und Revolution

umfassende historische und institutionalisierte Machtprozedur beschrieben,
bei der eine iberindividuelle Wahrheit (Staat, Nation, Religion, Mensch,
Proletariat, Kommunismus etc.) im Individuum verankert werden muss,
und zwar in Form spezifischer >Glaubenspraktiken<. Fiir Marx hingegen war
die Subjektivierung des >Proletariats¢, d.h. das bewusste Zur-Klasse-Werden
des Arbeiters und der Arbeiterin, eine in die geschichtliche Entwicklung
der kapitalistischen Produktionsweise eingeschriebene Wahrheitsprozedur.
Das >Proletariat« sollte ihm zufolge gleichsam innerhalb der kapitalistischen
Produktionsweise und gegen sie einen politischen und sozioSkonomischen
(Klassen-)Bildungsprozess durchlaufen, der auf doppelte Weise gesellschaft-
liche Verinderung und Selbstverinderung induzieren wiirde. In der Rekon-
struktion des Aufeinanderprallens beider Positionen wird nicht nur deutlich,
dass sich hier zwei eigenstindige, aber durchaus komplementire Weisen der
Kritik der biirgerlichen Gesellschaft als Herrschaftsform gegeniiberstehen
(Kritik biirgerlicher Sinnverhiltnisse; Kritik kapitalistischer Produktionsver-
hiltnisse). Ebenso wird gezeigt, dass Marx die soziale und politische Macht
von Subjektivierungspraktiken unterschitzt und deshalb problemlos auf
kommunistische Organisationsformen (Bund, Partei, Arbeiterassoziation)
zuriickgreift, um den Bildungs- und Bewusstseinsprozess des >Proletariats<
vor allem dann zu >unterstiitzen<, wenn die Arbeiter und Arbeiterinnen vom
Pfad der industrieproletarischen Subjektivierung abweichen und gerade
nicht ihre geschichtliche Aufgabe erfiillen — wenn sie beispielsweise zu
sLumpenproletariern< oder zu >Arbeiteraristokraten< werden. Marx hat in
seiner Gesellschaftskritik mit der Zuriickweisung von Stirners machtkriti-
scher Perspektive eine Liicke im Hinblick auf die Frage der Subjektivierung
hinterlassen, in die spitere marxistische Autoren — von Lenin und Lukics
bis Zizek — mit der wirkungsmichtigen, aber zugleich fatalen Vorstellung
einer Kommunistischen Partei einspringen werden. Die Partei wird jetzt zum
wichtigen Bildungsinstrument und Sicherheitsdispositiv eines sProletariatss,
das im Moment der Revolution in die »ideologische Krise« (Lukics) und auf
reformistische oder gar konterrevolutionire Abwege gerit.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender, Anna-Sophie Schénfelder, Matthias Spekker

Der hier vorliegende Band beschlief3t ein von der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft (DFG) gefordertes Forschungsprojekt mit dem Titel Marx und
die >Kritik im Handgemenge<« — Zu einer Genealogie moderner Gesellschaftskritik, das
an der Universitit Osnabriick angesiedelt war. Wir méchten uns bei all denen
bedanken, die auf unterschiedliche Weise das Projekt begleitet haben und mit
uns in die Diskussion getreten sind. Unser besonderer Dank gilt Grete Bin-
der, Andy Uphoft, Roman Riischemeyer und Astrid Lagemann, die mit der
Organisation von Workshops und Tagungen, mit der Betreuung unseres In-
ternetauftritts und wissenschaftlichen Recherchen sowie mit der Verwaltung
des Projekts entscheidend zu dessen Gelingen beigetragen haben.

- am 12.02.2026, 21:12:

23


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»ihrem Wesen nach kritisch und revolutionar«
Wahrheit in Marx’ wissenschaftlicher Gesellschaftskritik

Matthias Spekker

1. Kommunistische oder wissenschaftliche Kritik? -
Ein Problemaufriss

Das Kapital ist das unbestrittene Hauptwerk von Karl Marx, in ihm kulmi-
niert ein jahrzehntelanger Forschungsprozess, dessen Ziel die wissenschaftli-
che Kritik der kapitalistischen Produktionsweise war. So heruntergebrochen,
miisste sich die akademische Marx-Forschung eigentlich ganz unbeschwert
der scholastischen Rekonstruktion und Uberpriifung der Marx’schen Beweis-
fithrung und logischen Argumentation iiberlassen kénnen — wiren da nicht
einzelne Sitze wie ganze Abschnitte, die sich so gar nicht dem Wissenschafts-
ideal fiigen wollen, das man auch im Kapital wiederzuerkennen meint. Nicht
nur oder gar zuvorderst in Vor- und Nachworten, sondern im Haupttext, wo
doch die wissenschafiliche Darstellung der kapitalistischen Verhiltnisse erfolgt,
ist man immer wieder unversehens mit Andeutungen auf die befreite Gesell-
schaft, bisweilen gar mit geschichtsphilosophischen Uberlegungen konfron-
tiert.

Den mit Abstand gréfiten Stein des Anstofes liefert hier bekanntlich
der Abschnitt tber die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumu-
lation im 24. Kapitel*, und die deterministische Sprache, die Marx hier
benutzt, fordert nicht nur den Einspruch seiner marxologischen Kritikerin-
nen und Kritiker heraus, sondern hat auch ihn selbst spiter zumindest zu

1 Einige grundlegende Einsichten, die in die vorliegende Studie eingeflossen sind, ha-
ben erst durch die intensiven Diskussionen, die ich mit Patrick Viol und Jan Ricker-
mann gefiihrt habe, Kontur gewonnen. Beiden gilt mein besonderer Dank.

2 Siehe zu dessen Bedeutung auch Spekker 2018.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Wahrheit und Revolution

Relativierungen gezwungen.’ Indes sind es gerade auch die vermeintlich
unscheinbaren Formulierungen, solche, die im Laufe einer nunmehr schon
tiber 150-jihrigen Geschichte der Kapital-Rezeption mitsamt ihren Syste-
matisierungen, Rekonstruktionen, auch Popularisierungen, jedenfalls ihrem
(natiurlich erst einmal gerechtfertigten) engen Fokus auf die Grundkategorien
und -begriffe der Marx’schen Wissenschaft aus dem Blick geraten sind, deren
Geringschitzung bis Nichtbeachtung sympomatisch fiir viele der heutigen
Marx-Lesarten ist. Tatsdchlich sprechen gerade diese Formulierungen jedoch
bei genauerem Hinsehen Binde dariiber, welcher unabweisbare Anspruch
eigentlich die Kritik der politischen Okonomie bis in ihre Begriffe und ihre
Grundargumentation hinein ausfillt.

Was sagt es etwa iber Marx’ kritische Darstellung aus, wenn er iiber die
Entwicklung der grofien Industrie feststellt, dass sie in einen Widerspruch
zu ihrer kapitalistischen Form geraten miisse und gezwungen sein werde,
die »moglichste Vielseitigkeit des Arbeiters als allgemeines gesellschaftliches
Gesetz der Produktion anzuerkennen, und die Verhiltnisse seiner normalen
Verwirklichung gemifd umzugestaltens, die ihrerseits erst gewahrleistet sei,
wenn der Arbeiter nichts weniger als ein »total entwickelte[s] Individuum«
geworden sein werde (MEGA? II/s: 400; Herv. M.S.)? Trigt es zur Analyse
bei, das Zwangsgesetz der Wertverwertung zugleich als »reale Basis einer ho-
heren Gesellschaftsform« zu bestimmen, »deren Grundprincip die volle und
freie Entwicklung jedes Individuums« ist (ebd. 477)? Was hat die Feststel-
lung, durch die Kooperation in der kapitalistischen Fabrik streife »der Arbei-
ter seine individuellen Schranken ab und entwickel[e] sein Gattungsvermo-
genc« (ebd.: 266), mit der Erklirung der Produktion des relativen Mehrwerts
zu tun? Selbst — oder besser: gerade auch - im Fetisch-Kapitel, in das die
Wertformanalyse miindet und deren beider zentrale Stellung innerhalb der
Marx’schen Okonomiekritik zurecht immer betont wird, finden sich derartige
Hinweise auf die befreite Gesellschaft. Hier werden die Verwirklichung eines
»praktischen Werkeltagslebens«, das »den Menschen tagtiglich durchsich-
tig verniinftige Beziehungen zu einander und zur Natur« darstellt, und die
Verwirklichung eines »gesellschaftlichen Lebensprozesses, d.h. eines materi-
ellen Produktionsprozesses«, der »als Produkt frei vergesellschafteter Men-
schen unter deren bewufiter planmifiger Controle steht« (ebd.: 48), nicht

3 Siehe seinen 1877 verfassten, allerdings nie abgeschickten Brief an die Redaktion der
Otetschestwennyje Sapiski (MEW 19: 107 ff.), auf den an spaterer Stelle zuriickzukom-
men ist.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

etwa als Resultat, sondern als Voraussetzung dafiir bestimmt, dass der von den
bestehenden 6konomischen Verhiltnissen hervorgebrachte Fetischismus und
die ihnen entsprechenden religiésen Illusionen verschwinden werden. Marx
verkniipft seine Kritik also offenbar mit einer historischen Transzendenz, die
er sogar in einen inneren Zusammenhang mit der Erkenntnis der 6konomi-
schen Formen und Kategorien selbst stellt, wenn er schliefilich schreibt:

»Formen, denen es auf der Stirn geschrieben steht, dafs sie einer Gesell-
schaftsformation angehoren, worin der ProduktionsprozefR die Menschen,
der Mensch noch nicht den ProduktionsprozeR bemeistert, gelten ihrem
[der politischen Okonomie; M.S.] biirgerlichen Bewufitsein fiir eben so
selbstverstindliche Naturnothwendigkeit als die produktive Arbeit selbst.«
(Ebd.: 49)

Insbesondere in der deutschsprachigen akademischen Marx-Rezeption gelten
solche Formulierungen heute eher als weltanschauliches Beiwerk, das grund-
sitzlich vom wissenschaftlichen Kern der Kritik der politischen Okonomie
getrennt werden miisse — eine Haltung, die sich gar nicht erst in der expliziten
Aufspaltung des Marx’schen Texts in eine >esoterisches, d.h. innerlich kohi-
rente, Wissenschaft einerseits und mit dieser nicht zu vereinbarende >exote-
rische« Behauptungen andererseits duflern muss.* Oftmals werden die irritie-
renden Aussagen auch einfach stillschweigend itbergangen oder zumindest in
ihrer ganzen Tragweite nicht verstanden.® Rekonstruktionen wiederum, die
in solchen Auflerungen Marxens, statt sie abzuspalten oder zu iibergehen,
vielmehr ein starkes ethisches Motiv erkennen und dieses der wissenschaft-
lichen Darstellung an die Seite gestellt wissen wollen, unterscheiden sich oft
nur auf den ersten Blick von jener zuvor genannten Rezeptionslinie. Tatsich-
lich teilen sie grundsitzlich deren Verstindnis von Marx’ Wissenschaft, mit
der jene vermeintlich ethischen Teile dann letztlich auch in keinem notwen-
digen, sondern lediglich in einem sie von auf’en komplementierenden Ver-
hiltnis stehen.®

4 Siehe ausfiihrlicher zum Unternehmen, das Marx’sche Kapital entlang der Trennlinie
>esoterisch/exoterisch<aufzuspalten, Spekker 2017.

5 Darauf wird diese Studie besonders im vierten Kapitel eingehen.

6 Dies lasst sich anschaulich an Urs Lindners Studie Marx und die Philosophie nachvoll-
ziehen, in der Lindner den >wissenschaftlichen Realismus< des Kapital nicht zuletzt
unter Bezug auf den Strukturalismus Louis Althussers und den analytischen Marxis-
mus darin ausmacht, dass es auf keinen Fall als Ausdruck eines mittlerweile Giberwun-
denen shistorischen Materialismuss, sondern »als prozesstheoretisches Werk zu lesen

- am 12.02.2026, 21:12:

27


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Wahrheit und Revolution

Um Missverstindnissen vorzubeugen, sei hier betont, dass es natiirlich
nicht darum gehen kann, a priori von Marx’ dkonomiekritischem Werk als
einem in sich geschlossenen, stimmigen Ganzen auszugehen, das keinerlei
Widerspriiche in sich triige und deshalb in jedem seiner Sitze und Gedan-
ken konsistent und iiberzeugend wire. Eine derartige Harmonisierung, die
tatsichlich vorhandene Widerspriiche einfach ignoriert oder wegdiskutiert,
hitte mit verniinftigem Textverstindnis nichts zu tun. Nur ist umgekehrt ge-
rade auch dort eine unzulissige Harmonisierung am Werke, wo alles, was
sich nicht dem im Zuge eigener Interpretationsleistung einmal definierten
wissenschaftlichen Kern der Okonomiekritik fiigt, als vermeintlicher Wider-
spruch einfach abgespalten wird.

Dagegen soll im Folgenden plausibilisiert werden, dass es sich bei den auf
die eine oder andere Weise auf die befreite, von den Menschen verniinftig ein-
gerichtete Gesellschaft hinweisenden Textstellen im Kapital keineswegs blof3
um ausschmiickende Bewegungs-Prosa oder auch vermeintlich vom Marx’-
schen Wissenschaftsansatz lingst iiberwundene philosophische Atavismen
handelt, noch hier lediglich politische Schlussfolgerungen aus einer bereits fer-
tigen wissenschaftlichen Analyse gezogen werden. Vielmehr driickt sich in
ihnen eine Problematik aus, die fiir Marx’ gesamtes Werk, und zwar gera-
de auch fiir das Unternehmen der Kritik der politischen Okonomie und den
spezifischen Charakter ihrer Wissenschaftlichkeit, wesentlich ist. Sie zeu-
gen nicht etwa von einer vermeintlich ethischen Motivation fiir seine wis-
senschaftliche Kritik, sondern vielmehr von deren epistemischer Grundlage.

[seil, das struktur- und handlungstheoretische Uberlegungen in komplexititswissen-
schaftlicher Perspektive« (Lindner 2013: 284) integriere und — wie es dann unter Be-
zug auf einerseits den Ethiker Bernard Williams, andererseits den kritischen Realis-
ten Andrew Sayer heifit—mit auf »dichten ethischen Begriff[en]« fufienden »evaluati-
ven Deskriptionen« (ebd.: 285) verknipft sei. Hier wiederholt sich in gewisser Weise,
was bereits vor rund 50 Jahren Alfred Schmidt in Der strukturalistische Angriff auf die
Geschichte am Anti-Historizismus der Pariser Althusser-Schule kritisiert hat: Den fal-
schen Zustand subjektlos-naturwiichsiger Produktionsverhiltnisse »kann die struk-
turalistische Marx-Interpretation innertheoretisch nicht wirklich bewiltigen, weil die
(auch materialistisch nicht zu iberspringende) Konstitutionsfrage auRerhalb des Ho-
rizonts verbleibt; sie kann ihn ledliglich moralisch verdammen — in den Kategorien
eines der politischen Sphéare entlehnten Humanismus« (Schmidt1971a: 208). Bei Lind-
ner ist es entsprechend nun die Ethik. Ahnlich wie Teile der heutigen Marx-Rezeption
trennt Althusser »seine theoretische Konstruktion von der Idee der Weltverinderung,
an welcher der Wissenschaftsbegriff des dialektischen Materialismus gerade orientiert
ist« (ebd.).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Deutlicher noch tritt die Grundproblematik jener eingangs aus dem Ka-
pital zitierten Aussagen in den knapp zehn Jahre zuvor verfassten Grundris-
se-Manuskripten zutage. Gegen Adam Smiths Bestimmung des >Werts der
Arbeit« durch das Quantum an Ruhe, Freiheit und Gliick etwa, das der Ar-
beiter fiir ein bestimmtes Quantum Arbeit >opfern< miisse, fithrt Marx nicht
nur ins Feld, dass es einen solchen >sWert der Arbeit« gar nicht geben kann,
sondern holt er zudem zu einer Bestimmung von Arbeit aus, die nicht ein-
fach — wie bei Smith, der damit indes die »historischen Formen der Arbeit
als Sklaven-Frohnde-Lohnarbeit« durchaus treffend beschreibe — das Gegen-
teil von Freiheit und Gliick ist, sondern in Form einer zukiinftigen »travail
attractif« gerade deren Verwirklichung wire:

»Daflaberdie Ueberwindungvon Hindernissen an sich Bethdtigung der Frei-
heit — und dafs ferner die dusseren Zwecke den Schein blos dusserer Na-
turnothwendigkeit abgestreift erhalten und als Zwecke, die das Individuum
selbst erst sezt, gesezt werden — also als Selbstverwirklichung, Vergegen-
standlichung des Subjects, daherreale Freiheit, deren Action eben die Arbeit
ahnt A. Smith ebenso wenig [wie das>Bedrfnif einer normalen Portion von
Arbeit M.S.].« (MEGAZ? 11/1.2: 499; Herv. M.S.)

Was Marx hier formuliert, ist nichts Geringeres als die Bestimmung verwirk-
lichter Vernunft, und die hier aufscheinende Konnotation von Grundgedanken
des Deutschen Idealismus, insbesondere Hegels, ist keineswegs Zufall, son-
dern verdeutlicht gerade im Rahmen der Kritik der politischen Okonomie,
wie diese keinen alle Verbindungen kappenden Bruch, sondern — das wird
hier zu zeigen sein — das durchgefithrte Projekt der materialistischen Authe-
bung der idealistischen Begriindung verniinftiger Subjekt-Objeki-Einheit dar-
stellt. Im Gegensatz etwa zur Hegel'schen Philosophie begreift Marx diese
Verwirklichung des Subjekts aber natiirlich nicht mehr als die des absolu-
ten Geistes, sondern als die praktische Selbstverwirklichung des Menschen,
dessen Resultat die »Universalitit des Individuums« im Sinne der »Universa-
litat seiner realen und ideellen Beziehungen« (ebd.: 440), also eines bis jetzt
noch gar nicht Wirklichen, ist. Ebenso wenig wird hier den realen Verhilt-
nissen ein Ideal, ein normativer Maf3stab, duflerlich entgegengehalten. Wo-
rum es Marx ganz wesentlich geht, ist, die materiellen Verhiltnisse als solche
auszuweisen, die aus sich selbst heraus notwendig »die realen Bedingungen
ihrer eignen Aufhebung« (ebd.) hervorbringen und so die Menschen in den
Zustand versetzen, erstmals zum Subjekt zu werden, »das in dem Produc-
tionsprocess nicht in blos natiirlicher, naturwiichsiger Form, sondern als alle

- am 12.02.2026, 21:12:

29


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Wahrheit und Revolution

Naturkrifte regelnde Thitigkeit erscheint« (ebd.: 499). Damit wiren die »uni-
versal entwickelten Individuen, deren gesellschaftliche Verhiltnisse als ihre
eignen, gemeinschaftlichen Beziehungen auch ihrer eignen gemeinschaftli-
chen Controlle unterworfen sind, [...] kein Product der Natur, sondern der
Geschichte« (MEGA? I1/1.1: 94).

Nach Hegels berithmtem Diktum ist das Ganze das Wahre, (vgl. Hegel
1970: 24) Wahrheit also die durchgefiihrte (Selbst-)Erkenntnis des Geistes als
sich durch seine Bestimmungen hindurch dialektisch entfaltender Substanz
und damit in eins des Subjekts der so als verniinftig begriindeten Totalitit,
der Wirklichkeit. Doch auch in den oben aufgefithrten Formulierungen, in
denen noch Marx’ frithe materialistische Hegel-Kritik widerscheint, ist das
angedeutet, was man seinen emphatischen Wahrheitsbegriff nennen kann, der
sich — bei allen fundamentalen Unterschieden — ebenso wenig wie derjenige
Hegels als die blof3e Beschreibung dessen, was ist, also als positivistische Tat-
sachenfeststellung, geniigt, sondern auf die — von Marx nun allerdings histo-
risch und sozialtheoretisch gewendete — verwirklichte Vernuntft zielt, als de-
ren Synonym der durch revolutionire Umwilzung der verkehrten Verhiltnis-
se zu verwirklichende Kommunismus zu verstehen ist. Wahrheit ist demnach
— das soll diese Studie verdeutlichen - nicht einfach das Kriterium richtiger
(Einzel-)Aussagen iiber den unmittelbar vorliegenden und blof szientistisch
anzuschauenden Ist-Zustand, sondern ein geschichtlich erst noch Durchzuset-
zendes, ihre Erkenntnis daher von der realen Méglichkeit verninftiger Praxis
nicht zu lésen.

Bekanntlich hat Marx keine methodologischen Ausfithrungen zu seinem
Wahrheitsverstindnis, geschweige denn eine >Theorie der Wahrheit< nieder-
geschrieben, und wenn er in seinen 6konomiekritischen Manuskripten und
Publikationen der 1850er und 1860er Jahre den Begriff >Wahrheit« verwendet,
dann fiir gewohnlich im Sinne des Alltagsverstindnisses als korrekte, unver-
blendete Tatsachenbeschreibung.” Das als letztes Wort zu dieser Thematik
anzusehen, wire indes oberflichlich und verkiirzt, denn es ist natiirlich nicht
der Name, sondern die Sache selbst, in diesem Fall die Kritik der politischen
Okonomie, an der sich der Inhalt, das Marx’sche Wahrheitsverstindnis, aus-
weisen lassen muss. Das gilt allerdings genauso fur die vorliegende Studie:

7 So z.B. im Vorwort zum Kapital, wo er die englischen Fabrikinspektoren, drztlichen Be-
richterstatter und Untersuchungskommissare als »sachverstandige, unparteiische und
riicksichtslose Mdnner« bezeichnet, die mit grofer »Machtvollkommenheit [...] zur Er-
forschung der Wahrheit ausgeriistet« seien. (MECA? 11/5: 13)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Wenn ich im Folgenden die Entstehung des Marx’schen Wahrheitsverstind-
nisses u.a. aus der materialistisch aufgehobenen Tradition des Deutschen
Idealismus und seines Vernunft- und Wahrheitsanspruchs nachzeichne, geht
es daher mitnichten darum, bestimmte einzelne Formulierungen aus Marx’
Hauptwerk allein schon aufgrund ihres Anklangs als Beweis fiir das ungebro-
chene Fortdauern ilterer, dem Marx’schen Frithwerk inhirenter Problemati-
ken und Argumentationen zu nehmen. Im Gegenteil muss sich ein solches
Wahrheitsvestindnis schliefilich auch im Rahmen der grundlegenden Argu-
mentation der Kritik der politischen Okonomie selbst plausibilisieren lassen.

Das Ziel dieser Studie ist daher, ausgehend vom hier niher auszufith-
renden emphatischen Wahrheitsverstindnis Marxens nachzuweisen, dass ein
inwendiger Zusammenhang zwischen Marx’ Perspektive auf eine kommunisti-
sche, revolutionire Umwilzung, d.h. der praktischen Verwirklichung einer
verniinftigen Gesellschaft, und seiner wissenschaftlichen Kritik der kapitalis-
tischen Gesellschaftsform besteht.? Es soll gezeigt werden, dass Marx’ Kritik

8 Ich greife damit nicht zuletzt einen in der heutigen akademischen Marx-Forschung
weitestgehend vergessenen Gedanken wieder auf, der insbesondere fir die Kritische
Theorie —als Fortfiihrung der Marx’schen Kritik unter den verdnderten Umstanden des
20. Jahrhunderts — noch zentral war. So schreibt bereits 1941 Herbert Marcuse in sei-
ner Hegel-Studie Vernunft und Revolution, die Marx'schen Kategorien zielten »auf eine
neue Form der Gesellschaft ab, selbst wenn sie ihre herkémmliche beschreiben. Ih-
rem Wesen nach wenden sie sich einer Wahrheit zu, die nur durch die Abschaffung
der biirgerlichen Cesellschaft zu erreichen ist.« (Marcuse 1962: 229) Und er resiimiert:
»Marx zufolge besteht die richtige Theorie im Bewuf3tsein einer Praxis, die auf die Ver-
anderung der Welt abzielt.« (Ebd.: 282) Diese Feststellung, die sich schon in Max Hork-
heimers programmatischem Aufsatz Traditionelle und kritische Theorie (1937) in der Be-
stimmung ausdriickt, kritische Gesellschaftstheorie (und damit wesentlich auch die
Marx’sche) sei »ein einziges entfaltetes Existenzialurteil« (Horkheimer 2005a: 244),
wird spater zu einem zentralen Thema von Alfred Schmidts Studien zur Marx’schen
Kritik. So zeigt Schmidt, dass Marx die »dialektische Wahrheit der Geschichte«in der
Schaffung der »— zunichst — kapitalistisch vermittelte[n] Universalitit der mensch-
lichen Wesenskrifte« (Schmidt 1976: 92) ausmacht und dass er entsprechend — wie
Schmidt verschiedentlich schreibt — das Kapitalverhaltnis »unter dem Gesichtspunkt
seiner kiinftigen Aufhebbarkeit untersucht« (Schmidt1977: 165; vgl. Schmidt1971b: 55
u.131f, Fn. 2). Schmidt sei hier auch deshalb hervorgehoben, weil er mit seiner Dis-
sertation Der Begriff der Natur in der Lehre von Karl Marx (Schmidt1962) und weiteren, in
den darauffolgenden Jahren publizierten Aufsidtzen und Monografien zu Marx’ Werk
eine derzentralen Figuren war, die in der BRD jene wichtige Revision des bislang domi-
nanten Marx-Verstandnisses ins Rollen gebracht hatten, die als Neue Marx-Lektiire be-
kannt werden sollte. Heute umfasst diese heterogene >Stromung< gerade auch (und in

- am 12.02.2026, 21:12:

3


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Wahrheit und Revolution

der politischen Okonomie ihre innere Ausrichtung nicht zuletzt aus dem als
historisch zu verwirklichende Wahrheit begriffenen Kommunismus bezieht,
hier also eine epistemische Grundlage des Kapital zu finden ist, das wiederum
erst so als systematische Darstellung des Kapitalverhiltnisses als eines negati-
ven, verkehrten Vergesellschaftungsmodus plausibel wird, dem die Menschen
unterworfen sind, weil und solange sie ihre Geschichte noch nicht selbstbe-
wusst machen. Dieser Begriff der kapitalistischen Produktionsweise hat sein
Wabhrheitskriterium - das soll hier als ein wesentliches Moment des Marx'-
schen Wissenschaftsverstindnisses rekonstruiert werden — in nichts weniger
als der Aufhebung dieses negativen gesellschaftlichen Verhiltnisses.

2. Das »aufgeldste Rathsel der Geschichte« -
Die Begriindung des Kommunismus im Marx'schen Friihwerk

Die Marx’sche Bestimmung des Kommunismus, wie sie sich allein schon in
den wenigen obigen Zitaten andeutet, spielt in den meisten Rekonstruktio-
nen der Marx’schen Methode der Kritik der politischen Okonomie keine Rolle
— aufler bisweilen die negative, als nicht relevant fiir Marx’ Wissenschaft zu
gelten.” Woher Marx diese Uberlegungen nimmt und wie er sie begriindet,

wohl groRerem MaRe) Marx-Interpretationen, die ausgehend z.B. von Althusser einem
solchen durch die Kritische Theorie vermittelten, stirker philosophisch begriindeten
Marx-Verstindnis eher ablehnend gegeniiberstehen. Weitergefiihrt und auf das unab-
weisbare — und von der Kritischen Theorie zum Dreh- und Angelpunkt ihrer Anstren-
gungen gemachte — Problem konzentriert, wie die im Bewusstsein oder zumindest in
der Hoffnung auf die realen Moglichkeiten eines befreienden Geschichtsverlaufs hin
durchgefiihrte Marx’sche Kritik angesichts des im 20. Jahrhundert erfolgten geschicht-
lichen Umschlags in die Barbarei tiberhaupt noch moglich sei, wird jener Strang heute
hingegen eher auRerhalb der Akademie und oft in Form polemischer Interventionen,
wie man sie insbesondere in Publikationen des Freiburger ca ira-Verlags und etwa aus
der Feder des kiirzlich verstorbenen Joachim Bruhn finden kann.

9 Dass es Marx um den Kommunismus ging, wird zwar nicht bestritten, sondern selbst-
verstandlich anerkannt. Mit dem wissenschaftlichen Gehalt der Kritik habe das aber
nichts zu tun. So heifst es etwa symptomatisch bei Anne Steckner in Die Waffen schirfen.
Zum Kritikbegriff bei Karl Marx: »Marx will mit seinem theoretischen Werk den Kapita-
lismus begrifflich erfassen und durchdringen. Dass er besonders in seinen politischen
und journalistischen Schriften immer wieder beiRende Kritik am Kapitalismus formu-
liert und sich in die gesellschaftlichen Auseinandersetzungen zwischen Arbeit und Ka-
pital auf Seite der Lohnabhéngigen eingemischt hat, dndert daran nichts.« (Steckner
2012:158; Herv. M.S.)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

wird oft nicht weiter verfolgt; es bleibt nicht selten nur bei Andeutungen etwa
auf die (frith-)sozialistischen und kommunistischen Bewegungen, mit denen
Marx auf unterschiedliche Weise verbunden war, oder dem Verweis auf (un-
zulissige) geschichtsphilosophische Uberzeugungen Marxens.’® Tatsichlich
aber steht der Marx’sche Versuch einer wissenschaftlichen Begriindung des
Kommunismus, deren philosophischer und zugleich philosophiekritischer Ge-
halt im Folgenden nachgezeichnet werden soll, nicht nur bereits am Anfang
seiner theoretischen Bemithungen, sondern macht auch deren weitere Ent-
wicklung iiberhaupt erst sinnvoll begreifbar.

Im deutschsprachigen Raum wurde die Diskussion um den Kommunis-
mus spitestens ab 1842 — u.a. befeuert durch Lorenz v. Steins Schrift Der So-
cialismus und Communismus des heutigen Frankreich — intensiv gefithrt. Wahrend
zu dieser Zeit Intellektuelle und Radikale aus dem Kreis der Junghegelianer
— etwa Moses Hess, der auch Redakteur der von ihm mitgegriindeten Rhei-
nischen Zeitung (RhZ) war und schon in seiner Heiligen Geschichte der Mensch-
heit (1837) erste sozialistische Forderungen formuliert hatte, aber auch Engels
- den Kommunismus bereits zu ihrer Sache erklirten, (vgl. Stedman Jones
2017: 175 f.) stand Marx diesem zunichst noch ablehnend gegeniiber." Die
Griinde dafiir, dass Marx, der bis dahin noch aus (jung-)hegelianisch begriin-
deter radikaldemokratischer Uberzeugung fiir einen wahrhaft allgemeinen,
verniinftigen Staat als Verkorperung der Freiheit optiert hatte, schon kurze
Zeit spiter dann selbst zum Kommunisten wurde, sind vielfiltig; zentral ist
aber mit Sicherheit die neue Erfahrung der sozialen Realitit der arbeitenden
Bevolkerung, die er im Pariser Exil ab Oktober 1843 machte,” und der gleich-

10 Michael Heinrich hingegen widmet in der Wissenschaft vom Wert der Entstehung des
Marx’schen Kritikunternehmens und speziell auch Marx’ Begriindung des Kommunis-
mus im Frithwerk eine ausfiihrliche Betrachtung, allerdings mit dem Ziel, Marx einen
1845 erfolgenden Bruch mit diesen zuvor entwickelten Konzeptionen nachzuweisen;
vgl. Heinrich 2006: 86-157. Darauf ist an spaterer Stelle zuriickzukommen. Dass ich
im Folgenden meine Ausfithrungen immer wieder gerade den Marx-Interpretationen
Heinrichs gegenlberstellen werde, hat seinen Grund v.a. darin, dass in den letzten
zwei Jahrzehnten wohl niemand so sehr das Marx-Verstandnis im deutschsprachigen
Raum gepragt hat wie eben Heinrich, dessen Wissenschaft vom Wert mittlerweile in der
siebten, dessen Kapital-Lektlreanleitung in der dritten und dessen Einfithrung in die
Kritik der politischen Okonomie gar in der 14. Auflage vorliegt.

1 So sah sich Marx bemiifdigt, den Vorwurf zu entkraften, die RhZ sei kommunistisch;
vgl. z.B. MEGA? | /1: 237 ff.

12 Bereitsdasjournalistische Tagesgeschift als Chefredakteur der RhZ hatte Marx seinen
Blick starker auf konkrete soziale Probleme richten lassen, wofiir die bekanntesten Bei-

- am 12.02.2026, 21:12:

33


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Wahrheit und Revolution

zeitige Kontakt mit einer bereits institutionalisierten Szene sozialistischer
und kommunistischer Handwerkerbiinde samt einer regen literarischen Tra-
dition. Diese Erfahrung traf zusammen mit seiner Interpretation der Phi-
losophie Ludwig Feuerbachs. Seine erste ausfithrliche Bestimmung und Be-
griindung des Kommunismus formulierte Marx schliefdlich Mitte des Jahres
1844 in seinen zu Lebzeiten nicht verdffentlichten Okonomisch-philosophischen
Manuskripten.

Insbesondere im dritten Heft der Manuskripte entwickelt Marx einen Be-
griff des Kommunismus, der nicht den biirgerlichen Verhiltnissen duflerlich
ist bzw. als Ideal entgegengesetzt wird, sondern die positive geschichtliche
Aufhebung des noch herrschenden Privateigentums darstellen soll, welches
Marx »aus dem Begriff der entdusserten Arbeit, d.i. d[es] entiusserten Menschen,
der entfremdeten Arbeit, des entfremdeten Lebens, d[es] entfremdeten Men-
schen« (MEGA? 1/2: 244) zu erkliren versucht. Hier kommt wesentlich Marx’
eigentiimliches Ankniipfen an Feuerbachs Philosophie des Gattungswesens
zum Tragen: Er ibernimmt die Feuerbach’sche Position keineswegs unmittel-
bar und hilt sie dann einfach der vormals von ihm geteilten Hegel'schen Phi-
losophie entgegen, sondern konfrontiert letztere mit ersterer auf eine Weise,
dass er ihre Form und zentrale Begriffe bewahrt und so zugleich iiber Feuer-
bachs statische Form des Materialismus hinausgeht.?

Was Marx — wie schon andere Junghegelianer vor ihm - zu Feuerbachs
Denken gefiihrt hatte, war insbesondere dessen radikaler Anspruch, die Welt
nicht mehr aus der Idee, sondern aus den wirklichen Menschen zu erkliren,
also — so Marx — »das gesellschaftliche Verhiltnif [..] >des Menschen zum
Menschenc« [...] zum Grundprincip der Theorie« (ebd.: 276) zu machen. Feuer-
bach war deshalb so wichtig fiir Marx, weil er einen Ausweg aus dem Grund-
problem anbot, das seit nunmehr zehn Jahren die Junghegelianer umtrieb:
dass angesichts der repressiven Verhiltnisse die philosophische Begriindung
der Wirklichkeit als einer verniinftigen nicht mehr haltbar erschien. (Vgl.
Arndt 2012: 20) Wihrend die Junghegelianer dieses Problem noch selbst wie-
der philosophisch zu 16sen versuchten, erklirte Feuerbach nun die Philoso-

spiele seine Artikel iiber das Holzdiebstahlsgesetz und iber die Lage der Moselbauern
sind; vgl. MEGAZ 1/1:199 ff. u. 296 ff.

13 Essollim Folgenden nicht darum gehen, Marx’ Anschluss und Kritik an Feuerbach und
Hegel darauf hin zu (berpriifen, ob Marx die letzteren beiden tiberhaupt grundle-
gend richtig verstanden hat und ihnen wirklich gerecht wird. Worum es mir geht, sind
die Konsequenzen, die sich aus dieser eigentiimlichen Ankniipfung fir Marx’ weiteres
Denken ergeben.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

phie (v.a. die Hegel'sche) — analog zur Religion — als eine »Form und Daseins-
weise der Entfremdung des menschlichen Wesens« (MEGA? 1/2: 276), das er
indes nicht als eine dem einzelnen Menschen innewohnende Essenz, son-
dern als Beziehung zwischen den Menschen begriff: »Der einzelne Mensch
fiir sich hat das Wesen des Menschen nicht in sich [...]. Das Wesen des Menschen
ist nur in der Gemeinschaft, in der Einheit des Menschen mit dem Menschen«
(Feuerbach 1990: 338 f.). Anders als bei Feuerbach ist es aber laut Marx nicht
die Liebe, durch die sich das Gattungswesen betitigt; dieses duflert sich viel-
mehr als menschliche Arbeit: »Das praktische Erzeugen einer gegenstindlichen
Welt, die Bearbeitung der unorganischen Natur ist die Bewihrung des Men-
schen als eines bewuf3ten Gattungswesens, d.h. eines Wesens, das sich zu der
Gattung als seinem eignen Wesen oder zu sich als Gattungswesen verhilt.«
(MEGA? 1/2: 241) Das ist allerdings keine bloRRe Begriffsverschiebung, son-
dern stellt eine fundamentale Differenz zu Feuerbach dar, die nicht zuletzt in
der kritischen Konfrontation der Hegel'schen Phinomenologie des Geistes mit
Feuerbachs Philosophie des Gattungswesens griindet — eine Konfrontation,
die ihn zugleich ndmlich das »Grosse an der Hegelschen sPhinomenologie«
(ebd.: 292) erkennen lisst. Denn die Phinomenologie, die zu entfalten bean-
sprucht, wie der Geist in der Geschichte fortschreitet zum absoluten Wis-
sen, in welchem er die Welt schliefllich als durch ihn selbst konstituiert und
damit als verniinftig erkannt hat, fasst — so Marx — »die Arbeit als das We-
sen, als das sich bewihrende Wesen d[es] Menschen, als das »Fiirsichwerden
dles] Menschen« — allerdings nur »innerhalb der Entiusserung oder als entius-
serter Mensch« (ebd.: 293), weil hier, bei Hegel, die Arbeit nur »innerhalb der
Abstraktion« (ebd.: 301), als Arbeit des Geistes, bestimmt sei. Entscheidend
fiir Marx’ Hegel-Kritik ist hier die Wendung, den Menschen als unmittelbar
»menschliches Naturwesen« (ebd.: 297) zu bestimmen. Das wird besonders am
Begriff der Entfremdung respektive Entiuflerung deutlich: Fiir Hegel, dem es
ganz wesentlich auch darum geht, den erkenntnistheoretischen Dualismus
von Erkenntnissubjekt und >Ding an sich« zu iiberwinden, ist die objektive
Welt nicht nur — wie noch bei Kant - als Erkenntnisgegenstand »durch die (in-
tellektuelle) Titigkeit des Subjekts konstituiert« (Marcuse 1962: 92), sondern
die gegenstindliche, sinnliche Wirklichkeit ist Produkt der realen Selbstentiu-
Rerung des Subjekts, d.h. des Geistes, und eben als solches verniinftig erkenn-
bar. Wissen ist dementsprechend nicht geschichtslos, sondern ein Werden-
des, das als Gang durch die historischen Erscheinungen des Geistes hindurch
nachzuvollziehen ist. Das absolute Wissen ist so schlieflich in der Erkennt-
nis erreicht, dass der Geist »das Selbst des wirklichen Bewuf3tseins [ist], dem

- am 12.02.2026, 21:12:

35


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Wahrheit und Revolution

er oder vielmehr das sich als gegenstandliche wirkliche Welt gegeniibertritt,
welche aber ebenso fiir das Selbst alle Bedeutung eines Fremden, so wie das
Selbst alle Bedeutung eines von ihr getrennten, abhingigen oder unabhingi-
gen Fursichseins verloren hat« (Hegel 1970: 325). Damit fasst Hegel zwar die
duferliche Welt, die sinnlichen Gegenstinde, als Vergegenstindlichung des
menschlichen Wesens, anders als Marx geht es ihm aber erst einmal nur da-
rum, dass das Bewusstsein die Gegenstande, die zunichst als dessen Negation
erscheinen, »als seine Selbstentiusserung weifs« (MEGA? 1/2: 298), ihre gegen-
stindliche Auferlichkeit also durch den spekulativen Denkakt der »Negation
der Negation« authebt.

Entiduflerung oder Entfremdung und deren schliefdliche Zuriicknahme
sind bei Hegel also selbstredend keine moralisch wertenden Begriffe, son-
dern stellen die Bewegungsformen des Geistes und des spekulativen Den-
kens dar, mit dem dieser sich selbst erfasst: Das menschliche Wesen ist der
Geist, der sich als Substanz und Subjekt (in) der Geschichte realisiert. Marx’
Vorwurf lautet deshalb, dass Hegel sich iiberhaupt nicht am »bestimmte[n]
Charakter des Gegenstandes« (ebd.) stofRe, in welchem sich der Geist vermit-
tels menschlicher Praxis entiufiere. Diese ebenso wie ihre Resultate sind in
ihrer konkreten Gestalt also letztlich bedeutungslos; es spiele keine Rolle, ob
»das menschliche Wesen sich unmenschlich, im Gegensatz zu sich selbst sich
[sic] vergegenstindlicht« (ebd.: 284). So werde die Welt in ihrer dem Menschen
entfremdeten Gestalt affirmiert und ungerechtfertigterweise als »wahres Da-
sein« (ebd.: 299) des Menschen ausgegeben.

Indem Marx nun aber mit Feuerbach (und iiber ihn hinaus) das Wesen
des Menschen in dessen praktischer Gattungstitigkeit, der Arbeit, ausmacht,
stellt sich ihm die Hegel'sche Phinomenologie in einem anderen Licht dar:
Hegel habe mit der >Negation der Negation« als »Selbstbethitigungsakt al-
les Seins [...] nur den abstrakten, logischen, spekulativen Ausdruck fiir die Be-
wegung der Geschichte gefunden, die noch nicht wirkliche Geschichte d[es]
Menschen als eines vorausgesezten Subjekts, sondern erst Erzeugungsakt, Ent-
stehungsgeschichte des Menschen ist« (ebd.: 277). Denn wenngleich Hegel quasi
noch auf dem »Standpunkt der Nationalokonomen« (ebd.: 292 f.) stehe, weil
er die gegenwirtigen Gestalten des entiuflerten Lebens, welche die spekulati-
ve Aufhebung als blof3e Gedankenmomente bestehen lisst, schon als »wahres
menschliches« (ebd.: 299) Leben ausgibt,** driicke sich hier in idealistischer

14 Siehe entsprechend auch Marx’ Charakterisierung des Standpunkts der National6ko-
nomen in seinem unmittelbar nach den Okonomisch-philosophischen Manuskripten ver-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Form dennoch bereits die praktische Authebung der Entfremdung durch die
wirkliche »Aneignung des gegenstindlichen Wesens« (ebd.: 301) aus. Marx be-
greift die biirgerlichen 6konomischen Verhiltnisse, die er erstmals in den Ma-
nuskripten anhand der Theorien insbesondere Adam Smiths, David Ricardos
und Jean-Baptiste Says zu kritisieren versucht, als dem menschlichen Wesen
real entfremdet. Die produktive Titigkeit des Menschen sei sein natiirliches
Gattungswesen, das darin bestehe, sich die dufiere gegenstindliche Welt, d.h.
Natur, anzueignen, indem er sie in »freie[r] bewuf3te[r] Thitigkeit« (ebd.:
240) bearbeitet, sie also sukzessive humanisiert, ihr dadurch einen »mensch-
lichen Sinn« (ebd.: 270) gibt, dass er sich in ihr vergegenstandlicht. (Vgl. ebd.:
296 £.) Doch in den von den Nationalékonomen einfach vorausgesetzten 6ko-
nomischen Formen driicke sich aus, dass die (Kapital und Grundeigentum
gegeniiberstehende) Arbeit gerade nicht diesem Wesen entspreche, sondern
entfremdet sei:” So trete dem Arbeiter in seinem Produkt, das ihm nicht ge-
hort, seine eigene Macht als eine ihm fremde gegeniiber, weshalb auch seine
Arbeit selbst ihm nicht gehére, ihm kein Bediirfnis, keine Selbsttitigkeit sei,
sondern nur blof3es Mittel. Ihm werde also mit den Gegenstinden seiner Pro-
duktion sein sich gegenstindlich duflerndes Gattungsleben entrissen, es wer-
de zum bloRRen Existenzmittel, statt bewusste Auflerungsform seines freien
Willens zu sein, wodurch schliefilich der Mensch seinem Gattungswesen und
— was dasselbe ist — »ein Mensch d[em] andern [...] entfremdet« sei (ebd.:
242). Wenn Marx nun so den Hegel'schen Entfremdungsbegriff materialis-
tisch wendet und ihn zu einem denunzierenden macht, dann kann allerdings
auch die Aufhebung der Entfremdung, die >Negation der Negations, keine
spekulative mehr, kein nur »denkende[s] Aufheben« sein, das die gegebene
»Wirklichkeit als Selbstbestitigung seiner selbst« (ebd.: 300) behauptet und
affirmiert. Sie muss stattdessen die praktische Authebung der entfremdeten
Verhiltnisse sein und impliziert damit notwendig nicht nur eine Theorie der
Geschichte, deren Ziel diese revolutionire Authebung ist, sondern kann zudem

fassten>Mill-Exzerpt« »Man sieht, wie die Nationalokonomie die entfremdete Form des
geselligen Verkehrs als die wesentliche und urspriingliche und der Menschlichen Bestim-
mung entsprechende fixirt. [...] Die Nationalokonomie — wie die wirkliche Bewegung
— geht aus von dem Verhdltnifs des Menschen zum Menschen, als dem des Privateigenthii-

mers zum Privateigenthiimer.« (MEGAZ? IV/2: 453)
15 Die vier unterschiedlichen Dimensionen entfremdeter Arbeit, die Marx in den Okono-

misch-philosophischen Manuskripten aufzeigt (vgl. MEGA? |/2: 234-247), sind angesichts
deren ausfiihrlicher Rezeptionsgeschichte hinlianglich bekannt und sollen hier des-
halb nur kurz benannt, nicht aber eingehender untersucht werden.

- am 12.02.2026, 21:12:

37


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Wahrheit und Revolution

erst aus diesen Verhiltnissen selbst erwachsen. Deshalb spricht Marx auch
mehrfach von der anstehenden »positive[n] Aufthebung des Privateigenthums«
(ebd.: 263). Die kapitalistischen Verhiltnisse stehen nicht einem >urspriing-
lichen« menschlichen Idealzustand entgegen; im Gegenteil — und das hebt
Marx gerade auch an Hegels (wenngleich idealistisch verkehrter) Philosophie
positiv hervor — seien »Selbstentfremdung, Wesensentiusserung, Entgegen-
stindlichung und Entwirklichung d[es] Menschen« (ebd.: 301) die dem Pri-
vateigentum entsprechenden historischen Formen, durch die hindurch das
menschliche Wesen sich erst verwirkliche. Sein »Verhalten zu sich als frem-
dem Wesen und das Bethitigen seiner als eines fremden Wesens« sei »das
werdende GattungsbewufStsein und Gattungsleben« (ebd.). Die »Erzeugung des
Menschen durch die menschliche Arbeit« (ebd.: 274) vollzieht sich laut Marx
also erst geschichtlich durch die Entfremdung hindurch.

Die Wirklichkeit des Gattungswesens ist fiir Marx also — und das ist eine
weitere zentrale Differenz zu Feuerbach — kein »iiberzeitlich-anthropologi-
sche[r] Befund« (Schmidt 1976: 96), kein gegenwirtiges Faktum, das die Men-
schen nur noch erkennen miissten und so die religiésen Gedankenformen,
in denen sich ihr eigenes Wesen verkehrt ausdriicke, itberwinden, sondern
ein historisch erst noch Werdendes, fiir das er so unterschiedliche Begrif-
fe wie Gesellschaft'®, »der durchgefithrte Naturalismus d[es] Menschen und
der durchgefithrte Humanismus der Natur« (MEGA? 1/2: 267), Sozialismus und

16  »Wie durch die Bewegung des Privateigenthums und seines Reichtums, wie Elends —
oder materiellen und geistigen Reichthums und Elends — die werdende Gesellschaft
zu dieser Bildung alles Material vorfindet, so producirt die gewordne Gesellschaft den
Menschen in diesem ganzen Reichthum seines Wesens, den reichen all und tiefsinni-
gen Menschen als ihre stete Wirklichkeit.« (MEGA? |/2: 270 f.) Vor diesem Hintergrund
kénnen die folgenden Zeilen, die Marx ziemlich genau zum Zeitpunkt der Fertigstel-
lung der Mauskripte in einen Brief an Feuerbach schrieb, als Versuch verstanden wer-
den, diesem nicht einfach nur eine Ehrerbietung zu erweisen, sondern ihn gleichzeitig
freundlich in die Richtung von Marx’ eigener Interpretation zu lenken: »Sie haben —
ich weifd nicht, ob absichtlich — in diesen Schriften [Crundsitze der Philosophie der Zu-
kunft und Uber das>Wesen des Christentums<; M.S.] dem Socialismus eine philosophische
Crundlage gegeben, und die Communisten haben diese Arbeiten auch sogleich in die-
ser Weise verstanden. Die Einheit d. Menschen mit d. Menschen, die auf dem realen
Unterschied der Menschen begriindet ist, der Begriff der Menschengattung aus dem
Himmel der Abstraktion auf die wirkliche Erde herabgezogen, was ist der anders als
der Begriff der Gesellschaft?« (MEGAZ? Ill/1: 63)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Kommunismus” findet. Wenn Marx nun die »Geschichte der Industrie und das
gewordne gegenstindliche Dasein der Industrie« als das — allerdings noch unter
der Form der Entfremdung — »aufgeschlagne Buch der menschlichen Wesenskrif-
te« (ebd.: 271) bezeichnet oder an spiterer Stelle, in Auseinandersetzung mit
den politokonomischen Theorien der Arbeitsteilung, betont, dass Arbeitstei-
lung und Austausch als »Gestaltungen des Privateigenthums« den »doppel-
te[n] Beweis« dafiir lieferten, »sowohl daf das menschliche Leben zu seiner
Verwirklichung des Privateigenthums bedurfte, wie andrerseits, daf} es jetzt der
Aufhebung des Privateigenthums bedarf« (ebd.: 313), so wird ersichtlich, dass
ihm auch schon 1844 klar war, dass der Kommunismus aus der materiellen
Wirklichkeit selbst, als ihr selbst innewohnende Bewegung, erklirt werden
muss. Keineswegs sind hier Marx’ Versuche einer solchen Erklirung schon
hinreichend, doch ergibt es nur von einem solchen Verstindnis aus Sinn,
wenn Marx den

»Communismus als positive Aufhebung des Privateigenthums, als menschlicher
Selbstentfremdung und darum als wirkliche Aneignung des menschlichen We-
sens durch und fiir d[en] Menschen; darum als vollstindige, bewuf}t und
innerhalb des ganzen Reichthums der bisherigen Entwicklung gewordne
Riickkehr des Menschen fiir sich als eines gesellschaftlichen, d.h. mensch-
lichen Menschen [bestimmt]. Dieser Communismus ist als vollendeter
Naturalismus = Humanismus, als vollendeter Humanismus = Naturalismus,
erist die wahrhafte Auflosung des Widerstreits des Menschen mit der Natur
und mit d[em] Menschen, die wahre Auflésung des Streits zwischen Exis-
tenz und Wesen, zwischen Vergegenstidndlichung und Selbstbestitigung,
zwischen Freiheit und Nothwendigkeit, zwischen Individuum und Gattung.
Erist das aufgelste Rathsel der Geschichte und weifs sich als diese Losung.«
(Ebd.: 263)

Es sollte bis hier bereits deutlich geworden sein, dass wir es bei den Okono-
misch-philosophischen Manuskripten keineswegs mit einem ideologischen, qua-
si >vor-marxschen< Anwendungsfall Feuerbach’scher Philosophie zu tun ha-

17 Inden Manuskripten verwendet Marx die Begriffe Sozialismus und Kommunismus teil-
weise noch recht unspezifisch, an einer entscheidenden Stelle sogar gegenteilig zur
spater im Marxismus kanonisch werdenden historischen Stufenfolge Sozialismus —
Kommunismus, wenn er den Sozialismus als geschichtliches Endziel, den Kommunis-
mus aber als dorthinfithrende Bewegung der Aufhebung der bestehenden Ordnung
beschreibt; vgl. MEGA? |/2: 274 f.

- am 12.02.2026, 21:12:

39


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Wahrheit und Revolution

ben, wie ihn Althusser mit seiner These vom »epistemische[n] Einschnitt« bzw.
Bruch behauptet hat, der Marx’ folgende Arbeiten ab 1845 rigoros von sei-
nen »Jugendwerke[n]« (Althusser 2011: 33) trenne. Dennoch ist genau das bis
heute die gingigste Behauptung, die in der gegenwairtigen Marx-Forschung
am prominentesten von Michael Heinrich in der Wissenschaft vom Wert un-
ter dem Stichwort sWesensphilosophie« und in einer Aneinanderreihung von
Missverstindnissen reproduziert wird. Tatsichlich aber trifft nicht nur nicht
auf Marx, sondern nicht einmal auf Feuerbach Heinrichs Behauptung zu, fiir
den Marx der Manuskripte werde die wahre Gesellschaft »durch das den einzel-
nen Individuen innewohnende Gattungswesen hergestellt« (Heinrich 2006:
115). Diese Interpretation, was mit >Gattungswesen< gemeint sei, irritiert um
so mehr, als Heinrich nur einen Satz zuvor noch Feuerbachs explizite Be-
stimmung des menschlichen Wesens als eines Verhaltnisses, welches einzig
zwischen den Menschen existiere, selbst zitiert. (Vgl. Feuerbach 1990: 338 f.)
Dass Marx in den Manuskripten noch »vom selben Individualismus [...] wie die
politische Okonomie« (Heinrich 2006: 115) ausgehe, ist also schon ideenge-
schichtlich betrachtet falsch. Genauso wenig steht in der Argumentation der
Manuskripte die gesellschaftliche Wirklichkeit »dichotomisch einem irgend-
wie gearteten Wesen oder dem Denken gegeniiber« (ebd.: 147). Wenn Marx
kritisiert, dass die gegenwirtige Form der Produktion nicht Ausdruck des
menschlichen Wesens sei, dann »destilliert« er mitnichten aus einer vorge-
fassten Anthropologie »einen dem menschlichen Wesen entsprechenden Ge-
sellschaftszustand heraus und stellt ihn der Wirklichkeit als Ideal gegeniiber«,
misst er nicht »die schlechte Wirklichkeit am wahren menschlichen Wesen«
(ebd.: 117; vgl. ebd.: 103), sondern versucht er, wie wir gesehen haben, die biir-
gerlichen 6konomischen Verhiltnisse als Formen zu fassen, unter denen sich
dieses menschliche Wesen iiberhaupt erst praktisch — aber noch in entfrem-
deter Form — entwickelt. Es ist unzweifelhaft, dass ihm dieser Nachweis hier
noch nicht tberzeugend gelingt, nichtsdestotrotz steht er damit weder »an
der Grenze zum utopischen Sozialismus«, noch wendet er eine »moralische
Kritikfigur« (ebd.: 117) an. Weder die Marx’sche Kritik noch die Philosophie,
die ihr sowohl Gegenstand als auch Grundlage ist, werden hier richtig er-
fasst."® Gerade vor dem Hintergrund der Kritik der Hegel'schen Phinomenolo-

18 Gegen derartige Missverstandnisse hat schon Max Horkheimer in einem Nachtrag zu
Traditionelle und kritische Theorie betont: »Die dialektische Theorie bt keine Kritik aus
derbloRen Idee. Schon inihreridealistischen Gestalt hat sie die Vorstellung von einem
an sich Guten, das der Wirklichkeit blo8 entgegengehalten wird, verworfen. Sie urteilt

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

gie ist es unhaltbar, zu behaupten, Marx’ Bestimmung des Kommunismus als
»vollstindige, bewuf’t und innerhalb des ganzen Reichthums der bisherigen Ent-
wicklung gewordne Rickkehr des Menschen fiir sich als eines gesellschaftlichen,
d.h. menschlichen Menschen« (MEGA? I/2: 263)" impliziere einen urspriing-
lichen Zustand, »in welchem der Mensch sein menschliches Wesen« als ein
eigentliches »noch besafR« (Heinrich 2006: 116).>° Damit schiebt man Marx ei-
ne Position unter, die er selbst am Beispiel des >rohen Kommunismus< expli-
zit kritisiert, da dieser die Zivilisation nur abstrakt negiere und die »Riick-
kehr zur unnatiirlichen Einfachheit des armen und bediirfniRlosen Menschen
[sei], der nicht tiber das Privateigenthum hinaus, sondern noch nicht ein-
mal bei demselben angelagt ist.« (MEGA? I/2: 262) Genauso wie bei Hegel
der Geist ist bei Marx der wahrhaft gesellschaftliche Mensch aber nicht Ur-
sprung, sondern Resultat seiner Selbstverwirklichung. Wenn die Phinomeno-
logie des Geistes den Geist durch die »Fortwilzung« der Bewusstseinsgestalten
und den »Riickgang in ihren Grund und Wesen« als »das sich selbst tragende,
absolute reale Wesen« (Hegel 1970: 325 f.) entwickelt, dann ist damit keine Er-
kundung irgendeiner Ursuppe eines gespenstischen eigentlichen« Geistes ge-

nicht nach dem, was (iber der Zeit, sondern nach dem, was an der Zeit ist.« (Horkhei-
mer 2005b: 267)

19 Alle Hervorhebungen bis auf die letzte sind von mir. Heinrich wiederum unterschlagt
genau diese ndhere Bestimmung dersRickkehr«.

20 Diese Behauptung ttbernimmt auch Denis Mader in seiner Studie Fortschritt bei Marx
und meint gar, eine »geschichtsphilosophische Aporie«in den Okonomisch-philosophi-
schen Manuskripten ausmachen zu kdnnen: »Wenn die Menschen erst werden miissen,
was sie sein sollen, was sie aber gleichzeitigimmer schon gewesen sind, wie konnen sie
dann tberhaupt eine CGeschichte haben?« (Mader 2010: 158) Mader missversteht Marx
in gleich zweifacher Weise: Zum einen iibernimmt dieser nicht einfach — wie Mader
meint — Feuerbachs Philosophie des Cattungswesens, sondern transformiert sie fun-
damental, wenn er das menschliche Wesen in der Selbsterzeugung durch Arbeit aus-
macht und es dadurch notwendig als ein sich Entwickelndes begreift. Deshalb ist das
>Neues, dessen Auftreten Mader zum Wesensmerkmal von geschichtlicher Entwick-
lung und Fortschritt bestimmt, weder das»>Alte<,>Urspriingliche<— das ware tatsachlich
eine Aporie —noch ein »auf sich selbst gegriindetes, unvermitteltes Neues« (ebd.), wie
Feuerbach es gegen die Hegel'sche sNegation der Negation«setzt, sondern ein Werden-
des. Zum anderen erkennt Mader nicht, dass ein wesentliches Motiv der Manuskripte
ist, den Kommunismus oder >den wirklichen Menschen< gerade entgegen den jung-
hegelianischen und anderen Ansitzen (und als Kritik an diesen) nicht aus einer »ei-
gentlichen Bestimmung der Menschen« (ebd.: 156), also >bestimmungsteleologischs,
sondern aus den verkehrten Verhiltnissen selbst als deren historisch moglich gewor-
denes Resultat zu entwickeln.

- am 12.02.2026, 21:12:

4


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Wahrheit und Revolution

meint, sondern der durchgefiihrte »Prozefd der Erfahrung des Bewuf3tseins«
(Schnidelbach 1999: 77), durch den hindurch sich der Geist als das geschicht-
lich gewordene »Ganze[...] der geistigen oder kulturellen Wirklichkeit« (ebd.:
72) begreift,” von dem Hegel entsprechend schon in der Vorrede zur Phéinome-
nologie schreibt, es — das Ganze - sei »nur das durch seine Entwicklung sich
vollendende Wesen. Es ist von dem Absoluten zu sagen, dafd es wesentlich
Resultat, dafS es erst am Ende das ist, was es in Wahrheit ist; und hierin eben
besteht seine Natur, Wirkliches, Subjekt oder Sichselbstwerden zu sein.« (He-
gel 1970: 24) Marx wiederum verwirft diese Philosophie nicht einfach, sondern
kritisiert, dass in ihr »Subjekt und Pridicat [...] das Verhiltnif einer absolu-
ten Verkehrung zu einander« haben, weil hier der »wirkliche Mensch und die
wirkliche Natur« (MEGA? I/2: 302) als blofRe Pridikate des absoluten Geistes
figurieren. Wohlgemerkt lautet der Vorwurf nicht auf Verkehrung von Sub-
jekt und Pridikat tberhaupt, denn »formell und abstrakt« (ebd.) erfasse Hegel
damit die innerhalb der Entfremdung sich vollziehende Selbsterzeugung des
Menschen ja durchaus nicht falsch. Was Marx Hegel nicht ohne Sarkasmus
vorwirft, ist die Verabsolutierung dieser Verkehrung und deren Verklirung zur
wirklichen Vernunft: »Also die Vernunft ist bei sich in der Unvernunft als Un-
vernunft. [...] Die Selbstbejahung, Selbstbestitigung im Widerspruch mit sich
selbst, sowohl mit dem Wissen, als mit dem Wesen des Gegenstandes, ist also
das wahre Wissen und Leben.« (Ebd.: 299)

Angesichts der Art und Weise sowie der Resultate der bis hier geschilder-
ten Hegel-Kritik Marxens muss klar sein, dass aus obigem Zitat keineswegs
die strikte Absage an diese zentralen Prinzipien der idealistischen Philoso-
phie — Vernunft und Wahrheit — spricht,”> Marx sich aber ebenso wenig auf
sie noch ungebrochen, quasi in junghegelianischer Manier, als Referenzpunk-
te einer innerphilosophischen Kritik bezieht®. Was also sind Vernunft und
Wahrheit fiir Marx?

Schon ein Jahr zuvor, in seiner ebenfalls nicht zu Lebzeiten veréffentlich-
ten Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, hilt Marx gegen Hegel, dass dieser

21 Marcuse nenntden Geist daher den»Terminus, der Vernunftals Geschichte kennzeich-
net« (1962: 21).

22 Auchan dieser Stelle hat Marx mit Feuerbachs materialistischem Sensualismus wenig
gemein, demzufolge —und in expliziter Ablehnung von Hegels spekulativer Figur der
Negation der Negation— Wahrheit sich demv.a. als rezeptiv, passiv verstandenen Sub-
jekt als unmittelbare sinnliche Gewissheit von den duReren Gegenstianden ergibt; vgl.
Marcuse 1962: 240.

23 So lautet etwa Althussers Unterstellung (2011: 94 ff.).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

»iiberall die Idee zum Subjekt macht, und das eigentliche, wirkliche Subjekt
[...] zum Pridicat« (MEGA? I/2: 11), so aber die bitrgerliche Wirklichkeit zu-
rechtbiege und spekulativ der »Sache der Logik« (ebd.: 18) anpasse, um die
Wirklichkeit als verniinftig zu rechtfertigen. Damit war Hegel nicht einfach
Apologet des Bestehenden, denn es ging ihm dabei um nicht weniger als eine
Begriindung der Einheit von vernunftbegriindetem Allgemeinem und selbst-
bestimmtem Individuum - ein Unternehmen, dessen kritischen Gehalt auch
Adorno hervorgehoben hat: »Nur soweit das Wirkliche transparent auf die
Idee der Freiheit, also die reale Selbstbestimmung der Menschheit ist, kann
es fiir verniinftig gelten. Wer dies Erbe der Aufklirung aus Hegel eskamotiert
und eifert, dafd seine Logik eigentlich mit der verniinftigen Einrichtung der
Welt nichts zu tun habe, verfilscht ihn.« (Adorno 1975: 288)** Auch Marx weif3
das, und er zeiht Hegel nicht einfach (nur) der unbegriindeten, voreiligen
Behauptung der bereits waltenden Wirklichkeit der Vernunft oder einer ab-
sichtsvoll reaktioniren Legitimation irrationaler Herrschaft, sondern erkennt
- besonders in den Okonomisch-philosophischen Manuskripten — auch, dass hier
ein Problem vorliegt, dessen Losung innerhalb der (Hegel'schen) Philosophie,
mit theoretischen Mitteln, gar nicht moglich ist. Diese kann nicht anders,
als die Widerspriiche, die realen Antagonismen, gewaltsam unter ihren Hut
zu bringen, wenn sie die Verwirklichung der Vernunft als Selbstbewegung
und -verwirklichung des Geistes entfaltet.” Erst Marx eréffnet, indem er die
Vernunft materialistisch in ihrer praktischen Dimension als historisch voran-
schreitende Selbsterzeugung der Menschen durch Arbeit, durch die praktische

24  Siehe auch Marcuses Erkldarung, dass der idealistische Versuch, eine »universell ver-
niinftige Ordnung« aus der allgemeinen Struktur des Denkens, aus dem Subjekt zu
begriinden, gegen den »Angriff des englischen Empirismus« gerichtet war (Marcuse
1962: 26 f.), der den Menschen letztlich auf die Unterwerfung unter das schlichtweg
Gegebene verpflichtete, weil er Begriffe und Denken einzig als blofle Ausdriicke der
gewohnlichen Erfahrung von gegebenen Tatsachen auffasste.

25  Inseiner Vorlesung zur Erkenntnistheorie (1957/58) hat Adorno die Daumenregel for-
muliert, man solle bei Schwierigkeiten, sich unter (spekulativen) Begriffen wie dem
des Geistes etwas Bestimmtes vorstellen zu kdnnen, versuchen, »die Probleme zu kon-
struieren, die durch die Einfithrung, durch die Konstruktion eines solchen Begriffes
gelost werden sollen« (Adorno 0.).: 89). Ein wesentlicher Sinn der Spekulation besteht
namlich darin, die sich dem idealistischen Denken ergebenden Widerspriiche »bis zu
einem Grad auszugleichen« (ebd.: 191; vgl. MEGA? |/2: 299 f.). Die Logik entspricht da-
mit den Formen des Staates, wie ihn Marx etwa in Zur Judenfrage als abstrakte All-
gemeinheit kritisiert, und des die einander gegensatzlichen Waren gleichsetzenden
Geldes, weshalb Marx die Logik gar als »Geld des Geistes« (ebd.: 278) bezeichnet.

- am 12.02.2026, 21:12:

43


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ly Wahrheit und Revolution

Bearbeitung der Natur, begreift, ein Verstindnis von der Moglichkeit einer

wirklichen Aufhebung der Widerspriiche:

»Man sieht wie Subjektivismus und Objektivismus, Spiritualismus und Ma-
terialismus, Thatigkeit und Leiden erst im gesellschaftlichen Zustand«—al-
so im Sozialismus/Kommunismus —»ihren Gegensatz, und damit ihr Dasein
als solche Cegensatze verlieren; man sieht, wie die Losung der theoretischen
Cegensitze«—nach Hegel also die verniinftige Erkenntnis ihrer Einheit in ei-
ner dialektisch vermittelten Totalitit und damit die Erkenntnis der Wahrheit
—»selbst nur auf eine praktische Art, nur durch die praktische Energie d[es]
Menschen moglich ist und ihre Losung daher keineswegs nur eine Aufgabe
der Erkenntnifs, sondern eine wirkliche Lebensaufgabe ist, welche die Philo-
sophie nicht16sen konnte, eben weil sie dieselbe als nur theoretische Aufgabe
faflte.« (Ebd.: 271)%

Um die Wirklichkeit der Vernunft nach dem Maf3stab von Allgemeinheit und
Notwendigkeit zu begriinden, musste die (idealistische) Philosophie ein Sub-

jekt konstruieren, das iiber das konkrete, zufillige Bewusstsein, die Psycho-

logie und die Interessen der Einzelsubjekte hinausgehend deren Gemeinsa-

mes darstellt und - hier entsprechen sich Hegels >List der Vernunft« und
Adam Smiths >unsichtbare Hand« — durch sie hindurch wirkt. (Vgl. Adorno
0.].: 78 £.) Die hier notwendig auf dem FufRe folgende Hypostasierung des ob-

jektiven Geistes gegeniiber den Individuen — sie werden gar »geopfert und

26

In seinen ein Jahr spater verfassten Thesen ad Feuerbach wird er denselben Gedanken
noch einmal dhnlich (und mit noch eigenwilligerer Interpunktion) formulieren: »Die
Frage, ob dem menschlichen Denken — gegenstiandliche Wahrheit zukomme —ist kei-
ne Frage der Theorie, sondern eine praktische Frage. In der Praxis mufd der Mensch die
Wabhrheiti.e. Wirklichkeit u. Macht, Diesseitigkeit seines Denkens beweisen.« (MEGA?
IV/3:20) Uberhaupt stellen die Feuerbach-Thesen —anders als Heinrich 2006:127, dem
Althusser'schen Diktum folgend, behauptet—gar keinen Bruch mit den Okonomisch-phi-
losophischen Manuskripten dar und sagen nichts aus, was nicht auch schon in diesen —
allenfalls teilweise weniger pointiert — entwickelt wurde. Einzig die Kritik des Begriffs
»Gattung«in der sechsten These ist neu, doch selbst hier ist zu vermerken, dass Marx
sich damit zum einen nur gegen Feuerbachs konkrete ahistorische und ungesellschaft-
liche Konzeption wendet, was er de facto auch schon in den Manuskripten mit seiner
Bestimmung des Gattungswesens als sukzessiver Selbst- wie gegenseitiger Erzeugung
der Menschen durch Arbeit getan hat. Zum anderen wird er den Gattungsbegriff, wie
wir bereits gesehen haben, auch in den folgenden Jahren und Jahrzehnten immer wie-
der selbst gebrauchen.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

preisgegeben« (Hegel 1986: 49) — fithrt die Bestimmung der Vernunft als Set-
zung der Welt unter die Bestimmungen des Menschen ad absurdum. Die-
sen Selbstwiderspruch, diese Aporie der idealistischen Philosophie 16st Marx
mit seinem Vestindnis vom menschlichen Gattungswesen als bewusst ge-
meinschaftlich-gesellschaftlichem Zusammenhang der menschlichen Arbei-
ten, als praktischer Selbsterzeugung der Gattung: Dass Hegel die Wirklich-
keit der Vernunft spekulativ begriinden musste, hat seinen Grund darin, dass
die Menschen - wie erst im Horizont der Marx’schen Bestimmungen von ih-
rem praktischen Gattungswesen greifbar wird — die Welt noch nicht mit Be-
wusstsein gemeinschaftlich einrichten, das Allgemeine und Notwendige — der
die Einzelnen iibergreifende gesellschaftliche Zusammenhang - sich also bis-
lang nur hinter ihrem Riicken entwickelt und durchsetzt. Der zentrale Inhalt
und Gegenstand der Philosophie — Vernunft — verschwindet damit aber nicht
aus Marx’ Werk, er ist im Gegenteil — als praktische Selbsterzeugung und
-bestimmung der Menschen — aufgehoben in der bereits dargestellten Bestim-
mung des Kommunismus und dessen materialistischer Herleitung aus der
geschichtlichen Entwicklung selbst.”” Diese Transformation hat Horkheimer
einmal sehr treffend so pointiert:

»Die Selbstanschauung der Vernunft, die fiir die alte Philosophie die hochste
Stufe des Gliicks bildete, istim neueren Denken in den materialistischen Be-

27  Marx’ Betonung der praktischen Dimension der Vernunft als Selbsterzeugung der
menschlichen Gattung sollte indes nicht zu der falschen Annahme verleiten, Ver-
nunft werde von Marx durch blinde virile Praxis ersetzt, als subjektives, intellektuelles
Vermaogen also verabschiedet und der Mensch damit auf ein bloRRes Reiz-Reaktions-
Biindel reduziert. Praxis ohne Vernunftvermogen zeichnet das Tier aus, nicht den Men-
schen, wie Marx in den Manuskripten zu Protokoll gibt: »Das Thier ist unmittelbar eins
mitseiner Lebensthatigkeit. Es ist sie. Der Mensch macht seine Lebensthatigkeit selbst
zum Gegenstand seines Wollens und seines Bewufitseins. Er hat bewufite Lebenstha-
tigkeit. Es ist nicht eine Bestimmtheit, mit der er unmittelbar zusammenflieRt. Die
bewufite Lebensthatigkeit unterscheidet d[en] Menschen unmittelbar von der thie-
rischen Lebensthatigkeit. Eben nur dadurch ist er ein Gattungswesen. Oder er ist nur
ein Bewufstes Wesen, d.h. sein eignes Leben ist ihm Gegenstand, eben weil er ein Gat-
tungswesen ist. Nur darum ist seine Thatigkeit freie Thatigkeit.« (MEGA? I/2: 240) Aus
diesen Zeilen klingt auch heraus, dass Marx —wenngleich das in den Manuskripten auf
den ersten Blick vielleicht etwas untergeht— Hegel gar nicht den erst einmal ganz rich-
tigen Impuls vorhilt, die Geschichte als sukzessive vernunftgeleitete Aneignung der
Welt, als »Fortschritt im Bewufstsein der Freiheit« (Hegel 1986: 32) erfassen zu wollen,
sondern die idealistische Art und Weise kritisiert, in der Hegel das tut und so in die
Affirmation unverniinftiger Zustinde abgleiten muss.

- am 12.02.2026, 21:12:

45


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Wahrheit und Revolution

griff der freien, sich selbst bestimmenden Gesellschaft umgeschlagen; vom
Idealismus bleibt dabei tbrig, dafd die Méglichkeiten des Menschen noch
andere sind, als im heute Bestehenden aufzugehen, andere als die Akku-
mulation von Macht und Profit.« (Horkheimer 2005b: 265)

Im selben Zug transformiert sich damit auch der in Vernunft griindende
Wahrheitsbegriff. Wahr ist bei Marx das Ganze als Wirklichkeit der Vernunft
selbstredend nicht mehr in dem Sinne, dass es sich begrifflich als dialekti-
sche Entfaltung des Geistes durch dessen Erscheinungen hindurch darstellen
lasst, der sich so als Substanz und Subjekt dieses Ganzen beweist, dessen
Widerspriiche in ihm >aufgehoben« fortbestehen. Als im emphatischen Sin-
ne wahr — und auch Hegels Wahrheitsbegriff ist schon ein emphatischer
— erweist sich das Ganze fiir Marx erst, wenn es wirklich und praktisch
unter die bewussten Bestimmungen der vereinigten Menschen »als eines
vorausgesezten Subjekts« (MEGA? I/2: 277) gestellt ist.”® Wissenschaft, deren
Ziel Wahrheit ist, geht es, wie Marx auch noch 20 Jahre spiter in seinem
kritischen >Nachruf< auf Pierre-Joseph Proudhon auf den Punkt bringt, um
die »kritischel[...] Erkenntnif} der geschichtlichen Bewegung [...], die selbst
die materiellen Bedingungen der Emancipation producire« (MEGA? 1/20: 63).
Ging es bereits Hegel nicht um die einfache Wiedergabe dessen, was ist,
sondern darum, mit der gegliickten Darstellung des Ganzen als entfalteter
begrifflicher Totalitit dieses als verniinftig konstituiert zu beweisen und erst
diese Erkenntnis des Ganzen als wahr zu bestimmen, ist blofier Tatsachen-
positivismus die Sache des Marx’schen Materialismus sogar noch weniger.
Wenn Marx die Geschichte als bislang den Menschen entfremdeten Prozess
der Entfaltung der praktischen menschlichen Wesenskrifte begreift, dann
ist das Bestehende nicht — wie Hegel noch zeigen wollte — mit seinem Begriff
identisch, indem es als spekulative Einheit die Widerspriiche begrifflich in
sich integrierend aufhebt; dann kann nur eine Wissenschaft wahr sein,
die die entfremdete Gesellschaft als ein Ganzes darstellen kann, dessen
reale Widerspriiche es itber sich hinaustreiben auf die noch ausstehende
praktisch verwirklichte »Aneignung des menschlichen Wesens durch und fiir
dl[en] Menschen« (MEGA? 1/2: 263). Worauf sich die Marx’sche im Gegensatz

28 In den Feuerbach-Thesen stellt Marx seinen sneuen< Materialismus daher — gleicher-
mafen gegen den Idealismus wie gegen Feuerbachssaltens, »anschauenden<Materia-
lismus gerichtet, dem Wahrheit nur aus sinnlicher Anschauung folgt —auf den Stand-
punkt der smenschliche[n] Gesellschaft« oder der »gesellschaftliche[n] Menschheit«
(MECAZ IV/3: 21), ergo: des Kommunismus.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

zur Hegel'schen Erkenntnis zubewegt, ist, in den Worten von Schmidt,
»kein absoluter Begriff, sondern die alle logische Immanenz sprengende,
nie zu vergeistigende Geschichte« (Schmidt 1971b: 64). In diesem Sinne kann
die kapitalistische Gesellschaft gar nicht als verniinftige Einheit begriffen
werden, die alle ihre Einzelmomente in sich aufgehoben hat, sondern ist erst
der Kommunismus, in dem die Widerspriiche der bisherigen verkehrten,
herrschaftsférmigen Gesellschaft >wahrhaft aufgelost< sein werden (vgl.
MEGA? I/2: 263), die geschichtlich einst durchgesetzte Wahrheit dieser noch
unwahren Gesellschaft.

3. Die »wirkliche Bewegung welche den jetzigen Zustand
aufhebt« - Ein radikaler Bruch?

Die Marx’schen Artikel und Manuskripte der Jahre 1843 und 1844 — und ge-
rade die Okonomisch-philosophischen Manuskripte — als Kritikversuche abzutun,
die noch auf dem Terrain und innerhalb der Problematik der Philosophie ver-
blieben und mit dem >historischen Materialismus« der folgenden Jahre nichts
zu tun hitten, ignoriert nicht nur, was Marx mit jenen fritheren Forschungen
eigentlich bezweckt hat, und zeugt obendrein nicht nur von einem Unver-
stindnis fir die selbstverstindlich auch praktischen und politischen Impli-
kationen des Deutschen Idealismus. Es gerit so auch vollig aus dem Blick,
auf welcher grundsitzlichen Problematik das Projekt eines shistorischen Ma-
terialismus« eigentlich aufbaut. Die Manuskripte sind — als ein erster Versuch
— ganz wesentlich von dem Anspruch getragen, den Sozialismus bzw. Kom-
munismus nicht als Idee oder gespeist aus (nicht selten christlich begriinde-
ten) Gerechtigkeitsvorstellungen gegen die Wirklichkeit zu halten, sondern
ihn als sich real durchsetzendes Moment dieser Wirklichkeit selbst auszu-
weisen, indem deren Widerspriichlichkeit anhand der Ergebnisse des damals
fortgeschrittensten Stands der Gesellschaftswissenschaften: der politischen
Okonomie, verdeutlicht wird, und erst die ausfithrliche Auseinandersetzung
mit und Kritik an Hegel (und Feuerbach), wie ich sie bis hier geschildert ha-

29 »Wabhrheit ist nicht nur mit Lehrsitzen und Urteilen verknpft; sie ist, kurz gesagt,
nicht nur ein Attribut des Denkens, sondern der im Prozefd stehenden Wirklichkeit.
Etwas ist dann wahr, wenn es ist, was es sein kann, indem es alle seine objektiven Mog-
lichkeiten verwirklicht.« (Marcuse 1962: 33)

- am 12.02.2026, 21:12:

47


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Wahrheit und Revolution

be, liefert Marx iiberhaupt die Mittel dafiir an die Hand*°: Erst ausgehend
von einem Begriff des menschlichen Gattungswesens als sukzessiver Selbster-
zeugung durch Arbeit erkennt er die Kategorien der politischen Okonomie als
Formen, unter denen diese Selbsterzeugung nur entfremdet, also als verkehr-
ter Prozess, stattfindet, von dem die Menschen beherrscht werden, statt ihn
bewusst zu gestalten, und der dennoch so erst die Bedingungen der Moglich-
keit dafiir schafft, dass die Menschen ihre Verhiltnisse einst mit Bewusstsein
unter ihre kollektive Regie nehmen werden. Und so ist seinerseits auch der
Begriff der Entfremdung nicht einfach das Mittel einer die bestehenden Pro-
duktionsverhiltnisse moralisch anklagenden, sondern einer historisch auf-
klirenden Kritik und thematisiert er schliefilich nicht weniger als die Ermdg-
lichungsbedingung, den Bildungsprozess, der menschlichen Befreiung. Die
Manuskripte zur Deutschen Ideologie kniipfen an genau dieses bereits in den
Okonomisch-philosophischen Manuskripten grundlegend formulierte Desiderat,
den Kommunismus aus der Entwicklung der materiellen Verhiltnisse zu er-
kliren, an und formulieren in mehreren ausfiithrlicheren Anliufen Ansitze ei-
ner materialistischen Geschichtsschreibung aus, mit der nicht nur im selben Zug
die idealistischen und junghegelianischen Vorstellungen von Geschichte er-
klart und kritisiert werden, sondern zentral der Kommunismus als eine sol-
che »wirkliche Bewegung« begriindet werden soll.*

Nun ist das Besondere an der Deutschen Ideologie bekanntlich aber, dass sie
nicht nur eine (mehr noch fiir Marx’ als fiir Engels’ damalige Standards) véllig
neue, ja anti-philosophische Sprache an den Tag legt, sondern ganz explizit

30 Vgl. Arndt 2012: 39, der allerdings auch konstatiert, dass Marx Ceschichte lediglich
mit Hegels Phinomenologie parallelisiere und so den Widerspruch zum »energetischen
Prinzip« (ebd.: 43) hypostasiere, statt die wirklichen Widerspriiche als solche zu unter-
suchen. Dass Marx hier noch keine immanente Kritik der Kategorien der politischen
Okonomie leistet, ist ebenso véllig richtig wie die Feststellung, dass auf der anderen
Seite die Manuskripte auf eine Uberwindung der Spekulation und die noch ausstehen-
de Erforschung der gegenstindlichen Vermittlungsformen samt ihrer geschichtlichen
Entstehung drangen. Wie im Folgenden deutlich werden soll, wird damit aber kei-
neswegs jene Geschichtskonstruktion aufgelost (vgl. ebd.: 44), sondern zieht sie sich
weiterhin gerade auch durch die dann folgenden Forschungen Marxens.

31 Die Zentralitat dieses Punktes heben Marx und Engels im Manuskript sogar durch die
Anstreichung der gesamten Passage eigens hervor: »Der Communismus ist fiir uns
nicht ein Zustand, der hergestellt werden soll, ein Ideal, wonach die Wirklichkeit sich
zu richten haben [sic]. Wir nennen Communismus die wirkliche Bewegung welche den
jetzigen Zustand aufhebt. Die Bedingungen dieser Bewegung ergeben sich aus der
jezt bestehenden Voraussetzung.« (MEGA? I/s: 37)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

als Kritik des philosophischen Diskurses, gar als — so sollte Marx es Jahre spi-
ter formulieren - grundlegende >Abrechnung< mit dem eigenen »ehemaligen
philosophischen Gewissen« (MEGA? II/2: 101) gedacht ist, das nicht zuletzt
noch die Okonomisch-philosophischen Manuskripte getragen hatte.>* Hier ist zu-
nichst noch einmal in Erinnerung zu rufen, welchen Zweck Marx und Engels
(zeitweise auch die an diesem Projekt mitwirkenden Moses Hess, Joseph Wey-
demeyer und Roland Daniels) mit der — schlieflich nicht zustandegekomme-
nen - Verdffentlichung der Deutschen Ideologie verfolgt haben®:

Sowohl Bruno Bauer als auch Max Stirner hatten kurz zuvor den Kommu-
nismus als blofien Feuerbachianismus denunziert. Besonders Stirner hatte in
seiner polemischen Schrift Der Einzige und sein Eigentum (1844) u.a. materia-
listisch intendierte Kategorien wie >der Mensch« und das menschliche >Gat-
tungswesenc als blofle Umkehrung religioser Kategorien angegriffen und da-
mit auf nichts Geringeres als das Fundament der sozialistischen und kommu-
nistischen Publizistik in Deutschland gezielt, die tatsichlich wesentlich auf
Feuerbach aufbaute. Marx und Engels setzen indes nicht zu einer Entkriftung
dieser Feuerbach-Kritik an, lassen sich aber ebenso wenig auf Stirners Eloge
auf den véllig vermittlungslosen konkreten »Einzigenc< ein,** sondern vertiefen
den schon in den Okonomisch-philosophischen Manuskripten anvisierten Ansatz
einer Erklirung des Kommunismus aus den zu ihrer geschichtlichen Uber-
windung treibenden realen Widerspriichen der ékonomischen Verhiltnisse.
Interessant ist hier allerdings, wie sich die Argumentation gegeniiber den Ma-
nuskripten augenscheinlich verschoben hat: Hing sie in diesen noch inwendig
zusammen mit einer Theorie des Gattungswesens, wird sie in der Deutschen
Ideologie nun explizit gegen Feuerbach und die Philosophie tiberhaupt in An-
schlag gebracht. Aus genealogischer Perspektive kann man hier ein durchaus

32 Dass die Deutsche Ideologie nicht nur vom Partei-Marxismus zur Grundlage einer >his-
torisch-materialistischen Weltanschauung< erhoben wurde, sondern auch — quasi am
anderen Ende des Spektrums der Anknipfungen an Marx —von grofien Teilen der wis-
senschaftlichen Marx-Forschung als zentrales Dokument des Bruchs mit der Philoso-
phie interpretiert werden konnte, kommt also selbstverstandlich nicht von ungefahr.

33  Siehe hierzu ausfiihrlicher Spekker 2018, insb. S.175-190, sowie Bohlender 2018.

34  Stirners quasi antiphilosophische Philosophie des>Ich<bzw. des>Einzigen<wird in epi-
scher Breite im projektierten Kapitel I1l. Sankt Max zerpfliickt. Zur Problematisierung
siehe besonders Matthias Bohlenders Studie im vorliegenden Buch. Cum grano salis
lasst sich diese Auseinandersetzung zwischen Stirner, Marx und Engels sowie Moses
Hess (mit seiner 1845 erschienenen Schrift Die letzten Philosophen) als sUrszene< des
Konflikts zwischen (postmoderner) Dekonstruktion und Kritischer Theorie lesen.

- am 12.02.2026, 21:12:

49


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Wahrheit und Revolution

brillantes, wenngleich folgenreiches Ausweichmanéver beobachten, mit dem
Marx und Engels Stirner und Bauer vorfithren wollen, dass die letzteren bei-
den einen Scheingegner bekimpfen, der sich zwar in Gestalt des deutschen
philosophischen Kommunismus respektive >wahren Sozialismus« tatsachlich
selbst fiir einen Teil der kommunistischen Bewegung halten mag, mit deren
wirklichen Ausprigungen aber iiberhaupt nichts zu tun habe®:

»Charakteristisch ist es aber, daf® die Heiligen Bruno & Max die Vorstellung
Feuerbachs vom Kommunisten sogleich an die Stelle des wirklichen Kom-
munisten setzen, was theilweise schon deswegen geschieht, damit sie auch
den Kommunismus als >Geist vom Ceists, als philosophische Kategorie, als
ebenbiirtigen Gegner bekimpfen kénnen« (MEGA? I/5: 57).

Mit grofRer Geste halten Marx und Engels jetzt gegen die >ideologischen«< Aus-
einandersetzungen der Philosophen die Empirie. Insbesondere in den fiir ein
projektiertes Kapitel 1. Feuerbach ausgekoppelten Manuskriptteilen fithren sie
vor, weshalb all die philosophischen Begriindungen des Kommunismus (samt
den ebenfalls philosophischen Versuchen ihrer Widerlegung) unsinnig seien:
Mit philosophischen Prinzipien und Ideen habe der Kommunismus im Grun-
de gar nichts zu tun, man miisse nur unvoreingenommen die materiellen
Verhaltnisse und deren geschichtliche Entwicklung anschauen, sie auf »rein
empirischem Wege« (ebd.: 8) konstatieren, um zu begreifen, dass der Kom-
munismus als Bewegung ihrer revolutioniren Aufhebung von ihnen selbst
notwendig hervorgebracht werde.*® So demonstrieren sie anhand kurzer his-
torischer Rekonstruktionen der Entwicklung der gesellschaftlichen Arbeits-
teilung und Eigentumsformen, wie die Entfaltung der menschlichen Produk-

35 Siehe insbesondere Marx’ und Engels’ Polemik gegen dieses >Selbstmissverstandnis«
des deutsch-philosophischen Kommunismus in den Kapiteln der Deutschen Ideologie
iber den>wahren Sozialismus<und Karl Griin; MECA? I/s5: 515-589. Wie sehr diese Aus-
einandersetzungen keineswegs blof die Konsequenz wissenschaftlicher Einsichten
sind, sondern auch aus dem politischen Tagesgeschaft Marxens und Engels’ — insbe-
sondere im Bund der Gerechten — erklart und so in ihrer Bedeutung begriffen werden
miissen, ihrerseits die wissenschaftliche Kritik auf bestimmte Weise auszurichten, ha-
be ich in Spekker 2018: 181 ff. zu erhellen versucht. Siehe zu dieser Episode der Marx’-
schen>Kritik im Handgemenge<auch Bohlender 2016 und 2018.

36  Nurwenig spater wird Marx in der Misére de la Philosophie in entsprechender Weise ge-
gen Proudhon wie den >Utopismus< gleichermafRen halten, die Sozialisten und Kom-
munisten hatten»nur sich Rechenschaft abzulegen von dem, was sich vor ihren Augen
abspielt[,] und sich zum Organ desselben zu machen« (MEGA? |/30: 302).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

tivkrafte deren jeweiligem Stand entsprechende gesellschaftliche und politi-
sche Verhiltnisse und Verkehrsformen ebenso wie Bewusstseinsformen her-
vorbringe. Mit dem in diesem Zusammenhang erstmals formulierten und
fiur den Marxismus kanonisch werdenden Paradigma, wonach mit der vo-
ranschreitenden Entwicklung der Produktivkrifte »an die Stelle der fritheren,
zur Fessel gewordenen Verkehrsform, eine neue, den entwickelteren Produk-
tivkraften & damit der fortgeschrittenen Art der Selbstbethitigung der Indi-
viduen entsprechende gesetzt wird, die & son tour wieder zur Fessel & dann
durch eine andre ersetzt wird« (ebd.: 103), sind sich Marx und Engels sicher,
die geschichtliche Entwicklung und schliellich den Kommunismus als deren Ziel
ohne jegliche philosophische Vor- oder Grundannahmen erkliren zu kénnen.
Zwar unterscheidet sich die Argumentation gar nicht so sehr von derjenigen
in den Okonomisch-philosophischen Manuskripten: Mit der unter der Herrschaft
des Privateigentums vorangeschrittenen Arbeitsteilung haben sich die Pro-
duktivkrifte als sachliche Gewalt gegen die zunehmend voneinander isolier-
ten Individuen verselbstindigt. Die sich so entwickelnde »grofie Industrie«
(ebd.: 91 et passim) schafft zugleich aber dadurch, dass mit ihr die Produktiv-
krifte erstmals als Totalitit und »nur innerhalb eines universellen Verkehrs«
(ebd.: 112) existieren, auch erstmals die Voraussetzung dafiir, dass diese Indi-
viduen sich vereinigen und diese Produktivkrifte als ganze aneignen konnen:

»Die Aneignung dieser Krifte ist selbst weiter nichts als die Entwicklung der
den materiellen Produktionsinstrumenten entsprechenden individuellen
Fahigkeiten. Die Aneignung einer Totalitidt von Produktionsinstrumenten
ist schon defshalb die Entwicklung einer Totalitit von Fahigkeiten in den In-
dividuen selbst. Diese Aneignung ist ferner bedingt durch die aneignenden
Individuen. Nur die von aller Selbstbethitigung vollstindig ausgeschlos-
senen Proletarier der Cegenwart sind im Stande, ihre vollstindige, nicht
mehr bornirte Selbstbethitigung, die in der Aneignung einer Totalitit von
Produktivkriften & der damit gesetzten Entwicklung einer Totalitdt von
Fahigkeiten besteht, durchzusetzen.« (Ebd.)¥

37  Dass es sich hier um eine notwendige Voraussetzung handele, wird an anderer Stelle
noch deutlicher: »[..] in der gofien Industrie ist der Widerspruch zwischen dem Pro-
duktionsinstrument & Privateigenthum erst ihr Produkt, zu dessen Erzeugung sie be-
reits sehr entwickelt sein mufs. Mit ihr ist also auch die Aufhebung des Privateigen-
thums erst moglich.« (MEGA? I/s: 70 f.; Herv. M.S.)

- am 12.02.2026, 21:12:

51


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Wahrheit und Revolution

Hier wird also niher ausgefithrt, was Marx meint, wenn er in den Manu-
skripten die Industrie als das »aufgeschlagne Buch der menschlichen Wesenskrifte«
(MEGA? I/2: 271) bezeichnet, und das Resultat dieses Prozesses: die »totalen
Individuens, deren »Selbstbethitigung mit dem materiellen Leben« zusam-
menfalle MEGA? I/s5:113), ist im Grunde das, was Marx dort mit dem bewuss-
ten, wirklichen Gattungswesen gemeint hat.

Doch genau diese >historisch-materialistische« Argumentation wird in der
Deutschen Ideologie nun explizit gegen die Verwendung solcher philosophi-
schen Begriffe gehalten: »Die Individuen, die nicht mehr unter der Theilung
der Arbeit subsumirt werden, haben die Philosophen sich als Ideal unter dem
Namen: »der Mensch« vorgestellt« (ebd.: 114) und diesen dann als iiberhisto-
risch wirklich »apotheosirt« (ebd.: 46), so dass es nur eine Frage der Bewusst-
seinsentwicklung sein miisste, dass sich der Mensch dereinst als das wirkliche
Subjekt erkennen werde. Und Feuerbach bleibe schlief3lich »bei dem Abstrak-
tum >der Mensch« stehen« (ebd.: 25), dessen Sinnlichkeit er nur in der Liebe
und Freundschaft, nicht aber in dessen praktischer Tatigkeit, der Produk-
tion des eigenen materiellen Lebens, ausmache,*® weshalb sein Materialismus
also ahistorisch sei.

Von solchen Angriffen auf die Philosophie, insbesondere die Feuerbachs,
sollte man sich indes nicht tiuschen lassen: Auch die Argumentation in den
Okonomisch-philosophischen Manuskripten ist — wie bereits dargelegt — durch
diese fundamentale Differenz zu Feuerbach gekennzeichnet, nur sieht Marx
hier offenbar noch keine Veranlassung, diese Differenz auch auszubuchsta-
bieren, wihrend in der Deutschen Ideologie solche expliziten Gegeniiberstel-
lungen nun wesentlich zur Argumentationstrategie gegen Stirner & Co. geho-
ren und nicht zuletzt die neuerliche Betonung rein empirisch konstatierba-
rer Fakten unterstreichen sollen: Der Kommunismus ist eine mittels positiver
Wissenschaft als sich geschichtlich durchsetzend erklirbare Tatsache.

Doch wie itberzeugend ist dieser neue Objektivismus itberhaupt? Und ist
mit ihm wirklich die Sache der Philosophie in Marx’ wissenschaftlicher Kritik
grundlegend erledigt? Alfred Schmidt hat die berechtigte Frage aufgeworfen,
wie eine historische Dialektik — und nichts anderes ist das Marx’sche Paradig-
ma der Produktivkraftentfaltung — iiberhaupt moglich sei, wenn gleichzeitig
im Zuge der materialistischen Kritik der Hegel’schen Philosophie der speku-
lative Begriff entfalle. (Vgl. Schmidt 1977: 158 u. 176) Explizit weisen Marx und
Engels ja die idealistische Geschichtsphilosophie als >spekulative Verdrehung«

38  Siehe hierzu auch die neunte These ad Feuerbach; MEGA? IV/3: 21.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

des wirklichen Geschichtsverlaufs zuriick, die die »spatere Geschichte zum
Zweck der fritheren« mache und den ganz selbstverstindlichen »aktiven Ein-
fluR, den die frithere Geschichte auf die spitere« ausiibe, in ihre spekulativen
Begriffe itberfithre (MEGA? 1/5: 40).* Und tatsichlich kommt ihre materialis-
tische Rekonstruktion der Geschichte ohne Vorstellungen von einer sich in ihr
verwirklichenden Idee, vom Geist als der Einheit, dem Wesen der aufeinander
folgenden geschichtlichen >Erscheinungen« aus. Es sind die Produktivkrifte:
die objektiven 6konomischen Bedingungen selbst, die die Geschichte voran-
treiben und die technischen Voraussetzungen fiir den Kommunismus ebenso
wie das massenhafte Bewusstsein fiir dessen objektive Moglichkeit erst schaf-
fen. Nun kann allerdings kaum die Rede davon sein, dass Marx und Engels
hier mittels akribischer historischer Forschung ein wissenschaftlich belastba-
res Gesetz historischen Fortschritts nachgewiesen hitten, (vgl. Reichelt 1983:
411f)) doch kénnte man zunichst ja meinen, dass es zumindest die plausi-
belste Erkliarung fir den realen »proletarischen Kommunismus« (MEGA? I/5:
516) sei, wie er sich unter den Industriearbeiterinnen und -arbeitern in den
6konomisch und politisch fortgeschrittensten Lindern Europas damals he-
rausgebildet hatte. Marx und Engels wiren demnach von einem empirischen
Faktum ausgegangen, das von sich aus wichtige Hinweise auf die konkreten
materiellen Voraussetzungen seiner Entstehung gebe, die nun vergleichswei-
se einfach rekonstruiert werden kdnnten.*® Dieses >Faktum« muss indes selbst
noch als Konstruktion Marxens und Engels’ begriffen werden: Die dem philo-
sophischen >wahren Sozialismus< entgegengehaltene »Proletariatsbewegung
Frankreichs & Englands« (ebd.: 515), deren »wirkliche Parteiinteressen« (ebd.:
517) dem »Bewufitsein bestimmter geschichtlich bedingter Lebenssphirenc
(ebd.: 516) entsprachen, argumentiert zu dieser Zeit kaum weniger >utopischs,
smoralisch« und >philosophisch« als der deutsche Kommunismus; vor allem
aber setzt sich ihre Basis weniger aus modernen Industriearbeiterinnen und
-arbeitern denn aus radikalen proletarisierten Handwerkern zusammen, die

39  Auffilligist, dass diese Kritik indes den idealistischen Anspruch einer im spekulativen
Begriff sich niederschlagenden Vernunftbegriindung der Ceschichte einfach iibergeht.

40 Und so heifdt es in der Deutschen Ideologie auch: »Die Existenz revolutionirer Gedan-
ken in einer bestimmten Epoche setzt bereits die Existenz einer revolutiondren Klasse
voraus, lUber deren Voraussetzungen bereits oben (p ) das Néthige gesagt ist « (ME-
GAZ |/5: 61f) In der MEW-Ausgabe der Deutschen Ideologie haben die Editoren in die
Leerstelle die Seitenangabe »[33-36]« (MEW 3: 47) eingefiigt, womit sie auf die Teile
verweisen, in denen der Kommunismus als »wirkliche Bewegung«aus der Entwicklung
der 6konomischen Produktivkrifte erklart wird.

- am 12.02.2026, 21:12:

53


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Wahrheit und Revolution

aber nach Marx und Engels doch gar nicht fiir eine universelle revolutioni-
re Aneingung der Produktionsmittel geeignet sein konnen, weil all ihre Re-
volutionsversuche aufgrund ihrer Subsumtion unter ein blof3 »beschrinktes
Produktionsinstrument & einen beschrinkten Verkehr« (ebd.: 112) borniert
bleiben miissten. (Vgl. Spekker 2018: 187 ff.) Der Kommunismus, wie Marx
und Engels ihn als bereits »wirkliche Bewegung« behaupten, wird im Grunde
in der Deutschen Ideologie und ebenso im wenig spater erscheinenden Mani-
fest der Kommunistischen Partei, das wesentlich auch Resultat der Ausschliisse
all jener >kleinbiirgerlichens, sphilosophischen« und >reaktioniren«< Fraktionen
ist, zu einem guten Teil erst herbeigeschrieben.

Fur das Projekt einer >historisch-materialistischen< Begriindung des
Kommunismus, um die es Marx und Engels hier geht, heif3t das aber: Zwar
ist ihre Darstellung der Geschichte selbstverstindlich keine spekulative Phi-
losophie im Sinne Hegels — und doch kommt sie ohne spekulative Ziige nicht
aus. Marx und Engels analysieren nicht einfach wert- und interessenfrei die
Geschichte, die sozusagen von ganz allein, infolge blofier Anschauung, ihr
Lied vom Kommunismus zu singen begénne. Im Gegenteil: Der Kommunis-
mus ist das bestimmte Interesse, das Marx’ und Engels’ Geschichtsauffassung
und -erkenntnis bereits vorausgesetzt ist und zu erkliren hilft, warum sie sich
so fundamental ebenso von der gingigen »Beschrinkung auf hochténende
Haupt- & Staatsaktionen« (MEGA? I/5: 39) abheben konnte wie von der Na-
tionalokonomie, die den biirgerlichen Gesellschaftszusammenhang und die
kapitalistische Arbeitsteilung aus einem natiirlichen Hang zum Tausch, der
den als monadische Privateigentiimer hypostasierten Einzelnen innewohne,
ableitet und also naturalisiert.* Taugt erstere im Grunde zu nichts weiter als
blof3er Chronik, die eher der legitimierenden Herrschaftserzihlung dient, als
dass sie den inneren Zusammenhang geschichtlicher Entwicklung aufzeigen
konnte, liuft letztere auf ein vollig ahistorisches Verstindnis von Gesellschaft
hinaus, weil Geschichte sich ihr auf die dogmatische Unterscheidung zwi-
schen >unnatiirlichen< und snatiitlichen« Verhiltnissen reduzieren muss*.
Beide konnen die Gesellschaft tiberhaupt nicht als eine selbstzerrissene, sich
selbst widersprechende begreifen, (vgl. MEGA? 1V/3: 20) deren Widerspriiche
zu ihrer historischen Aufhebung treiben miissen. Es gehért zum Kern

41 So Marx schon in den Okonomisch-philosophischen Manuskripten; vgl. MEGAZ I/2: 309 ff.
42 So Marx in seiner kurze Zeit nach der Arbeit an der Deutschen Ideologie erschienenen
Polemik gegen Proudhon; vgl. MEGAZ1/30: 299. Auf diesen Punkt wird Marx im Fetisch-
Kapitel im Kapital zuriickkommen, und so soll es also auch die vorliegende Studie tun.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

der Hegel'schen Philosophie, dass Entzweiung und Widerspruch iberhaupt
verniinftig zu begreifen, notwendig impliziert, diese als zueinander in Bezie-
hung stehende Diremtionen einer Einheit, eines Ganzen zu entwickeln. Diese
Einheit stellt der zur Totalitit entfaltete absolute Begriff dar, und ohne dieses
spekulative Moment ist die verniinftige Erkenntnis des Ganzen (und seiner
geschichtlichen Gewordenheit) laut Hegel tberhaupt nicht méglich. (Vgl.
Stapelfeldt 2009: 256 ff.) Nun sprechen Marx und Engels dieser spekulativen
Philosophie, die sich um das »wirkliche[...] Leben« nicht schere, zwar ab, zur
wissenschaftlichen Darstellung des »praktischen Entwicklungsprozesses der
Menschen« (MEGA? I/5: 136) iiberhaupt etwas beitragen zu konnen: Als Er-
scheinungen einer sie umfassenden verniinftigen Einheit behauptet, werden
die realen Widerspriiche »geschlichtet« (Stapelfeldt 2009: 265) statt, wie Marx
schon 1843 gegen Hegel hilt, selbst als wesentliche begriffen, (vgl. MEGA? I/2:
100) die es zu erkliren gilt und die zu ihrer praktisch-revolutiondren Aufhebung
fithren miissen (vgl. MEGA? IV/3: 20). Doch auch Marx und Engels kénnen
diese wirklichen Widerspriiche - aller vordergriindigen Betonung der Em-
pirie zum Trotz — tiberhaupt nicht begreifen geschweige denn als »absolut
nothwendige praktische Voraussetzung« (MEGA? I/5: 38) fir den kommunis-
tischen Umsturz erkliren, ohne selbst schon einen Begriff von verniinftiger,
wirklicher Einheit zu haben, die ihnen eben der Kommunismus ist. Dass die
geschichtlich sich entwickelnden Formen der praktischen Naturaneignung,
der »Produktion des materiellen Lebens« (ebd.: 26), einen gesellschaftlichen
Zusammenhang stiften, der @berhaupt erst ein »gemeinschaftliche[s] In-
teresse« schafft, das in der bisherigen »naturwiichsigen Gesellschaft« zwar
noch in der verkehrten Form einer »fremden, gegeniiberstehenden Macht«
besteht, doch zugleich so erst die notwendige Moglichkeitsbedingung einer
bewusst eingerichteten, »kommunistischen Gesellschaft« darstellt (ebd.: 34;
vgl. ebd.: 42), in der besonderes und gemeinschaftliches Interesse nicht mehr
im Widerspruch zueinander stehen - das erschliefft sich Marx und Engels
iiberhaupt erst aus ihrer bereits eingenommenen kommunistischen Perspek-
tive heraus, und diese Erfahrungsfihigkeit ist, wie Max Horkheimer rund 9o
Jahre spiter pointieren wird, eine differentia specifica zwischen kritischer und
traditioneller Theorie:

»Die Gesichtspunkte, welche diese [die kritische Theorie; M.S.] als Ziele
menschlicher Aktivitit der historischen Analyse entnimmt, vor allem die
Idee einer verniinftigen, der Allgemeinheit entsprechenden gesellschaft-
lichen Organisation, sind der menschlichen Arbeit immanent, ohne den

- am 12.02.2026, 21:12:

55


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Wahrheit und Revolution

Individuen oder dem Gffentlichen Geist in richtiger Form gegenwirtig zu sein. Es
gehort ein bestimmtes Interesse dazu, diese Tendenzen zu erfahren und
wahrzunehmen.« (Horkheimer 2005a: 229 f.; Herv. M.S.)

Das bedeutet auch mitnichten, dass hier der Kommunismus ein blof3 willkiir-
licher, von aufen an die biirgerliche Gesellschaft herangetragener Mafistab
wire, dem Marx und Engels »die Wissenschaft [...] zu accomodieren« suchten
(MEGA? 11/3.3: 771). Diese epistemische Voraussetzung ihrer Forschung ver-
suchen sie ja gerade einzuholen durch die wissenschaftliche respektive mate-
rialistische Darstellung der Verhaltnisse als solcher, die den Kommunismus
als aus ihnen selbst entstehende »wirkliche Bewegung« begriinden, »welche
den jetzigen Zustand aufhebt«. Die biirgerlichen Verhiltnisse im Lichte der
von ihnen selbst erzeugten Moglichkeit ihrer kommunistischen Aufhebbar-
keit darzustellen, ist so auch nicht das blanke Gegenteil von Spekulation,
sondern deren Aufhebung in historisch-materialistische Kritik: Nur weil und
wenn der Kommunismus, also die verniinftige Organisation der menschli-
chen Beziehungen, als bestimmte Negation der biirgerlichen Gesellschaft prak-
tisch moglich ist, dieser inhiriert (und so auch erst verniinftig gedacht wer-
den kann), lisst sich diese iiberhaupt als ein negativer, also noch nicht verniinf-
tiger Zustand begreifen.” Die verniinftige wissenschaftliche Erkenntnis der
biirgerlichen Gesellschaft ist also gar nicht anders méglich denn als deren
Kritik und steht als solche mit der anstehenden kommunistischen Abschaf-
fung ebendieser Gesellschaft in einer virtuellen Beziehung. Wissenschaft, wie
Marx und Engels sie in der Deutschen Ideologie betreiben oder besser: umrei-
3en, und >wissenschaftlicher Kommunismus« sind — ungeachtet dessen, was
man im (Partei-)Marxismus spiter mit diesem Ausdruck gemeint hat — ein
und dasselbe.

43 DieserGrundgedanke findetsich dhnlich, wenngleich noch starkerin philosophischem
Duktus, auch schon in Marx’ (freilich von Arnold Ruge redigiertem) Brief aus den
Deutsch-Franzésischen Jahrbiichern, dem zufolge der Kritiker aus den »Formen der exis-
tirenden Wirklichkeit die wahre Wirklichkeit als ihr Sollen und ihren Endzweck entwi-
ckeln« kann, eben weil die Vernunft im Bestehenden schon existiert, »nur nicht [...] in
der verninftigen Form« (MEGAZ? |/2: 487).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

4. »...der Mensch noch nicht den ProduktionsprozeB
bemeistert« - Die befreite Gesellschaft in der Kritik
der politischen Okonomie

Ein zeitlicher Sprung: Marx, der seit der Niederschlagung der 1848er Revo-
lutionen in London lebt, verdffentlicht nach jahrelanger Forschung 1867, zu-
nichst nur in deutscher Sprache, Das Kapital, und dass es ein ganz und gar
wissenschaftliches Werk sei, daran lisst er, etwa wenn er schon im Vorwort
den zeitgendssischen biirgerlichen Okonomen ihre Wissenschaftlichkeit ab-
spricht, keinen Zweifel. Doch steht seine wissenschaftliche Kritik auch im-
mer noch in jenem inwendigen Zusammenhang mit der Perspektive auf die
verniinftige — und das heif3t fiir Marx eben: kommunistische — Einrichtung der
Gesellschaft?

Bekanntlich fithrt Marx im ersten Unterkapitel des Kapitels Die Ware meh-
rere sogenannte »Robinsonaden« (MEGA? 11/6: 107) auf,** um den von der Wa-
renform selbst erzeugten Fetischismus der biirgerlichen Okonomie aufzuhel-
len, dass Arbeitsprodukte von Natur aus Waren seien und einen Wert hitten,
dessen Grofle durch die zu ihrer Herstellung benétigte Arbeitszeit bestimmt
sei: Was dem nationalékonomischen wie dem Alltagsbewusstsein als Selbst-
verstiandlichkeit erscheint, gilt weder fiir das literarische Beispiel des gestran-
deten Robinson Crusoe noch fiir Fron- und Leibeigenenarbeit im Mittelalter
oder fiir die patriarchale Bauernfamilie. In diesen Produktionsformen sind
»alle wesentlichen Bestimmungen des Werths enthalten« (MEGA? II/s: 45),
d.h. die Gesamtheit der produktiven Arbeiten ist unter den einzelnen Indi-
viduen (bzw. im Falle Robinsons zeitlich aufeinander folgend) aufgeteilt und
die Arbeiten werden durch die zeitliche Dauer ihrer Verausgabung gemes-
sen, stehen also in einem bestimmten quantitativen Verhiltnis zueinander.
Dennoch nehmen die Arbeitsprodukte hier keine Wertform an und driickt
sich entsprechend auch die jeweilige Dauer der zu ihrer Herstellung bené-
tigten Arbeit nicht in bestimmten Wertgréf3en aus. Allerdings schildert Marx
als weiteres und letztes Beispiel einer nicht auf Waren- und Wertproduk-
tion beruhenden Gesellschaftsform auch noch einen »Verein freier Menschen,

44 InderErstauflage verwendet Marx diesen Terminus nicht, zudem fithrt er hierihrer nur
zwei stattvier auf; vgl. MEGA? I1/s: 45 f. Im Folgenden werde ich Stellen aus dem Kapital
immer nach derjenigen Auflage wiedergeben, in der sie zum ersten Mal stehen. Stellen,
die in Folgeauflagen nicht mehr zu finden sind, werde ich gesondert kennzeichnen.

- am 12.02.2026, 21:12:

57


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Wahrheit und Revolution

die mit gemeinschaftlichen Produktionsmitteln arbeiten und ihre vielen in-
dividuellen Arbeitskrifte selbstbewuf3t als eine gesellschaftliche Arbeitskraft
verausgaben« (ebd.), also eine mégliche zukiinftige kommunistische Gesell-
schaft, und es stellt sich die Frage, welchen zusitzlichen Erklirungsgehalt
diese >Robinsonade« iiberhaupt liefert. Dass hier die Gesamtarbeitszeit der
Vereinsmitglieder ebenso wie der je individuelle Anteil, der vom Gesamtpro-
dukt verzehrt werden kann, gesellschaftlich planmiRig verteilt werden, ist
zwar, wie Michael Heinrich in seinen Kapital-Lektiirehinweisen als zentrale
Funktion dieses Beispiels behauptet, ein Kontrast zur Warenproduktion, in
der »beide Prozesse durch den Wert vermittelt [werden], die gesellschaftli-
chen Beziehungen der Privatarbeiten [..] sich daher als gesellschaftliche Be-
ziehungen von Sachen dar[stellen]« (Heinrich 2008: 98). Doch wird diese Be-
sonderheit der Waren- und Wertproduktion, welcher der Schein ahistorischer
Natiirlichkeit anhaftet, auch schon durch die beiden vorangegangenen histo-
rischen Beispiele hinreichend deutlich kontrastiert.* Der »Verein freier Men-
schen« hingegen weist — gerade im Zusammenhang mit der wissenschaftli-
chen Argumentation im ersten Kapitel — auf etwas viel Weitreichenderes hin,
nimlich auf jenen epistemischen Zusammenhang zwischen der Darstellbar-
keit des biirgerlichen Gesellschaftszusammenhangs als eines negativen und
seiner bestimmten Negation, dem Kommunismus, mithin also auf den spezifi-
schen politisch-historischen Gehalt der Kritik dieser Verhiltnisse itberhaupt.

Die Tatsache namlich, dass nur unter von Warenproduktion und -tausch
bestimmten biirgerlichen Verhiltnissen Arbeit sich in nach ihrer Verausga-
bungsdauer gemessenen Werten ausdriickt und der Wert die gesellschaftli-
chen Beziehungen vermittelt, wihrend dies in vorbiirgerlichen Produktions-
verhiltnissen nicht der Fall war, ficht die biirgerliche Okonomie erst einmal
tiberhaupt nicht an. Die Frage, »warum dieser Inhalt« (Arbeit, Arbeitszeit)
»jene Form« (Wert, WertgroRe) annimmt (MEGA? 11/6: 110), stellt sich fiir sie
nicht, denn: »Vorbiirgerliche Formen des gesellschaftlichen Produktionsor-
ganismus werden [...] von ihr behandelt wie etwa von den Kirchenvitern vor-
christliche Religionen.« (MEGA? I1/s: 49) Die biirgerlichen Okonomen wissen
selbstverstandlich, dass die Gesetze der Warenproduktion frither nicht gegol-
ten haben; ihre Behandlung des Werts ist aber auch keine rein analytische,

45  Und umgekehrt hitte Marx, wenn diese Besonderheit aufzuzeigen die zentrale Funk-
tion des Beispiels »Verein freier Menschen« hitte sein sollen, die >Robinsonadencin
der zweiten Auflage des Kapital auch gar nicht um die mittelalterliche und die klein-
bauerliche Produktionsweise erweitern mussen.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

sondern hat ein normatives Fundament, worauf Marx denn auch mit seinem
Selbstzitat aus der Misére de la Philosophie hinweist: »Es gibt fiir sie nur zwei
Arten von Institutionen, kiinstliche und natiirliche. Die Institutionen des Feu-
dalismus sind kiinstliche Institutionen; die der Bourgeoisie natiirliche. [...]
Somit hat es eine Geschichte gegeben, aber es gibt keine mehr« (MEGA? 1/30:
299;vgl. 11/5: 49, Fn. 28). Es geht den biirgerlichen Okonomen, wie Marx in der
Misére festhilt, um die Begriindung von Verhiltnissen, »in denen die Erzeu-
gung des Reichthums und die Entwicklung der Produktivkrifte sich gemdss
den Naturgesetzen vollziehen« — Gesetzen, »welche stets die Gesellschaft zu re-
gieren haben« (ebd.; Herv. M.S.). Die Okonomen sind also nicht einfach naiv,
sondern legitimieren — wie man das auch schon von John Lockes Eigentums-
theorie kennt, die eine wichtige Wegbereiterin der Arbeitswerttheorie war —
ihre Einsichten naturrechtlich.

Hilt man sich indes den weiteren Argumentationsverlauf genauer vor Au-
gen, der sich den Robinsonaden anschliefit,* erschlieit sich besser, worauf
Marx mit dem Beispiel einer kommunistischen Produktionsweise hinaus will:
dass die auf Warenproduktion und -tausch beruhenden biirgerlichen Verhilt-
nisse nicht nur ein historisches Produkt, ein Gewordenes, sondern — entgegen
dem Anspruch der Okonomen - noch nicht verniinftig, also ein noch Werden-
des sind. Dieses >noch nicht¢, das besonders prominent auch die Grundrisse-
Manuskripte durchzieht, in denen Marx z.B. die »Fremdartigkeit und Selb-
stindigkeit«, welche der Zusammenhang der Individuen im Warenverhaltnis
erhilt, als Beweis daftir auffithrt, »daf sie noch in der Schépfung der Bedin-
gungen ihres socialen Lebens begriffen sind, statt von diesen Bedingungen
aus es begonnen zu haben« (MEGA? 11/1.1: 94; Herv. M.S.),* lasst sich durch
die Kontrastierung mit vorbiirgerlichen Produktions- und Verteilungsweisen
iiberhaupt nicht aufzeigen, da diese »auf Ueber- und Unterordnung (natur-
wiichsig oder politisch) der Individuen unter einander [...] (welchen Character
diese Ueber- und Unterordnung annehme: patriarchal, antik, oder feudal)«
(ebd.: 91 f.) beruhen, also noch unverniinftiger sind als die biirgerliche Verge-
sellschaftungsform selbst. Marx geht es darum, an der »Circulation als ers-
te[r] Totalitit unter den 6konomischen Categorieen [sic] [..] zur Anschauung

46  Inderzweiten Auflage hat Marx die knapp anderthalb Seiten, die auf den »Verein frei-
er Menschen« folgen, weiter nach vorne verschoben und erweitert, worunter jedoch
die Vermittlung zum sich nun stattdessen anschlieflenden Gedanken (iiber die Ent-
sprechung von Warenproduktion und Protestantismus) ein wenig leidet; vgl. MEGA?
11/5: 46 f. u. 11/6:109.

47  Diesen Satz hat Marx im Manuskript sogar eigens angestrichen.

- am 12.02.2026, 21:12:

59


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Wahrheit und Revolution

zu bringen«, dass die Verselbstindigung der gesellschaftlichen Beziehungen
im Wert »nothwendiges Resultat dessen [ist,] da’ der Ausgangspunkt nicht
das freie gesellschaftliche Individuum ist« (ebd.: 127)*. Auf die Gegeniiber-
stellung von biirgerlicher Tausch- und kommunistischer Gesellschaft in Marx’
Fetischismuskritik nun folgt (in der Erstauflage des Kapital) die Auflosung
des Mystizismus der Warenform: Indem die Menschen im Warentausch »ih-
re Produkte auf einander als Werthe beziehn, beziehen sie »ihre verschiednen
Arbeiten auf einander als menschliche Arbeit, die ihrerseits ihnen so jedoch
notwendig »in sachlicher Hiille«, nimlich — wie Marx zuvor in der Wertform-
analyse dargestellt hat - in Form von Ware und Geld, gegeniibertritt
MEGAZ?11/5:46).* Das Resultatisteinerseits eine reale gesellschaftliche Verkeh-
rung — »Die eigne gesellschaftliche Bewegung der Produzenten besitzt fir
sie die Form einer Bewegung von Sachen, unter deren Controle sie stehn,
statt sie zu controliren« —, die andererseits durch die Wertform selbst »sach-
lich verschleiert« wird (ebd.: 47), so dass die Menschen nicht wissen, dass sie im
Warentausch »ihre veschiednen Arbeiten abstrakt menschlicher Arbeit« (ebd.:
46), also der »werthbildenden Substanz« (ebd.: 20), gleichsetzen. Die ganze
Tragweite der von Marx eingefithrten Kategorie der abstrakten menschlichen
Arbeit, die sich in der Wertform der von unabhingigen Privatarbeiten als Wa-
ren hergestellten Gebrauchsgegenstinde ausdriickt, wird indes noch deutli-
cher im Zusammenhang mit dem hier (bzw. in der zweiten Auflage direkt im
Anschluss an die >Robinsonadend) folgenden Gedanken der Entsprechung von
Warengesellschaft und (protestantischem) Christentum:

»Fiir eine Gesellschaft von Waarenproducenten, deren allgemein gesell-
schaftliches Produktionsverhaltnifd darin besteht, sich zu ihren Produkten
als Waaren, also als Werthen zu verhalten, und in dieser sachlichen Form ihre
Privatarbeiten aufeinander zu beziehn als gleiche menschliche Arbeit, ist das
Christenthum, mit seinem Kultus des abstrakten Menschen, namentlich in
seiner birgerlichen Entwicklung, dem Protestantismus, Deismus u. s. w.,
die entsprechendste Religionsform.« (ebd.: 47 f.)

48  Darunter versteht er eben die erst im kommunistischen Verein freier Menschen exis-
tierenden»universal entwickelten Individuen, deren gesellschaftliche Verhaltnisse als
ihre eignen, gemeinschaftlichen Beziehungen auch ihrer eignen gemeinschaftlichen
Controlle unterworfen sind« (MEGAZ 11/1.1: 94).

49  Vgl. MEGA? |1/6: 88, wo die Formulierungen leicht abweichen von der Erstauflage.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Was Marx mit dieser Entsprechung, die in der Erstauflage zusammen mit
dem »Verein freier Menschen« die soeben dargelegte Entmystifizierung der
Warenform einrahmt, verdeutlichen will, muss einer vorwiegend nur analyti-
schen Lesart des Kapital, wie Michael Heinrich sie vorschligt, entgehen. Wenn
dieser meint, die Entsprechung bestiinde darin, dass im Christentum von den
konkreten Unterschieden der Menschen, indem sie »vor Gott [..] als seine
Geschopfe gleich« seien, auf dhnliche Weise abstrahiert werde wie im Wa-
rentausch »von jeder konkreten Bestimmung« und »Unterschiedlichkeit« der
konkreten Menschen und ihrer Arbeiten (Heinrich 2008: 199), dann erkennt
er offenbar weder die Herkunft noch den Sinn des Arguments, das schon von
Marx’ nicht zuletzt durch die Feuerbach’sche Religionskritik beeinflusstem
Frithwerk her bekannt ist: Gott ist nicht einfach nur eine Abstraktion von den
konkreten Unterschieden der Menschen, sondern in Gott — so Feuerbach —
schauen die Menschen ihr eigenes Wesen, also das an, was sie miteinander
als menschliche Gattung und damit als Gleiche ausmacht, und externalisie-
ren es in eine unwesentliche Instanz, die als das Verbindende zwischen den
Menschen erscheint. Der junge Marx wird als Grund fiir dieses »verkehrte]...]
WeltbewufStsein« die »verkehrte Welt« (MEGA? 1/2:170) selbst ausmachen und zu
untersuchen beginnen. Den Grundgedanken Feuerbachs radikalisierend, er-
kennt er sowohl im modernen politischen Staat als auch im Geld reale Formen
einer solchen verkehrten Vermittlung: Wie im Geld das »entiusserte Vermagen
der Menschheit« (ebd.: 320) selbstindige Gestalt annimmt, so tritt den Men-
schen, die in biirgerlichen Verhiltnissen einander nur als egoistische Einzelne
gegeniiberstehen, ihr gemeinsames Band, ihr Gattungswesen, als politischer
Staat, in dem »der wahre Mensch erst in der Gestalt des abstrakten citoyen an-
erkannt« (ebd.: 162) ist, entgegen, ist mit anderen Worten im Staat (wie auch
im Geld) die Menschheit also bisher nur eine abstrakte, keine wirkliche Allge-
meinheit.

In diesem Sinne muss auch der Begriff der abstrakt menschlichen Arbeit
verstanden werden. Er driickt mehr aus als blof eine von jeglicher konkreten,
sich je unterschiedlich duflernden praktischen (Privat-)Arbeit vollzogene Abs-
traktion, die sich im Wert ausdriickt und in dessen gegenstandlicher Form,
einem allgemeingiiltigen Tauschwert, tatsichlich reale Existenz hat. Abstrakt
menschliche Arbeit muss zugleich im Sinne jenes >noch nicht« verstanden
werden: Unter den biirgerlichen Verhiltnissen des universellen Warentauschs
erhilt die »menschliche Arbeit« (MEGA?11/5: 46), als das »gemeinsame]...] Ver-
mogen« (MEGA? 11I/1.1: 91) der menschlichen Gattung, im Wert erstmals den
allgemeinen gesellschaftlichen Charakter, den sie in vorbiirgerlichen Formen

- am 12.02.2026, 21:12:

61


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Wahrheit und Revolution

der Arbeitsteilung und Produktion nie hatte.*® Doch erscheint dieses Gemein-
same hier eben auch véllig losgel6st von den wirklichen, konkreten und v.a.
nur privat, also unmittelbar ungesellschaftlich verausgabten Arbeiten in sach-
licher Hiille, ist es also nur abstrakt verwirklicht. Zum einen ist die im Wert
vergegenstindlichte abstrakte menschliche bzw. gleiche Arbeit also nicht nur
eine Absehung von den konkret unterschiedlichen Arbeiten, die die verschiede-
nen Gebrauchswerte produzieren, sondern was im Wert »als ein VerhingnifR«
(ebd.) aufler den Menschen existiert, ist ihr gemeinsames Vermdgen, das von
ihren konkreten Arbeiten abgezogen, getrennt ist, die so umgekehrt eben un-
mittelbar nur als private, ungesellschaftliche verausgabt werden, also auch
allein in der Form der Unterschiedlichkeit in Betracht kommen.”* Zum an-
deren aber begreift Marx unter dem Wert als der von den realen Menschen
getrennten Gemeinschaftlichkeit ihrer Arbeiten und damit Verkérperung der
abstrakten Arbeit zugleich auch die Form, in der auf verkehrte Weise und
sachlich vermittelt sich iiberhaupt erst »ein System des allgemeinen gesell-
schaftlichen Stoffwechsels, der universalen Beziehungen, allseitiger Bediirf-
nisse, und universeller Vermogen bildet«, in dem die Menschen - allerdings
erst>an sich¢, ihnen dufierlich — ihre praktischen Krifte zu einer Universalitit
entwickeln, die schliefSlich die in einem Verein freier Menschen verwirklichte

50 Man mag zwar im Nachhinein feststellen kénnen, dass in »jeder gesellschaftlichen
Arbeitsform [..] die Arbeiten der verschiednen Individuen auch als menschliche auf
einander bezogen« sind (MEGA? II/5: 41). Wie Marx jedoch am historisch notwendi-
gen Scheitern des Aristoteles aufzeigt, ein in Tauschgegenstinden ruhendes Gleiches
zu bestimmten, das deren Austauschbarkeit gegeneinander logisch erkliren konnte,
konnte hier — und das gilt fiir alle vorbiirgerlichen Verhaltnisse, in denen (wie Marx
mitden>Robinsonaden Il und Ill<zeigt) unmittelbare personliche Herrschaft oder (ver-
meintlich) naturgegebene Hierarchien das Band zwischen den Menschen sowie zwi-
schen ihren Arbeiten auszeichneten — die »gleiche menschliche Arbeit« gar nicht als ge-
meinsame Substanz der Arbeitsprodukte verstanden werden, weil die Produktion da-
mals »die Ungleichheit der Menschen und ihrer Arbeiten zur Naturbasis hatte« (ebd.: 636).
Dass der »Begriff der menschlichen Gleichheit« die »Festigkeit eines Volksvorurtheils be-
sitzt«, sei liberhaupt »erst moglich in einer Gesellschaft, worin die Waarenform die all-
gemeine Form des Arbeitsprodukts ist, also auch das Verhaltnif der Menschen zu ein-
ander als Waarenbesitzer das herrschende gesellschaftliche VerhaltniRR ist« (ebd.). Auch
in den Theorien iiber den Mehrwert betont Marx ausdriicklich, dass erst die biirgerlichen
Produktionsverhiltnisse, in denen Arbeit und Eigentum an den Produktionsbedingun-
gen getrennt, einander entrissen sind, »die Arbeit als gesellschaftliche Arbeit und die
Productivkraft der gesellschaftlichen Arbeit entwickeln« konnen (MEGA? 11/3.5: 1855).

51 Die historischen Ursachen dafiir wird Marx dann schlieftlich im Kapitel iiber Die s. g.
Urspriingliche Accumulation umreifien; vgl. MEGA? 1/5: 574-610.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

»Unterordnung ihrer gemeinschaftlichen, gesellschaftlichen Productivitit als
ihres gesellschaftlichen Vermogens« ermoglicht (ebd.: 91).

Mit dem Fetischcharakter der Ware und seinem Geheimnis driickt Marx also
noch mehr aus als die Eigentiimlichkeit, dass die Warenform »den Menschen
die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eignen Arbeit als gegenstindliche
Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaftliche Natureigenschaf-
ten der Dinge zuriickspiegelt« (MEGA? 11/6: 103) und der gesellschaftliche
Zusammenhang nur durch ihre sachliche Vermittlung zustande kommt.
Gerade das Beispiel des Vereins freier Menschen, die Thematisierung der
Entsprechung von Warentauschgesellschaft und Protestantismus, schlieRlich
auch die eingangs zitierte Feststellung Marxens, den 6konomischen Formen
der biirgerlichen Gesellschaft stehe »auf der Stirn geschrieben [..], daf’
sie einer Gesellschaftsformation angehéren, worin der Produktionsprozef3
die Menschen, der Mensch noch nicht den Produktionsprozefy bemeistert«
(MEGA? I1/5: 49; Herv. M..S.), zeugen davon, dass innerhalb und sogar erst
durch dieses in der Warenform sich ausdriickende »quid pro quo« (MEGA?
11/6: 103), durch diese Verkehrung, sich die geschichtliche Entwicklung auf die
verniinftige, kommunistische Gesellschaft als deren bestimmte Negation hin
erdffnet. Und mehr noch: Es zeigt sich, dass Marx umgekehrt hinter das
»Geheimnifdvolle der Waarenform« (ebd.) kommen kann, weil er die biir-
gerlichen Formen, wie er einst ad Feuerbach notiert hat, vom »Standpunkt«
der — freilich zunichst nur theoretisch vorweggenommenen — »mensch-
liche[n] Gesellschaft« (MEGA? IV/3: 21) aus als notwendige Erscheinungen
von noch unverniinftigen, nicht unter den planmifligen Bestimmungen eines
selbstbewussten Subjekts stehenden Verhiltnissen ins Visier nimmt.*>

52 Dieserepistemische Zusammenhang ldsst sich auch genealogisch erhirten, und zwar,
wie ich ausfiihrlich in Spekker 2016 gezeigt habe, insbesondere an Marx’ Auseinander-
setzung mit dem Proudhonismus in den Crundrissen. Obschon dieser sich in Opposi-
tion zur kapitalistischen Okonomie wihnt, weil er gegen den geldvermittelten Tausch
eine vermeintlich gerechte Okonomie von selbstindigen Kleinproduzenten hilt, de-
nen der ganze, nach ihrer konkret aufgebrachten Arbeitszeit bemessene sWert< ihrer
feilgebotenen Produkte zukommen solle, affimiert er damit—wie Marx auch schon in
der Misere de la Philosophie kritisiert hatte —in Wirklichkeit nur die Grundprinzipien der
von ihm angeprangerten 6konomischen Verhaltnisse und erkennt—wie schon die biir-
gerlichen Okonomen vor ihm —den vereinzelten Produzenten und dessen Privatarbeit
als Basis einer gerechten, idealen Ordnung an, die —so Proudhon und seine Adepten —
durch die Macht des Geldes behindert wiirde, weshalb dieses durch>Stundenzettel<er-
setzt werden miisse. Es ist wesentlich die (auch in die damaligen Auseinandersetzun-
gen innerhalb der sozialistischen/kommunistischen Szene getragene) kommunistische

- am 12.02.2026, 21:12:

63


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Wahrheit und Revolution

Auf ein solches Verstindnis der 6konomischen Formen der biirgerlichen
Gesellschaft - ihre Untersuchung »unter dem Gesichtspunkt ihrer kiinftigen
Aufhebbarkeit« (Schmidt 1977: 165) — muss ein positivistisches Wissenschafts-
verstindnis wahlweise mit dem Vorwurf der »geschichtsphilosophischen« Be-
hauptung oder mit der Konzilianz, der wissenschaftliche Kern des Kapital sei
davon zum Gliick nicht berithrt, einschnappen. Wie indes schon an Marx’
Frithschriften und gerade auch an der Deutschen Ideologie aufgewiesen wur-
de, lasst sich der kapitalistische Gesellschaftszustand gar nicht allein als das,
was er unmittelbar ist, darstellen, ohne ihn zugleich als noch unverniinftigen,
notwendig iber sich historisch hinausweisenden zu begreifen, bedingen sich
seine wissenschaftliche Darstellung und seine kommunistische Kritik also ge-
genseitig. Dass das fir die >reife« wissenschaftliche Kritik im Kapital nicht im
geringsten minder gilt, hat Marx auch in einer methodologischen Sentenz im
Nachwort zur zweiten Auflage hervorgehoben, wo er seine Darstellungswei-
se als Dialektik in ihrer »rationellen Gestalt« ausweist, die »in dem positiven
Verstindnif des Bestehenden zugleich auch das Verstindnif} seiner Nega-
tion, seines nothwendigen Untergangs einschlieft, jede gewordne Form im
Flusse der Bewegung, also auch nach ihrer verginglichen Seite auffafit, sich
durch nichts imponiren 48, ihrem Wesen nach kritisch und revolutionir ist«

Frontstellung Marxens gegen dieses >kleinbiirgerliche« Ideal, die ihn erst zu der ent-
scheidenden Erkenntnis fithrt, dass sich die Arbeitszeit gar nicht als konkrete im Wert
ausdricken kann, sondern dieser notwendig neben der Form der Ware die Form von
Celd haben und dieses »die Arbeitszeit als allgemeiner Gegenstand, oder die Verge-
genstindlichung der allgemeinen Arbeitszeit« (MEGA? 11/1.1: 100; Herv. M.S.) sein muss.
Marx entdeckt hier also als erster, dass die Arbeit sich im Wert von sich selbst als abs-
trakte Arbeit unterscheiden muss, weil er — im Gegensatz zu den biirgerlichen Oko-
nomen und ihren sozialistischen Epigonen — begreift, dass die warenproduzierende
Arbeit»nicht unmittelbar gesellschaftlich ist, nicht the offspring of association, die die
Arbeit unter sich vertheilt. Die Individuen sind unter die gesellschaftliche Production
subsumirt, die als ein Verhdngnifd ausser ihnen existirt; aber die gesellschaftliche Pro-
duction ist nicht unter die Individuen subsumirt, die sie als ihr gemeinsames Vermagen
handhaben .« (Ebd.: 91; Herv. im zweiten Satz M.S.) So erschlieft sich Marx aber nicht
nur das Geheimnis der 6konomischen Formen der biirgerlichen Cesellschaft, sondern
er kann auf dieser Grundlage schliellich auch mit seiner spater im Kapital systema-
tisch ausgefiihrten Fetischismuskritik immanent aufzeigen, warum die birgerlichen
Okonomen ebenso wie die an deren Theorien»antikapitalistisch<ankniipfenden Sozia-
listen ein sozialatomistisches Verstandnis von Arbeit haben und den Wert naturalisie-
ren mussen: Essind diese Formen selbst, die diesen Fetischismus als »gegenstindlichen«
und realen »Schein« erzeugen (MEGA? I1/5: 50).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

(MEGA? 11/6: 709). Das heif3t aber auch, dass Marx jenes >noch nicht«: jenen
inwendigen Zusammenhang zwischen dem negativen Charakter der 6kono-
mischen Formen und ihrer erst durch sie selbst ermdglichten bestimmten Ne-
gation, nicht nur punktuell als vorausgesetzte Annahme in die wissenschaftli-
che Darstellung der kapitalistischen Produktionsweise einflieRen lassen darf,
sondern die systematische Darstellung als ganze auf den Kommunismus als
bestimmte Negation gehen, mit ihr die Wahrheit dieses snoch nicht« erst noch
begriindet werden muss.

Dass es ihm darum tatsichlich ging, betont Marx auch ausdriicklich zehn
Jahre nach der Erstveroffentlichung des Kapital in seinem (nie abgeschick-
ten) Brief an die russische Zeitschrift Otetschestwennyie Sapiski: Fir seine im
Abschnitt tiber die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumulation auf-
gestellte These, die kapitalistische Produktionsweise bringe notwendig den
Kommunismus als ihre eigene Negation hervor, liefere er »keinen Beweis,
aus dem guten Grunde, daf diese Behauptung selbst nichts anderes ist als
die summarische Zusammenfassung langer Entwicklungen, die vorher in den
Kapiteln iiber die kapitalistische Produktion gegeben worden sind« (MEW 19:
111). Diese Aussage ist — vor dem Hintergrund des oben Dargestellten — zu
prizisieren: Vom ersten Saiz des Kapital an lduft Marx’ gesamte Argumentation
auf diese Negation der Negation zu. Der theoretische Anfang des Kapital und die
Bestimmung des historischen Endes des Kapitals sind notwendig miteinan-
der vermittelt.

Marx beginnt ausnahmslos alle seine (iiberlieferten) systematischen Dar-
stellungen der kapitalistischen Produktionsweise — vom ersten Entwurf eines
Kapitels 1) Werth. in den Grundrisse-Manuskripten iiber das Erste Heft von Zur
Kritik der politischen Okonomiebis zuden Resultaten des unmittelbaren Productions-
processes und schlieRlich dem Kapital in all seinen verschiedenen Fassungen
— mit dem Reichtum. (Vgl. MEGA? 11/1.2: 740; 11/2:107; 11/4.1: 24; 11/5: 17) Wenn
Marx zunichst betont, dass unter biirgerlichen Produktionsverhiltnissen die
Ware die Elementar- bzw. Erscheinungsform des Reichtums ist, und er sie al-
so keineswegs unmittelbar analysiert, zeigt das, dass er die biirgerlichen For-
men von vornherein als notwendige Ausdriicke einer geschichtlich tiber sich
hinausweisenden Verkehrung begreift. Denn Reichtum ist nicht einfach eine
»ungeheure Waarensammlung« (MEGA? 11/2: 107; 11/5: 17), sondern erscheint
in ihr unter der Form der »totale[n] Entfremdung« (MEGA? II/1.2: 392). Was
Reichtum ist, »wenn die bornirte biirgerliche Form abgestreift wird« (ebd.),
fithrt Marx niher in den Grundrissen und unter Verwendung von Bildern aus,
wie sie ausgerechnet von den Okonomisch-philosophischen Manuskripten her be-

- am 12.02.2026, 21:12:

65


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Wahrheit und Revolution

kannt sind: Reichtum ist nimlich nichts anderes als »die im universellen Aus-
tausch erzeugte Universalitit der Bediirfnisse, Fahigkeiten, Geniisse, Produc-
tivkrifte etc der Individuenc, die »volle Entwicklung der menschlichen Herr-
schaft tiber die Naturkrifte, die der s. g. Natur sowohl, wie seiner eignen Na-
tur«, das »absolute Herausarbeiten seiner schopferischen Anlagen«; er macht
die »Entwicklung aller menschlichen Krifte« zum »Selbstzweck« (ebd.). Doch
ebenso wenig, wie Marx den Reichtum mit seiner Warenformigkeit itberhis-
torisch identifiziert, beschreibt er hier, was der Reichtum denn seigentlich«
sei. Im Gegenteil: Reichtum muss die Form von Waren und (wie Marx im Ka-
pital begrifflich entfalten wird) von als Kapital sich vermehrendem Geld an-
nehmen, also — wie die menschliche Arbeit als gemeinsames Gattungsver-
mogen, das in jenem Reichtumsbegriff ja enthalten ist — die Form abstrakter
Allgemeinheit annehmen, um sich itberhaupt erstmals zu jener Universalitit
entwickeln, ein wahrhaft allgemeiner Reichtum werden zu konnen. So heifdt es
etwa in den Resultaten des unmittelbaren Productionsprocesses iiber die im Kapital
als der Herrschaft der Sachen iiber die Menschen sich ausdriickende »Ver-
kehrung des Subjekts in das Objekt und umgekehrt« (MEGA? I1/4.1: 64 f.):

»Historisch betrachtet erscheint diese Verkehrung als der nothwendige
Durchgangspunkt, um die Schépfung des Reichthums als solchen, d.h. der
riicksichtslosen Productivkrafte der gesellschaftlichen Arbeit, welche allein
die materielle Basis einer freien menschlichen Gesellschaft bilden kénnen,
auf Kosten der Mehrzahl zu erzwingen. Es muf durch diese gegensatzliche
Form durchgangen werden, ganz wie der Mensch seine Ceisteskrifte zu-
nachst sich als unabhdngige Michte gegeniiber religios gestalten mufS. Es
ist der Entfremdungsprocef seiner eignen Arbeit.« (Ebd.: 65; vgl. ebd.: 129)

Marx beginnt das Kapital also mit diesem Begriff vom Reichtum und dessen
verkehrter Erscheinungsform, und dass er wissenschaftlich die Vorausset-
zungen dieses Begriffs einholen, also darstellen will, wie diese Form: die
Herrschaft des Kapitals, zugleich die Bedingung der Méglichkeit seiner his-
torischen Verwirklichung darstellt, bestimmt wesentlich die argumentative
Struktur des Kapital.® Erst hier gelingt es ihm nimlich iiberhaupt, die Pro-

53  Auf den inwendigen Zusammenhang zwischen dem begrifflichen Anfang des Kapital
und der historischen Abschaffung von dessen Gegenstand durch die kommunistische
Revolution hat m.W. als einziger und mit Nachdruck Joachim Bruhn in seiner Polemik
Studentenfutter insistiert, die sich gegen »akademische« Marx-Lesarten richtet, wie sie
etwa Ingo Elbe, Michael Heinrich oder Dieter Wolf vertreten, und nachweisen will, wie
hier der Marx’schen Kritik ihr revolutionarer Gehalt ausgetrieben werde. Allerdings

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

duktivkraftentfaltung, die er als notwendige Bedingung der Moglichkeit nicht
nur der technisch-praktischen Umsetzung einer zukiinftigen kommunisti-
schen Gesellschaft, sondern ebenfalls eines kommunistischen Bewusstseins

gelingt ihm leider selbst nicht, den notwendigen Zusammenhang von kritischer Dar-
stellung und revolutiondrem Imperativ iberzeugend zu bestimmen. Seine schon im
Untertitel hervorgehobene Emphase materialistischer Kritik und seine Ablehnung von
normativen Urteilen, Ethik und Moral kénnen nicht dariiber hinwegtauschen, dass die
»in der Form der Kritik gesetzte und gesellschaftlich durchgefiihrte Evidenz der Ver-
nunft«, wie er sie im Kapital erkennen will und Marx sie angeblich »aus dem proleta-
rischen Naturrecht« des Frithsozialismus beziehe (Bruhn 2007: 25), bei Bruhn selbst
letztlich doch genau das ist: normative Kritik. Denn der Reichtum, den er im Einklang
mit den Grundrissen als »allgemeine und freie Aneignung nach Beduirfnis, freie Asso-
ziation« fasst, kommt bei ihm eben ganz und gar als ein >Eigentliches< daher (das es
bei Marx gerade nicht ist!), das als Ware »in der Form seines geraden Gegenteils, als
»Selbstnegatorische[s]«, erscheine (ebd.: 26). Bruhn betont zwar véllig zurecht, dass
der Wert die negative Vermittlungsform der in der antagonistisch gespaltenen Gat-
tung negierten Gesellschaftlichkeit ist, doch reduziert er das Revolutionire der Kritik
der politischen Okonomie auf eine »Provokation[..]« (ebd.: 27) auf den revolutioni-
ren Umsturz, der im Grunde nur noch als unerklarbares >Ereignis< aus dem »Augen-
blick der revolutiondren Entscheidung« (ebd.: 29) heraus das ganz Andere einfiihren
werde. Der innertheoretische Grund fiir dieses —angesichts der ansonsten so gnaden-
losen wie richtigen Kritik Bruhns und der ISF am Heideggerianismus und Schmittia-
nismus befremdliche — Kippen in den politischen Existenzialismus, das nicht richtiger
wird, wenn man es einen »Dezisionismus der Vernunft« (ebd.: 32, Fn. 27) nennt, liegt
in Bruhns wesentlich durch Stefan Breuer gepréagtes Kapital-Verstindnis. Nach Breuer
schildere Marx mit der reellen Subsumtion der Arbeit unter das Kapital einen Prozess
dervom Wert als automatischem Subjekt erzeugten totalen Vergesellschaftung, der jeg-
liche immanente Begriindung revolutiondren Bewusstseins aus der wertvermittelten
Gesellschaft verunmogliche. Damit wird Marx aber aus einem historischen Materia-
listen zu einem Strukturalisten und Systemtheoretiker gemacht und nicht begriffen,
dass er umgekehrt gerade in jener Verkehrung erst die Entstehung der realen Mog-
lichkeit kommunistisch-revolutioniren Bewusstseins begriindet sah; vgl. zur Kritik an
Breuer auch Krug 1999. Nun ging es Bruhn vollig zurecht immer darum, dass auf die
befreite Gesellschaft zielende Kritik der politischen Okonomie die Erfahrung des im
20. Jahrhundert erfolgten Umschlags der kapitalistischen Produktionsweise nicht et-
wa in die befreite Gesellschaft, sondern in die Barbarei, reflexiv in sich aufnehmen
muss, statt sie — sei es aus von der Wirklichkeit unbeirrter Revolutionsnostalgie, sei
es aus exegetischer Buchstabentreue — zu unterdriicken. Doch wére seiner konkreten
Ausfithrung mit Adorno zu antworten: »Existentialistischer Dezisionismus ist blof Re-
flexbewegung auf die liickenlose Totalitat des Weltgeists. Gleichwohl ist diese aber
auch Schein.« (Adorno 1969: 44)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Wahrheit und Revolution

bestimmt, wissenschaftlich zu begriinden. War in den Okonomisch-philoso-
phischen Manuskripten noch sehr allgemein von der auf Privateigentum und
Arbeitsteilung beruhenden modernen Industrie als dem »aufgeschlagne[n]
Buch der menschlichen Wesenskrifte« (MEGA? 1/2: 271) die Rede und wurde
die Produktivkraftentfaltung in der Deutschen Ideologie eher auf Grundlage
historischer Indizien nacherzihlt denn als Gesetz erwiesen, so kann Marx
im Grunde erst jetzt im Rahmen der Werttheorie iiberzeugend darstellen,
wie und warum die Produktivkrifte sich in einem den Menschen gegen-
tiber verselbstindigten Prozess rastlos entwickeln und die kapitalistischen
Verhaltnisse tiber sich hinaustreiben miissen. Im Kapital zeigt er nicht nur,
dass der Wert der dinglich-verkehrte Ausdruck des gesellschaftlichen Cha-
rakters der menschlichen Arbeiten ist, sondern er muss im weiteren Verlauf
iiberhaupt erst noch die reale Méglichkeit eines solchen Wertbegrifts erkla-
ren. Hat Marx in der Wertformanalyse bereits gezeigt, dass der Wert nur
erscheinen (und also existieren) kann, wenn es ein gesellschaftlich giiltiges
allgemeines Aquivalent fiir alle Waren gibt, nimlich das Geld, (vgl. MEGA?
11/5: 27-43; 11/6: 80-102) so argumentiert er in den folgenden Abschnitten
weiter, dass die einfache Zirkulation: der wertvermittelte Tausch von Waren ge-
gen Geld, das wiederum gegen andere Waren eingetauscht wird (W-G-W),
(vgl. MEGA? 11/5: 65-74) vom Standpunkt des Geldbesitzers aus gesehen,
also als Bewegung G-W-G, itberhaupt keinen Sinn hitte, wenn der an den
Warenkauf sich anschlieRende Warenverkauf die urspriinglich ausgegebene
Geldsumme nicht vermehrte, d.h. einen Mehrwert realisierte, die Bewegung
also die Gestalt G-W-G’ hitte. Geld wird tiberhaupt nur in die Zirkulation
geworfen zum Zwecke der Verwertung von Wert, d.h. der Schaffung von
Mehrwert, also als Kapital, (vgl. ebd.: 102-110) und so macht Marx hier
deutlich, was indes iiberhaupt nicht verstanden werden kann, wenn man
hier die Beschreibung einer vermeintlich historischen Entwicklung von ver-
einzeltem Tausch tiber eine >einfache Warenproduktion« (mit dem Geld als
blofem Tauschinstrument) hin zu einer kapitalistischen Usurpation dieses
surspriinglichens, »gerechten< Prozesses zu erkennen meint: dass es den Wert
ohne seine dingliche, selbstindige Form als Geld und dessen Eigenschaft,
als Kapital sich rastlos vergrofRern zu miissen, gar nicht geben kann. In
diesem rastlosen Prozess, der seine notwendige Existenzbedingung ist, stellt
der Wert also nicht nur das aufler ihnen in sachlicher Hiille existierende
gesellschaftliche Verhiltnis der Produzenten dar, sondern ist er zugleich »au-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

tomatisches Subjekt« und »sich selbst bewegende Substanz« dieses Prozesses
(MEGAZ? 11/6: 172; vgl. 11/5: 109).>*

Marx fithrt nun bekanntlich aus, wie Mehrwert, der den Menschen nur
als Profit augenscheinlich wird, erzielt werden kann, ohne im Widerspruch
zum Gleich um Gleich des wertvermittelten Warentauschs zu stehen, nim-
lich durch den Kauf der Ware Arbeitskraft und deren Anwendung im Produk-
tionsprozess, in dem sie linger angewandt werden kann, als an gesellschaft-
lich notwendiger Arbeitszeit nétig ist, um die fiir ihre eigene Reproduktion
notigen Lebensmittel herzustellen; in dem sie also ihren Arbeitsgegenstinden
mehr Wert zusetzen kann, als sie selbst wert ist, und somit Waren produziert,
deren schliefdlich im Verkauf realisierter Wert hoher ist als das vom Kapita-
listen fir Arbeitskrifte und Produktionsmittel vorgeschossene Kapital. (Vgl.
MEGA? 11/5: 120-147) Das Erstaunliche ist aber nun, dass Marx diese Ausbeu-
tung gar nicht so unmittelbar verdammt, wie man das zunichst meinen sollte.
Zwar schildert er ausfithrlich die ganzen menschlichen Verheerungen, die der
kapitalistische »Heiffhunger nach Mehrarbeit« (ebd.: 183) verursacht, indem
etwa der Arbeitstag immer weiter ausgedehnt wird oder Bedingungen ge-
schaffen werden, unter denen dauerhaft eine vollig verelendete »disponible,
industrielle Reservearmee« (ebd: 392 et passim) bereitsteht (noch schlimmer,
als ausgebeutet zu werden, ist fiir den eigentumslosen Lohnabhingigen be-
kanntlich, nicht ausgebeutet zu werden). Doch sieht Marx hierin eben keinen
Prozess, der am besten riickgingig zu machen sei, geschweige denn, dass
er ihm einen >gerechten Tausch« entgegenhielte, den er ja gerade als die re-
al-existierende und notwendige Vermittlungsform fiir jene Ausbeutung im

54 Indiesem Sinne—und daraufspielt Marx hier natirlich mit den Begriffen>Subjektcund
>Substanzc<an —kommen dem Wert Eigenschaften zu, die bei Hegel der Geist innehat:
Die Widerspriiche, die der Wert, als deren Einheit, vermittelt, also die 6konomischen
Formen (Ware, Celd), sind seine eigenen Diremtionen, zwischen denen er bestandig
hin- und herprozessiert und sich so vergrofiert. Diese Formen sind allerdings, wie Marx
bereits erklart hat, selbst schon Ausdruck einer wirklichen gesellschaftlichen Spaltung
der Menschen in einander gegeniiberstehende Atome (und — als deren Grundlage —
eine antagonistische Klassengesellschaft, wie er im Laufe der weiteren Argumenta-
tion noch aufklaren wird), und es wiederholt sich hier entsprechend auf der Ebene der
6konomischen Begriffe noch einmal die frithe Marx’sche Hegel-Kritik: Der Wert ist die
gesellschaftliche Synthesis, die die wirklichen Widerspriiche nur gewaltsam im Sys-
tem der kapitalistischen Produktionsweise zusammenhilt und perpetuiert. Er stellt
die verkehrte, unverniinftige Einheit dieser Widerspriiche dar, die erst noch wirklich
aufgelost werden missen, damit sich schliefilich die Menschen zum bewusst gestal-
tenden, verniinftigen (also nicht automatischen) Subjekt erheben.

- am 12.02.2026, 21:12:

69


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Wahrheit und Revolution

Produktionsprozess nachgewiesen hat. Im Gegenteil: Der Kapitalist, der un-
ter den Bedingungen der allgemeinen Konkurrenz mit allen anderen Kapi-
talisten den Arbeiterinnen und Arbeitern ihre Mehrarbeit mit immer aus-
gekliigelteren Methoden abpresst, sei gerade deshalb »respektabel«, weil er
als »Fanatiker der Verwerthung des Werths [..] riicksichtslos die Menschheit
zur Produktion um der Produktion willen, daher zu einer Entwicklung der gesell-
schaftlichen Produktivkrifte und zur Schépfung von materiellen Produktionsbedin-
gungen [zwingt], welche allein die reale Basis einer hoheren Gesellschaftsform
bilden kénnen, deren Grundprincip die volle und freie Entwicklung jedes In-
dividuums ist« (ebd.: 477; vgl. 11/1.2: 439 £.).% Die kapitalistische Produktions-
weise selbst, deren Eigengesetzlichkeit die einzelnen Kapitalisten nicht weni-
ger (wenngleich mit véllig anderen Konsequenzen fiir ihr Leben) unterworfen
sind als das Proletariat, treibt also »die ihrer Tendenz und Svvéuet nach all-
gemeine Entwicklung der Productivkrifte — des Reichthums itberhaupt —«
(MEGA? I1/1.2: 440) voran; es ist dies laut Marx gar »der Zweck (immanen-
te) dieses Processes« (ebd.: 698), und der dem Wert notwendig immanente
Zwang zur eigenen Vermehrung ist sein Motor.*

55 In seiner Auseinandersetzung mit den burgerlichen Theorien iiber den Mehrwert hilt
Marx sogar noch rigoroser gegen die»sentimentale[n] Gegner Ricardo’s«,»dafd Produc-
tion um der Production halber nichts heifdt als Entwicklung der menschlichen Produc-
tivkrafte, also Entwicklung des Reichthums der menschlichen Natur als Selbstzweck. Stellt
man, wie Sismondi, das Wohl des Einzelnen diesem Zweck gegeniiber, so behauptet
man, da die Entwicklung der Gattung aufgehalten werden muf}, um das Wohl des Ein-
zelnen zu sichern [..]. DaR diese Entwicklung der Fihigkeiten der Gattung Mensch, ob-
gleich sie sich zunachst auf Kosten der Mehrzahl der Menschenindividuen und ganzer
Menschenklassen macht, schliefdlich diesen Antagonismus durchbricht und zusam-
menfallt mit der Entwicklung des einzelnen Individuums, da also die héhre Entwick-
lung der Individualitat nur durch einen historischen Procef$ erkauft wird, worin die
Individuen geopfert werden, wird nicht verstanden« (MEGA? 11/3.3: 768). Man beachte
auch den Wortlaut der letzten Bemerkung, der wohl kaum durch Zufall so auch schon
in Hegels Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte zu finden ist; vgl. Hegel 1986:
49. Solche inszenierte Cleichgiiltigkeit gegen das>Einzelschicksal<angesichts der gro-
Reren historischen Sache findet man haufiger in Marx’ Schriften und gerade auch in
seinen 6konomiekritischen; siehe als besonders frappantes Beispiel MEGAZ? 11/3.1: 327.

56  Diese Erklarung der Produktivkraftentfaltung beschriankt sich damit aber auch allein
auf die kapitalistische Produktionsweise und stellt also kein universales Geschichtsge-
setz dar. Gegen die Moglichkeit dieses Missverstindnisses hat Marx denn auch in sei-
nem Brief an die Otetschestwennyie Sapiski und auch in der franzésischsprachigen Aus-
gabe des Kapital betont, seine Darstellung beziehe sich allein auf Westeuropa. (Vgl.
MEW 19: 108; MEGA? I1/7: 634) Wenn er in diesem Brief und noch deutlicher in sei-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Wie dieser Prozess praktisch aussieht, schildert Marx ausfithrlich im Ka-
pitel iiber Maschinerie und grofie Industrie (vgl. MEGA? 11/5: 301-413)*’: Der fiir
die kapitalistische Produktionsweise zentrale objektive Zwang zur relativen
Mehrwertsteigerung fithrt dazu, dass immer effizientere Maschinen respektive
Technologien eingefiithrt werden und die Arbeit, dem Kapital reell subsumiert,
immer weiter nach wissenschaftlichen Maf3stiben zergliedert wird. Die >gro-
Be Industrie« produziert nicht nur immer schneller und mit immer weniger
unmittelbarem menschlichem Aufwand immer mehr materiellen Reichtum
(wenngleich dieser nicht selbst Zweck, sondern nur Mittel zur Realisierung
von Wert ist), sie revolutioniert auch den Arbeitsprozess selbst soweit, dass
es schlieRlich »zu einer Frage von Leben und Tod« werde, »das Theilindividu-
um, welches bloRer Triger einer gesellschaftlichen Detailfunktion ist, durch
das total entwickelte Individuum, fiir welches die verschiednen gesellschaft-
lichen Funktionen ebenso viele verschiedne Bethitigungsweisen sind, zu er-
setzen (ebd.: 400). Unter der Form der Verkehrung entwickelt sich laut Marx
im kapitalistischen Fabriksystem also »an sich« die »Allgemeinheit des Arbei-
ters« (MEGA? I1/3.6: 2022), ist dieses System der »Ausgangspunkt der socia-
len Revolution« (MEGAZ?11/5: 408, Fn. 322), indem es »die Bildungselemente einer
neuen und die Umwilzungselemente der alten Gesellschaft« (ebd.: 408) heranreife.
Im beriichtigten Abschnitt tiber die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen
Akkumulation wird genau das zu Ende gedacht:

»Hand in Hand mit dieser Koncentration oder der Expropriation vieler Kapita-
listen durch Wenige entwickelt sich die cooperative Form des Arbeitsprozesses

nen Briefentwiirfen an Vera Sassulitsch (1881) feststellt, dass fiir Russland ausgehend
von der auf der Grundlage von Gemeineigentum produzierenden Dorfgemeinde auch
ein direkter Ubergang zu einer kommunistischen Gesellschaftsform moglich sei, dann
sollte man nun allerdings nicht glauben, dass Marx damit seine bisherige Begrindung
des Kommunismus aus der kapitalistischen Produktivkraftentfaltung fallengelassen
hatte. Denn nicht nur halt er an der Erklarung fest, der Feudalismus in Westeuropa
habe notwendig zum Kapitalismus fiihren missen, so wie dieser schliefilich erst den
Kommunismus ermdogliche. Auch die Méglichkeit einer ganz anderen Entwicklung in
Russland sieht er nur als Sonderfall, der in einem notwendigen Abhdngigkeitsverhdltnis
zu eben jener westeuropdischen Entwicklung stehe: »CGerade auf Grund ihrer Cleich-
zeitigkeit mit der kapitalistischen Produktion kann sie sich deren positive Errungen-
schaften aneignen, ohne ihre furchtbaren Wechselfélle durchzumachen. Ruiland lebt
nicht isoliert von der modernen Welt« (MEW 19: 385).

57  Siehe zum Folgenden ausfiihrlich meinen Artikel Produktivkraftentfaltung und Kommu-
nismus (Spekker 2018), insbesondere S. 165-175.

- am 12.02.2026, 21:12:

n


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Wahrheit und Revolution

auf stets wachsender Stufenleiter, die bewufite technologische Anwendung
der Wissenschaft, die planmafiig gemeinsame Ausbeutung der Erde, die
Verwandlung der Arbeitsmittel in nur gemeinsam verwendbare Arbeitsmit-
tel, und die Oekonomisirung aller Produktionsmittel durch ihren Gebrauch
als gemeinsame Produktionsmittel kombinirter, gesellschaftlicher Arbeit.
Mit der bestindig abnehmenden Zahl der Kapitalmagnaten, welche alle
Vortheile dieses Umwandlungsprozesses usurpiren und monopolisiren,
wichst die Masse des Elends, des Drucks, der Knechtung, der Degradation,
der Ausbeutung, aber auch die Empoérung der stets anschwellenden und
durch den Mechanismus des kapitalistischen Produktionsprozesses selbst
geschulten, vereinten und organisirten Arbeiterklasse.« (Ebd.: 609)

Hier kulminieren also die bislang nur abstrakte, dem Menschen gegeniiber
auRerlich sich vollziehende Entwicklung ihres praktischen gesellschaftlichen
»Gattungsvermogen([s]« (ebd.: 266), die »Entwicklung des Reichthums der mensch-
lichen Natur« (MEGA? 11/3.3: 768), und — als »Product der auf dem Capital
ruhenden Productionsweise« (MEGA? 11/1.2: 371) — die Entstehung eines Be-
wusstseins der Arbeiterinnen und Arbeiter davon, dass dies ihr eigenes, ihnen
enteignetes Vermogen ist, das sie sich gemeinschaftlich anzueignen haben,
in der Notwendigkeit des revolutiondren Umsturzes, der bestimmten Negation der
kapitalistischen Produktionsweise. Dass diese ihren eigenen Umsturz »mit
der Nothwendigkeit eines Naturprozesses« (MEGA? 11/5: 609) selbst hervor-
bringen werde, ist indes eine Prognose, die mit einem deterministischen An-
spruch daherkommt, der in dieser Form unhaltbar zu sein scheint. Fiir Viele
ist damit klar: Das Kapitel iiber die Geschichtliche Tendenz ist unwissenschaft-
lich und stellt einen »exoterischen< Ballast dar, den man abwerfen muss, um
sich auf den wissenschaftlichen Kern des Kapital konzentrieren zu kénnen.
Allerdings gerit damit ein grundlegendes Problem materialistischer Gesell-
schaftskritik, das hier zum Ausdruck kommt, komplett aus den Augen.

Wie ausfithrlich gezeigt wurde, fassen Marx’ Begriffe ihren Gegenstand
als einen historisch nicht nur gewordenen, sondern werdenden: Sie fassen die
dkonomischen Formen unter der Perspektive des snoch nichts, der befreiten
Gesellschaft, deren »historische Voraussetzungen« sich in diesen Formen - als
»foreshadowing der Zukunft« (MEGA? I1/1.2: 369) bereits angedeutet — ent-
wickeln, und behandeln sie also als verginglich, tiber sich hinausweisend.
Auf dieser Grundlage kann Marx das Kapital systematisch als ein Verhiltnis
darstellen, das seine eigene bestimmte, also begrifflich notwendige, Nega-
tion enthilt und entfaltet. Diese Negation: den Kommunismus, die Verwirkli-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

chung der Vernunft als der bewussten, plinmiigen Unterwerfung der Welt
unter die praktischen Bestimmungen der geeinten Menschheit, d.h. als der
verniinftigen Subjekt-Objekt-Einheit, beansprucht Marx also, durch wissen-
schaftliche Kritik, mit dem Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit und Notwendig-
keit ihrer Aussagen, aus den materiellen Verhiltnissen selbst zu bestimmen.
Die Wahrheit des Kapitals wire demnach, dass es das, was es ist, nicht bleiben
kann, sondern sich mit logischer Notwendigkeit selbst transzendiert, und nur
eine Darstellung, die das begrifflich erfassen kann, wire iiberhaupt wissen-
schaftlich. Die Wahrheit des Kapitals, als »wahrhafte Auflosung« (MEGA? 1/2:
263) dieses verkehrten, antagonistischen Verhiltnisses, wire seine revolutio-
nire Umwilzung durch den Kommunismus, die »wirkliche Bewegung welche
den jetzigen Zustand authebt« (MEGA? I/s: 37).%

58 Indieser materialistischen Bestimmung wird allerdings auch ein grundlegendes poli-
tisches Problem erkennbar: Die >wirkliche< Bewegung sollte nicht verwechselt werden
mitden je konkreten politischen und sozialen Bewegungen, die sich den Kampf gegen
den Kapitalismus auf die Fahnen geschrieben haben.>Wirklich«ist hier nur diejenige
Bewegung, die sich mit begrifflicher Notwendigkeit als bestimmte Negation aus den
systematisch dargestellten kapitalistischen Verhaltnissen begriinden lasst. Hier ist al-
so in der wissenschaftlichen Kritik, mit der Marx ab 1845 fiir>klare Verhaltnisse<in der
sozialistischen/kommunistischen Bewegung sorgen wollte, die Parteilogik bereits vir-
tuell angelegt (die von Marx ja auch immer wieder konsequent durchgesetzt wurde).
Das ist allerdings nicht als immanenter >Fehlerc der materialistischen Kritik oder als
Beweis dafiir anzusehen, dass sich hinter der Sprache von Wissenschaft und Wahrheit
>in Wirklichkeit« nur ein ordinares Freund-Feind-Denken verstecke, es — wie die Post-
modernen es so gerne hitten — Wahrheit also gar nicht gabe. Vielmehr driickt sich in
diesem Problem eine Aporie aus. Was Marcuse in seiner Studie Vernunft und Revolu-
tion als Kerngedanken der idealistischen Verteidigung objektiver Vernunft gegen den
englischen Empirismus herausgestellt hat, gilt in dieser Grundsatzlichkeit ebenso fiir
die Marx’'sche materialistische Kritik: »daf} das Recht der Vernunft, die Wirklichkeit
zu gestalten, von der Fihigkeit des Menschen abhing, allgemeingiiltige Wahrheiten
festzuhalten. Nur dank der Allgemeinheit und Notwendigkeit ihrer Begriffe [...] konn-
tedie Vernunft (iber das rohe Faktum dessen, was ist, hinausfithren zur Verwirklichung
dessen, was sein sollte.« (Marcuse 1962: 28) Kritik, die auf die Abschaffung aller Herr-
schaftsverhiltnisse und die Schaffung einer Welt zielt, die unter die bewussten und
planmafiigen Bestimmungen eines verniinftigen Subjekts, eines >Vereins freier Men-
schens, gesetzt ist, kann ohne Wahrheit und Vernunft, ohne allgemeine und notwen-
dige Begriffe, auf welche die aufzuhebende und die aus ihr zu schaffende Gesellschaft
zu bringen sind, nicht auskommen. Damit handelt sie sich unweigerlich jene Aporie
ein, denn die praktischen Konsequenzen ihres notwendigen»Wahrheitsabsolutismus«
(ebd.: 282) lassen sich nicht theoretisch aufldsen, sie lassen sich allenfalls — und das
wadre von allen, die sich positiv auf Marx beziehen wollen, zu verlangen — durch be-

- am 12.02.2026, 21:12:

73


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Wahrheit und Revolution

Wenn Marx allerdings die 6konomischen Kategorien als verkehrte For-
men versteht, in denen wahrer menschlicher Reichtum und das praktische
menschliche Gattungsvermégen erstmals in allgemeiner, jedoch noch abs-
trakter Weise erscheinen und sich entwickeln; wenn er das Kapital also be-
grifflich unter die Bestimmungen der Vernunft setzt, um es als verkehrten,
noch unverniinftigen Zustand kritisieren zu kénnen, dann muss er anderer-
seits den Kommunismus auch als logisch notwendige bestimmte Negation
darstellen, denn diesem kommt hier im Grunde die Beweislast fiir die Rich-
tigkeit jener epistemischen Voraussetzungen zu. Und hier liegt ein Problem:
Nicht nur sind Prognosen bekanntlich besonders schwierig, wenn sie die Zu-
kunft betreffen, sondern vor allem betreffen sie hier ein Terrain, das nicht
unmittelbar und quasi-automatisch nach den Gesetzen der Vernunft funk-
tioniert, sondern ein Kampffeld ist, auf dem allein aber sich die Revolution,
als Verniinftigwerden der wirklichen Verhiltnisse, praktisch vollziehen kann.
Hier handeln konkrete Individuen, die nicht nur objektiven Gedankenformen
unterworfen sind, welche es zunichst zu »>defetischisierenc gilt, sondern die
auch nie reine Vernunftwesen oder nur blofie sCharaktermasken«< 6konomi-
scher Gesetze sind. Marx kann — und das ist im Grunde ein alter philoso-
phischer Hut - lediglich auf die Vernunftfihigkeit der Menschen bauen. Ob
also Marx’ kritische Darstellung sich im emphatischen Sinne als wahr und
der Kommunismus sich wirklich als bestimmte Negation des Kapitals erwei-
sen kann, ist — wie Marx eben schon 1845 wusste — »keine Frage der Theorie,
sondern eine praktische Frage. In der Praxis mufd der Mensch die Wahrheit
i.e. Wirklichkeit u. Macht, Diesseitigkeit seines Denkens beweisen.« (MEGA?
IV/3: 20)*°

Esist diese grundlegende Problematik, die nicht zuletzt im Abschnitt iitber
die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumulation greifbar wird. Viel-
leicht muss das heutige Unverstindnis gegeniiber diesem inwendigen Zusam-
menhang zwischen der Perspektive auf eine praktische kommunistische Um-
wilzung der kapitalistischen Produktionsweise und deren wissenschaftlicher
Kritik; muss das heute gingige Abspalten dieser »geschichtsphilosopischen«

standige Selbstreflexion einhegen. PostmodernesKritik<hingegen kann aufall das und
schlieRlich auf Wahrheit und Vernunft gut verzichten, da es ihr ohnehin nicht um die
Einrichtung einer solchen verniinftigen, menschlichen Welt geht.

59 Insofernist auch —unter Berlicksichtung allerdings meiner oben angerissenen Kritik —
Joachim Bruhn und der ISF grundsitzlich in der Feststellung zuzustimmen, »der Ma-
terialismus sei unbewiesen vor dem Kommunismus und werde iiberfliissig durch ihn«
(Bruhn 2007: 30, Fn. 8).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Argumente vom vermeintlich fiir sich stehenden wissenschaftlichen >Kernc
der Kritik der politischen Okonomie als Symptom der Verdringung interpre-
tiert werden, dass diese befreiende Praxis im 20. Jahrhundert nicht nur, wo es
sie gab, (viel zu oft am eigenen Verrat) gescheitert, sondern noch viel hiufiger
ausgeblieben und der massenhaften Barbarei gewichen ist. Wie beruhigend
wire es da doch, wenn die Wissenschaft iiber derlei >profane« Probleme erha-
ben wire.

- am 12.02.2026, 21:12:

75


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Untergehende oder moderne Herrschaftsformen?
Marx (ber Revolution und Restauration in Europa

Anna-Sophie Schénfelder

Es gibt Sitze von Marx, die scheinen nicht von Marx zu sein:

»[D]as Bediirfnis und die Naturnotwendigkeit der Revolution ist so allge-
mein, wie die Verzweiflung der niedergetretenen Volker, auf die ihr euren
Thron erbaut, wie der Hafd der ausgepliinderten Proletarier, mit deren Elend
ihr ein so vergnligliches Spiel getrieben. [..] Wo und wie dieser Ausbruch er-
folgen mag, ist von geringer Bedeutung. Die Hauptsache ist, daf$ er erfolgt.
Diesmal scheint Preuen bestimmt zu sein, dem allgemeinen revolutiona-
ren Bediirfnisse wider Willen einen Ausdruck zu geben.« (MEW 13: 392)

Schwer zu glauben, dass dies demselben Autor aus der Feder geflossen sein
soll, der einige Jahre zuvor die deutschen Zustinde fiir »unter dem Niveau der
Geschichte« (MEGA? 1/2: 172) stehend erklirt hatte und der einige Jahre darauf
entsetzt ist, wie »Versailles in kriechender Abhingigkeit von Preuflen« (ME-
GA? 1/22: 213) die Pariser Commune niederschligt. Doch 1859, als Marx diese
Sitze in Das Volk, der Zeitung des Communistischen Arbeiterbildungsvereins
in London, schreibt, kann er nicht mehr, wie noch in seiner Einleitung zur
Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, auf ein »Schmettern des gallischen Hahns«
(MEGA? 1/2: 183) hoffen, das auch die preufischen Verhiltnisse erschiittern
werde. Denn Frankreich ist ein weiteres Mal von einer Republik zum Kaiser-
reich geworden. Zu diesem Zeitpunkt stellt fiir Sozialistinnen und Sozialis-
ten das preuflische Regime nicht einmal das grofite Problem dar, denn die
entschiedenste Abwehr demokratischer und Unabhingigkeitsbewegungen in
Europa geht inzwischen von Osterreich aus.

Die Unterscheidung zwischen revolutionierbaren und revolutionsfeindli-
chen Lindern, die Marx zuvor eindeutig erschien, hat sich als instabil erwie-
sen. Nach 1849 pflegen viele europdische Regierungen untereinander Allian-
zen zur Wiederherstellung der vorrevolutioniren politischen Ordnung und

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Wahrheit und Revolution

sichern ihre 6konomische und politische Macht gegen innere Opposition ab.
Auch in England und Frankreich, die Marx noch im Jahr 1850 in der Neu-
en Rheinischen Zeitung. Politisch-6konomische Revue wegen der industriellen Ent-
wicklung respektive der politischen Tradition als Zentren einer revolutiona-
ren Bewegung ausgewiesen hatte, (vgl. MEGA? I/10: 466 f.) wird der sozia-
le Friede inzwischen repressiv erzwungen. Unter dem Eindruck dieser res-
taurativen Situation beginnt er mit dem, was Forscher wie Kevin Anderson
(2010) und Teodor Shanin (1983) als Merkmal seines Spatwerks hervorheben:
Er nimmt bei der Suche nach Anzeichen und Méglichkeiten fir revolutionire
Kimpfe immer weitere Teile der Welt in den Blick, bis er auch der verachteten
Heimat der deutschen >Krautjunker< oder der Peripherie des britischen Em-
pire ein Potential zuspricht, das internationale Machtgefiige aus dem Gleich-
gewicht zu bringen und damit zu einem Herd der Revolution zu werden.

Die voritbergehende Ruhe der Marx’schen Waffen gegen Preufien ist aber
nicht das einzig Ungewdhnliche an diesem Zitat. Uberraschen mag ebenso,
dass er nach 1852 iberhaupt derartige Beschworungen eines >Bediirfnisses<
und einer >Naturnotwendigkeit« der Revolution in den Druck gibt. Der gera-
dezu prophetische Ton scheint nicht recht in eine Zeit zu passen, in der in
Europa revolutiondre Flaute herrscht. Auch zum zentralen Thema von Marx’
Zeitungsartikeln aus dieser Zeit scheint er nicht zu passen, immerhin identi-
fiziert und kritisiert er hier immer wieder diejenigen politischen Krifte, die
die alte gesellschaftliche Ordnung konservieren wollen.

Und dennoch schligt er diesen Ton in vielen seiner Artikel an. Ausge-
rechnet in derjenigen Dekade, in der die europidischen Regierungen einiges
dafiir tun, mit revolutioniren Bestrebungen aufzuriumen, flicht Marx in sei-
ne journalistischen Kommentare hiufig Bemerkungen ein, mit denen er die
soeben detailliert untersuchte politische Gegenwart als sunwahren« Latenz-
zustand markiert. Dazu gehoren etwa die Behauptungen, die derzeitigen po-
litischen Machthaber wiirden sich bald selbst untergraben, offenbarten ihre
Furcht vor Machtverlust oder seien ohnehin lingst iiberlebt. Damit scheint
in Marx’ Kritik der Politik zugleich eine Relativierung der Bedeutung der
»Haupt- und Staatsaktionen« (MEGA? 1/11: 142) fiir revolutionire Bewegun-
gen eingelassen zu sein. Mit seinen Darstellungen erweckt er den Eindruck,
als konne keine europiische Staatsmacht, auch kein moderner Neuentwurf
der Monarchie in Frankreich oder die auf dem Niederhalten innerer Konflik-
te beruhende Pax Britannica, den notwendig revolutioniren Gang der Dinge
noch lange aufhalten.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

Zugleich aber identifiziert Marx in denselben Texten sowohl in Frankreich
als auch in England wirkmichtige politische Regimes, die auf eine Stillle-
gung des Klassenkampfs zielen: Louis-Napoléon Bonapartes' Kaisertum ba-
siere darauf, dass weder die Konstitution von 1848 noch die Mitglieder der
Nationalversammlung konsequent auf eine politische Modernisierung Frank-
reichs gedringt hitten. Das Land sei zu einem Labor fiir industrielle und fi-
nanzielle Experimente geworden, fiir das mittels nationalistischer Propagan-
da, Bestechung und staatlicher Gewalt die gesamte Bevolkerung mobilisiert
und damit von Klassenfragen abgelenkt werde. In England wiederum siche-
re die politisch herrschende Aristokratie, indem sie Freihandel und Indus-
trialisierung férdere, die 6konomische Herrschaft des Biirgertums ab. Dieses
Herrschaftsarrangement, das auf den Kampf Karls I. mit dem Parlament zu-
riickgehe und sich zunichst in der Etablierung GrofRbritanniens als Handels-
macht bewihrt habe, diene zugleich dem Zweck der Ausbeutung der unteren
Klassen und der Unterdriickung ihrer Forderungen. Eigentlich ist Marx’ Ge-
genwartsdiagnose damit eindeutig: Fiir reformerische und revolutionire Be-
wegungen konnten die Bedingungen kaum schlechter sein. Wie kann er dann
trotzdem davon sprechen, dass sich jeden Moment ein »allgemeines revolu-
tiondres Bediirfnis< Bahn brechen kénne?

Der Kontrast innerhalb der journalistischen Texte Marxens ist auffillig:
Derartige »Gewissheitssuggestionen« (Bluhm 2015: 45) stehen der Diagnose
tiber die restaurative politische Situation im Europa der 1850er Jahre gegen-
iiber, die nahtlos an die erniichterte Bilanz des Achtzehnten Brumaire des Louis
Bonaparte ankniipft.> Widerspricht Marx also mit seiner Revolutionsgewiss-
heit der eigenen Beobachtung, dass ausgerechnet in den modernsten Staaten

1 Marx war es wichtig, dass derin der Broschiire von 1852 falschlich angegebene Titel Der
18te Brumaire des Louis Napoleon in spateren Drucken nicht reproduziert werde, um die
Verbindung zum Namen Napoléons | zu vermeiden; vgl. Hundt et al. 1985: 689 u. 704.
In der gegenwartigen historischen Forschung werden zumeist die Namen Napoléon I11
oder Louis-Napoléon Bonaparte verwendet. Ich spreche im Folgenden zumeist von Bona-
parte, weil fiir diese Studie nicht der kaiserliche oder der familidr-traditionelle Aspekt
entscheidend ist, sondern die Modernitat einer Regierungsform, die unter Riickgriff
auf Marx oftmals als >Bonapartismus< bezeichnet wird.

2 Man konnte einwenden, dass die iiberlieferten Textfassungen Marx’ wirkliche Uber-
zeugungen gar nicht vollstindig abbildeten, da einige seiner Manuskripte redaktio-
nell bearbeitet wurden. Inzwischen sind jedoch umgearbeitete Artikel gut von Ori-
ginalbeitragen zu unterscheiden. In den editorischen Apparaten der MECA? werden
Anhaltspunkte fiir redaktionelle Eingriffe, Marx’ Verhiltnis zu den jeweiligen Redak-
tionen sowie deren politische Ausrichtung aufgearbeitet. Sofern an Marx’ und/oder En-

- am 12.02.2026, 21:12:

79


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Wahrheit und Revolution

Europas jede Anstrengung unternommen wird, um soziale Konflikte syste-
matisch zu unterdriicken? Uberspannt er womdglich die Freiheiten des zu-
spitzenden journalistischen Schreibstils zugunsten einer wirklichkeitsfernen
revolutiondren Agitation?

Einer solchen Interpretation halte ich im Folgenden entgegen, dass der
Kontrast zwischen Marx’ Revolutionsgewissheit und seiner Analyse der Still-
legungsregimes in England und Frankreich kein Selbstwiderspruch ist, son-
dern vielmehr Ausdruck seiner smaterialistischen Geschichtsauffassung«. Da-
mit meine ich, dass Marx versucht, Geschichte anhand der Weise zu ver-
stehen, wie die Menschen die materiellen Bedingungen ihres Lebens pro-
duzieren, und sich davon ausgehend sowohl Eigentumsverhiltnisse und ge-
sellschaftliche Institutionen erklirt als auch die Vorstellungen der Menschen
iiber diese. In der Verinderung der Produktionsbedingungen sieht er eine
Kraft, die mafRgeblich die historische Entwicklung beeinflusst und antreibt.
Wie noch weiter zu erliutern sein wird, geht mit diesem Zugang, den Marx zu
gesellschaftlichen Ereignissen in Gegenwart und Vergangenheit nimmt, auch
die Annahme einher, dass die Menschen sich mit der Zeit in mehreren re-
volutioniren Anliufen einer Gesellschaftsform annihern, in der Produktion
und Austausch nicht mehr, wie bisher, auf der Grundlage von Klassenherr-
schaft betrieben, sondern bewusst und verniinftig eingerichtet werden. Weil
diese Perspektive auch fiir seine journalistischen Kommentare grundlegend
ist, deutet er die restaurative Situation als Anzeichen eines nach wie vor exis-
tierenden Potentials zur revolutioniren Umwalzung der europdischen Gesell-
schaften. Als Journalist schreibt Marx so, als liefere gerade die politische Res-
tauration den Beweis fir die Furcht der traditionellen Eliten vor denjenigen
sozialen Konflikten, die kurz zuvor noch in mehreren europiischen Lindern
revolutionire Ausmafle angenommen hatten.

Nun konnte man einwenden, vor dem Hintergrund seiner eigenen The-
sen in den Manuskripten zur Deutschen Ideologie wiirde sich eine allzu grofie
Revolutionsgewissheit eigentlich verbieten. Hier hatte er noch einige Jahre
zuvor gemeinsam mit Engels erklirt:

»[W]enn diese materiellen Elemente einer totalen Umwalzung namlich ei-
nerseits die vorhandnen Productivkrifte, andrerseits die Bildung einer re-
volutiondren Masse, [..] nicht vorhanden sind, so ist es ganz gleichgiiltig fiir

gels’ alleiniger Autorschaft gezweifelt werden muss, erscheinen die Artikel unter der
Rubrik Dubiosa oder umgearbeitete Artikel. Solche sind nicht Gegenstand dieser Studie.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

die praktische Entwicklung, ob die Idee dieser Umwélzung schon hundertmal
ausgesprochen ist« (MEGA? I/5: 47).

Die Pointe des Marx’schen Materialismus ist ja gerade, dass gesellschaftliche
Verinderungen, weil sie weder ein rein geistiger noch ein natiirlicher Vor-
gang sein kénnen, sich nirgendwo anders als in der zu verindernden Ge-
sellschaft selbst anbahnen. Da der Kommunismus »die vorhandenen Bedin-
gungen zu Bedingungen der Vereinigung« (ebd.: 101) erheben soll, kann ein
kommunistischer Journalist dem Vorhandensein geeigneter Bedingungen im
Grunde auch nicht vorgreifen. Fillt Marx als Kommentator der politischen
und dkonomischen Ereignisse im Europa der Restaurationszeit also hinter
sein eigenes Diktum zuriick, das er 1847 gegen Karl Heinzen ins Feld gefiihrt
hatte: »Einer geschichtlichen Bewegung kann der Schriftsteller wohl als Or-
gan dienen, aber er kann sie natiirlich nicht machen« (MEW 4: 357)? Versucht
er, entgegen seinen eigenen Einsichten dariiber, wie voraussetzungsvoll ge-
sellschaftliche Umwilzungen sind, die Revolution schlicht mithilfe kontrafak-
tischer Behauptungen herbeizuschreiben?

Eine solche Lesart wird etwa von Reinhard Koselleck nahegelegt, der fest-
stellt, nach 1848 sei die Revolution bei Marx zu einem »geschichtsphilosophi-
schen Kompensationsbegriff« geworden, »der das Scheitern der politischen
Revolutionshoffnungen als Unterpfand kommender Erfilllung deuten lehrte«
(Koselleck 1984: 763). Liefe man sich von dieser Auslegung zur Auseinander-
setzung mit Marx’ journalistischem Werk anleiten, so wiirde dieses vor allem
als der Versuch dastehen, niedergeschlagenen Revolutionirinnen und Revo-
lutiondren Zuspruch zu geben. Damit wire zum einen ignoriert, dass auch
diese Texte von Marx’ Anspruch getragen sind, die Notwendigkeit einer ge-
sellschaftlichen Umwilzung gerade nicht nur mittels Beobachtung der ge-
genwirtigen Krifteverhiltnisse, sondern wissenschaftlich, durch Einsicht in
historische Entwicklungsgesetze begriinden zu konnen. Zugleich aber wire
ebenfalls bestritten, dass Marx die Ereignisse seiner Gegenwart iiberhaupt
ernst genommen hat, hitte er wirklich, als Kompensation fiir politische Ent-
tiuschungen, jedes Scheitern ostentativ zu einem Lichtblick verklirt. Beide
Implikationen sind irreleitend, denn gerade in seinen journalistischen Tex-
ten, in denen er stindig die aktuellsten empirischen Fakten verarbeitet, fithrt
Marx zwei Denkbewegungen zusammen: Wihrend er die Fakten vor dem
Hintergrund seiner >materialistischen Geschichtsauffassungc interpretiert, be-
ruft er sich wiederum auf sie, um mit ihnen die Notwendigkeit der Revolution,

- am 12.02.2026, 21:12:

81


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Wahrheit und Revolution

und damit auch die Wahrheit seines materialistischen Zugangs zu den Ereig-
nissen, zu beweisen.

Die vorliegende Studie beleuchtet dieses Verhiltnis zwischen Beobach-
tung und Deutung, zwischen empirischer Materialbasis und grundlegenden
Annahmen tiber die historische Entwicklung, in Marx’ Zeitungsartikeln der
1850er Jahre itber England und Frankreich. Ich schlage vor, diese Artikel als
konkrete Operationalisierungen seiner materialistischen Erkenntnisweise zu
lesen,® wie er sie in Texten wie den Okonomisch-Philosophischen Manuskripten,
der Deutschen Ideologie, dem Manifest der Kommunistischen Partei oder den
Grundrissen umreifdt. Eine Theorie, die einen »wirklichen empirisch anschau-
lichen Entwicklungsprozef3« (MEGA? I/5:136) zu ihrer eigenen Voraussetzung
erklirt, sich sogar als Ausdruck einer real existierenden sozialen Bewegung
versteht, muss mit diesen ihren empirischen Voraussetzungen auch dauernd
in Kontakt bleiben, muss sie gezielt aufsuchen — und zwar nicht nur, weil
sie auf eine praktische Verinderung der Gesellschaft hindringt, sondern
auch, weil sie sich am politischen und 6konomischen Geschehen erst bildet
und entwickelt. Der Marx’sche Materialismus sieht sich durch Ereignisse in
Politik und Gesellschaft — auch erschiitternde — nicht angefochten, sondern
eher informiert und bekriftigt. Insofern zihlt die Presse zu seinen idea-
len Wirkungsfeldern, denn hier kommen die historisch-materialistischen
Pramissen als epistemisches Werkzeug zum Tragen, das es ermoglicht, die
sempirisch anschaulichen< Zustinde als Entwicklungsprozess zu erkennen, die
andernfalls bloR registriert und nacherzihlt werden konnten.

Gerade wegen dieser Primissen, so meine These, kann Marx in den
sHaupt- und Staatsaktionen«< einen Sinn ausmachen; gerade ihretwegen
kann er in den Handlungen und Entscheidungen der regierenden Politiker,
die stets auf dem schmalen Grat zwischen »feierlicher Wiirde« (MEW 6:
315) und »Gewaltthat« (MEGA? I/14: 233) stehen, mehr erkennen als blofRe
Machtspiele und Protokollvollzug, nimlich Herrschaftstechniken, in denen
sich grundlegende gesellschaftliche Konflikte ausdriicken. Kreditsystem und
internationale Handelsbeziehungen, die industrielle Entwicklung Europas
und die materiellen Interessen der Akteure — fiir Marx liefern diese Themen

3 EricHobsbawm, der bei Marx einen revolutionaren Beitrag zur Geschichtswissenschaft
erkennt, hat diese Lesart vorgeschlagen, jedoch ohne sie am Material auszufiihren:
»The articles which Marx wrote, principally as a newspaper correspondentin the 1850's
to earn his livelihood, [..] are examples of the application of the materialist conception
of history to the analysis of particular historical events.« (Hobsbawm 1984: 105)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

nicht den Stoff fiir isolierte Meldungen, sondern stellen das Universum dar,
in dem sich die Regierungsvollziige abspielen. Weil er 6konomisches und
politisches Geschehen aufeinander bezieht, glaubt er, zeigen zu kénnen, dass
zwischen den Stilllegungsregimes und einer revolutioniren Zuspitzung des
Klassenkampfs ein dialektischer Zusammenhang besteht.

So erkenntnisleitend die historisch-materialistische Perspektive damit
fir Marx ist, verengt sie jedoch in mancher Hinsicht auch seinen Blick. Denn
wihrend Marx die Stilllegungsregimes als solche erkennt, zieht er nicht in
Betracht, dass damit direkt vor seinen Augen Modelle fiir eine verstetigte
autoritire Einhegung des sozialen Antagonismus entstehen konnten. Durch
seine Revolutionsperspektive sieht er die Regimes immer schon im Licht
ihres bevorstehenden Scheiterns und kann sich deshalb nicht vorstellen,
dass das Niederhalten von Konflikten, in denen die kapitalistische Gesell-
schaftsordnung als Ganze infrage steht, nicht nur vortibergehend, sondern
dauerhaft gelingen konnte. Um autoritire Krisenlosungsregimes zu verste-
hen, kann Gesellschaftskritik heute zwar aus den Marx’schen Erkenntnissen
schopfen. Das gilt insbesondere fiir seine Kritik, dass mit der Rede vom Wohl
der Nation ein interessenenthobenes Staatsbiirgerbewufitsein erzeugt wer-
den soll; dass der moderne Staat im Zweifelsfall auch ohne konstitutionelle
Regierungsform fiir den Fortbestand der kapitalistischen Herrschaftsver-
hiltnisse sorgt; und dass die ideologische Verschleierung gesellschaftlicher
Antagonismen in der Politik Hand in Hand geht mit einer Unterdriickung
sozialer Konflikte, sobald sie jenseits staatlich sanktionierter Institutionen
ausgetragen werden. Doch wenn man heute Antworten auf nationalisti-
schen Populismus, den Mafinahmenstaat und andere Formen autoritirer
Herrschaft sucht, kann man nicht unmittelbar auf Marx zuriickgreifen. Zu-
nichst ist es nétig, sich die historischen und epistemischen Voraussetzungen
klarzumachen, unter denen Marx seine Antworten fand.

1. Kann die Notwendigkeit der Revolution eine Schlagzeile sein?

Die Aussage, dass Marx die Ereignisse seiner Gegenwart historisch-mate-
rialistisch interpretierte, mag zunichst wenig originell erscheinen. In Bezug
auf seine journalistischen Schriften ist sie aber nicht ganz selbstverstindlich.
Denn zum einen klammern manche Marx-Forscher diesen Teil seines Werks
noch immer aus dem srelevanten« Textkorpus aus, wie jilngst etwa Kurt Bay-
ertz, der dort kaum mehr als die Kundgabe »persénliche[r] Uberzeugungen«

- am 12.02.2026, 21:12:

83


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Wahrheit und Revolution

(Bayertz 2018: 258) erkennen kann.* Zum anderen aber macht Marx’ journa-
listischer Schreibstil es nicht immer leicht, den theoretischen Gehalt seiner
Texte zu dechiffrieren. Bei der Lektiire entsteht rasch der Eindruck, er set-
ze die grundlegende Frage, ob es zur Revolution kommen wird, als bereits
beantwortet voraus und gestehe lediglich itber das Wann, Wie und Wo noch
Ungewissheit zu.

Seine schonungslose Feststellung, die Regierungen Englands und Frank-
reichs unterdriickten aktiv soziale Konflikte, scheint durch ein unbeirrbares
Vertrauen auf eine zukiinftige revolutionire Entwicklung immer wieder kon-
terkariert zu werden. So fallen einige von Marx’ Kommentaren regelrecht
durch ihre fehlende Evidenz auf: Warum soll ausgerechnet die Ermachtigung
der franzdsischen Armee im Inneren die Schwiche der bonapartistischen Re-
gierung offenbaren? (Vgl. MEGA? I/16: 202 f.) Wie kann Marx die Reden eines
konservativen Lords im britischen Unterhaus gegeniiber denjenigen liberaler
Whigs itberschwinglich loben? (Vgl. MEGA? 1/13: 359 f.) Dass zu der Beob-
achtung des Geschehens dessen revolutionstheoretische Deutung bisweilen
unvermittelt hinzutritt, ist allerdings eher ein formales denn ein inhaltliches
Problem. So mafgeblich nimlich die historisch-materialistische Perspektive
fir Marx’ Beurteilung aktueller Ereignisse ist, so wenig kann sie in seinen
Artikeln erliutert oder gerechtfertigt werden. Das typische stilistische Merk-
mal seiner Zeitungskorrespondenzen — ein kursorisches Arrangement der be-
handelten Themen - zeugt davon, dass das journalistische Format aufgrund
seiner Kiirze und Aktualitit schlicht kaum philosophische Ausfithrungen oder
gar eine systematische Gesellschaftstheorie zu integrieren vermag. (Vgl. Krit-
ke 2006: 52)

Seine frithen Texte, in denen Marx gegen das idealistische Denken das
aktive Mensch-Natur-Verhiltnis zum Ausgangspunkt jeglicher Geschichts-
schreibung erhebt, sind Streitschriften, Manifeste oder Artikel unter eigener
Redaktion. Die Analyse der verkehrten Form wiederum, die dieses Verhaltnis
unter dem Zwang zur Kapitalverwertung annimmt, entwickelt er in einem
iiber viele Jahre hinweg angereicherten und ausgebauten Kritikprojekt, das
er unter anderem in Buchform bringen kann. Als externer Korrespondent

4 Das »revolutiondre Wunschdenken« (Bayertz 2018: 210) in Marx’ journalistischen Tex-
ten kénne die Forschung am besten umschiffen, »je schirfer wir zwischen der Theo-
rie von Marx und seinen personlichen Uberzeugungen unterscheiden« (ebd.: 258). Wo
letztere hineinspielten, sei »die prognostische Kraft seiner Theorie iberstrapaziert«
(ebd.: 203).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

fir verschiedene Zeitungen allerdings schreibt er in keinem dieser Formate.
Weder kann er sich hier allein darauf konzentrieren, gegen seine philo-
sophischen und politischen Gegner eine neue historische Perspektive in
Anschlag zu bringen, noch kann er seiner Kritik die Ausfithrlichkeit und
Tiefe einer wissenschaftlichen Abhandlung geben. Die Biindigkeit der Dar-
stellung ist obligatorisch, und die Themenwahl muss sich primir nach dem
Nachrichtenwert richten.

Miissen bei der argumentativen Vermittlung zwischen Beobachtung und
Deutung also Einschrinkungen hingenommen werden, so hat das Zeitungs-
format dafiir aber andere Vorziige zu bieten: Es erreicht eine weite Verbrei-
tung, kann schnell auf aktuelle Ereignisse reagieren und wirkt meinungsbil-
dend. Fir Marx, der erklirtermaflen »auf unsere Zeitgenossen wirken« (ME-
GA?1/2: 487) will, ist wihrend nahezu seiner gesamten Schaffenszeit der Jour-
nalismus das entscheidende Mittel der politisch-kritischen Praxis. Dass sich
das auch unter den uneigenstindigen Publikationsbedingungen im Londo-
ner Exil nicht dndert, geht aus seinen Briefen dieser Zeit hervor. (Vgl. exem-
plarisch MEGA? 111/4: 163-165; 111/9: 369-371) Vor allem aber ist es direkt in
seinen Artikeln greifbar: In hunderten von eindringlichen, empirisch gesit-
tigten Beitrigen fiir sozialreformerische und sozialistische Zeitungen in New
York, London, Wien und Breslau® analysiert er die Griinde der kiirzlich erleb-
ten politischen Niederlagen, schitzt deren Folgen ab und hilt nach neu ent-
stehenden Chancen Ausschau. Wenn also das journalistische Schreiben fiir
Marx ein performativer Akt ist, dann nicht in dem von Koselleck behaupte-
ten Sinne einer Art >Mutmachliteratur< unter dem Zeichen der Verzweiflung,
sondern vielmehr als Méglichkeit, auf das revolutionire Potential hinzuwei-
sen, das er in der biirgerlichen Gesellschaft angelegt sieht. Die Presse niitzt
ihm als 6ffentliches Forum, wo er dem Streben der europdischen Regierun-
gen nach Wiederherstellung und Erhalt der vorrevolutioniren Ordnung ein
Bild von der Realitit als weiterhin umkimpfter, als blofRer Episode in einer
fortdauernden gesellschaftlichen Entwicklung entgegensetzen kann.

5 Auf den Umfang dieser Arbeiten, deren Themenvielfalt und die Bedeutung, die Marx
dem Journalismus als Medium fiir den politischen Einsatz beimaf, bin ich an anderer
Stelle (Schonfelder 2016) eingegangen.

- am 12.02.2026, 21:12:

85


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Wahrheit und Revolution

2.  Zwei europaische Regimes gegen den Klassenkampf

Hitte Marx das Bevorstehen einer erneuten Revolution blof kontrafaktisch
behaupten wollen, dann hitte er sich die eingehenden Bestandsaufnahmen
der restaurativen Politik in England und Frankreich, von denen seine Zei-
tungsartikel der 1850er Jahre nur so wimmeln, sparen kénnen. Was er macht,
ist das gerade Gegenteil eines Ubergehens der vorliegenden Fakten: Er wid-
met sich einer ausfithrlichen Analyse der Regierungsprogramme und -ziele
in beiden Lindern und kommt immer wieder zu dem Schluss, dass dort alle
Hebel gegen erneute gesellschaftliche Unruhen in Bewegung gesetzt werden.
Offenbar geht es ihm nicht um das Verbreiten eines notorischen Optimis-
mus, sondern darum, gerade solche Ereignisse, denen auf den ersten Blick
ihr Zusammenhang mit der Revolution nicht anzusehen ist, auf eine ganz be-
stimmte Weise 6ffentlich zu deuten. Die Aufgabe des kommunistischen Jour-
nalisten scheint er darin zu sehen, seinen Zeitgenossinnen und -genossen
vorzufithren, dass alle politischen und 6konomischen Ereignisse ausgehend
von der Moglichkeit des Klassenkampfes und dessen revolutiondrer Zuspit-
zung zu beurteilen sind.

Das bedeutet zunichst einmal, demjenigen die Maske der Revolution he-
runterzureiflen, der sie zur Legitimation eines autokratischen Regimes be-
nutzt: dem franzésischen Kaiser, »der sich noch heute als Mandatar der Re-
volution von 1789 betrachtet« (MEW 13: 414). Marx weist darauf hin, dass
Louis-Napoléon Bonaparte, indem er die Losungen seines berithmten Onkels
— Ruhm, Freiheit und Nationalitit — ausgebe, »die grofien Daten des Empire
in’s Leben zuriickgerufen« (MEGA? 1/14: 438) habe, um seine Herrschaft mit
einer »theatrical show of greatness« (MEGA? 1/13: 266) auszustatten. Mit sei-
ner Selbstinszenierung als neuer Napoleon (vgl. MEGA? I/14: 415) mache er
sich zu einer Identifikationsfigur, die alle Franzésinnen und Franzosen un-
geachtet ihrer sozialen Unterschiede an sich binden wolle. Ahnlich wie zuvor
in den Klassenkidmpfen in Frankreich (vgl. MEGA? 1/10: 128) und im Achtzehnten
Brumaire (vgl. MEGA? I/11: 187), thematisiert Marx also auch in seinen Artikeln
der 1850er Jahre, dass die Illusion von nationaler Einheit dazu dient, soziale
Konflikte zu kaschieren.

Als wichtigstes Instrument des Ausgleichs zwischen den Klassen identifi-
ziert Marx die Finanzpolitik, in deren Zentrum die unter Bonaparte neu ge-
schaffene Aktienbank Crédit Mobilier steht. Diese Bank setzt dem bisherigen
System der Vergabe von Staatskrediten durch die groflen Bankhiuser eine
Zentralisierung des Kreditwesens entgegen und soll die industrielle Entwick-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

lung des Landes fordern. In ihr sieht Marx ein Mittel fiir zwei entscheidende
machtpolitische Ziele des Kaisers: Das erste bestehe darin, mit dem Ange-
bot giinstiger 6ffentlicher Kredite Kleinbiirger, Arbeiter und Bauern zur Neu-
griindung eigener Betriebe und zur Nutzung technischer Neuerungen zu er-
mutigen und sie auf diese Weise in ein Projekt der nationalen 6konomischen
Modernisierung zu kooptieren. (Vgl. MEW 12: 33) Damit baue Bonaparte auf
die Lehre des Saint-Simonismus auf, der »sich dem Traum hingegeben hatte,
der ganze Antagonismus der Klassen miisse verschwinden, wenn ein allge-
meiner Wohlstand durch irgendein ausgekliigeltes System des 6ffentlichen
Kredits geschaffen werde« (ebd.: 27). Wenn Marx darauf hinweist, dass Bo-
naparte sich mithilfe des Crédit Mobilier simtlichen Klassen als Vertreter ihrer
Interessen empfehle und auf diese Weise tiber ihre gegensitzliche 6konomi-
sche Lage hinwegtduschen wolle, so problematisiert er die Zielsetzung Bona-
partes, wie dieser sie in der programmatischen Schrift Les Idées napoléoniennes
von 1839 dargelegt hatte. Dort heift es, »um eine Nation zu erschaffen«, miis-
se man sich »unterschiedslos auf alle Klassen stiitzen« und dabei vor allem
wissen, wie dies »zu organisieren« (Bonaparte 1839: 52; meine Ubersetzung)
sei.®

Tatsichlich aber, so Marx, sorge Bonaparte fiir den Ruin von Kleinbour-
geoisie und Arbeitern (vgl. MEW 12: 33) sowie fiir die Expropriation der Hy-
pothekenschuldner (vgl. ebd.: 28). Denn das zweite Ziel, das er mit der neuen
Aktienbank verfolge, sei die Bereicherung seines Regimes mittels der Bor-
senspekulation, die sich hinter seinem landesweiten Industrialisierungspro-
jekt verstecke. Das Zweite Kaiserreich trieb die Verdichtung insbesondere von
Eisenbahn- und Telegraphennetz sowie des stidtischen Omnibusverkehrs ge-
zielt voran, wobei staatliche Unternehmen die Infrastruktur, wie etwa Gleise
und Leitungen, errichteten, wihrend fir die Lieferung von Energietrigern
und den Maschinen- und Gebiudebau Konzessionen an Privatunternehmen
vergeben wurden. (Vgl. Millward 2013: 21-24) Laut Marx werden die Kosten,
die durch diese technische und 6konomische Modernisierung sowie durch
Kriege entstehen, mithilfe der neuen Finanzpolitik auf die Bevélkerung ab-
gewilzt. Im Crédit Mobilier verfiige Bonaparte namlich tiber ein Finanzinstru-
ment, das genau gegenteilig zu kommerziellen Banken funktioniere: Nicht
fixes Kapital werde durch Notenausgabe, Anleihen etc. zeitweilig freigesetzt,

6 Zugleich erklart Bonaparte in dieser Schrift, sobald in einem Land verfeindete Partei-
en existierten, miisse dafiir gesorgt werden, dass diese verschwinden; vgl. Bonaparte
1839:36f.

- am 12.02.2026, 21:12:

87


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Wahrheit und Revolution

sondern vielmehr werde das fliissige Kapital vieler Privatleute in Industrie-
unternehmen fixiert, (vgl. MEW 12: 32 f.) »um auf den Verkauf der Aktien zu
spekulieren, die als Reprisentant dieses Kapitals geschaffen sind« (ebd.: 77;
vgl. ebd.: 203). Dem Kaiser gelinge es somit, »gleichzeitig als Pliinderer und
als patriarchalischer Wohltiter aller Klassen aufzutreten« (ebd.: 26).” Dieses
Mangéver werde durch eine stindige Verkiindigung von nationaler Prosperitit
getarnt, die sich vermeintlich bestitige im »Schein eines leichten Geldmarkts
und iiberflieRenden Kredits« (MEGA? I/14: 687), tatsichlich aber im Angesicht
der Wirtschaftskrise als eine rein »factitious prosperity« (MEGA? 1/16: 266; vgl.
ebd.: 126; MEW 12: 203) erweisen miisse. Das Regime, das mittels Interven-
tionismus das Klassenverhiltnis zu iiberwinden versucht, markiert Marx mit
den Worten Charles Fouriers als »industrielle[n] Feudalismus« (MEW 12: 34) oder
auch als »kaiserlichen Sozialismus« (ebd.: 24).

Anders als im Fall des franzésischen Regimes, dessen besonderes Kenn-
zeichen, obwohl es sich auf iiberlieferte Ideale berufe, ein neues Verhiltnis
zwischen dem Regenten und der Bevolkerung sei, charakterisiert Marx das
Stilllegungsregime in England vor allem anhand dessen eingeschliffener
Strukeur:

»Die britische Constitution ist in der That nur ein verjdhrtes, tberlebtes,
veraltetes Compromifd zwischen der nicht officiell, aber factisch in allen
entscheidenden Sphéaren der birgerlichen Gesellschaft herrschenden Bour-
geoisie und der officiell regierenden Grundaristokratie.« (MEGA? |/14: 170)

Seit der Etablierung dieses Herrschaftsarrangements in der Revolution von
1688 sei die englische Gesetzgebung eine einzige »Geschichte der Concessio-
nen« (ebd.) an die Bourgeoisie gewesen. Dies zeige sich etwa an der regel-
miRigen Erneuerung der Handelsrechte der Ostindischen Kompanie, dem
Widerruf der Korngesetze, der allmihlichen Besteuerung des Grundbesitzes
und der Kopplung der Armenfiirsorge an den Dienst in Arbeitshiusern. (Vgl.
ebd: 170 f.; MEGA? I/12: 186-193)

Bei all diesen Entscheidungen hitten die adligen Politiker sich die Inhalte
der Gesetze von Bankiers, Hindlern und Industriellen diktieren lassen in der

7 Die argumentative Figur des»>Stehlens, um zu verschenken<entwickelt Marx bereits im
Achtzehnten Brumaire; vgl. MEGA? 1/11: 187 f. Vordergriindig gab sich das franzésische
Regime arbeiterfreundlich, etablierte jedoch mit hohen Abgaben auf Konsumgiiter
ein Steuersystem zu Ungunsten der Armeren und erlie ausgesprochen viele Gesetze
gegen Arbeiterinnen und Arbeiter und ihre Organisationen; vgl. Price 2001: 145; 213.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

Hoffnung, diese ruhigstellen und ihnen formalrechtlich weiterhin die Beteili-
gung am »Regierungs-Monopol der Aristokratie« (MEGA? I/14: 145) vorenthal-
ten zu kénnen. De facto liefe dies jedoch auf ein »Gesetzgebungs-Monopol der
Bourgeoisie« (ebd.; vgl. ebd.: 465) hinaus, da fiir beide Hiuser des Parlaments
die Anliegen der Mittelklassen mafigeblich geworden seien (vgl. MEGA? I/12:
187; 1/14: 102):

»[Tlhe industrial bourgeoisie, weakly represented as it is in the House, are
yet the real masters of the situation, and [..] every Government, whether
Whig, Tory, or Coalition, can only keep itself in office, and the bourgeoisie
out of office, by doing for them their preliminary work.« (MEGAZ? |/12: 122)

Die Aufteilung von Gesetzgebungsmacht ohne Amt auf der einen und Amt oh-
ne Gesetzgebungsautonomie auf der anderen Seite konnte jedoch nicht iiber
fast zwei Jahrhunderte ausbalanciert bleiben, stiinden sich hier nur die In-
teressen der zwei Klassen Bourgeoisie und Aristokratie gegeniiber. Was bei-
de wesentlich zu ihrer Politik der permanenten Kompromisse dringe, sei ihr
gemeinsamer Gegner, der ihnen, so betont Marx, weitaus bedrohlicher er-
scheine als ein Streit untereinander um Handelsrecht oder Steuersitze. (Vgl.
MEGA? I/13: 50) Das Biirgertum sei zum Verzicht auf umfingliche politische
Macht bereit, weil es ahne, dass eine Offnung der Staatsimter auf kurz oder
lang auch Partizipationsanspriiche der unteren Klassen wachrufen und damit
seinen eigenen Einfluss schwichen wiirde. Die Aristokratie wiederum wisse,
dass Grof3britannien ohne die Geschifte treibenden Biirger keine internatio-
nale Handelsmacht wire, und bemiihe sich deshalb, Forderungen der arbei-
tenden Klasse von ihnen abzuschirmen und stabile Bedingungen fiir deren
Ausbeutung zu schaffen (vgl. MEGA? I/12: 279-282; 1/13: 55; 241; 1/14: 571-574):

»The privileges of the now governing classes, and the slavery of the working
classes, are equally based on the existing organization of labor, which, of
course, will be defended and maintained on the part of the former by all
means in their hands, one of these means being the present State machinery.«
(MEGAZ 1/13:100; vgl. 1/12: 256; 1/14: 531)

Der Staat sei also ein Instrument der Klassenherrschaft und werde deshalb
energisch gegen Forderungen nach einer Parlamentsreform verteidigt. (Vgl.
MEGA? 1/14: 332-339 u. 343 f.)

Beiden herrschenden Klassen sei der Schulterschluss gegen die Arbeiter-
klasse ein so vordringliches Anliegen, dass sie ihm sogar ihre jeweiligen
ideologischen Maximen unterordneten:

- am 12.02.2026, 21:12:

89


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Wahrheit und Revolution

»These same >gallant« free-traders [..], who profess to leave everything and
everybody to the struggles of individual interest, are always the first to ap-
peal to the interference of Government as soon as the individual interests of
the working-man come into conflict with their own class-interests.« (MEGA?
112:175; vgl. 1/14: 48)

Die Aristokratie opfere ihrerseits beizeiten ihr Vorrecht in Fragen der 6ffent-
lichen Verwaltung, um noch radikaleren Forderungen nach einer Parlaments-
reform den Wind aus den Segeln zu nehmen. Marx legt der Regierung in den
Mund, wie sie deshalb die Sache der Londoner Geschiftsleute in die eigenen
Hinde nehme: »Wir wollen fiir euch die Administration reformiren — natiir-
lich innerhalb ihrer traditionellen Grenzen. [..] Wir selbst miissen am besten
wissen, wie weit wir gehen konnen, ohne unsere Klasse zu gefihrden« (ME-
GA? 1/14: 432; vgl. 1/12: 105 f.). Dariiber hinaus jedoch hielten sich die Mitglie-
der des Parlaments und des Ministeriums, solange sie nicht durch dufleren
Druck dazu genétigt wiirden, »klugerweise davor zuriick, irgendeinen Punkt
der Innenpolitik zu berithren« (MEW 12: 151), da sie auf diesem Terrain mit
Fragen der politischen Machtverteilung zwischen den sozialen Klassen kon-
frontiert wiren.

Auch wenn sich die beiden Stilllegungsregimes deutlich voneinander un-
terscheiden — autokratische Regierungsform mit nationaler Losung auf der
einen, konstitutionelle Regierungsform mit konservativem Programm auf der
anderen Seite des Armelkanals —, sieht Marx eine Ahnlichkeit darin, dass sie
sogar ihre auflenpolitischen Entscheidungen in den Dienst des Erhalts ih-
rer jeweiligen gesellschaftlichen Ordnung stellten. England und Frankreich
bewiesen im Krimkrieg (1853-1856), in den sie beide an der Seite des Osmani-
schen Reiches gegen Russland involviert sind, dass sie nichts mehr fuirchte-
ten als die Revolution. Fiir Marx ist klar, dass der »Krieg gegen Rufiland [...]
in europdischem Maf3stab gefithrt« (MEGA? I/14: 431) werden miisse, damit
die russischen Herrschaftsanspriiche von allen Seiten zuriickgedringt wer-
den und eine revolutionire Umgestaltung ganz Europas moglich wird. Mit
ihren militirischen Aktionen zielten die Westmichte jedoch auf das gerade
Gegenteil, nimlich darauf, zu verhindern, dass der Krimkrieg »European di-
mensions« (ebd.: 262) annehme. Denn durch eine solche Ausweitung kénne
rasch eine Situation entstehen, »which will enable the proletarian class to re-
sume that position which they lost, in France, by the battle of June, 1848, and
that not only as far as France is concerned, but for all Central Europe, England
included« (ebd.).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

Englands und Frankreichs militirisches Vorgehen ist also fiir Marx eine
einzige Enttiuschung. Zwar kimpften sie gegen Russland, doch titen sie das
weder effektiv noch aus den richtigen Griinden. Bonaparte verfolge die »Idee
eines bloflen Demonstrations-Feldzugs, eines europiischen Krieges nicht zur
Gefihrdung der feindlichen Macht, sondern zur Rettung des eignen Prestige,
eines Spektakelstiicken-Krieges« (ebd.: 234 f.), fir den er zugleich nicht be-
reit sei, iberhaupt hinreichende Mittel an den Kriegsschauplatz zu bringen
(vgl. ebd.: 203-206). Wenn er versuche, sich als grofer Feldherr darzustel-
len, in Wirklichkeit aber alles darauf anlege, den Krieg lokal zu begrenzen
und kaum Vorstof3e riskieren zu miissen, (vgl. ebd.: 411-415) dann erweise
sich seine Auflenpolitik als blofRes Ablenkungsmanéver, um Ruhe im eigenen
Land herzustellen.

England wiederum fiihre den Krieg nicht »foolhardy and presumptuous«
(ebd.: 262) wie Frankreich, sondern stattdessen »timid and stupid« (ebd.). Sei
es zu Beginn des Krieges noch um die Verhinderung einer russischen An-
nexion derjenigen Linder gegangen, aus denen England Getreide importiert,
hitte die wachsende Unzufriedenheit der britischen Bourgeoisie die politisch
Verantwortlichen bald zu einer nur noch wiederwilligen Kriegsfithrung itber-
gehen lassen. (Vgl. ebd.: 4 f.) »[A]s soon as the effects of the war should become
taxable upon their pockets, mercantile sense was sure to overcome national
pride« (ebd.: 261). Fiir Marx bestitigt sich hier erneut, dass die britische Re-
gierung stets den Interessen von Freihidndlern und Industriellen nachgebe,
»who are opposed to any kind of warfare, except by cotton bales and price
currents« (MEGA? I/12: 235; vgl. ebd.: 49). Im Namen eines reibungslosen in-
ternationalen Handels wiirde sie eher hinnehmen, dass das despotische Ge-
sellschaftsmodell Russlands tiber ganz Europa Dominanz erlange, (vgl. ebd.:
336; 1/14: 123-127) als dass der Krieg gegen das Zarenreich noch weitere Regio-
nen in Unruhe versetze.

3. Eine Stilllegung des Klassenkampfs ist aussichtslos

Selbst wenn man, wie ich es soeben getan habe, Marx’ Charakterisierung der
beiden Stilllegungsregimes aus seinen Zeitungsartikeln der 1850er Jahre he-
rausprapariert, entsteht kein Bild einer hermetischen Situation. In seinen Be-
richten iiber die Versuche der Regierungen Frankreichs und Englands, die
Austragung sozialer Konflikte in ihren Lindern zu verhindern, gelten deren
Anstrengungen ihm nie als Beweis unumschrinkter Macht. Immer deutet er

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Wahrheit und Revolution

diese Anstrengungen als Abwehrkiampfe, zu denen sich die Politiker in dem
Wissen getrieben sihen, dass die bestehenden gesellschaftlichen Kriftever-
haltnisse instabil und veranderlich seien und somit auch der Fortbestand ih-
rer eigenen Machtposition ungewiss sei. Wenn Bonaparte auf Maskerade und
Selbstinszenierung angewiesen ist und sein interventionistisches Projekt nur
mithilfe finanzpolitischer Tricks zuwege bringen kann; wenn die englische
Regierung einen fragilen Herrschaftskompromiss eingehen muss, um sich
die soziale Frage vom Hals zu halten; und wenn beide Regimes auch in der
Aufenpolitik um den Erhalt ihrer inneren Ordnung bangen miissen, dann
offenbaren sie in Marx’ Augen nicht weniger als ihre Ahnung, dass eine Zu-
spitzung des Klassenkampfs jederzeit wieder moglich ist.

Als zeitgendssischer Kommentator, der eine Interpretation der Gegenwart
als potentiell revolutionirer in der Offentlichkeit verankern will, geht Marx al-
so gewissermafien wie ein Detektiv vor: Gerade dort, wo sich die Herrschen-
den mit allen Mitteln gegen den gesellschaftlichen Fortschritt stemmen, muss
dessen grofite Kraft vermutet werden. Seine Artikel sind eine Art Indizien-
sammlung dafiir, dass die politische Restauration mit den Griinden, die zu
den europiischen Revolutionen von 1848/49 gefithrt haben, lingst nicht auf-
geraumt hat; sie sind ein seriell angelegter Versuch, die Gegenwirtigkeit des
Klassenkampfes gerade in den Momenten seiner Stilllegung aufzuspiiren. Die
Anstrengungen der postrevolutioniren Regierungen um eine Herstellung des
sozialen Friedens beweisen Marx nichts anderes als die Unmdglichkeit dieses
Friedens unter den Bedingungen des gesellschaftlichen Antagonismus und
miissen deshalb wesentlich als Reaktion begriffen werden.

Deshalb fiigt Marx, wenn er die Strategien und Instrumente der Still-
legung des Klassenkampfes schildert, meistens noch im selben Artikel hin-
zu, diese Stilllegung kénne allenfalls ein voriibergehender Zustand sein. Den
Umgang der franzosischen Regierung mit der politischen Opposition etwa
entziffert er als Beweis dafiir, dass sie sich hier einer Herausforderung ge-
geniiber sieht, die ihre Macht ernstlich gefihrden konnte. Anders sei die Re-
pressionswelle nicht zu erkliren, mit der das Regime 1855 auf die Aufstinde
der Arbeiterinnen und Arbeiter im Nordosten Frankreichs und der Studen-
ten in Paris reagiert und die 1856 generell auf Personen ausgedehnt wird, die
offentlich Kritik an der herrschenden Politik dufiern. Marx erkennt hier »ein
auffallendes Zeichen der Unruhe und der Besorgnis der Regierung« (MEW 12:

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

79; vgl. 11: 591 £.). Das erstarkende »Republican element«® (MEGA? I/16: 239) in
der Bevolkerung habe Bonaparte zu der Einsicht gezwungen, dass »attempts
to purchase the conscience of the French working classes« (ebd.), wie er sie
noch 1848 mit der Errichtung von Arbeitersiedlungen unternommen hatte,
inzwischen nicht mehr hinreichten, um den sozialen Frieden zu garantieren.

Das offene Eingestindnis der »general aversion his rule is the subject of«
(ebd.: 216; vgl. ebd.: 203) liefere der Kaiser infolge des durch den italienischen
Freiheitskimpfer Felice Orsini veriibten Anschlags auf sein Leben im Januar
1858 mit dem Ubergang zu einem »system of domestic terrorisme« (ebd.: 240).
So iiberstiirzt, wie Bonaparte 6ffentlich erklire, »that the conspiracy was a na-
tional one, and that France consequently wanted new >repressive laws« to keep
her down« (ebd.: 202), beweise er nichts deutlicher als ein verzweifeltes Be-
mithen um die Verzégerung seines unausweichlichen Ruins. Da ihm inzwi-
schen sogar die Landbevolkerung den Beifall verweigere, sei ihm »nothing
but to appeal to the army« (ebd.) geblieben. Gemeint ist die von Bona-
parte im Februar 1858 veranlasste Ermédchtigung der Armee im Inneren: Frank-
reich wurde in finf Militirbezirke eingeteilt, die jeweils dem Befehl eines
Marschalls unterstanden und deren Prifekturen von Reserveoffizieren tiber-
nommen wurden.

In Marx’ Kommentar zu dieser Ermichtigung der Armee - »Bonaparte
wants France to clearly understand that the imperial rule does rest not on her
will but on 600,000 bayonets« (ebd.: 214) — ist deutlich eine Aktualisierung sei-
ner Argumente aus dem Achtzehnten Brumaire zu erkennen. Dort hatte Marx
erklirt, dem Kaiser habe es von Beginn an vor allem an Legitimitit gefehlt,
da er iiberhaupt nur mittels Diebstahl, Bestechung und militirischer Gewalt
an die Macht gelangt sei. (Vgl. MEGA? 1/11: 173; 177 f.; 185) Indem Bonaparte
aus Biirokratie und Militir eine »kiinstliche[...] Staatsmaschinerie« (ebd.: 178)
geformt habe, die jedes gemeinsame Interesse »von der Gesellschaft losge-
16s’t, als hoheres, allgemeines Interesse ihr gegentibergestellt« (ebd.) habe, sei
im Zweiten Kaiserreich die Exekutivgewalt auf ihren reinsten Ausdruck re-
duziert worden. Anders als frithere Herrscher mache sich die Exekutivgewalt

8 Bereits 1853 hatte das Regime begonnen, sozialistische und demokratische Zusam-
menkiinfte zu sprengen und aus kleinsten Anldssen Anklage wegen Griindung oppo-
sitioneller Geheimgesellschaften zu erheben. Bis Mitte der1850er Jahre waren zudem
mehrere republikanische und revolutiondre Gruppen aufgedeckt worden; vgl. Price
2001: 156-167.

- am 12.02.2026, 21:12:

93


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Wahrheit und Revolution

mit ihrer Verselbstindigung aber nicht zu einem Instrument einer beson-
deren Klasse und deren Interessen, sondern erhebe sich vielmehr iiber alle
Klassen gleichermafen. (Vgl. ebd.: 179) Herrschaft mittels Militir und Ver-
selbstindigung der Exekutivgewalt — diese beiden Elemente seiner Kritik des
Bonapartismus verkniipft Marx nun im Journalismus der 1850er Jahre mit-
einander: »Under the second Empire the [..] army is no longer to maintain
the rule of one part of the people over another part of the people. [..] It is to
represent the State in antagonism to the society.« (MEGA? 1/16: 215) Aus die-
ser militdrischen Absicherung des Staates folgert Marx aber nicht, dass das
Zweite Kaiserreich nun unantastbar geworden wire, sondern im Gegenteil,
dass diesem die Abhingigkeit von der Armee zur Achillesferse werden miis-
se. Als Bonaparte die Armee zum Stitzpfeiler seines Regimes machte, habe
er namlich unweigerlich ihr Interesse zum vorherrschenden erheben miissen
und damit eine Situation vorbereitet, in der er sich selbst frither oder spiter
»at the mercy of the army« (ebd.: 243) wiederfinden wiirde.

Marx beschreibt hier nicht allein die Folgen eines Staatsstreichs fir die
bis dato existierenden politischen Institutionen Frankreichs. In seinem Ab-
gesang auf die Herrschaftsform des Zweiten Kaiserreiches klingen auch sehr
frithe Reflexionen mit, wie er sie etwa in seiner Kritik der Hegelschen Rechtsphi-
losophie angestellt hatte: Die Idee des Staates, in der Hegel die Vermittlung
der besonderen Interessen der Individuen vollbracht sieht, sei eigentlich eine
»Unform« oder auch »Scheinform« (MEGA? 1/2: 68) der Allgemeinheit, da der
Staat getrennt von der biirgerlichen Gesellschaft bestehe. Diese Gesellschaft
nimlich, in der das besondere Interesse im Widerspruch zum Allgemeinen
stehen miisse, habe gar »nicht die Bestimmung, das Allgemeine zum Zweck
zu haben« (ebd.: 85). Weil die allgemeine Angelegenheit in der bitrgerlichen
Gesellschaft nirgends wirklich sei, habe der »moderne Staat [...] die sonder-
bare Erfindung gemacht, die »allgemeine Angelegenheit« als eine blose Form
sich anzueignen« (ebd.: 69), und sich damit unter dem Namen der Vermitt-
lung von der Gesellschaft abgetrennt. Diese scheinhafte staatliche Vermitt-
lung wird von Bonaparte nun gewissermaflen in die Tat umgesetzt, wenn er
sich zum autoritiren Mittler einer antagonistisch gespaltenen Bevolkerung
erklirt. Mit seinem Staatsstreich stellt er die Behauptung auf, dass es moglich
sei, gleichzeitig fiir und gegen alle Klassen zu regieren, ohne dabei irgendei-
nes der besonderen Klasseninteressen als verallgemeinerbar anzuerkennen.
Was Marx 1852 und 1858 als >Verselbstindigung der Exekutive« bezeichnet,
lasst sich mit seinen Worten von 1843 also auch als das Unterfangen beschrei-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

ben, »das Staatsinteresse zu einem besondern Privatzweck gegeniiber den an-
dern Privatzwecken« (ebd.: 52) zu machen.

Ebenso wie Marx 1843 gegen Hegel vom Staat als einer falschen Allgemein-
heit gesprochen hatte, dreht sich nun auch seine Kritik an der bonapartisti-
schen Herrschaftsform ganz um das Motiv der Falschheit®: Bonaparte betreibt
eine betriigerische Finanzpolitik, gibt sich als falscher Napoleon aus, verbrei-
tet die Fiktion von Prosperitit, erzeugt den Schein von Sozialismus und be-
dient letztlich eine »kiinstliche[...] Staatsmaschinerie« (MEGA? I/11: 178). Bei
dieser Darstellung geht es nicht nur um die Skandalisierung unlauterer Ma-
chenschaften, sondern zugleich auch darum, das franzosische Regime als die
Selbstentstellung des modernen Staates zu kennzeichnen. Bonaparte treibe
die »Abstraktion der biirgerlichen Gesellschaft von sich selbst« (MEGA? 1/2: 123), wie
Marx sie im modernen Staat vollzogen sieht, weiter zu einer volligen Ent-
kopplung und Gegeniiberstellung gegen die Gesellschaft. Mit seinen neuen
Repressivgesetzen habe er jeden moglicherweise verbliebenen Schein, zwi-
schen den entkrifteten antagonistischen Parteien eine Einheit stiften zu kon-
nen, (vgl. MEW 12: 157) preisgegeben und stattdessen offen bestitigt,

»that the Empire can be perpetuated only by the very infamies through
which it was produced; that all its pretensions to the more or less re-
spectable forms of a regular Government must be dropped, and that the
time of the sullen acquiescence of the nation in the rule of the Society of
the perjured usurper has definitively passed away« (MEGA? 1/16: 202).

Da der Kaiser sich so weit selbst isoliert habe, dass er sich inzwischen nicht
einmal mehr auf die Armee verlassen kénne, (vgl. ebd.: 235 f.) miisse seine
Verselbstindigung in Selbstzerstdrung umschlagen.

Marx argumentiert also mit einem sowohl politisch als auch philoso-
phisch ermittelten Schwellenwert der Verwerflichkeit. Ganz dhnlich nihert
er sich mit seiner Kritik auch dem Stilllegungsregime auf der anderen
Seite des Armelkanals. Diesem gibt er ebenfalls nur noch wenig Zeit, bis
es sich tiberlebt haben werde — allerdings aus einem anderen Grund. Wih-
rend er den Regenten des Zweiten Kaiserreichs fiir den Versuch kritisiert,
das Klassenverhiltnis unter der Vorgabe zu perpetuieren, allen Klassen

9 Wie Marx die Bekimpfung Bonapartesin der Presse wahrend der gesamten1850erJah-
re genau an diesem Motiv aufzieht und welchen politischen und theoretischen Preis
er dafiir zahlt, dass er dieser Gegnerschaft absolute Prioritat einraumt, fithre ich an
anderer Stelle (Schonfelder 2018) aus.

- am 12.02.2026, 21:12:

95


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Wahrheit und Revolution

gleichermaflen entgegenzukommen, sieht er den englischen Staat als ein
Instrument, dessen sich die Aristokratie trotz der konstitutionellen Form
in herkémmlicher Weise zur Durchsetzung ihrer Klasseninteressen be-
dient. Anders als der franzdsische sei dieser Staat ein vollig iberaltertes
und verknochertes Gebilde, dessen traditionelle Parteien und antiquierte,
exklusive Institutionen den Anforderungen des sich rasch modernisierenden
biirgerlichen Lebens in England kaum noch standhalten konnten. Folglich
miisse hier die Stilllegung des Klassenkampfes schlicht an der Hinfilligkeit
ihrer Sachwalter scheitern: »The English oligarchy have a presentiment
of the approaching end of their days of glory« (MEGA? I/12: 140), weil sie
wiissten, dass ihr 6ffentliches Ansehen angeschlagen sei. Mit einem Ton von
Genugtuung berichtet Marx davon, wenn Korruption und Postenmauschelei
aus ministeriellen Kreisen ans Licht kommen, (vgl. MEGA? 1/11: 355 f.; 1/14:
105-110) wenn die Versuche der Regierung zur gesetzlichen Verankerung von
»religiosen Zwangsmafregeln« (MEGA? 1/14: 442) Massendemonstrationen
hervorrufen, wenn die miserable Versorgung der Soldaten auf der Krim
oOffentlich in der Kritik steht, (vgl. ebd.: 239-242) wenn in China und Indien
der Unmut iiber die Gewalttaten der ortlichen britischen Beamten wichst,
(vgl. MEW 12: 162-165 u. 234 f.) und dass sich aufgrund einer »Auflésung der
alten Parteien« (MEGAZ? 1/14: 144) in den letzten zehn Jahren kein Ministerium
auf eine Mehrheit im Unterhaus stiitzen konnte (vgl. ebd.: 105-110; 552; 599).
Eigentlich sei die englische Oligarchie also nur »nominell noch im Besitz aller
Attribute der Gewalt, nachdem ihr Daseinsgrund lingst unter ihren Fiiflen
weggemodert« (ebd.: 442) sei.

Die Lords hitten sich blof3 noch nicht eingestanden, »that political power
is but the offspring of commercial power, and that the class to which they
are compelled to yield the latter, will necessarily conquer the former also«
(MEGA? I/12: 122). Die soziale Realitit in England mit einer iiberwiegend in
den Stidten lebenden Bevolkerung (vgl. MEGA? 1/14: 386), einer »sich in der
Perspektive abzeichnenden Reformbewegung« (MEW 12: 234) und einer in die
politischen Amter dringenden Bourgeoisie (vgl. MEGA? 1/16: 319) lasse dem
regierenden Adel allenfalls noch eine Gnadenfrist, bis er abdanken und den
Blick auf »die wirklichen Ziige der politischen Physiognomie Grof3britanni-
ens« (MEGA? 1/14: 172) freigeben miisse. Ein Symptom fiir diese Bedringnis
der herrschenden Klasse sieht Marx in der Partei der Whigs mit ihrem ein-
flussreichen Reprisentanten Lord Palmerston, der es zum Programm erho-
ben habe, als Aristokrat eine Politik zur Beschwichtigung der Mittelklassen zu
machen. Ob als Auflen- oder als Premierminister: In den 1850er Jahren habe

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

er sich stets auf »Argumente von der Ausdehnung des Handels, der Sicherheit
der britischen Spekulanten und der Ehre der britischen Flagge« (MEW 12:: 151)
beschrinkt. Mit seinem Programm, die britischen Wirtschaftsinteressen in-
ternational zu verteidigen, geriere er sich »daheim als >wahrhaft englischer
Minister« (MEGA? I/14: 124) und lenke damit gezielt von Fragen der Innen-
politik, insbesondere einer Wahlrechtsreform, ab.

Es ist auch die Person Palmerston, an der sich Marx’ Analysen der beiden
Stilllegungsregimes ein einziges Mal iiberschneiden: Ahnlich wie Bonaparte
koénne auch der britische Lord auf echte politische Prinzipien verzichten™,
weil er schlicht seine eigene Person zum politischen Gebot der Stunde er-
hebe, indem er »die Notwendigkeit einer starken Exekutive gegen das leere
Gerede und die aufdringliche Einmischung der legislativen Gewalt« (MEW
12: 156) in Anschlag bringe. (Vgl. auch MEGA? 1/16: 361 f.) Mit dem Bild einer
Fithrungsfigur, die Entscheidungen fillt, ohne dabei auf klare Uberzeugun-
gen zuriickzugreifen, impliziert Marx, neben seiner Kritik am aristokratisch-
burgerlichen Herrschaftsarrangement, auch eine Abweichung vom >Normal-
fall, den er in einer eindeutig nach Klasseninteressen gegliederten Partei-
enlandschaft zu sehen scheint. In seinen Augen sind Palmerston und dessen
Whig-Kollege John Russell falsche Helden, die unter falschen Vorwinden Po-
litik machten, (vgl. MEGA? 1/12.: 302; I/14: 576) wie iiberhaupt ihre ganze Partei
sich vor allem dadurch auszeichne, stindig ihre Ansichten zu wechseln (vgl.
MEGA? I/14: 331). Diese Darstellung verstirkt Marx zusitzlich, indem er den
Positionen der fithrenden Whigs hiufig die Parlamentsreden der Freihandels-
vertreter Richard Cobden und John Bright sowie des Konservativen Benjamin
Disraeli gegeniiberstellt. Als aufrichtige Vertreter der Interessen von industri-
eller Bourgeoisie beziehungsweise altaristokratischer Gesinnung liefRen sich
diese Minner nicht von der Profillosigkeit und dem Opportunismus Russells
und Palmerstons blenden, sondern sprichen immer wieder offen aus, dass
sich hinter der aalglatten Fassade der Whigs nichts anderes als eine Politik
der Mittelklassen verberge. (Vgl. MEGA? 1/12: 301; 1/14: 164 u. 367)

10  Keine Prinzipien zu haben, war ein typischer zeitgendssischer Vorwurf gegen Palmers-
ton; die inneren Parteienkonflikte mittels Primat der Auenpolitik iilberwinden zuwol-
len, war seine erklarte Absicht; vgl. Metzler 1997: 70-77. Louis-Napoléon Bonaparte
wiederum wird von manchen Historikern als widerspriichlicher und opportunistischer
Politiker bezeichnet, weil er sich ideologischen Stiickwerks bediente und wenig kon-
sequente Grundsatze und Plane verfolgte; vgl. Baumgart 1999: 207 f.

- am 12.02.2026, 21:12:

97


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Wahrheit und Revolution

Anders als im Fall Bonapartes weist Marx in Bezug auf Palmerston je-
doch weitaus seltener auf die Schwiche und Unfihigkeit des Staatsmanns
hin. Wenn er iiber die restaurativen Anstrengungen der britischen Regierung
schreibt, kritisiert er sie nicht so sehr, wie die franzdsischen, als anmaflend,
sondern vielmehr als vergeblich und aussichtslos — eine Einschitzung, die
er durch regelmiRige Verweise auf die Wirkmacht genau derjenigen Zustin-
de und Bewegungen untermauert, welche das Regime unschidlich zu ma-
chen bestrebt ist. Unterhalb der »dull, apoplectic surface« der englischen Ge-
sellschaft, an der Aristokratie und Bourgeoisie noch um ihren Einfluss rin-
gen, ligen namlich »those depths where its destructive elements are at work«
(MEGA? I/12: 209). In einer Zeit, in der »der wachsende Antagonismus zwi-
schen den Klassen des Landes, die ihm den Reichtum einbringen, sein so-
ziales Gefiige mehr denn je krampfartigen Stérungen aussetz[tl« (MEW 12:
235), werde der nichste »ernstliche Kampf in England« mit Sicherheit »den
Character des Klassenkampfes von Arm gegen Reich, Volk gegen Aristokratie«
(MEGA? 1/14: 444) annehmen. Schlieflich sehe die gesellschaftliche Situation
lingst anders aus als noch im Vormirz. Seien es damals vor allem die For-
derungen demokratischer und republikanischer Krifte auf dem Kontinent,
also politische Konflikte gewesen, die zu den europidischen Revolutionen ge-
fihrt hatten, werde jetzt, zehn Jahre spiter, »eine soziale Revolution allge-
mein als selbstverstindlich angenommen noch ehe die politische Revolution
proklamiert wird« (MEW 12: 54). Denn mit der Wirtschaftskrise hitten sich
die Eigentumsverhiltnisse endgiiltig als unsicher erwiesen, was nichts an-
deres bedeute, als dass inzwischen »die materiellen Bedingungen [...] fir die
ideellen Tendenzen von 1848« (ebd.: 55) geschaffen seien.

Hiufige Storungen des internationalen Handels, der regelmifiig wieder-
kehrende Druck auf den Geldmarkt, die notgedrungene Drosselung der in-
dustriellen Produktion und das Sinken der Kaufkraft — all diese Umstinde
werden in den 1850er Jahren als Krisenphinomene erlebt und breit diskutiert.
In Zeitungen wie dem Moniteur Universel, der Londoner Times oder dem Eco-
nomist, die Marx regelmiRig studiert und auch in seinen eigenen Artikeln zi-
tiert, werden die Krisenmafinahmen der europdischen Regierungen zumeist
als Zichtigung einer Skrupellosigkeit interpretiert, die in den Hindlerkrei-
sen iiberhand genommen habe. Gegen diesen Dualismus von vermeintlich
sgesundem< und s>verwildertem« Handel (vgl. MEGA? 1/16: 104) betont Marx
immer wieder die grundlegende Krisenhaftigkeit der ganzen kapitalistischen
Gesellschaftsformation. (Vgl. ebd.: 68; 107; 414 f.) Weder die englischen Hind-
ler mit ihren »dreams of an inexhaustible market« (ebd.: 396) noch die Oko-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

nomen mit ihrer Uberzeugung von einem »sound state of a trade, the healthi-
ness of which exists on one side only« (ebd.: 67), sihen der Tatsache ins Auge,
dass das industrielle System Englands zwangsldufig zu Uberproduktion im
Inland und zu Uberspekulation in allen anderen Lindern fithren miisse. (Vgl.
MEGA? I/14: 40) Der gegenwirtige Zustand, in dem »alle Mirkte mit Impor-
ten iibersittigt« und »die Forderungen der Regierungen an ihre Steuerzahler
bis zum letzten angespannt worden sind« (MEW 12: 54), werde alle Illusionen
iiber einen blof3 akzidentellen Charakter der 6konomischen Schwierigkeiten
bald ausriumen. Fiir die europdischen Stilllegungsregimes konne es lingst
nicht mehr darum gehen, die Krise zu verwalten, sondern nur noch darum,
sie zu tiberleben. (Vgl. MEGA? 1/14: 171 £.; 1/16: 126 u. 199) Denn das Ende der
Prosperitit werde sowohl den Effekt zeitigen, »to bring the French people
into that state of mind in which they are wont to embark in fresh political
ventures« (MEGA? 1/16: 207), als auch dazu fithren, dass »the working-men
of England rise anew, menacing the middle classes at the very time that the
middle classes are finally driving the aristocracy from power« (MEGA? 1/14:
168).

4. »das Bediirfnis und die Naturnotwendigkeit der Revolution
ist so allgemein...«

Es sind solche erwartungsvollen Deutungen der Krise, die einige Forscher da-
zu veranlassen, den prognostischen Aspekt in Marx’ journalistischen Artikeln
der 1850er Jahre besonders zu betonen.™ In groben Ziigen iibereinstimmend,
gehen sie davon aus, Marx habe aus der genauen Kenntnis der empirischen
Fakten und abgesichert durch sein 6konomisches und historisches Fachwis-
sen einen kiinftigen Verlauf der Ereignisse geschlussfolgert. Und sicherlich:
Fir Marx war es von grofitem Interesse, eine zutreffende Einschitzung des be-
vorstehenden Geschehens geben zu kénnen. Davon zeugt zum Beispiel seine
Genugtuung, wenn sich einige seiner Vorhersagen schlief3lich erfallt haben,
etwa im Jahr 1857 die Aufhebung von Peel’s Bank Act (vgl. MEGA? 1/16: 69)
und die Bérsenpanik in New York (vgl. MEGA? I11/8: 184). Gleichwohl ist sein
Ziel nicht allein — und noch nicht einmal vorrangig — die Prognose der unmit-
telbar bevorstehenden Ereignisse. Wichtiger noch, als sich von Zeit zu Zeit fir

11 Zu nennen sind hier insbesondere: Jaeck 1988: 117; Schultz 0.].; Taylor 1996; Kratke
2006: 46 u. 81-85; Sperber 2013: 328; Bluhm 2015: 45; Hecker/Mori 2018.

- am 12.02.2026, 21:12:

99


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Wahrheit und Revolution

das Zutreffen seiner Einschitzung des bevorstehenden Geschehens rithmen zu
konnen, ist fir Marx die Begriindung dieser Einschitzung. Als Journalist er-
greift er die Gelegenheit, einem gréferen Publikum vorzufithren, dass schon
die Erkenntnis der Gegenwart nicht durch blofRe Addition der gegebenen Fak-
ten gewonnen werden kann, sondern dadurch, dass man diese Fakten einer
materialistischen Deutung unterzieht. Jeder Ausblick auf die Zukunft muss
von dieser Grundlage ausgehen. Dass Marx seinen Leserinnen und Lesern
die historisch-materialistische Erkenntnisweise s>vorfithrte, ist im doppelten
Sinne zu verstehen: Zum einen macht er sie in seinen Artikeln konkret am
empirischen Material der »Haupt- und Staatsaktionen« vor, und zum anderen
gemahnt er mit methodologischen Hinweisen immer wieder daran, dass Zeit-
diagnosen nur moglich sind »by descending from the political surface into
the depths of social life« (MEGA? 1/16: 246; vgl. I/12: 277; MEW 12: 55).

In dieser >Zweigleisigkeit« der journalistischen Kritik Marxens scheint
ein paradoxer Gestus zu liegen: Einerseits kann Marx die Anzeichen dafir,
dass der bestehenden Gesellschaftsform die Bedingungen einer revolutioni-
ren Umwilzung bereits inhirent sind, tiberall entdecken, so dass in seinen
Darstellungen des Geschehens die Gegenwirtigkeit des Klassenkampfs im-
mer vollig offensichtlich anmutet. Er lisst keinen Zweifel daran, dass er
sich im Bund mit einem objektiven historischen Potential zur Revolution
wei.”* Andererseits scheint es dennoch des aktiven, aufklirenden Eingriffs
in Form einer prignanten Aufbereitung des Materials zu bediirfen, damit
die Offentlichkeit dessen, was eigentlich so deutlich aus den Fakten spricht,
auch wirklich gewahr wird. Dieses Paradox einer erklirungsbediirftigen
Offensichtlichkeit« verweist auf ein spezifisches Darstellungsproblem der
journalistischen Texte Marxens. Denn im Hintergrund all dieser Texte sind
geschichtsphilosophische Uberlegungen anwesend; weil diese hier jedoch
nicht ausfihrlich erliutert werden konnen, schlagen sie sich allenfalls in

12 Diesen Aspekt so weit zu verabsolutieren, wie es Jiirgen Neffe tut —»Er [Marx; A.-S.S.]
setztaufinnere Abliufe wie beim programmierten Zelltod, wo sich ein lebendiges Sys-
tem nach einem eingebauten Mechanismus selbst ans Ende bringt« (Neffe 2017: 328)
—, ist nur moglich, wenn man Marx’ eigene Uberzeugung ignoriert, fiir die Entstehung
einer revolutiondren Bewegung sei zuvorderst ein bestimmtes — kritisches, entmysti-
fiziertes — Bewusstsein (ber die tatsichlichen gesellschaftlichen Verhiltnisse notig.
Es ist schwer nachvollziehbar, wie Neffe zu dieser Einschiatzung ausgerechnet anhand
der journalistischen Artikel kommen kann, einem Textgenre, in dem am allerwenigs-
ten zu tibersehen ist, dass Marx die Entstehung dieses Bewusstseins gerade nicht sich
selbst liberlassen kann, sondern an dessen Formierung zu arbeiten sucht.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

aphoristischen Dikta nieder. Marx’ Erkenntnis der biirgerlichen Gesellschaft
als auf den Kommunismus hinauslaufender setzt eben den Kommunismus
als >Brille¢, durch die sich die Gesellschaft dann solchermafSen erschliefSt, be-
reits voraus. Im knappen Zeitungsformat stof3t diese dialektische Denkweise,
vor deren Hintergrund Marx behauptet, etwas im Werden Begriffenes und
somit eben (noch) nicht Evidentes trotzdem erkennen zu kénnen, schlicht an
die Grenzen ihrer argumentativen Vermittelbarkeit. Das spekulative Moment
muss immer irgendwo festgenagelt werden, wihrend zugleich jedem noch so
erniichternden oder gewohnlichen empirischen Fakt eine innere Verbindung
zur Revolution abgerungen werden muss.

Bekanntermaflen versucht Marx bei der Arbeit an seiner Kritik der poli-
tischen Okonomie, erst den empirischen Stoff in seinen vielen Einzelheiten
sich anzueignen und zu analysieren, um diesem anschliefdend, in der Dar-
stellung, Leben und Einheit >zuriickzugeben«. Gegeniiber dieser Vorgehens-
weise wirken seine journalistischen Texte ziemlich >untheoretisch«. Hier, wo
prignante 6ffentliche Stellungnahmen gefragt sind, kann er nicht jeden ein-
zelnen Erkenntnisschritt entwickeln, so dass Beobachtung und Deutung mit-
einander kurzgeschlossen werden miissen. Marx steht als Journalist also vor
einer Aufgabe, die es in sich hat: die als Totalitit begriffenen gesellschaftli-
chen Verhiltnisse und ihre Entwicklung, die er selbst gerade nicht fiir rein an-
schaulich hilt, anschaulich zu machen beziehungsweise mit wenigen Worten
am aktuellen politischen Geschehen eine ganze historische Bewegung sicht-
bar zu machen.

Wenn Marx meint, Anzeichen fiir eine >totale Umwilzung« schon vor de-
ren Eintreten am faktisch Gegebenen aufweisen zu kénnen, dann deshalb,
weil er bereits durch das Studium der »wirkliche[n], empirische[n] Geschich-
te« (MEGA? I/s: 179) Einsicht in eine den 8konomischen Verhiltnissen und
ihrer Entwicklung notwendig inhirente Bewegung gewonnen zu haben be-
ansprucht. Er ist davon tiberzeugt, dass es in der Geschichte um die »Ent-
wicklung der Krifte der Individuen« (ebd.: 104) geht. Indem die Menschen
ihre Krifte gezielt anwendeten und vervollkommneten, arbeiteten sie sich all-
mahlich aus einem bewusstlosen Naturverhiltnis heraus. Diese Verfeinerung
der menschlichen Fahigkeiten wird allerdings nicht von Individuen in ihrer
Vereinzelung bewerkstelligt. Wiirden die Menschen parallel zueinander au-
tark produzieren, dann miissten sie alle ihre Krifte auf die gleiche Vielzahl
an basalen Titigkeiten richten. Sie wiirden darin ihre Krifte weitgehend er-
schépfen und kénnten sich kaum der Verfeinerung ihrer Titigkeiten widmen.
Menschen arbeiten jedoch mit- und fiireinander, so dass »zu der Summe ihrer

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Wahrheit und Revolution

Arbeitsvermdgen das Surplus hinzuk[ommt], das nur durch und in ihrer verei-
nigten, combinirten Arbeit existirt« (MEGA? I1/1.2: 428). Durch die Arbeitsteilung
ermoglichen sie sich gegenseitig die Konzentration auf spezifische Titigkei-
ten, und indem sie einander wiederum durch Kooperation, Tausch und Wei-
tergabe von Wissen erginzen, entwickelten sie ihre Krifte als gesellschaftliche
Produktivkrifte. Die individuelle Lebensiuflerung sei also immer zugleich ei-
ne »Aiisserung [sic] und Bestitigung des gesellschaftlichen Lebens« (MEGA? 1/2:
267). Allerdings vollziehe sich die Herausbildung der Fihigkeiten, mit denen
sich der Mensch zusehends in die Lage versetzt, »sich zu der Gattung als sei-
nem eignen Wesen« (ebd.: 241) zu verhalten, bisher noch unter der Form der
Verkehrung, namlich stets im Rahmen herrschaftsformiger Gesellschaften.
Die Entwicklung der Produktivkrifte ist fiir Marx keine einfache Erfolgsge-
schichte, weil sie erst und nur in Verhiltnissen stattfindet, die nicht von den
Menschen bewusst und verniinftig gestaltetet sind. Wenn Marx das Ineinan-
dergreifen von individuellem und gesellschaftlichem Vermdégen als Entwick-
lungsprozess ansieht, meint er also keine stetige Perfektionierung einer zwar
rohen, aber eigentlich makellosen Ausgangssituation. Aber er begriindet mit
diesem Ineinandergreifen, dass potentiell die Gestaltung von Natur und Ge-
sellschaft vollkommen in den Dienst der menschlichen Bediirfnisse und unter
die Bestimmungen der menschlichen Vernunft gestellt werden kann. Denn bei
der Entwicklung der menschlichen Krifte handele es sich um einen Prozess,
der auf »Universalitit [...] hintreibt« (MEGA? 11/1.2: 323; Herv. A.-S.S.).

Da die historisch je spezifischen Formen des gesellschaftlichen Lebens,
durch die hindurch diese Entwicklung stattfindet, bisher allesamt durch Klas-
senherrschaft geprigt waren, kann nach Marx Fortschritt nicht als eigentli-
cher Sinn und Ziel der Geschichte, sondern nur als Resultat mehrerer Etap-
pen einer »revolutioniren Umgestaltung der ganzen Gesellschaft« verstanden
werden, die jedes Mal aus dem »ununterbrochenen, bald versteckten, bald
offenen Kampf« (MEW 4: 462) antagonistischer Klassen hervorgeht. Nach je-
der>Umgestaltung der ganzen Gesellschaft« seien erneut Menschen in die La-
ge der Unterdriickten versetzt, bis sie selbst wiederum dazu iibergingen, die
herrschende Klasse zu stiirzen und sich an deren Stelle zu setzen. (Vgl. MEGA?
1/5: 63) Habe der Klassenkampf damit bisher stets nur einen Form- und Perso-
nalwandel der Herrschaft hervorgebracht, so sei in der Epoche der Herrschaft
des Biirgertums ein qualitativer Wandel eingetreten. Die kapitalistische Pro-
duktionsweise habe sich tiber simtliche traditionellen Produktions- und Le-
bensweisen hinweggesetzt und »kolossalere Produktionskrifte geschaffen als
alle vergangenen Generationen zusammen« (MEW 4: 467). Erstmals bilde-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

ten deshalb nicht mehr ein rudimentirer Stand der Technik, sondern allein
die gesellschaftlichen Herrschaftsverhiltnisse, unter denen produziert wird,
selbst die Schranke der Entwicklung der menschlichen Fihigkeiten und Be-
dirfnisse. Die Produktion von Kapital bewege sich in dem Widerspruch, zwar
»die universelle Aneignung der Natur wie des gesellschaftlichen Zusammen-
hangs selbst durch die Glieder der Gesellschaft« (MEGA? I1/1.2: 322) zu schaf-
fen, zugleich aber den Menschen nie als Zweck der Produktion, sondern stets
»die Production als Zweck des Menschen« (ebd.: 392) zu setzen.

Dieser Widerspruch zwischen Entfaltungsdynamik und verkehrter gesell-
schaftlicher Form kann nach Marx nicht endlos weiter bestehen, sondern
drange zu seiner Aufhebung. Denn je greifbarer die Méglichkeit einer >univer-
sellen Aneignung« werde, desto weniger seien die Menschen noch bereit, die
gesellschaftlichen Schranken dieser Aneignung »als heilige Grenze« (ebd.: 440)
hinzunehmen. Im journalistischen Format versucht Marx nun, diese Greif-
barkeit direkt anschaulich zu machen — vielleicht auch nicht zuletzt, um sei-
ne Leserinnen und Leser an die Grenzen ihrer eigenen Geduld mit den be-
stehenden Herrschaftsverhiltnissen zu fithren. So kommentiert er etwa in
der Neuen Rheinischen Zeitung. Politisch-Gkonomische Revue die bevorstehende
erste weltweite Industrieausstellung von 1851 als Schau der »Gesammtmas-
se der Produktivkrifte der modernen Industrie«, die »gerade zu einer Zeit
wo die modernen biirgerlichen Verhiltnisse schon von allen Seiten untergra-
ben sind, [..] das Material zur Anschauung [bringt], das sich inmitten dieser
unterwithlten Zustinde fiir den Aufbau einer neuen Gesellschaft erzeugt hat
und noch tiglich erzeugt« (MEGA? 1/10: 458). Szenarien einer zur Revolu-
tion iiberreifen Gesellschaft finden sich auch in seinen Artikeln fiir die New
York Daily Tribune, so etwa im Oktober 1856: »Demnach erweist sich die gan-
ze Periode seit Mitte 1849 bis heute nur als ein Aufschub, den die Geschichte
der alten europiischen Gesellschaft gewdhrt hat, um ihr eine letzte konzen-
trierte Entfaltung all ihrer Tendenzen zu erméglichen.« (MEW 12: 55) Solche
Aphorismen, in denen die Restauration als Anachronismus erscheint, weil die
Geschichte sich als Subjekt ihrer eigenen Bewahrheitung betitige und im er-
reichten Entwicklungsstand der Produktivkrifte eine neue Gesellschaft sich
schon ankiindige, ergeben zusammen mit seinen Analysen der englischen
und franzésischen Regierungen eine klare Botschaft an das Zeitungspubli-
kum: Wenngleich die Revolutionen von 1848/49 besiegt wurden, spricht aus
den politischen und 6konomischen Ereignissen, die sich tiglich um uns he-
rum abspielen, dass wir eine Epoche erleben, in der sich die in der mensch-

- am 12.02.2026, 21:12:

103


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Wahrheit und Revolution

lichen Entwicklungsgeschichte angelegten Befreiungspotentiale endlich ver-
wirklichen werden!

Die Revolution ist fitr Marx also eine notwendig bevorstehende Entwick-
lung, etwas Unaufhaltbares. Schaut man sich vor diesem Hintergrund noch
einmal seine eingangs zitierte Rede von einem »allgemeinen revolutioniren
Bediirfnis< an, so zeigt sich, dass sie nicht so sehr im Kontrast zu Marx’ Ein-
sicht in die restaurative Politik der 1850er Jahre steht, sondern er diese Ein-
sicht vielmehr in seine historisch-materialistische Perspektive integriert. Das
revolutionire Bediirfnis ist allgemein, weil die Revolution etwas Uberfilliges
realisieren werde. Entsprechend sei dieses Bediirfnis auch resistent gegen die
Restauration, werde sogar eher noch von dieser bestitigt, denn sie offenbare
die Furcht der Herrschenden davor, dass die Tage gezihlt sein kénnten, in
denen es ihnen noch gelingen wird, sich gegen die historisch endlich greif-
bar gewordene Moglichkeit einer >totalen Umwalzung« zu verteidigen. Marx
macht also den tollkithnen Versuch, in all den Anstrengungen zur Stilllegung
des Klassenkampfes — ohne den er sich immerhin die Revolution gar nicht
vorstellen kann — den unmissverstindlichen Beweis ihres eigenen Gegenteils
aufzuspiiren.

Welches Licht aber wirft das auf Marx’ Umgang mit Empirie? Muss sei-
ne Interpretation der post-revolutioniren Dekade als einer in Wirklichkeit
pri-revolutioniren nicht vor dem Hintergrund, dass er als akribischer empi-
rischer Forscher und aufmerksamer Zeitbeobachter um die Schwierigkeiten
fiir revolutionire Bewegungen wissen musste, eben doch als kontrafaktische
Behauptung bezeichnet werden? Der Bund der Kommunisten war gespal-
ten, viele Sozialistinnen und Sozialisten, Republikanerinnen und Republika-
ner waren nach 1849 ins Exil gegangen oder wurden juristisch verfolgt, die
europiischen Michte kooperierten in ihrem geteilten Interesse an politischer
Stabilitit und innerer Ordnung und setzten dieses Interesse repressiv gegen
ihre Bevolkerungen durch, zudem spielte sich auf der Krim einer der grauen-
vollsten Kriege ab, die Europa bis dahin erlebt hatte. Einiges mehr liefRe sich
aufzihlen, das das Herz der europdischen Revolutionirinnen und Revolutio-
nire in den 1850er Jahren nicht gerade hoher schlagen liefd. Wie kann Marx
in solchen Zeiten seine Revolutionsperspektive aufrechterhalten, sie sogar be-
kriftigt sehen, wenn er es doch selbst im Elend der Philosophie zur Aufgabe der
Kommunisten erklidrt hatte, »nur sich Rechenschaft abzulegen von dem, was
sich vor ihren Augen abspielt, und sich zum Organ desselben zu machen«
(MEGA? 1/30: 302)? Nimmt man noch das in der Deutschen Ideologie formulier-
te Postulat hinzu, »die empirische Beobachtung muf} in jedem einzelnen Fall

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

den Zusammenhang der gesellschaftlichen & politischen Gliederung mit der
Produktion empirisch & ohne alle Mystifikation & Spekulation aufweisen« (ME-
GA?I/s:135; Herv. A.-S.S.), so scheint er seiner Gesellschaftskritik doch selbst
ein radikal empiristisches Programm gegeben zu haben, das gerade in der
journalistischen Praxis als >Faktentreue« zum Tragen kommen miisste.
Marx’ Hinwendung zum Empirischen ist allerdings kein Plidoyer fur ei-
nen reinen Positivismus oder eine streng induktive Erkenntnismethode. Zwar
tritt er in der Deutschen Ideologie, wo er sich gemeinsam mit Engels an theo-
logischen und philosophischen Konzepten wie dem >Selbstbewusstseing, der
>Vergeistigung des Weltlichen in sich< oder dem >wahren Menschen« abarbei-
tet, ausdriicklich als Kritiker spekulativen Denkens auf. Doch nur weil er et-
was ganz anderes zu tun beansprucht als Bruno Bauer und Co., denen er vor-
wirft, »die wirklichen Verhiltnisse der Individuen von der philosophischen
Interpretation derselben abhingig zu machen« (ebd.: 150), lisst Marx lingst
nicht alle Spekulation fallen. Mit seinen sempiristischen« Postulaten will er die
Bedingtheit des Denkens und der Philosophie durch »die unmittelbar aus der
Produktion & dem Verkehr sich entwickelnde gesellschaftliche Organisa-
tion« (ebd.: 115) unterstreichen, kehrt sich damit aber keineswegs von jeglichen
geschichtsphilosophischen Uberlegungen ab. Denn der Marx’sche Materialis-
mus nimmt seinen Ausgangspunkt in der >wirklichen, empirischen Geschich-
te< itberhaupt nur unter der Prisumtion, dass hier die Bedingungen aufzu-
finden seien, die eine Ubereinstimmung von besonderem und gemeinschaft-
lichem Interesse — und somit auch herrschaftsfreie Produktionsverhaltnisse
— moglich werden lassen. In seiner Behauptung, ein noch Herzustellendes
ausgerechnet dadurch erkennen zu kénnen, dass er sich ideal- und illusions-
los auf das beruft, was ist, (vgl. Morina 2017: 224) bekundet sich also ein be-
greifendes Verhiltnis zur Empirie: Marx beansprucht, den Boden der Empirie
nicht verlassen zu miissen, um in ihr lesen zu konnen. Dies tut er nicht wie ein
spekulativer Geschichtsphilosoph im Hegel'schen Sinne, kommt aber doch
ohne spekulative Momente nicht aus, weil die Moglichkeit des Kommunis-
mus bereits seinem Blick auf die Wirklichkeit vorausgeht. Erst so kann er die
gesellschaftlichen Verhiltnisse als negative, verkehrte erkennen, die aus sich
wiederum den Kommunismus als ihre bestimmte Negation hervorbringen.”

13 Die Begriindung der Notwendigkeit des Werdens (und das ist das Materialistische an
seinem Vorgehen) versucht Marx aus den bestehenden gesellschaftlichen Verhaltnis-
sen selbst wissenschaftlich zu entwickeln. Grundlegende Uberlegungen dazu notieren
Marx und Engels in der Deutschen Ideologie, doch ersetzt hier der Duktus des Cesetz-

- am 12.02.2026, 21:12:

105


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Wahrheit und Revolution

Weil seine Revolutionsperspektive damit also weder Wette auf die Zukunft
noch induktiv gewonnenes Wissen ist, nimmt Marx auch dann an, dass sich
in seiner Gegenwart die Bedingungen der Moglichkeit einer »Aneignung der
totalen Produktivkrifte durch die vereinigten Individuen« (ebd.: 114) vorbe-
reiten, wenn diese Moglichkeit gerade nicht augenscheinlich ist. Fir die jour-
nalistische Praxis bedeutet das vor allem, die Empirie seismographisch auf
Bedingungen fiir eine Zuspitzung des Klassenkampfs zu untersuchen.

Vor diesem Hintergrund erscheinen die in der Marx-Forschung kursie-
renden Einschitzungen, in Marx’ Zeitungsartikeln der 1850er Jahre schlii-
gen sich in erster Linie persénliche Hoffnungen oder (aus Addition einzel-
ner Beobachtungen geschlossene) Prognosen nieder, selbst als Resultat des
Umstands, dass Marx seine materialistisch-geschichtsphilosophischen Uber-
legungen in diesen Texten kaum erklirt und sie auch nur selten durch eine
argumentative Vermittlung zwischen Beobachtung und Deutung nachvoll-
ziehbar macht. Wer sie aber dort deshalb auch gar nicht erst vermutet, muss
entweder implizit davon ausgehen, dass Marx sich plétzlich, sobald er sich
an das Artikelschreiben setzte, auf so etwas Widersinniges wie eine begriffs-
lose, dafiir aber umso insinuierendere Anschauung verlegte, oder umschiftt
den Gedanken daran, welche Chance Marx darin gesehen haben muss, ei-
nem Massenpublikum eine materialistisch begriindete Erklirung der sHaupt-
und Staatsaktionen«< unterbreiten zu kénnen. Als er Gelegenheit hatte, >auf
unsere Zeitgenossen zu wirkens, wird er kaum darauf verzichtet haben, sei-
nen journalistischen Kommentaren seine Gesellschafts- und Geschichtstheo-
rie zugrunde zu legen (vgl. Blitzer 1966: xxviif.; Bochinski/Neuhaus 1982: 231)
— sowohl, um von ihr zu iiberzeugen, als auch, weil sie nun einmal die Er-
kenntnisweise ist, mit der er sich die Ereignisse zuvorderst erschlief3t.

Nicht zuletzt ist das der Grund fiir den zeitdiagnostischen Scharfblick,
den Marx als Journalist an den Tag legt. Seine Artikel unterscheiden sich we-
sentlich von einer »h6chst ungeniigende[n] und banale[n] Erzihlung der blof3
politischen Ereignisse« (MEGA? 1/10: 208), wie er sie 1850 dem Historiker
Frangois Guizot und dessen Buch iiber die englische Revolution vorgewor-
fen hatte. Denn Marx will zur Beurteilung und Kritik der politischen Ereignisse
vordringen, und dies nicht nur, wie es in vielen Kommentarspalten iiblich

maRigen noch die ausfiihrliche Forschung. Erst im Kapital hat Marx mit dem Wert die
selbstandige Form gefunden, die notwendig die Produktivkraftentwicklung (die die
Voraussetzung fiir den Kommunismus ist — technisch wie bewusstseinsmafig) voran-
treibt; vgl. Spekker 2018.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

war, mithilfe moralischer oder formalrechtlicher Argumente. Solche wiirden
es lediglich gestatten, die Notlagen, Entscheidungen und Vollziige der natio-
nalen Eliten als machthungrig, militaristisch oder ungesetzlich zu beklagen;
Marx jedoch sucht nach den gesellschaftlichen Griinden und Bedingungen fiir
deren Handeln. Von den politischen Einsichten tiber die Stilllegungsregimes,
zu denen er in seinen journalistischen Texten gelangt, sind die folgenden zu-
mindest zu erheblichen Anteilen seinem historisch-materialistischen Zugang
zu den Ereignissen zu verdanken:

Nicht nur dann, wenn der arbeitenden Bevélkerung die politische Repri-
sentation verwehrt wird oder ihre Organisationen und Proteste der Repres-
sion ausgesetzt sind, muss von einer Unterdriickung des Klassenkampfs ge-
sprochen werden, sondern auch im Fall weniger offensichtlicher Stilllegungs-
praktiken. Etwa dann, wenn die Parteien der Aristokratie und der Bourgeoi-
sie miteinander instabile Zweckbiindnisse eingehen oder einige von ihnen
auch ohne eigene Regierungsbeteiligung ihre Interessen gewahrt sehen; wenn
die unternehmerische Energie drmerer Bevolkerungsschichten interventio-
nistisch mobilisiert wird; wenn mittels eines nationalistischen Populismus
der Ruhm vergangener Tage beschworen wird; wenn die fithrenden Staats-
manner sich durch politische Prinzipienlosigkeit einen Namen machen; wenn
eine Beteiligung an internationalen Kriegen dem jeweiligen Regime als Be-
wihrungsprobe dient; oder wenn die Armee im Inneren eingesetzt wird. All
diese Vorginge deutet Marx als — mehr oder weniger innovative — reaktio-
nire Mafinahmen, die die Regierungen nicht etwa impulsiv, sondern dufierst
gezielt ergriffen, da sie um die Existenz akuter sozialer Konflikte wiissten,
in denen die bestehende Gesellschaftsform bedroht ist. Was er hier identi-
fiziert, sind Herrschaftstechniken, die sich durch ihre Mittelbarkeit und die
autoritire Integration weiter Bevilkerungsteile von einer traditionell-obrigkeitli-
chen Herrschaftsausiibung unterscheiden und besonders in systematischer
Kombination miteinander wirkmaichtig sind.

Und noch zu einer weiteren politischen Einsicht gelangt Marx, wenn er
die europdische Politik der 1850er Jahre vor dem Hintergrund seiner mate-
rialistischen Geschichts- und Gesellschaftstheorie beobachtet. Ob in Gestalt
einer konstitutionellen Regierung in England oder einer erneuerten Autokra-
tie in Frankreich, ob offen repressiv oder subtil vereinnahmend: Es ist der
Staat selbst, in seiner modernen Form, der die biirgerliche Gesellschaft gegen all
jene Krifte verteidigt, die sie infrage stellen. Marx’ Annahme von 1846, dass
»der praktische Kampf dieser, bestindig wirklich den gemeinschaftlichen u.
illusorischen gemeinschaftlichen Interessen entgegentretenden Sonderinte-

- am 12.02.2026, 21:12:

107


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Wahrheit und Revolution

ressen, die praktische Dazwischenkunft u. Ziigelung durch das illusorisch »All-
gemein« Interesse als Staat n6thig« (MEGA? I/s: 37) macht, spielt auch und
gerade dort eine Rolle, wo es um die Beurteilung der Griinde und Zwecke des
Regierungshandelns geht. Sie steht im Hintergrund seines Urteils, dass die
Bourgeoisie unter Umstinden auf die Verfigung iiber politische Macht ver-
zichten konne, weil der aristokratisch regierte Staat die Aufgabe ibernehme,
eine Fortsetzung des >Kampfes der Sonderinteressen, also: die Reproduktion
antagonistischer Klassenverhiltnisse, zu sichern. Ebenso steht sie im Hinter-
grund seiner Feststellung, dass diese Aufgabe selbst dann nicht vernachlis-
sigt wird, wenn der Staat seine Trennung von der biirgerlichen Gesellschaft,
seine Entkopplung vom Wirken und Wollen ihrer einzelnen Glieder, vervoll-
stindigt, indem er sich mittels einer unkontrollierten Exekutive und physi-
scher Gewalt »gegen die Gesellschaft verselbstindigt«. Aus Marx’ journalisti-
schen Kommentaren lisst sich also, kurz gesagt, die Erkenntnis herauspri-
parieren, dass nicht nur eine, sondern mehrere verschiedene Regierungsfor-
men und staatliche Institutionengefiige geeignet sind, um die kapitalistische
Produktions- und Verkehrsweise zu protegieren.

Genauso scharfsinnig, wie Marx die institutionalisierten Praktiken der
Stilllegung gesellschaftlicher Antagonismen identifiziert, so wenig zieht er
allerdings die Moglichkeit einer dauerhaften Etablierung solcher Praktiken in
Betracht. Uberzeugt davon, dass in seiner eigenen Gegenwart die >Aneignung
der totalen Produktivkrifte durch die vereinigten Individuen< immer wahr-
scheinlicher werde, verbucht er reaktionire Regierungen als die obligatori-
schen Widerstinde, die sich einer revolutioniren Entwicklung, auf die der
Widerspruch zwischen kapitalistischen Produktionsverhiltnissen und entfal-
teten Produktivkriften notwendig hindringe, vorerst noch entgegenstellen.
Wenn er in seinen Kommentaren den Klasseninhalt des englischen und fran-
zosischen Staates kenntlich machen will, impliziert er dabei immer auch, dass
nicht der Klassenkampf das Voriibergehende sei, sondern die Regimes, die
diesen stillzulegen versuchen. Das Werden des Kommunismus gilt ihm als
von den aktuellen Wechselfillen auf der Ebene der >Haupt- und Staatsaktio-
nen« ein stiickweit unabhingig — und dies ist auch der Grund dafiir, dass er
die Reichweite mancher seiner Erkenntnisse iiber die Praktiken der sozialen
Befriedung selbst einschrinkt.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

5.  Untergehende oder moderne Herrschaftsformen?

Noch heute steht Gesellschaftskritik vor der Aufgabe, Populismus, autoriti-
re Krisenlosungsregimes und andere moderne Herrschaftstechniken zur Er-
zwingung eines sozialen Friedens zu verstehen. Freilich gilt das Marx’sche
Werk nicht als die erste Anlaufstelle, um diesen Problemen zu begegnen,
schliefilich fordern die Erfahrungen der seither vergangenen 160 Jahre zu
erweiterten und vor allem aktualisierten Beurteilungen auf. Aber nicht nur
durch die Spezifika unserer Gegenwart sind einem Rickgriff auf Marx Gren-
zen gesetzt, sondern auch durch die innere Architektur seines Denkens. Denn
obwohl er sichtbar machen kann, dass das Ziel der franzdsischen und eng-
lischen Regimes der 1850er Jahre die Stilllegung des gesellschaftlichen An-
tagonismus ist, und obwohl er mit der Identifikation der offensichtlichen wie
verborgenen Mittel, mit denen sie dieses Ziel verfolgen, Elemente spezifisch
moderner Herrschaftsformen anspricht, zieht Marx nicht in Erwigung, dass
diese Befriedungstechniken Epoche machen kinnten. In seine Diagnosen ist ein Ver-
fallsdatum eingebaut: Ebenso wie seine Annahme der Notwendigkeit der Re-
volution es ihm tiberhaupt erst méglich macht, die Stilllegungsregimes zu
erkennen, muss er wegen genau dieser Annahme auch vor dem Gedanken
haltmachen, dass solche Regimes modellhaft fiir die Zukunft werden konnten.
Hannah Arendt notierte einmal, Marx gehore neben Kierkegaard und
Nietzsche zu den Wenigen, die bereits als Zeitgenossen das spezifisch Mo-
derne an der Gesellschaft des 19. Jahrhunderts erfasst hitten. Allerdings
sei er selbst noch nicht in der Lage gewesen, fiir diese Erkenntnis auch
eine moderne Sprache zu finden. (Vgl. Arendt 2018: 485-495) Zwar teile ich
Arendts darauf aufbauenden Vorwurf nicht, dass Marx seiner Theorie eine
traditionalistisch-utopische Form gebe. Dennoch trifft Arendt mit ihrem
Hinweis auf Marx’ Zogern, seine eigenen Einsichten als Einsichten in spezifisch
moderne Phinomene zu artikulieren, einen wichtigen Punkt: Er sieht, wie die
Regierungen Englands und Frankreichs darum ringen, soziale Verhiltnisse
im Griff zu behalten, die sich seit der Franzosischen Revolution in tiefgrei-
fenden und hiufigen Umbriichen befinden; die Erwigung jedoch, dass sie
in Reaktion auf eine moderne Entwicklung ebenfalls moderne Methoden und
Praktiken anwenden konnten, kollidiert mit seiner Revolutionsperspektive.
Wenn Marx die Selbstinszenierung Bonapartes als des »patriarchalischen
Wohltiters aller Klassen« kritisiert, ist er zwar einem nationalistischen Po-
pulismus avant la lettre auf der Spur, der Klassenunterschiede aus der Wahr-
nehmung vertreiben und ein interessenenthobenes Staatsbiirgerbewusstsein

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Wahrheit und Revolution

erzeugen soll. Auch bei Palmerston entgeht ihm nicht dessen Bemithen, mit
einer auf die Verteidigung der >British interests< nach auf’en konzentrierten
Politik zur nationalen Integrationsfigur zu werden. Doch weil Marx in der
Rede von der Nation und deren Wohl vor allem eine Verkleidung sieht, hinter
der sich im Fall von Bonaparte Unfihigkeit, im Fall von Palmerston Profillo-
sigkeit verberge, tritt er solchen charismatischen Fithrerpersonlichkeiten als
Journalist vor allem mit Blof3stellungen entgegen, kaum aber mit Warnungen.
Fir ihn ist ein ideologisches Programm, das den Staat »als tatsichlich iiberge-
ordnete, tatsichlich dem Hader der Gruppen enthobene Macht« (Agnoli 2004:
54) erscheinen lisst, welche Integration und Versorgung unter der Vorausset-
zung verspricht, dass die Regierten bereit sind, Opfer zu bringen, (vgl. ebd.:
59) eine »ekelhaft[e]« (MEGA? I/11: 189), nicht aber eine erfolgversprechende
Herrschaftstechnik.

Selbstverstindlich kann es hier nicht darum gehen, von Marx zu ver-
langen, er hitte kommende Erfolge nationalistischer Populisten vorhersagen
miissen. Nicht Prognosen tber die Zukunft der von ihm identifizierten
Herrschaftstechniken sind einzuklagen, sondern es ist zu problematisieren,
dass Marx mit deren Modernitit und damit Zukunftsfihigkeit tiberhaupt
nicht rechnet. In dem Maf3e, wie er sich — analytisch wie rhetorisch — auf die
Falschheit der Figur Bonapartes konzentriert, verstellt er sich den Gedanken,
dass in dessen ideologischen Methoden' innovatives Potential liegen kénnte.
Laut Gareth Stedman Jones hat Marx sich diesen blinden Fleck eingehandelt,
weil er sich darauf festlegte, Bonapartes Selbstinszenierung als Koketterie
mit der Tradition zu kritisieren, so dass er den Regenten folglich nur noch als
Anachronismus behandeln kénne. Das spezifisch Moderne am Populismus,
nimlich dessen integrative Kraft, gehe in Marx’ Darstellung unter, weil er
sich so sehr darum bemiihe, das Proletariat vom Verdacht einer Zustim-
mung zum Regime auszunehmen. (Vgl. Stedman Jones 2017: 405-411)"® Diese

14 In der Einleitung zu seiner Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie riickt Marx der Re-
ligion als »verkehrte[m] Weltbewufitsein« (MECA? I/2: 170) zuleibe; in der Deutschen
Ideologie kritisiert er den Staat unter anderem fiir die ideologische Beeinflussung der
Beherrschten wie der Herrschenden (vgl. MEGA? I/5: 60-63); und in der Kritik der po-
litischen Okonomie erklart er die Falschheit des im menschlichen Bewusstsein entste-
henden Bildes von der Wirklichkeit aus deren objektiver Verkehrtheit. Den nationalis-
tischen Populismus eines Bonaparte oder Palmerston jedoch ordnet er nicht explizit
ideologiekritisch ein.

15 Indiesem Zusammenhang erinnert Stedman Jones daran, dass Marx von der Tatsache
absah, dass Bonaparte den Wahlsieg von 1848 nicht nur den Bauern, sondern eben-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

Bemerkung von Stedman Jones ist dahingehend zu erginzen, dass Marx
seine Beobachtung des klassenneutralen Duktus Bonapartes vor allem durch
eine widerlegende Kritik zu untermauern sucht: Als diirfte es nicht sein,
dass ein Politiker tatsichlich die gemeinsame Projektionsfliche fur unter-
schiedlichste Interessen abgeben und damit eine Alternative zu den Mithen
des Klassenkampfs anbieten kann, versucht Marx, den Erfolg Bonapartes
an ganz spezifische Klasseninteressen — diejenigen der Bourgeoisie und der
Landbevolkerung - riickzubinden. Gegen alle verbliebenen Zweifel an der
Zuverlissigkeit des franzdsischen Proletariats unterscheidet er von diesem
dann noch die amorphe und zur damaligen Zeit sowieso grundverdichtige
Masse des sLumpenproletariats¢, die sich als Bonapartes williger Claqueur
hergegeben habe.

Neben dem nationalistischen Populismus ist noch auf zwei weitere von
Marx identifizierte Stilllegungspraktiken hinzuweisen, deren Zukunftsfihig-
keit er selbst unterschitzt: Zu nennen wire zum einen seine Diagnose einer
verselbstindigten Exekutive im bonapartistischen Staat. Wenn Marx hier in
Grundziigen beschreibt, dass eine autoritire Herrschaftsform der Absiche-
rung der biirgerlichen Produktionsverhiltnisse ebenso dienen kann, wie es
eine parlamentarische Regierung vermag, nimmt er damit in etwa das vor-
weg, was heute als moderner Mafinahmenstaat bezeichnet wird. Was ihn je-
doch davon abhilt, dieser Herrschaftsform eine Zukunft zuzutrauen, ist seine
rechtsphilosophische Deutung des bonapartistischen Staates. Das Entheben
der Staatsgewalt von der biirgerlichen Gesellschaft erscheint ihm als volli-
ge Suspendierung eines ansonsten immerhin konflikthaften Bedingungsver-
hiltnisses, die notwendig die Implosion des ganzen Regimes nach sich zie-

so den Wahlern in Paris verdankte; vgl. Stedman Jones 2017: 408. Allerdings schiefdt
Stedman Jones in seiner Kritik letztlich (iber das Ziel hinaus, wenn er behauptet, Marx
unterlasse es, an Bonaparte »die Pose des Kriegers« (ebd.: 411) zu tadeln, und weigere
sich tberdies, »im allgemeinen Wahlrecht etwas anderes zu sehen als ein krankhaf-
tes Symptome« (ebd.: 412). Abgesehen davon, dass sich im Achtzehnten Brumaire, wo
Stedman Jones eine kategorische Ablehnung des allgemeinen Wahlrechts ausmacht,
auch ganz anders lautende Passagen finden (vgl. MEGA? 1/11:108 f.; 117,139 f.), diirften
ihm, der in seiner Marx-Biographie immerhin dem Journalismus der 1850er Jahre ein
ausfiihrliches Kapitel widmet, solche Ungenauigkeiten nicht unterlaufen. Nicht selten
macht sich Marx in seinen Zeitungsartikeln namlich (iber Bonapartes Versuch her, als
Feldherr diesldées Napoléoniennes<zu verkorpern (vgl. exemplarisch MEGA? | /14: 232-
235); auch kritisiert er dort das Verschleppen einer langst iiberfalligen Wahlrechtsre-
form in England (vgl. exemplarisch MEW 12: 149-152).

- am 12.02.2026, 21:12:

m


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Wahrheit und Revolution

hen werde. Die Bemerkung aus der Deutschen Ideologie: »Die Selbststindigkeit
des Staats kommt heutzutage nur noch in solchen Lindern vor, wo die Stin-
de sich nicht vollstindig zu Klassen entwickelt haben« (MEGA? 1/s5: 117), liegt
der Marx’schen Einschitzung zugrunde, dass unter den Bedingungen einer
entwickelten biirgerlichen Gesellschaft wie Frankreich, in der immerhin das
allgemeine Minnerwahlrecht bereits durchgesetzt war, eine Verselbstindi-
gung der Exekutive letztlich am Fehlen einer legalen Machtgrundlage schei-
tern miisse.

Zum anderen wire eine Feststellung zu nennen, die Marx in Bezug auf
England trifft, nimlich dass Herrschaftsarrangements zwischen verschiede-
nen Klassen nicht nur wegen innerer Gemeinsambkeiten der Beteiligten zu-
stande kommen kénnen, sondern ebenso als Schutz- und Zweckbiindnis ge-
gen das Eindringen des gesellschaftlichen Antagonismus in den Staat. Er-
ginzt durch die Unterdriickung von Konflikten um Eigentumsverhiltnisse
und Arbeitsbedingungen, sobald diese sich aufierhalb staatlich sanktionierter
Institutionen abspielen, sowie durch den Griff zum Kanonenboot, falls aus-
lindische Mirkte sich nicht von selbst >6ffnens, ist dies eine sehr moderne
Konstellation: Der wirtschaftliche Liberalismus wird von einem Staat prote-
giert, der auch dann die Gewalt in der Hinterhand hat, wenn er sich eine kon-
stitutionelle Form gegeben hat. Als von der Bourgeoisie regierter Staat wire
dies fiir Marx keine Uberraschung, da nach seiner Auffassung »der Staat die
Form ist, in welcher die Individuen einer herrschenden Klasse ihre gemein-
samen Interessen geltend machen« (ebd., Herv. A.-S.S.). Geradezu perplex
zeigt sich Marx allerdings, wenn er es mit Politikern wie den aristokratischen
Whigs zu tun hat, die sich zu Sachwaltern der biirgerlichen Gesellschaft ma-
chen, ohne dass deren vollstindige Entfaltung in ihrem personlichen Interesse
sein kann. Wenn Marx gegen sie den >wahrsprechenden« Rednern der Op-
position applaudiert, weil diese den Klasseninhalt des Staates geradeheraus
verraten, dann schliefdt er damit implizit das aus, was er sich beim >Kapi-
talistenc als >Charaktermaske« durchaus vorstellen kann: dass der Typus des
spostideologischen<« Opportunisten, der unabhingig von seiner besonderen
dkonomischen Position und von der dazugehorigen offenen Kampfansage an
die anderen Klassen das Funktionieren der kapitalistischen Okonomie ver-
waltet, als Regierungspersonal tiberhaupt infrage kommt. Anders gesagt ist
fiir Marx nicht denkbar, dass im Rahmen moderner staatlicher Herrschaft
der gesellschaftliche Antagonismus dauerhaft eingehegt und normalisiert wer-
den kann und somit latent bleibt, ohne je explizit anerkannt zu werden.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

Bei all diesen Entgegnungen habe ich unterstellt, dass Marx aufgrund sei-
ner eigenen Einsichten in die besagten Herrschaftstechniken in der Lage ge-
wesen wire, deren Zukunftsfihigkeit beziehungsweise deren moderner Ele-
mente gewahr zu werden. Diese Unterstellung wird von der Scharfsichtigkeit
seiner Zeitdiagnosen selbst nahegelegt, die sich besonders an solchen Phino-
menen erweist, die bis dato relativ neu und wenig kommentiert waren (Revo-
lutionen von 1848/49, Bonapartismus, Freihandel, internationale Wirtschafts-
krise). Doch war Marx eben weder Policy-Analyst noch Sensationsreporter;
sein Handwerk bestand nicht darin, sich durch das Aufspiiren des jeweils
neuesten >Trends< hervorzutun. Gerade weil er mithilfe der Presse einen his-
torisch-materialistischen Blick auf die Ereignisse ins Gesprach bringen will,
dominiert in seinen Zeitungsartikeln ein Argument, das die Erwigung einer
Modellhaftigkeit der Stilllegungsregimes schlechthin ausschlieft: das Argu-
ment des notwendigen Niedergangs dieser Regimes. Es scheint Marx ausgespro-
chen wichtig gewesen zu sein, sein Publikum von deren blof$ voriibergehender
Existenz zu iiberzeugen.'® Die Abwesenheit von Bemerkungen itber ihre még-
liche Funktionalitit muss also auch als Teil einer publizistischen Strategie be-
griffen werden, die darauf zielt, dem Streben der europiischen Regierungen
nach Restauration der vorrevolutioniren Ordnung ein Bild von der Realitit

16  Gelegentlich verleitet ihn dieses Anliegen dazu, fiir seine Einstufung der 1850er Jah-
re als revolutionsreife Epoche recht abwegige Anhaltspunkte aufzufiihren. So sieht er
etwa anldsslich von Parlaments- und Regierungsskandalen um veruntreute Staatsgel-
der, Stellenpatronage oder Erbbetrug bereits die »last moments of the British Con-
stitution« (MEGA? 1/14: 168) gekommen. Von der Verabschiedung von Gesetzen wie-
derum, die britische Fabrikanten von der Verpflichtung entbinden, die Arbeit an ih-
ren Maschinen ungefihrlicher und geschehene Arbeitsunfille einklagbar zu machen,
schliefdt Marx kurzerhand auf einen vielversprechenden Verlauf des Klassenkampfs;
vgl. MEW 12: 186. Den baldigen Abgesang des franzosischen Regimes versucht er an
einer Stelle, unter anderem darauf zuriickzufithren, dass der Bevolkerung soeben klar
werde, es nicht mit einer demokratisch gewéhlten Regierung zu tun zu haben; vgl.
MECGAZ? 1/16: 264. Auch als die ultramontane Zeitung L'Univers und das gemafigt repu-
blikanische Blatt Le Siecle einmal Kritik am bonapartistischen Regime wagen, erklart
Marx dies gleich fiir den Anfang vom Ende des Kaiserreichs; vgl. ebd.: 307. Solche liber-
spannten Argumente bleiben selten, und es soll hier nicht darum gehen, sie spitzfin-
dig zu widerlegen. Sie konnen aber Aufschluss dariiber geben, dass es Marx in seiner
publizistischen Praxis offenbar in hohem Mafe um Blofistellung und revolutionstheo-
retische Deutung ging und wenig um die Reflexion darauf, was den von ihm identifi-
zierten Herrschaftspraktiken entgegenzuhalten wire, sollten sie sich als erfolgreich
erweisen.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Wahrheit und Revolution

als weiterhin umkimpfter, als bloRRer Episode in einer fortdauernden gesell-
schaftlichen Entwicklung entgegenzusetzen. Mit Marx’ Intention, diese Ent-
wicklung stirker erscheinen zu lassen, als es deren Gegner je sein konnen, ist
das Ausmalen alternativer, nicht-revolutionirer Verliufe schlicht inkompati-
bel. Nicht nur dann, wenn er ein Manifest schreibt oder Ansprachen explizit
an Sozialisten und Kommunistinnen richtet, sondern auch dann, wenn er ei-
ner heterogenen und ihm weitgehend unbekannten Leserinnenschaft von den
politischen und 6konomischen Ereignissen in Europa berichtet, produziert
Marx Texte, die sich ihrer politikwissenschaftlichen Filtration und Aufberei-
tung zu einer Art >vergleichender Regierungslehre« versperren.

Aber auch dem Zugriff aus einer ganz anderen Richtung versperren sie
sich: dem Zugriff durch Kommunistinnen und Kommunisten, die in Marx’
Kommentaren zum politischen Geschehen nach Hinweisen suchen, wie au-
toritire Krisenlgsungsregimes als politische Gegner ernst zu nehmen wiren
— nicht zuletzt, um ihnen etwas entgegensetzen zu konnen. In dem Mafle
jedoch, wie der Journalismus fir Marx eine >Flaschenpost« ist, die eine Riick-
bindung der Ereignisse an die Geschichte materieller Entwicklungen ins Ge-
sprich bringen soll, klingt in seinen Darstellungen der »Haupt- und Staatsak-
tionen«< immer auch eine Geringschitzung fiir diese mit. Er behandelt sie als
vordergrindigen Reflex der ckonomisch-industriellen Verhiltnisse, so dass
in seinen Artikeln die regierenden Politiker oft wie Nebendarsteller in einem
wesentlich grofleren Kampf' wirken. Weil er beansprucht, die Notwendigkeit
der Revolution aus der Einsicht in einen historischen Prozess begriinden zu
konnen, in dem die menschlichen Fihigkeiten und Bediirfnisse sich entfalten
und in den gesellschaftlichen Produktivkriften geradezu handgreiflich wer-
den, muss er ein Regierungshandeln, das sich einer Bewegung entgegenstellt,
die auf die lingst tiberfillige bewusste und gemeinschaftliche Bemeisterung
dieser Produktivkrifte dringt, fur letztlich vergeblich erkliren. Das ist der
Grund, weshalb Marx den Stilllegungsregimes in der Presse vor allem mit

17 In seinen Aufforderungen an England und Frankreich, sie sollten den Krimkrieg ent-
schlossener fithren, damit dieser in einen Revolutionskrieg europidischen Ausmafies
Ubergehe, offenbart Marx nicht nur, dass bei ihm die Geringschatzung fiir die Regie-
renden Tir an Tir wohnt mit der Erwartung, sie mégen im Ernstfall ordentlich durch-
greifen. Sondern er offenbart auch seine Kaltschniuzigkeit, mit der er ausgerechnet
in dem ersten industriell gefiihrten Krieg Europas, in dem allein die materielle Uber-
legenheit zdhlte, ein Mittel im Kampf um eine Gesellschaft zu erblicken meinte, in der
immerhin»die Produktion als Zweck des Menschen« gesetzt sein soll.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna-Sophie Schénfelder

Blof3stellungen ihrer klaglichen Reprisentanten und deren illusioniren Bemii-
hungen entgegentritt, anstatt dass er mit Warnungen vor ihnen noch indirekt
ihren méglichen Erfolg antizipieren miisste. Als Preis fiir diese Argumenta-
tionsweise bleibt in seinen Einschitzungen zu autoritiren Krisenldsungsre-
gimes dort eine Leerstelle, wo es darum ginge, die revolutionire Praxis stra-
tegisch nach dem konkreten Verhalten der reaktioniren Krifte auszurichten,
also um eine Feindbeobachtung, die nicht nur dessen Deligitimation, sondern
auch einer Weitergabe von Erfahrungen mit dessen Stirken dient.

Ich habe eingangs erwihnt, dass Marx, wenn er das politische und
6konomische Geschehen vor dem Hintergrund seiner >materialistischen
Geschichtsauffassung< interpretiert und sich zugleich wiederum auf dieses
Geschehen beruft, um daran die Notwendigkeit der Revolution aufzuzeigen,
auf diese Weise auch die Wahrheit eines materialistischen Zugangs zu den
Ereignissen zu beweisen versucht. Womdglich muss er eben auch deshalb
iiber den Niedergang der Stilllegungsregimes solche Gewissheit verbreiten,
weil der Klassenkampf eine Wahrheitsbedingung seiner Gesellschaftskritik
ist. Dass Marx deren Wahrheit zwar mit verniinftigen Allgemeinbegriffen
begriinden, sie aber nicht beweisen kann, so sehr er im Zeitgeschehen auch
nach Beweisen sucht, liegt an den philosophischen und politischen Voraus-
setzungen seiner Kritik: Ginzlich wird sie sich erst mit dem Kommunismus
bewahrheiten. Ob in den bestehenden Verhiltnissen die Option offen bleibt,
dass diese zu Bedingungen des Kommunismus gemacht werden kénnen,
hingt nicht zuletzt von dem Einfluss der Krifte ab, die diese Option aktiv
verschlieRen. Gehort es zu den Aufgaben von Gesellschaftskritik, solche
Krifte zu erkennen, sie im Auge zu behalten und gegen sie zu wirken, so war
es vielleicht schon von Marx zu kurz gegriffen, autoritire Krisenlgsungsre-
gimes blof als Sachwalter der Bourgeoisie anzusehen, zu deren Bekimpfung
es hinreiche, sie verbal zu desavouieren und nebenbei die eigene Partei zu
organisieren — nicht aber ihre Stirken ernst zu nehmen. Denn damit wandte
er den Blick von der integrativen Kraft ab, mit der solche Regimes auch auf
diejenigen wirkten, die er dufierst ungern aus den Reihen des revolutioniren
Subjekts entlassen hitte. Aber bis die deutschen Nationalsozialisten und
Nationalsozialistinnen mit der organisierten Liquidierung des Individuums
Marx die Beweislast abgenommen haben, indem sie bewiesen, dass die
Wahrheit seiner Kritik einen Zeitkern hat, sind noch einige Jahrzehnte ins
Land gegangen. Dass Marx nur wenig bei der Frage weiterhilft, was es bedeu-
ten kann, wenn sich gesellschaftliche Konflikte zuspitzen, ohne dass damit
ein Schritt in Richtung Emanzipation getan wird, liegt auch daran, dass er

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Wahrheit und Revolution

noch nicht gezwungen war, dieses Szenario zu denken. Davor verschont, die
Erfahrungen des 20. Jahrhunderts teilen zu miissen, konnte Marx sich guten
Gewissens »respektlos gegeniiber dem Tatsichlichen« (Schmidt 1971b: 13)
verhalten.

Es brauchte erst Marx’ orthodoxe Adepten, um die Proklamation einer
notwendig revolutionidren Entwicklung derart zu verabsolutieren, dass dafiir
selbst diejenigen moralisch wie physisch tiberwiltigt werden mussten, mit
denen die Revolution vollzogen werden sollte. Den marxistischen Parteien des
20. Jahrhunderts wurde die Suche »nach einer dialektischen Erklirung, die
das Geschehen riickbinden konnte, wie so vieles zuvor, in den Sinnzusam-
menhang einer aufhebenden Strategie, die das Geschehen ungeschehen zu
machen vermége« (Adamczak 2011: 28), zu einem Dogma, mit dem sie ihren
Anspruch legitimierten, ihre Mitglieder bis zur Selbstaufopferung zur Durch-
fihrung ihrer Mafdnahmen zwingen zu kénnen. Ihre Treue zu Marx bekundet
sich darin, aus seinem Rechnen mit der Revolution ein gliubiges Festhalten
am Herannahen der Erlosung gemacht zu haben, das dazu instrumentalisiert
wurde, die Verzweiflung tiber das Scheitern der kommunistischen Bewegung
an sich selbst, ebenso wie die Verzweiflung angesichts der iibermichtigen
iuferen Hindernisse, immer wieder zu verdringen. Ist erst einmal der not-
wendige Sieg der proletarischen Revolution zu einer starren Schablone ge-
worden, mit der die Frage nach denjenigen gesellschaftlichen Kriften, die der
Moglichkeit des Kommunismus aktiv entgegenarbeiten, nur auf manichdi-
sche Weise beantwortet werden kann, dann sieht sogar noch eine sich selbst
rassifizierende und vernichtungsbereite Massenbewegung nicht anders aus
als die Klientel des kapitalistischen Klassenfeindes. Gegen solche Ungeheuer-
lichkeit ist auf Marx selbst zu verweisen, der, als er darauf beharrte, dass die
bestehenden Verhiltnisse als abzuschaffende nur dann begriffen werden kon-
nen, wenn man sie unter die Bestimmungen des Kommunismus setzt, dem
falschen Schluss widersprach, der aus der Erfahrung mit den gesellschaftli-
chen Katastrophen des 20. Jahrhunderts gezogen wurde: dem Schluss nim-
lich, dass eine moderne Form der Barbarei die zwingende Konsequenz aus
der Geschichte sei. Wenn mit Marx die Geschichte als eine Entwicklung zu
verstehen ist, in der ein Verein freier Menschen méglich wird, dann ist der
Erfolg autoritirer Krisenlosungen die Verdringung dieser Moglichkeit.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wahrheit und Macht

Lur Kritik revolutionarer Subjektivierung

bei Marx und Stirner

Matthias Bohlender

»Das jetzige Geschlecht gleicht den Ju-
den, die Moses durch die Wiiste fiihrt. Es
hatnichtnureine neue Weltzu erobern,
es mufs untergehen, um den Menschen
Platz zu machen, die einer neuen Welt
gewachsen sind.«

Karl Marx

»Der Mensch muR in Uns hergestellt wer-
den, und gingen Wir armen Teufel da-
riber auch zu Grunde.«

Max Stirner

1. Exposition: Lukacs und die kommunistische Partei

In seinem 1976 erschienenen Essay zur Geschichte des »westlichen Marxis-

mus« hat Perry Anderson bekanntlich die These vertreten, dass sich in Folge

der gescheiterten Revolutionen nach dem 1. Weltkrieg in Mittel- und Westeu-

ropa eine neue politische und theoretische Formation innerhalb des marxisti-
schen Denkens herausgebildet habe. (Vgl. P. Anderson 1987) Dabei handelt es
sich um jenen westlichen Marxismus, den Anderson nicht nur iiber die Gemein-

sambkeit biographischer Daten der wichtigsten Protagonisten zu bestimmen

versucht, sondern vor allem iiber eine grundlegende thematische Verschie-

bung. Horkheimer, Adorno und Marcuse oder Lefebvre, Sartre und Althusser

sind Namen, die fiir Anderson diese neue Formation des westlichen Marxis-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Wahrheit und Revolution

mus reprisentieren; sie mogen in ihren jeweiligen theoretischen und metho-
dologischen Konzeptionen kaum unterschiedlicher ausgerichtet sein, doch
was sie grundlegend eint und zusammenbindet, ist die mehr oder minder
ausgeprdgte Abkehr ihres Denkens von der revolutiondren Praxis des Marxismus.
Die Frage nach der Revolution, die Frage nach der Aktualitit einer umfassen-
den gesellschaftsverindernden Praxis, die noch fir die erste Generation des
Marxismus gleichsam das unmittelbare Zentrum ihres Denkens und Han-
delns war," findet sich bei den Autoren des westlichen Marxismus eigentiim-
lich verschoben gegeniiber einem neuen >Gravitationszentrums, das Anderson
nun in grundlegenden Fragen der Methodologie und Erkenntnistheorie aus-
machen zu kénnen glaubt. Nicht ohne Bedauern schildert Anderson, wie der
westliche Marxismus sich von der politischen Praxis entfernt, aus den Arbei-
terschulen zuriickgezogen und damit den Kontakt zur Arbeiterklasse verloren
habe. Die jeweiligen philosophischen Spezialsprachen der Autoren und die
damit vollzogene Akademisierung des Marxismus habe zweifelsohne einen
neuen Schub in Richtung einer Kritik des dogmatischen Sowjetmarxismus
gebracht; zugleich war dafiir nun aber auch das Band zwischen Theorie und
Praxis, zwischen marxistischem Denken und einem revolutioniren Proleta-
riat zerrissen.

Man mag iiber einzelne Aspekte dieser These streiten, aber zweifelsohne
hat Perry Anderson mit dem Blick auf die Verschiebung und Neuausrichtung
des (west-)europdischen Marxismus einen wichtigen Scheidepunkt in der Ge-
schichte des Marxismus hervorgehoben. Dabei riickt immer wieder ein Name
und ein mafigeblicher Text in den Brennpunkt, nimlich Georg Lukics’ Auf-
satzsammlung aus dem Jahr 1923: Geschichte und Klassenbewuf3tsein. Nach der
Niederschlagung der ungarischen Revolution im Wiener Exil verfasst, erfiillt
sie eine ganze Reihe von Kriterien, die Anderson als Ausgang fiir die grundle-
gende thematische Verschiebung innerhalb des Marxismus ausgemacht hat.
Insbesondere die neue Schwerpunktsetzung im Hinblick auf die Methode des
historischen Materialismus ist fiir Anderson deutliches Anzeichen fiir den da-
nach eingeschlagenen Pfad des westlichen Marxismus.

Aber lasst sich Geschichte und Klassenbewuf3tsein tatsichlich als eine Abkehr
von der revolutioniren Praxis, vom Klassenkampf, und als eine Distanzierung
vom Proletariat lesen? Ohne Frage hat die Rezeption innerhalb der Kritischen
Theorie dazu beigetragen, die Aufsatzsammlung als einen philosophischen

1 Vgl. dazu die lebensgeschichtliche Studie zur ersten Generation des Marxismus von
Morina 2017.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

und methodologischen Grundlagentext zu deuten. Man hat vor allem den
berithmten >Verdinglichungsaufsatz« ins Zentrum gestellt,” mit dem Ergeb-
nis eines stark sozialphilosophisch ausgerichteten Lukdcs, der schon frith die
Deformierung des zum Dogmatismus erstarrten Sowjetmarxismus erkannt
und eine kritische Gegenkonzeption als Korrektiv entwickelt habe. Allerdings
muss eine solche Rezeptionslinie von Lukacs’ Geschichte und KlassenbewufStsein
duflerst selektiv verfahren. Sie muss einen zentralen Aspekt des gesamten
Buches, vielleicht sogar seine Grundproblematik iibergehen. Diese Grund-
problematik wird besonders deutlich sichtbar im letzten Aufsatz des Buches,
der von Lukdcs, neben dem >Verdinglichungsaufsatz, als Originalbeitrag her-
vorgehoben wird.

Weit davon entfernt, sich von der revolutioniren Praxis abzuwenden,
fithrt Methodisches zur Organisationsfrage die Grundgedanken des gesamten
Buches zusammen, und zwar in Form einer Theorie der kommunistischen Partei.
Die Ausgangsfragen von Lukdcs lauten: Warum und woran sind die Nach-
kriegsrevolutionen und Riterepubliken gescheitert? Als die Revolutionen
begannen, die Wahrheit des Marxismus zu enthiillen, musste sich irgendwo
ein Mangel, ein Unvermogen eingeschlichen haben — mit fatalen konterrevo-
lutiondren Folgen. Lukacs will mit seinen Beitrigen weder einen westlichen
Marxismus begriinden, noch will er - der bekennende Bolschewist und
Leninist — den Marxismus-Leninismus zuriickweisen und verwerfen. Lukdcs
will nicht mehr und nicht weniger als den Mangel, das Unvermégen im
gegenwirtigen Marxismus ans Licht bringen mit dem politischen Ziel, die
bevorstehenden Kimpfe in Europa zum richtigen, revolutioniren Ende zu
bringen.

Wo aber genau liegt fiir Lukics der Mangel und das Unvermogen, das zum
Scheitern der Revolutionen fithrte? Schon in den ersten Sitzen wird der neu-
ralgische Punkt sehr klar benannt: Es war ein Mangel an Aufmerksambkeit fir
die richtige Konzeption der kommunistischen Partei, eine >Unbewusstheits,
wie Lukacs schreibt, in der Auffassung von der Organisation des Proletari-
ats. Man hat bisher die Organisationsfrage lediglich als eine rein technische
behandelt und eben nicht »als eine der wichtigsten geistigen Fragen der Re-
volution« schlechthin (Lukdcs 2013: 471). Mit Blick auf die fiir ihn erfolgreich
vollzogene Revolution Lenins in Russland und dessen zentralistisch organi-
sierte Partei kritisiert Lukdcs vor allem die auflerrussischen KPs fiir ihr Un-
vermogen, ihre eigene Rolle innerhalb des Revolutionsprozesses adiquat ver-

2 Vgl. dazu beispielsweise den Sammelband von Plass 2015.

- am 12.02.2026, 21:12:

19


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Wahrheit und Revolution

standen zu haben. Innerhalb des revolutioniren Prozesses nimlich, schreibt
Lukdcs, ist die Organisation »die Form der Vermittlung zwischen Theorie und
Praxis« (ebd: 475). In der Theorie kann es ganz unterschiedliche Meinungen
geben, die durchaus friedlich neben einander bestehen kénnen; in der Pra-
xis kommt es ebenfalls zu einer Vielzahl von komplexen Handlungsoptionen.
Aber erst im Bereich des Organisatorischen muss es zwangsliufig zur Klar-
heit einer Entscheidung kommen, und hier, in der zentralen Entscheidungs-
gewalt, hatten die KPs ihre unitbersehbaren Mingel. Doch Lukdcs geht in sei-
ner Bestimmung der Organisation und der Partei noch einen entscheidenden
Schritt weiter. Die kommunistische Partei ist fiir Lukdcs nicht nur eine po-
litische Vermittlungs- und Entscheidungsinstanz, sondern eine »selbstindige
Gestalt des proletarischen Klassenbewuf3tseins« (ebd.: 508). Sie ist die geistige
und ethische Ausdrucksform des revolutioniren Subjekts unter Bedingungen
einer gesamtgesellschaftlichen Revolution. Lukacs vollzieht hier eine folgen-
schwere, aber durchaus konsequente Ethisierung der kommunistischen Partei.
Was genau heift das?

Lukdcs geht in seiner Bestimmung der kommunistischen Partei von ei-
ner spezifischen sozialen Konstellation der Revolution und einer geistigen Ver-
fassung des Proletariats aus. In der kiinftigen Revolution muss im Hinblick
auf die soziale Zusammensetzung damit gerechnet werden, dass in ihr nicht
allein die Klasse des Proletariats involviert sein wird, sondern auch andere
Klassen und Bewegungen (Kleinbiirger, Bauern, unterdriickte Nationen etc.).
Durch diese gemischte soziale Zusammensetzung der jeweiligen Akteure steht
die Revolution immer in der Gefahr, in eine nicht-proletarische oder gar in
eine Konterrevolution umzukippen. Es gibt also ein externes, sozialhistori-
sches Unsicherheitsmoment in der proletarischen Ausrichtung der Revolu-
tion. Und dieses Unsicherheitsmoment setzt sich im Proletariat selbst fort;
denn die geistige Verfasstheit des Proletariats — also: sein Klassenbewusstsein
— wird massiv affiziert von den anderen sozialen Schichten, von der Bour-
geoisie und der gesamten kapitalistischen Form der Vergesellschaftung. Die
Verdinglichungsstrukturen der kapitalistischen Warenproduktion beeinflus-
sen den Intensititsgrad und die Homogenitit des proletarischen Klassenbe-
wusstseins; sie produzieren »Abstufungen im Entwicklungsgang des Klassen-
bewuftseins« (ebd.: 503) und erzeugen >Arbeiteraristokratiens, opportunisti-
sche Gewerkschaften, individualistische Sekten und reformistische, sozialde-
mobkratische Parteien, die eher auf eine 6konomische Entwicklung zur Revo-
lution warten. Das gravierendste und aktuellste Unsicherheitsmoment in der
Revolution ist fiir Lukics daher die »ideologische Krise des Proletariats« (ebd.:

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

486). Die Revolution steht also im Moment ihrer Aktualitit unter diesen bei-
den Unsicherheitsbedingungen, und es ist gerade die »ideologische Krise«,
die auf besondere Weise den Einsatz einer kommunistischen Partei erforder-
lich macht. Diese muss nicht nur hegemonial die anderen Klassen fithren und
auf die proletarische Revolution hin ausrichten; sie muss vielmehr noch das
Klassenbewusstsein des Proletariats selbst ausarbeiten und entwickeln. Sie
muss das Proletariat zur Klasse befihigen und sie einer geistigen Prozedur der
kommunistischen Subjektivierung unterziehen. Denn:

»Einzelne Arbeiterschichten sind durch ihr 6konomisches Dasein ebenso-
wenig unmittelbar dazu vorherbestimmt, Kommunisten zu werden, wie der
einzelne Arbeiter als Kommunist geboren wird. Fir jeden in der kapitalis-
tischen Gesellschaft geborenen und unter seinem Einfluf aufgewachsenen
Arbeiter ist ein an Erfahrungen mehr oder weniger schwerer Weg zuriick-
zulegen, um in sich das richtige Bewufstsein lber die eigene Klassenlage
verwirklichen zu kdnnen. Der Kampf der kommunistischen Partei geht um das
Klassenbewu{Stsein des Proletariats.« (Ebd.: 503; Herv. M.B.)

So wenig wie es eine einfache politische Mechanik der Revolution gibt, die
sich aus den 6konomischen GesetzmifSigkeiten der kapitalistischen Gesell-
schaft ergibt, so wenig gibt es eine einfache geistige Mechanik der klassen-
bewussten Subjektformierung, die aus der blof3en sozio6konomischen Klas-
senlage der Arbeiter und Arbeiterinnen entspringt. Prinzipiell bleibt die Klasse
des Proletariats zwar die Grundlage der Revolution - sie allein ist mit der welt-
geschichtlichen >Sendung« beauftragt, das »Reich der Freiheit« zu verwirkli-
chen. Aber die Klasse des Proletariats ist nicht identisch mit den konkreten, em-
pirischen Arbeitern und Arbeiterinnen, die inmitten des Klassenkampfes und der
genannten Unsicherheitsmomente stehen. Die Differenz ist eine Frage des
Klassenbewusstseins, also der umfassenden geistigen Verfassung der wirkli-
chen Arbeiter und Arbeiterinnen. »Man darf also niemals«, schreibt Lukacs,
»den Abstand, der den Bewufitseinszustand selbst der revolutionirsten Ar-
beiter vom wahren Klassenbewufitsein des Proletariats trennt, iibersehen.«
(Ebd.: 256) Diesen Abstand bestimmt die kommunistische Partei, sie ist es, die
den Klassenkampf'in das Klassenbewusstsein der Arbeiter und Arbeiterinnen
hineintrigt, um den Abstand zu verringern und um das konkrete Klassenbe-
wusstsein auf das Niveau des zugerechneten wahren Klassenbewusstseins des
Proletariats zu heben. Fiir Lukics erwichst die zentrale Rolle der kommunis-
tischen Partei aus ihrer spezifischen Position und Aufgabe, die Liicke zwi-
schen den beiden Klassenbewusstseinszustinden zu schliefen. Daher ist die

- am 12.02.2026, 21:12:

21


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Wahrheit und Revolution

Revolution nicht nur der Kampf des Proletariats »mit dem dufleren Feind, mit
der Bourgeoisie, sondern zugleich der Kampf des Proletariats mit sich selbst:
mit den verheerenden und erniedrigenden Wirkungen des kapitalistischen
Systems auf sein Klassenbewuf3tsein« (ebd.).

Es diirfte nun klar geworden sein, warum Lukdacs die Frage der Organisa-
tion nicht nur ins Zentrum der Revolutions- und Organisationstheorie stellt,
sondern sie im Grunde zum geistigen Zentrum des Marxismus schlechthin
machen konnte. Die kommunistische Partei ist nicht nur der Ort, an dem
taktisch die jeweiligen Richtungen und Aktionen im Klassenkampf vorgege-
ben werden; sie ist nicht nur die Instanz, die die politische Fithrung der nicht-
proletarischen Klassen iibernimmt und entsprechende Allianzen schmiedet;
sie ist vor allem und in erster Linie eine spezifische Praxis der kommunistischen
Subjektivierung. Durch sie verwandeln sich unter den gegebenen kapitalisti-
schen Verdinglichungsstrukturen die empirischen Arbeiter/-innen-Subjekte
in kommunistische Proletariats-Subjekte; erst mit der Partei ist es moglich,
einen umfassenden Bewusstseinswandel, eine geistige Konversion zu vollzie-
hen, die einen entscheidenden Schritt in Richtung auf das »Reich der Frei-
heit« erbringt. Diese Konversion ist schon allein deshalb fiir Lukics notwen-
dig, weil die Verwirklichung der Freiheit notwendig an den Untergang des
von der kapitalistischen Gesellschaft erzeugten sMenschenschlags< gebunden
ist. Mit einem uniiberhdrbar messianischen Unterton zitiert Lukics aus Marx’
Klassenkdmpfe in Frankreich: »Das jetzige Geschlecht, sagt Marx, gleicht den
Juden, die Moses durch die Wiiste fithrt. Es hat nicht nur eine neue Welt zu
erobern, es muf3 untergehen, um den Menschen Platz zu machen, die einer
neuen Welt gewachsen sind.« (Ebd.: 492)

Wie aber muss nun eine kommunistische Partei beschaffen sein, damit
sie im Vollzug des Klassenkampfes innerhalb der kapitalistischen Gesell-
schaft diese umfassende Konversion von Arbeitern und Arbeiterinnen in
Kommunisten und Kommunistinnen und am Ende sogar unter Beseitigung
ihrer selbst in klassenlose Subjekte in die Wege leiten kann? Man muss
sich, sagt Lukdcs, die Partei als eine Organisation >hoheren Typs« vorstellen,’
nicht zu verwechseln mit den klassischen biirgerlichen oder sozialdemokra-
tischen Parteien, die eine mechanische Trennung von Parteifithrung und

3 Lukacs lehnt sich stark an Lenins Parteikonzeption an. Seine Bewunderung fir das
politische >Genie« Lenin hat Lukacs nur ein Jahr spater, 1924, in seiner kleinen Lenin-
Monographie manifestiert. Ich komme am Ende meines Beitrags noch einmal auf Le-
nin und die kommunistische Partei zuriick.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

Massenmitgliedschaft institutionalisiert haben. Diese Trennung ist nur die
maschinenhafte und biirokratisch-verkrustete Fortsetzung der Rationali-
sierung und Verdinglichung in der kapitalistischen Warenwelt. Stattdessen
bestimmt Lukdcs die kommunistische Partei als eine geistig-moralische Ein-
heit, als einen >Gesamtwillen¢, dem sich alle Parteimitglieder unterzuordnen
haben. In ihrem Zentrum steht die wohlverstandene >Disziplin¢, die die
Einheit, Entscheidungskraft und Fithrungsstirke der Partei gewihrleistet:

»Die Einheit dieser Momente ist die Disziplin. Nicht nur, weil bloR infolge ei-
ner Disziplin die Partei zu einem aktiven Gesamtwillen zu werden fahig ist
[..]. Sondern weil gerade die Disziplin auch fiir den Einzelnen den ersten
Schritt zu der heute moglichen [..] Freiheit bedeutet, die in der Richtung auf
die Uberwindung der Gegenwart geht.« (Ebd.: 493)

Die Disziplin des Einzelnen gegeniiber dem Gesamtwillen ist demnach schon
die erste prozedurale Form oder Weise, sich in die kiinftige Freiheit einzu-
iiben. Lukacs spricht sogar noch klarer vom »bedingungslosen Aufgehen der
Gesamtpersonlichkeit eines jeden Mitgliedes in der Praxis der Bewegung« als
dem »einzig moégliche[n] Weg zur Verwirklichung der Freiheit« — und zwar
jedes einzelnen Parteimitgliedes »fiir sich selbst« (ebd.: 497).

An dieser Stelle muss man sich als Leserin davor hiiten, vorschnell den
gesamten Gedankengang von Lukics beiseitezuschieben, weil man hier —
mitten in der Ausarbeitung einer Emanzipations- und Befreiungslehre —
einer ungeheuerlichen Legitimation autoritirer Herrschaft beiwohnt. Es
lohnt sich, das gesamte Argument noch einmal anzuschauen: Die einzelnen
Arbeiter und Arbeiterinnen besitzen aufgrund ihrer allgemeinen Klassenla-
ge lediglich die objektive Maglichkeit, ein proletarisches Klassenbewusstsein
auszubilden und zu einem revolutioniren kommunistischen Subjekt zu
werden, denn sie unterliegen ihren jeweiligen empirisch-psychologischen
Erfahrungen, die als Effekte der kapitalistischen Verdinglichung auf ihre
Gesamtpersonlichkeit einwirken. Sie kénnen daher inmitten der Revolution
schwanken, unsicher und lethargisch werden, sich sogar auf die falsche Seite
schlagen. Das bezeichnet Lukdcs als die sideologische Krise des Proletariatss,
die das zentrale Unsicherheitsmoment innerhalb der Aktualitit der Revolu-
tion darstellt. Da es nun fiir Lukdcs auch in einer revolutioniren Situation
keine Spontankonversionen gibt und man nicht als Kommunistin geboren
wird, muss es eine Praxis, eine institutionalisierte Prozedur, ein Dispositiv
geben, das es unter den Bedingungen kapitalistischer Vergesellschaftung
ermdglicht, die Arbeiter und Arbeiterinnen in ihrer Gesamtpersonlichkeit

- am 12.02.2026, 21:12:

123


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Wahrheit und Revolution

zu ermdchtigen, ein wahrhaft kommunistisches Subjekt zu werden. Dieses
Dispositiv ist die kommunistische Partei. Die Partei ist so etwas wie ein
Sicherheitsdispositiv gegen die >ideologische Krise des Proletariats¢, und sie
ist zugleich eine Art Pastorat, eine ethische Fithrungsinstanz innerhalb einer
kapitalistischen Welt, die die geistige Verfassung der Arbeiter/-innen-Klasse
angreift.* Soweit zunichst also die Rechtfertigung der Macht der Partei.
Doch nun verschirft Lukics das Argument: Der Kampf ums proletarische
Klassenbewusstsein endet namlich nicht an den Eingangspforten der Partei,
d.h. die Verunsicherungspraktiken der kapitalistischen Verdinglichung affi-
zieren nicht allein die geistige Verfassung der Klasse, sondern dringen auch
tief ins Innere der Partei selbst ein — beispielsweise mit falschen Vorstellun-
gen von Zentralismus, Freiheit, Demokratie, Individualitit etc. Das heifdt
nun aber, dass auch innerhalb der Partei, solange der Kapitalismus besteht,
»organisatorische Vorkehrungen und Garantien gesucht und gefunden werden
[missen], die geeignet sind, den verderbnisbringenden Folgen dieser Sachla-
ge entgegenzuarbeiten, ihr unvermeidliches Auftreten sofort zu korrigieren,
die dadurch entstandenen Auswiichse auszumerzen« (ebd.: 513).

War die kommunistische Partei ein Sicherheitsdispositiv fir die Klasse
und eine bestimmte pastorale Praxis, so erscheint nun die Disziplin als erste
und vornehmste Vorkehrung oder Technologie innerhalb der Partei, um das kom-
munistische Subjekt vor einem Riickfall ins verdinglichte Bewusstsein zu be-
wahren. Neben der Disziplin erwihnt Lukacs noch drei weitere dieser Vorkeh-
rungen: 1. Die Mobilisierung der Parteimitglieder »in ihrer Gesamtperson-
lichkeit« (ebd.) zur dauernden Parteiaktivitit. Das kommunistische Subjekt
bildet eine existenzialistische Beziehung zum Gesamtwillen der Partei aus,
indem es an allen Aktivititen in den unterschiedlichsten Phasen des Klassen-
kampfes beteiligt wird; nur durch ein solches permanentes Aktivierungsverfah-
ren wird es ein kimpfendes, ein Parteisubjekt. 2. Eine »gesunde, die Aktions-
fahigkeit steigernde Selbstkritik« (ebd.: 509) ist ein weiteres Korrektivprin-
zip, ein Wahrheitsverfahren, das es dem Parteisubjekt ermdglichen soll, seine
Fehler gegeniiber dem Gesamtwillen zu gestehen; nur die Gestindnisproze-
dur fithrt in die Partei und zum Subjektstatus zuriick. 3. Die »Siuberung«
(ebd.: 516) ist dann die letzte Vorkehrung gegen das Eindringen des kapitalis-
tischen Geistes ins Innere des kommunistischen Gesamtwillens. Es handelt

4 Zu den beiden hier an Foucault angelehnten Begriffen des »Dispositivs« und des »Pas-
torats« als einer »Regierung der Seelen« verweise ich grundlegend auf Lemke 1997:
68 ff. und 151 ff.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

sich hierbei um ein spezifisches (Selbst-)Reinigungsverfahren der Partei, das von
Zeit zu Zeit durchgefiithrt werden muss, um die korrupten, biirokratisierten,
»von den Massen entfremdeten und revolutionir unzuverlissigen Elemente«
(ebd.) auszuscheiden.

Mit den Hinweisen auf diese Vorkehrungen und Verfahren, die die Partei
etablieren muss, um fiir sich selbst das proletarische Klassenbewusstsein auf
hochstem Niveau zu halten, gesteht Lukics im Grunde ein, dass das Aus-
gangsproblem nicht geldst ist; es ist lediglich ins Parteiinnere verschoben
worden: Auch die kommunistische Partei ist von dieser kapitalistischen Welt! Und die
»ideologische Krise des Proletariats« setzt sich fort in einer moglichen ideolo-
gischen Krise der kommunistischen Partei selbst und damit ins Herz des proleta-
rischen Klassenbewusstseins. So wie die empirischen Arbeiterinnen und Ar-
beiter unter den kapitalistischen Verdinglichungsstrukturen im Grunde per-
manent darin gestort oder abgelenkt werden, ein revolutionires Klassenbe-
wusstsein auszubilden, so steht auch die tatsichliche, empirische kommunis-
tische Partei unter dem Einflussbereich des verdinglichten Bewusstseins und
schwebt unter der dauerhaften Gefahr, nun ihr gegeniiber den Arbeiterinnen
und Arbeitern weiterentwickeltes proletarische Klassenbewusstsein zu verlie-
ren. Damit aber bleibt prinzipiell das Unsicherheitsmoment, aufgrund dessen
die Partei als ethisch-politischer Gesamtwille des Proletariats gegriindet und
mit entsprechender Machtfiille ausgestattet wurde, erhalten. Ja, das Fatale
und geradezu Monstrdse dieser gesamten Argumentation — denkt man an die
Stalin’schen Siuberungen der 1930er Jahre —, besteht darin, das hochste Si-
cherheitsdispositiv der proletarischen Macht in einen prinzipiell unsicheren
Ort verwandelt zu haben. Auch wenn Lukacs nun von erhéhten ethischen An-
forderungen oder hoheren Anspriichen spricht, die die Partei bei der Auswahl
ihrer Mitglieder anlegen muss, so gibt es keine Garantien, dass nicht der Ge-
nosse Lukdcs, ja nicht einmal die Genossen Trotzki, Bucharin, Sinowjew etc.
bei der nichsten politischen Siuberung der Partei als »unzuverlissige Ele-
mente« ausgeschieden werden.

Sicherlich war Lukacs nicht der Einzige, der zu dieser Zeit die Wahrheit
des Marxismus mit der Macht der kommunistischen Partei derart eng ver-
kniipft hat. Aber er hat diese Verkniipfung auf die spezifische Ausgangspro-
blematik einer ideologischen Krise des Proletariats gegriindet, die wiederum das
Ergebnis einer durchaus materialistischen Analyse und Kritik der kapitalis-
tischen Vergesellschaftung darstellte. Es ist also eine spezifische Problema-
tisierung, die Lukdcs dazu gefithrt hat, der kommunistischen Partei einen
exzeptionellen Status zu verleihen, sie mit entsprechenden Wahrheits- und

- am 12.02.2026, 21:12:

125


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Wahrheit und Revolution

Machtprozeduren auszustatten. Bei dieser Problematisierung handelt es sich
um die Frage, auf welche Weise es moglich ist, unter den gegebenen kapi-
talistischen Verdinglichungsstrukturen, aus der empirischen Vielzahl von Arbei-
terinnen und Arbeitern ein revolutiondres mit proletarischem Klassenbewusstsein aus-
gestattetes kommunistisches Klassensubjekt zu bilden. Alles hingt davon ab, diesen
Bildungsprozess nicht als einen notwendigen Automatismus (6konomische
Klassenlage) und auch nicht als einen zufilligen Spontaneismus (Massenauf-
stand etc.) zu begreifen. Es gibt zwar eine Neigung der empirischen Arbei-
ter/-innen-Klasse, vom blofien Objekt der kapitalistischen Gesellschaft zum
befreienden Subjekt/Objekt der Geschichte zu werden. Aber das reicht nicht
zur erfolgreichen Revolution. Die Arbeiterinnen und Arbeiter miissen in die-
ser gesamten Konzeption selbst eine Verwandlung vollziehen, sie miissen ein
Bewusstsein, eine Klarheit ihrer selbst iiber das, was sie tun, iiber ihre revolutio-
néve Subjektivitit entwickeln und erlangen. Sie miissen erst zu Wahrheitssub-
jekten® des Kommunismus werden; nur dann haben sie die vielbeschworene
Reife, als Proletariat zu handeln.

Vielleicht auch deshalb, weil er erneut auf Hegel zuriickgreift, stellt Lukacs
die Frage nach dem Bildungsprozess jenes Subjekts, das von Marx bis Lukics
und Folgenden die geradezu welthistorische Biirde auferlegt bekommt, sich
selbst und die gesamte Gesellschaft zu transformieren. Aber wie ist es mog-
lich, welche Bedingungen, Praktiken und Prozeduren ermoglichen es, ein sol-
ches Wahrheitssubjekt zu werden? Und was ist der Preis daftir, dass man in
diesen Bildungsprozess eintritt und Zugang zur Wahrheit erhilt — dass man
also nicht nur die Wahrheit erkennt, sondern als Subjekt in einen Zustand des
Wahren eintritt?® Das Besondere, das Radikale und auch Moderne an Lukécs
ist, dass er diese Fragen erneut aufgreift und versucht, zu Ende zu denken;
das Fatale daran ist, dass er am Ende nicht nur bei einem totalen Subjekt (>Pro-
letariat<), sondern auch bei einer totalen Institution (kommunistische Partei)
landet, die mit ihren Machtprozeduren, ihren Verfahren und Vorkehrungen
gerade jene vermeintlichen Wahrheitssubjekte zerstért, die sie bilden und be-
fahigen will. Der Bildungsprozess jenes Wahrheitssubjekts, das den Namen

5 Zum Begriff des »Wahrheitssubjekts« siehe Foucault 2004: 32 ff. und 50 ff. sowie Fou-
cault 2014: 118 ff.

6 Lukacs spricht davon, dass »diese Erkenntnis eine gegenstindliche, struktive Verinderung
am Objekt ihver Erkenntnis [vollbringt]« (Lukdcs 2013: 353), dass demnach die Erkenntnis
nicht allein ein kognitiver oder logischer Akt der Einsicht in eine propositionale Wahr-
heit ist, sondern ein Akt des Wahr-Werdens des Subjekts oder des Subjekt-Werdens
der Wahrheit.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

>Proletariat« trigt, fithrt nicht in die Emanzipation und Befreiung der Arbei-
ter/-innen-Klasse, sondern vielmehr in die Errichtung einer Apparatur, die im
historisch-politischen Vollzug dieses Bildungsprozesses in diesen selbst eine
Reihe von Machtprozeduren einschreibt und sich dabei zu einem beispiello-
sen Gewalt- und Herrschaftsapparat formiert. War das der notwendige Preis,
den man zahlen musste, wenn man Gesellschaftskritik und die Revolution der ka-
pitalistischen Verhiltnisse an die Bildung von Wahrheitssubjekten koppelt? Gibt es
einen Zusammenhang zwischen radikaler, revolutionirer Gesellschaftskritik
und Machtpraktiken, die in einen Herrschaftsapparat miinden? Und weiter-
hin: Hat dieser Zusammenhang etwas mit der Projektion eines revolutioniren
Subjekts zu tun, das sich selbst verwandeln muss im Moment, in dem es eine
gesamtgesellschaftliche Revolution vollzieht?

Dieses Biindel von Fragen, das ich hier mehr oder weniger tiber den (Um-)
Weg einer erneuten Lukdcs-Lektiire versucht habe, zu extrahieren, steht im
Zentrum meiner weiteren Ausfihrungen. Es geht allerdings im Folgenden
nicht so sehr darum, diese Fragen vollstindig und ein fiir alle Mal zu beant-
worten, sondern darum, sie als eine Grundproblematik eines gesellschaftskriti-
schen Denkens sichtbar zu machen, das sich immer noch in Bezug auf Marx
und die mit ihm verkniipften Erbschaften zu reflektieren versucht. Insofern
wire es auch zu kurz gegriffen, Lukics selbst oder Geschichte und Klassenbe-
wuftsein fiir die Verbindung von Wahrheitssubjekten, Machtprozeduren und
Revolution verantwortlich zu machen. Es wire auch deshalb zu kurz gegrif-
fen, weil man sich auf diese Weise blofR der hier an Lukics exemplifizierten
Problematik und dem genannten Fragenbiindel mehr oder weniger leichtfi-
Big entzieht, indem man sie einem Autor, einem Werk, vielleicht einer zufil-
ligen historisch-politischen Situation zuordnet. Demgegeniiber geht es mir
darum, die Klarheit und Notwendigkeit auf der einen sowie die Fatalitit und
Gefihrlichkeit auf der anderen Seite in Lukacs’ Verkopplung von Wahrheit, Sub-
jektivitit und Macht ernst zu nehmen und die genealogische Frage zu stel-
len: Woher stammt diese Verkniipfung? Was ist ihre Herkunft? Wo ist der
Ort innerhalb der Geschichte gesellschaftskritischen Denkens, an dem diese
Verkniipfung ihren Ausgang nimmt und an dem die moglichen herrschafts-
praktischen Konsequenzen dieser Verkniipfung nicht mehr reflektiert oder
schlicht abgewiesen wurden?

Tatsdchlich lisst sich ein solcher Ort oder besser: historischer Moment
ausfindig machen: Es handelt sich hierbei um die Begegnung von Marx und
Engels mit Max Stirner in den Jahren 1844 bis 1846. Es handelt sich um ei-
ne spezifische Situation innerhalb der Geburtsphase der Marx’schen Gesell-

- am 12.02.2026, 21:12:

127


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Wahrheit und Revolution

schaftskritik, in der Friedrich Engels, Moses Hess, Karl Marx und Max Stirner
eine Auseinandersetzung fithren, die am Ende in eine erste, aber entschei-
dende Version des >historischen Materialismus< miindet: nimlich in die —
spater als Deutsche Ideologie kompilierte — Selbstverstindigung von Marx und
Engels, nicht mehr dem Pfad der kritisch-philosophischen Junghegelianer,
nicht mehr dem Weg der feuerbachianischen Sozialisten und vor allem auch
nicht dem kritischen Unternehmen eines »Materialismus des Selbst« (ERbach
1982) von Max Stirner zu folgen. Insbesondere diese letzte Zurtickweisung,
die Ignoranz gegeniiber Stirners Kritik der kommunistischen Subjektivierung — so
die weitergehende These meines Beitrags — hatte Konsequenzen fiir die Marx'-
sche Gesellschaftskritik insgesamt, die ich in den folgenden Uberlegungen
genauer ausfithren mochte.

2. Durchfiihrung: Marx gegen Stirner - ein versaumter Dialog

Seit der bahnbrechenden Studie von Wolfgang Efbach aus dem Jahr 1982 wis-
sen wir nicht nur um die intensive Beschiftigung von Marx und Engels mit
Stirner, sondern auch, wie bedeutsam diese Auseinandersetzung fiir die Marx'-
sche Konzeption einer historisch-materialistischen Gesellschaftskritik ge-
wesen ist.” Die ungeheure Akribie, der Hass und Eifer sowie die parodistische
Kreativitit, die von Marx und Engels in die 350 Seiten des berithmten Kapi-
tels III. Sankt Max investiert wurden, macht zumindest eines deutlich: Stir-
ners Der Einzige und sein Eigentum war eine besondere Herausforderung und
Provokation, auf die insbesondere Marx sich gezwungen sah, mit allen stilis-
tischen und argumentativen Mitteln zu antworten. Doch kann man wirklich
sagen, dass Marx auf Stirner geantworfet hat; dass hier ein Dialog zwischen
den beiden Protagonisten stattgefunden hat? Ja und nein zugleich.

Folgt man der Rezeption dieser Kontroverse,® so war Stirners Buch fiir
Marx zweierlei: zum einen ein Medium, um sich von Feuerbachs anthropolo-
gischem Materialismus zu verabschieden, und zum anderen ein Anlass, sich
mit dem Problem der >Ideologies, der >Herrschaft der Gedanken< und dem

7 Vgl. ERbach1982. Dabei handelt es sich um eine Studie, die langst hitte wieder aufge-
legt werden miissen und die meine hier vorgelegte Untersuchung mafigeblich inspi-
riert hat.

8 Vgl. hierzu und allgemein zur Auseinandersetzung zwischen Marx und Stirner die
beeindruckende, detaillierte ideen- und philosophiegeschichtliche Studie von Pagel
2020.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

»Bewusstsein« auseinanderzusetzen. Stirners radikaler Nominalismus auf der
einen und sein nicht minder radikaler Idealismus auf der anderen Seite hitten
auf Marx gleichsam wie Katalysatoren gewirkt, um eine antipodische, d.h.
eine historische und materialistische Kritik und Theorie der kapitalistischen Gesell-
schaft zu entwerfen. Das ist sicherlich richtig. Zugleich aber ging es in dieser
Auseinandersetzung, in diesem historischen Moment, um wesentlich mehr,
namlich nicht nur um die Frage, auf welche Weise eine richtige Kritik der
biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaft und ihrer Herrschaftsformen durch-
gefiihrt werden muss, sondern damit zugleich um die Frage, wie es moglich
und realistisch ist, diese biirgerlich-kapitalistischen Herrschaftsverhiltnisse
zu iiberwinden. Die Fragen, die 1845 Marx und Engels umtreiben, sind nicht
nur theoretischer oder konzeptioneller Art, sondern Fragen nach einer sozia-
listischen bzw. kommunistischen Revolutionierung der Gesellschaftsverhiltnisse. Es
geht um die »Aufgabe«, wie Marx und Engels mit groflem Nachdruck ge-
gen Stirner formulieren, »die Gesellschaft kommunistisch zu organisieren«
(MEGA? 1/5: 496). Angesichts der zahlreichen, vor allem in Frankreich und
England sich entwickelnden sozialistischen, anarchistischen und kommunis-
tischen Diskurse, Organisationen und Projekte wollten Marx und Engels nun
(auch fur sich) klarstellen und festlegen, was ihrer Ansicht nach der einzig
mogliche und wirklich revolutionire Weg in den Kommunismus sein kann.
Diese, wenn man so will, unmittelbar politisch-praktische Dimension und ve-
hement politisch-revolutionire Grundierung der hier verhandelten Texte von
Marx und Engels ist kaum zu unterschitzen. Sie offenbart nimlich, was in
der Auseinandersetzung mit Stirner prinzipiell auf dem Spiel steht: das ei-
gene kommunistische Projekt. Die Kontroverse mit Stirner ist eine Kontroverse
im politischen Handgemenge gegen einen Gegner, der offen als >antikommu-
nistisch«< eingeschitzt und mit einer neuen ideologiekritischen Bezeichnung
als >Kleinbiirger« klassifiziert wird.’ Von einem Dialog, einer Diskussion oder
einer Antwort im klassischen Sinne kann demnach nicht die Rede sein. Viel-
mehr geht es darum, dass hier die Waffen und Werkzeuge geschmiedet wer-
den miissen, die den Angriffen der biirgerlichen und kleinbiirgerlichen Intel-
lektuellen standhalten kénnen. In dieser Schlacht geht es auch um die Pro-
duktion von Erkenntnis, Kritik und Wahrheit — und die Leistungen einer hier
entstehenden materialistischen Kritik der gesellschaftlichen Herrschaftsver-
hiltnisse sind ohne Zweifel grundlegend und epochal. Doch im selben MafRe

9 Vgl. grundlegend zur Perspektive der Marx’schen Gesellschaftskritik als einer »Kritik
im Handgemenge« Bohlender/Schénfelder/Spekker 2018.

- am 12.02.2026, 21:12:

129


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Wahrheit und Revolution

geht es hier auch um die Blindstellen, Fehlwahrnehmungen, Ausblendungen
und Strategien der Invisibilisierung.

(a) Der Entstehungsherd: Hess gegen Stirner gegen Hess

Der Ausgangspunkt der Auseinandersetzung zwischen Marx und Stirner be-
ginnt mit Engels und Moses Hess. In einem Brief an Marx vom November
1844 berichtet Engels tiber seine Lektiire von Stirners Der Einzige und sein Ei-
gentum. Zundichst steht fiir Engels fest, dass Stirner nur das Grundprinzip
der buirgerlichen Gesellschaft, den Egoismus, artikuliert. Aber dann fihrt er
plotzlich fort:

»Darum ist dieses Ding aber wichtig, wichtiger als Hefd z.B. es dafiir ansieht.
Wir missen es nicht beiseite werfen, sondern eben als vollkommenen Aus-
druck der bestehenden Tollheit ausbeuten und indem wir es umkehren, da-
rauf fortbauen.« (MEGAZ [I1/1: 252)

Stirners Einziger ist zwar gewissermaflen das letzte Bollwerk gegen den Kom-
munismus und muss deshalb bekimpft werden; aber da das Buch zugleich
die auf die Spitze getriebene Theorie der birgerlichen Gesellschaft darstellt,
steckt in ihm auch eine bestimmte Wahrheit. Zum einen ist das fiir Engels die
richtige Kritik des Feuerbach’schen Humanismus, die Kritik des »Menschenc,
der bei Feuerbach immer noch »mit einem theologischen Heiligenschein der
Abstraktion bekrinzt« (ebd.) wird. Zum anderen kann man von Stirner ler-
nen, dass »wir erst eine Sache zu unserer eignen, egoistischen Sache machen
miissen, ehe wir etwas dafiir thun kénnen — dafl wir also in diesem Sinne
[...] auch aus Egoismus Kommunisten sind, aus Egoismus Menschen sein wol-
len, nicht blof3e Individuen« (ebd.). Das scheint eine merkwiirdige Formulie-
rung zu sein: aus Egoismus Kommunist zu sein, doch Engels zielt damit auf einen
wichtigen Punkt. IThm geht es um die Frage, wie man sich als>leibhaftiges< In-
dividuum, als >wirklicher« Mensch die kommunistische Sache aneignen kann.
Wie wird man ein kommunistisches Subjekt?

Doch am Ende ist es nicht Engels mit seinen fragmentarisch gebliebenen
Fragen und Uberlegungen, sondern Moses Hess, der die erste éffentliche Ant-
wort auf Stirner formuliert. In einem Brief an Marx macht er deutlich, dass
seine Antwort wohl ganz im Sinne von Marx und Engels ausfallen wird:

»Als Engels mir lhren Brief zeigte, hatte ich gerade eine Beurtheilung Stir-
ners zu Ende gebracht et j’avais la satisfaction de voir, dafs Sie den Einzigen

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

ganz von demselben Gesichtspunkte aus ansehen. Er hat das Ideal der biir-
gerlichen Gesellschaft im Kopfe, und bildet sich ein, mit seinem idealisti-
schensUnsinn<den Staat zu verachten, wie B. Bauer, der das Ideal des Staates
im Kopfe hat, sich einbildet, mit diesem>Unsinn<die biirgerliche Cesellschaft zu
vernichten.« (Ebd.: 450)

Die 1845 in Druck gegebene kleine Schrift mit dem Titel Die letzten Philosophen
behandelt — geradezu in Vorwegnahme der Deutschen Ideologie — die Trias Feu-
erbach, Bruno Bauer und Stirner. Stirner wird hier wie in der Eingangspas-
sage von Engels als der letzte Philosoph und Idealist der biirgerlichen Gesell-
schaft verstanden, der den Egoismus zum Prinzip erklirt: »Die >Consequenz«
des >Einzigens, rationell ausgedriickt, ist der kategorische Imperativ: Werdet
Thierel« (Hess 1961a: 389) Die biirgerliche Gesellschaft ist nichts anderes als
die letzte Spitze einer »socialen Thierwelt, in der die Individuen untereinan-
der einen Krieg aller gegen alle fithren und vom »Gelddurst der Krimerwelt«
angetrieben werden (ebd.: 388). Die biirgerliche Gesellschaft wird bevolkert
von egoistischen, isolierten und entfremdeten »Thiermenschen« oder »Raub-
thieren« (ebd.), die noch gar nicht den Status von Menschen erreicht haben.
Der Egoismus hat sich in der geldgetriebenen Krimerwelt einen bestimmten
Ausdruck verschafft, den Hess »freie Concurrenz« nennt: »Die >freie Concur-
renz< unserer Krimerwelt ist nicht nur die vollendete Form des Raubmordes,
sie ist zugleich das vollendete Bewuf3tsein der gegenseitigen menschlichen
Entfremdung« (ebd). Die Perfidie von Stirner besteht nun fiir Hess darin,
dass gerade an dem Punkt, an dem in der Geschichte die >Menschwerdung
der Raubtiere« geschehen kénnte, also an der Schwelle zum erlésenden So-
zialismus, hier jemand auftritt und ruft: Die biirgerliche Gesellschaft ist gar
nicht egoistisch und sie besteht auch nicht aus Raubtieren; sie ist iiberhaupt
keine tierweltliche Vor- oder Entwicklungsstufe zur wahren, menschlichen
Gesellschaft; sie ist schon lingst eine zutiefst >heilige, smenschliches, reli-
giose« Gesellschaft! Fiir Hess ist Stirner daher nicht ein simpler Apologet der
biirgerlichen Gesellschaft, denn er weif}, dass Stirner hier eine Kritik der biir-
gerlichen Gesellschaft formuliert. Aber es ist in seinen Augen eine vergiftete Kri-
tik, die nur aus der Sorge um das eigene Selbst heraus in Anschlag gebracht
wird:

»)a, die>Sorge<, es mochte sich in ihm Etwas>festsetzens, lafst dieses altkluge
Naturkind nicht einen Augenblick in Ruhe! Es kann seine >Bestimmungc<als
Egoist niemals erflllen. Es mufd sich jeder Zeit fragen: >Folge Ich Mir selbst,

- am 12.02.2026, 21:12:

131


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Wahrheit und Revolution

meiner eigenen Bestimmung, wenn ich Diesem und Jenem mich unbefan-
gen hingebe?« (Ebd.: 393)

Diese Passage ist dufderst symptomatisch, nicht nur deshalb, weil Hess hier
tatsichlich einen zentralen Punkt der Stirner'schen Machtkritik erfasst. Es
geht dabei um nicht weniger als die Vorstellung, dass Subjekt- und Identitits-
bildung selbst Formen der Ausiibung von Macht sein kénnen und innerhalb der
birgerlichen Gesellschaft selbst mit Praktiken der Normierung und Normalisie-
runyg des Selbst verkniipft sind. Daher die stindige Selbstbefragung des Stir-
ner’schen Ich: Folge Ich Mir Selbst, oder Bin Ich nur die Folge/Gefolgschaft eines
Anderen? Hess sieht diesen Punkt, aber zugleich sieht er ihn nicht, zumindest
erkennt er darin keine relevante Form einer Kritik der biirgerlichen Gesell-
schaft. Ganz im Gegenteil: Er liest diese Kritik als Rechtfertigung eines we-
sentlich tiefersitzenden Egoismus und damit als eine subtile Form der Apo-
logie der biirgerlichen Gesellschaft. Und fiir Hess steht fest: Dieses stindi-
ge Nicht-festgesetzt-werden-Wollen, dieses bestimmungslose, vagabundie-
rende, berufslose und nicht-identitire Individuum taugt fir ein sozialisti-
sches/kommunistisches Projekt iiberhaupt nicht.

Ziemlich rasch nach der Veroffentlichung von Hess’ Kritik am Einzigen
verfasste Stirner eine ausfithrliche Replik, in deren Zentrum ein Argument
steht, das im Prinzip noch einmal gegen die Fehlanalyse von Hess und die feu-
erbachianischen Sozialisten gerichtet ist. Diese Fehlanalyse betrifft die Ein-
schitzung der biirgerlichen Gesellschaft und ihrer Prinzipien als Ausdruck
des bloflen Egoismus:

»Diese heutige Welt voll Philanthropie, die im Princip mit dem Socialismus
ganz einverstanden ist [..] diese Welt, in der die Allermeisten sich durch
Heiligkeiten um ihre Vortheile bringen lassen, und in der die Ideale von
Bruderliebe, Menschenliebe, Recht und Gerechtigkeit, von >Fireinander-
sein< und Fireinanterthun w.s.f. nicht bloss von Mund zu Mund gehen,
sondern schrecklicher, verderbenvoller Ernst sind — diese Welt, die nach
wahrer Menschlichkeit schmachtet und bei Socialisten und Communisten,
Menschenfreunden aller Art endlich die rechte Erlésung zu finden hofft, —
diese Welt, in der die socialistischen Bestrebungen nichts als der offenbare
Sinnjeder>Kramerseelecsind und bei allen Wohldenkenden Anklang finden
[..] diese gegen allen Egoismus heftig eifernde Welt verldstert Hess als eine
>egoistische«. (Stirner1976: 371f.)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

Das Argument von Stirner liuft also auf Folgendes hinaus: Eine Kritik der
biirgerlichen Gesellschaft, die im Wesentlichen auf der moralphilosophischen
Analyse gegriindet ist, dass diese Gesellschaft eine egoistische, entfremdete,
eine >Raubtiergesellschaft« ist, lduft véllig leer, weil sie eine Kritik darstellt,
die im Grunde in vélliger Ubereinstimmung mit dem moralischen Selbstver-
stindnis der biirgerlichen Gesellschaft agiert. Eine solche Kritik legt den >of-
fenbaren Sinn« der biirgerlichen Gesellschaft frei und stellt sich mehr oder
weniger deutlich in den Dienst ihrer Verwirklichung. Sie operiert mit dem
moralischen Imperativ: Werdet endlich das, was ihr immer schon sein woll-
tet, wahre menschliche Wesen! Lasst ab von Gier, Geld und Egoismus und
bildet Euch aus zu jenen umfassenden und allseitig titigen Individuen, die
die >Gattung< und die >Geschichte der Menschwerdung« von euch zu sein ver-
langen!

Vielleicht war Hess nicht einmal besonders irritiert dariiber, dass Stirner
damit diese Form der Kritik als eine Apotheose der biirgerlichen Gesellschaft
dechiffrierte; vielleicht konnte er auch noch nicht den Unmut Stirners da-
ritber verstehen, dass hier Sozialismus/Kommunismus nicht als die Uberwin-
dung der kapitalistischen Welt, sondern als deren Vollendung begriffen wur-
den - eine Vollendung, in der nun die Werte und Normen, also die >heiligen
Prinzipien« der biirgerlichen Gesellschaft, verwirklicht worden sind. Aber es
miisste Hess und all die anderen »heiligen Socialisten« (ebd.: 374) verstort
haben, dass Stirner behauptet, mit der Vollendung der biirgerlichen Gesell-
schaft vollendeten sie auch deren Herrschafts- und Machtmechanismen. Die
biirgerliche Welt ist ausgestattet mit spezifischen Herrschaftspraktiken und
Machtprozeduren, und nirgends in den Analysen und der Kritik von Hess ist
fiir Stirner zu erkennen, dass in einer kiinftigen sozialistischen/kommunis-
tischen Gesellschaft diese Machtprozeduren beseitigt wiren. Fiir Stirner ver-
bleibt der Sozialismus/Kommunismus damit im Herrschaftsraum der biir-
gerlichen Gesellschaft, weil diese Vollendungsform im Grunde eine »heilige«,
»religiose Gesellschaft« (ebd.: 395) sein will oder genauer: die »Gesellschaft«
selbst sakralisiert.

Stirner gibt einige Beispiele dafiir, auf welche Weise der Sozialis-
mus/Kommunismus die Machtprozeduren der biirgerlichen Gesellschaft
fortsetzt und vollendet. So nennt er etwa die »Arbeit, welche fiir eine Le-
bensaufgabe, einen Beruf des Menschen gilt. Aus ihr schreibt sich der Wahn
her, dass man sein Brod verdienen miisse, und dass es eine Schande sei, Brod
zu haben, ohne etwas dafiir gethan zu haben: es ist der Stolz des Verdienstes.
Das Arbeiten hat fiir sich gar keinen Werth und macht keinem Menschen

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Wahrheit und Revolution

Ehre, wie das arbeitslose Leben des Lazaroni diesem keine Schande macht.«
(Ebd.: 356) Die Arbeit als Ehre, als Tugend, als Beruf und héherer Sinn, diese
Form der Sakralisierung der Arbeit, schreibt Stirner weiter, hat nicht nur
die moderne Nationalékonomie hervorgebracht, sondern »bleibt Herrin des
heiligen Socialismus, wo sie als smenschliche Arbeit< die >menschlichen An-
lagen ausbilden soll, und wo die Ausbildung eine menschliche Berufssache
[...] ist« (ebd.: 357)'° Immer muss bei allen Titigkeiten ein allgemeiner Sinn
hinzukommen, immer fehlt genau dieser Sinn, sobald man als egoistisch
bezeichnet wird; denn es geniigt nicht, zu arbeiten, zu lieben, zu begehren,
zu singen und zu tanzen, zu denken und zu lachen etc. Stirner erkennt in all
diesen scheinbar banalen Tatigkeiten immer einen zusitzlichen moralischen
Imperativ im Dienst eines hoheren, wirklichen, wahren Interesses, das das
Selbst des oder der Einzelnen tibersteigt und ihm oder ihr seine oder ihre Un-
zulinglichkeit, seine oder ihre Mangelhaftigkeit beweist. Die bewusste und
unbewusste Produktion dieses Mangelsubjekts entziffert Stirner als eine Praxis
ethischer Gewalt. Denn dieses Mangelsubjekt muss sich erst noch zum wahren
Subjekt entwickeln: Es ist meine Aufgabe, mein Beruf, mich zu entwickeln,
schreibt Stirner, mein Wesen zu realisieren und mich dauerhaft zu priifen:
Stimme ich denn wirklich schon mit dem wahren Wesen des Menschen, des
Staatsbiirgers, des Mannes, der Frau, des Arbeiters, des Patrioten iiberein?
»Weil ich noch nicht Ich bin, so ist ein Anderer (wie Gott, der wahre Mensch,
der wahre Fromme, der Verniinftige, der Freie usw.) Ich, mein Ich.« (Stirner
2003: 368). Wie um sich noch einmal gegen Hess’ Vorwurf zu wehren, er sei
Anti-Sozialist und ein Raubtier-Ideologe, schreibt er:

»Der Egoismus [..] ist kein Gegensatz [..] zum Denken, [..] kein Feind der
Kritik, kein Feind des Socialismus, kein Feind eines wirklichen Interesses: er
schliesst kein Interesse aus. Nur gegen die Uninteressiertheit und das Unin-
teressante ist er gerichtet: nicht gegen die Liebe, sondern die heilige Liebe,

10  Ein Paradebeispiel fiir eine solche Sakralisierung der »Arbeit« in der deutschen Ar-
beiterbewegung bietet nur wenige Jahre spater das Glaubensbekenntnis der Allgemei-
nen Deutschen Arbeiterverbriiderung. In der Mdrzausgabe von 1849 ihrer Zeitschrift kann
man »Die zehn Gebote der Arbeiter« nachlesen: »Erstes Gebot: Du sollst arbeiten. Wer
nicht arbeitet, soll auch nicht essen. So steht es geschrieben. [..]. Zweites Gebot: Du
sollst keinen MiifSiggdnger neben dir dulden. Wenn du einen siehst, der miifSig neben dir
steht und fahig zur Arbeit ist, so gieb ihm ein Schurzfell und eine Hacke und sprich zu
ihm:>)etzt schaffe! [..]« (Die zehn Gebote der Arbeiter: 181)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

nicht gegen das Denken, sondern gegen das heilige Denken, nicht gegen die
Socialisten, sondern die heiligen Socialisten u.s.w.« (Ebd.: 375)

Doch dieses Bekenntnis kann Hess sicherlich nicht tiberzeugt haben. Mit Stir-
ner konnte man keinen Sozialismus machen, schon gar nicht einen, der ja
eine Bewegung der Armen und Arbeiter sein sollte, die danach strebten, aus
dem Status des dkonomischen und geistigen Mangelsubjekts herauszutre-
ten, in den die politische Okonomie des Geldes und die religisse Okonomie
des falschen Bewusstseins sie gebracht hatten. »Ja«, hatte Hess noch kurz
zuvor an die Adresse der Gegner des Sozialismus geschrieben, »wir machen
aus Unmenschen Menschen und hoffen damit vollstindiger zu reussiren, als
TIhr, die Thr aus Menschen Unmenschen machen wollt, als Ihr, die [...] den
Materialismus und die Genuf3sucht, den Egoismus und die Habsucht predi-
gen lafdt.« (Hess 1961b: 320) Der Abstand zwischen Stirner und Hess scheint
fir letzteren zu grofy gewesen zu sein, um erkennen zu konnen, dass das
>Menschen-Machen« (aus >Unmenschenq) sich als eine ebensolche Gewalt- und
Machtpraxis erweisen konnte wie das kritisierte sUnmenschen-Machen« (aus
>Menschens).

Halten wir also noch einmal fest: Stirners Replik auf Hess zielt auf ei-
ne Fehldiagnose im Hinblick auf die Art und Weise, wie in der biirgerlichen
Gesellschaft Macht ausgeiibt wird: nicht iiber Gott, Eigentum und Geld, nicht
iber Entfremdung, Ausbeutung und Verarmung der Menschen, sondern tiber
eine bestimmte Weise, die Menschen zu Subjekten der Wahrheit zu machen.
Diesen anderen, alternativen Blick auf die Macht- und Herrschaftsform der
biirgerlichen Gesellschaft muss man sich allerdings noch einmal genau an-
schauen.

(b) Stirner: Eine andere Kritik der Macht

In seinen letzten grofRen Studien zu den frithchristlichen Formen und Prak-
tiken, die Menschen zu fithren und zu regieren, ist Michel Foucault auf eine
eigentiimliche Problematisierung des Verhaltnisses von Wahrheit, Macht und
Subjektivitit gestoflen. Was er in den Texten, Anweisungen, Lehrschriften der
ersten Kirchenviter und christlichen Ménche zu erkennen glaubt, ist die lang-
same Formierung einer neuen Erfahrung von Subjektivitit und einer neuen
Weise der Ausiibung von Macht, die sich in unseren Gesellschaften fest eta-

- am 12.02.2026, 21:12:

135


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Wahrheit und Revolution

bliert hat." In unseren Gesellschaften, schreibt Foucault, fufdt die Ausitbung
von Macht, d.h. die Regierung von Menschen, nicht allein auf Akten des Ge-
horsams und der Unterwerfung, sondern auf >Wahrheitsaktens, bei denen
die unterworfenen Subjekte zugleich und notwendigerweise Subjekte einer
sWahrheitsmanifestation« sind. Es gibt seit den Tagen von Tertullian, Cassian
und Clemens von Alexandrien ein tief verankertes Band zwischen der Aus-
iibung von Macht und der Verpflichtung des Individuums, die Wahrheit zu
sagen bzw. die aktive Fihigkeit auszubilden, ein Subjekt der Wahrheit zu sein:

»Weshalb, in welcher Form gibt es in einer Gesellschaft wie der unseren eine
so tiefe Verbindung zwischen der Ausiibung von Macht und der Pflicht der
Individuen, sich bei den Verfahren der Wahrheitsmanifestation, bei den Ver-
fahren der Alethurgie, deren die Macht bedarf, selbst zu wesentlichen Ak-
teuren zu machen? Welche Beziehung besteht zwischen dem Faktum, in ei-
ner Machtbeziehung Untertan (sujet) zu sein, und dem Subjekt (sujet), durch
das, fiir das und in Bezug auf das sich die Wahrheit offenbart? Was ist dieser
Doppelsinn des Wortes ssujetc, Untertan in einer Machtbeziehung, Subjekt
in einer Wahrheitsmanifestation?« (Foucault 2014: 118)

Ich denke, man kann mit einer gewissen Berechtigung sagen, dass Stirner
im Hinblick auf die Ausitbung der Macht in und durch die biirgerliche Ge-
sellschaft dhnliche Fragen gestellt hat und auf eine dhnliche Problematik ge-
stofRen ist. In einer Schliisselpassage, wo Stirner im Grunde die Herrschafts-
form der biirgerlichen Gesellschaft als eine sGedankenherrschaft< oder eine
sHerrschaft des Geistess, des >Heiligen< und des >Glaubens«< zu beschreiben
versucht, kommt er der Vorstellung sehr nahe, dass Machtausiibung tiber die
Bildung und Ausbildung eines Subjekts erfolgt, das dazu befihigt wird, aktiv
die Wahrheit zu sagen und zu bekennen:

»Furcht macht den Anfang, und dem rohsten Menschen kann man sich fiirch-
terlich machen; also schon ein Damm gegen seine Frechheit. Allein in der
Furcht bleibt immer noch der Versuch, sich vom Gefiirchteten zu befreien
durch List, Betrug, Pfiffe usw. Dagegen ist’s in der Ehrfurcht ganz anders.
Hier wird nicht bloRR geflirchtet, sondern auch geehrt: das Cefiirchtete ist
zu einer innerlichen Macht geworden, der Ich Mich nicht mehr entziehen
kann; Ich ehre dasselbe, bin davon eingenommen, ihm zugetan und ange-
horig: durch die Ehre, welche ich Ihm zolle, bin ich vollstindig in seiner Ge-

11 Siehehierzuvorallem die Vorlesung am Collége de France von1979/80 (Foucault 2014).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

walt und versuche die Befreiung nicht einmal mehr. Nun hdnge ich mit der
ganzen Kraft des Glaubens daran. Ich glaube. Ich und das Cefirchtete sind
Eins: >nicht Ich lebe, sondern das Respektierte lebt in Mirl« (Stirner 2003:
78)

Stirner beschreibt hier einen Vorgang, eine Prozedur, wie aus einem Indi-
viduum der Furcht ein Subjekt der Ehrfurcht und des Glaubens wird; er be-
schreibt diese Machtprozedur als eine Form der Verinnerlichung, wobei der
Machteffekt nicht allein darin besteht, von dieser inneren Macht beherrscht
oder unterdriickt, sondern darin ein aktiv glaubendes, bezeugendes Subjekt
dieser Macht zu werden: Ich glaube, heifSt nun, dass ich Teil des Gefiirchteten,
Teil der Macht geworden bin und von ihr Zeugnis ablege. Stirner beschreibt
hier den bemerkenswerten Vorgang einer Verwandlung, einer Konversion, an
dessen Ende ein bestimmtes sich selbstbeherrschendes Wahrheits- und Glau-
benssubjekt steht. Die Machtform, die Stirner also hier zu fassen versucht
und von der er glaubt, dass sie tief in die biirgerliche Gesellschaft und ihre
Subjekte eingeschrieben ist, verliuft iiber Subjektivierung, itber die Verinner-
lichung der Macht, iiber die Festlegung, ein bestimmtes Subjekt (Identitit) —
alsosbesessenc« zu sein. Ebenso wichtig fiir die Effektivitit dieser Herrschafts-
form ist aber auch das Einverstindnis des unterworfenen Individuums. Stir-
ner will zeigen, dass das Subjekt, das sich der Macht gegeniiber unterworfen
fithlt, selbst ein Begehren nach dieser Macht ausgebildet haben muss und
demnach selbst Teil dieser Unterwerfungspraxis ist, immer schon mitwirkt
an ihr und sie bezeugt:

»Vor dem Heiligen verliert man alles Machtgefiihl und allen Mut: man
verhilt sich gegen dasselbe ohnmichtig und demiitig. Und doch ist kein
Ding durch sich heilig, sondern durch Meine Heiligsprechung, durch Meinen
Spruch, Mein Urteil, Mein Kniebeugen, kurz durch Mein — Gewissen.« (Ebd.:
77)

Stirner will allerdings nicht nur den allgemeinen Mechanismus dieser Macht
beschreiben (Subjektivierung, Verinnerlichung, Teilhabe), er geht noch einen
Schritt weiter und fragt nach seiner Herkunft. In einer bemerkenswerten Pas-
sage schildert Stirner gewissermafen die Geburt moderner Subjektivitit aus
einer grundlegenden Transformation in der Auffassung dariiber, was >Wahr-
heit« ist:

»Eine lange Zeit verflof3, in welcher man sich mit dem Wahne begniigte, die
Wahrheit zu haben, ohne dafl man daran ernstlich dachte, ob man selbst

- am 12.02.2026, 21:12:

137


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Wahrheit und Revolution

vielleicht wahr sein miisse, um die Wahrheit zu besitzen. [...] Erst Luther [...]
begriff, dafd der Mensch selbst ein anderer werden miisse, wenn er die Wahr-
heit auffassen wolle, ndmlich ebenso wahr, als die Wahrheit selbst. Nur wer
die Wahrheit schon im Glauben hat, nur wer an sie glaubt, kann ihrer teil-
haftig werden, d.h. nur der Glaubige findet sie zugdnglich und ergriindet
die Tiefen derselben.« (Ebd.: 89 f.)

Die Entstehung moderner Subjektivitit als Machtform ist fir Stirner gebun-
den an eine bestimmte Vorstellung davon, »im Wahren zu sein<. Mit Luther
und Descartes, so Stirner, wird die Erkenntnis der Wahrheit an ein Subjekt
gebunden, das eine Befihigung zur Wahrheit entwickeln muss, das also qua-
lifiziert sein muss, im Wahren zu sein. Die Individuen kénnen die Wahrheit
nicht einfach erkennen, ihnen fehlt noch das entsprechende >Organ<,’* und
dieses Organ nennt Stirner in ganz unterschiedlichen Kontexten >Geists, >Ge-
wissens, >Bewusstseins, sGedanke, sDenkens, das >Heilige< oder >Glaube«. Ein-
mal mit diesem Organ ausgestattet, wird die Ausiibung der Macht wesentlich
subtiler, aber auch »intensiver«, »umfassender« und »allmichtiger« (ebd.: 91).

Wie wird man nun aber in der biirgerlichen Gesellschaft tatsichlich
ein solches qualifiziertes, mit dem entsprechenden Organ ausgestattetes
Glaubens- und Wahrheitssubjekt? Welches sind die Verfahren, Prozeduren
und institutionellen Praktiken, die die Wahrheit oder den Zugang zur Wahr-
heit im Subjekt verankern in Form von >Gedankens, in Form eines >Glaubens<?
Wenn Marx spiter die Stirner’sche >Gedankenherrschaft« als blofRe idealisti-
sche Spintisiererei zu entlarven versucht und in direkter Reaktion darauf sein
Konzept der Ideologie ausarbeiten wird, so liegt das nicht zuletzt daran, dass
Marx diese Verfahren, Prozeduren und Praktiken, also die Materialitit dieser
Subjektivierungsmacht®, die Materialitit von Sinnstrukturen tberhaupt nicht
erkennt. Da sich fiir Marx alle Gedanken als Ideologien aus den gesellschaft-
lichen Produktionsverhiltnissen ergeben, also aus den von den Menschen

12 So heifdt es: »Nur dasjenige Organ des Menschen, welches iiberhaupt aus den Lungen
zu blasen vermag, kann auch das Fl6tenblasen erreichen, und nur derjenige Mensch
kann der Wahrheit teilhaftig werden, der fiir sie das rechte Organ hat.« (Stirner 2003:
90)

13 Pierre Bourdieu hat diese Machtform als »doxische Unterwerfung« bezeichnet, die —
im Unterschied zur »ldeologie«— in »die Ordnung des Glaubens [gehort], das heifdt in
die tiefsten Tiefen der kérperlichen Dispositionen, in die Ordnung der—durch eine Art
intellektueller Bekehrung, ein >Sich-BewufRtwerden< veranderbaren — Vorstellungen«
(Bourdieu1998: 118).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

jeweils historisch institutionalisierten Formen des Produzierens, Tauschens,
Konsumierens und Reproduzierens, ist hier der Ort — nicht in Religion,
Staat, Familie, Nation, Schule, Gefingnis etc. —, an dem die biirgerliche
Gesellschaft das Geheimnis ihrer subtilen, umfassenden und intensiven
Herrschaft verbirgt. Fiir Stirner dagegen hat die biirgerliche Gesellschaft
neben dem Gkonomischen Glaubensregime, das fiir ihn Subjekte der Arbeit, des
Geldes, der Konkurrenz und des Eigentums erzeugt, noch eine Reihe anderer
Glaubensregime ausgebildet.

Fir Stirner ist die moderne Subjektivitit in erster Linie nach wie vor eine
religiose, d.h. an Prozeduren religiéser, christlicher und genauer: protestan-
tischer Verinnerlichung und Normierung gebunden. Die Kritik der Religion
als eines Glaubensregimes zur Herstellung von Glaubenssubjekten ist trotz
Aufklirung, trotz Feuerbach, Hess und Marx eben noch lange nicht wirksam
beendet:

»Der Protestantismus hat den Menschen recht eigentlich zu einem
>Geheimen-Polizei-Staat« gemacht. Der Spion und Laurer >Gewissenc (iber-
wacht jede Regung des Geistes und alles Tun und Denken ist ihm eine
>Gewissenssaches, d.h. Polizeisache. In dieser Zerrissenheit des Menschen in
sNaturtrieb< und >Gewissen« (innerer Pobel und innere Polizei) besteht der
Protestant.« (Ebd.: 97)

Die Etablierung eines >Gewissensc<ist fiir den Lehrer Stirner die grundlegende
Arbeit der Kirche und der Schule: »Pfaffen« und »Schulmeister« besorgen die
alledgliche »Dressur« oder genauer: »die Brechung und Beugung des Mutes
zur Demut« (ebd.: 88). »Ja, Ja, die Kinder miissen bei Zeiten zur Frommig-
keit, Gottseligkeit und Ehrbarkeit angehalten werden; ein Mensch von guter
Erziehung ist Einer, dem >gute Grundsitze« beigebracht und eingepragt, ein-
getrichtert, eingebliut und eingepredigt worden sind.« (Ebd.) Die Religion
findet nun ihre sikulare Weiterverwendung und Vollendung durch die Eta-
blierung eines weiteren Organs: Nicht nur das moralische Gewissen, sondern
das Bewusstsein, der Gedanke, wie Stirner schreibt, ist gleichsam die wissen-
schaftliche, philosophische Fortsetzung des christlichen Glaubensregimes:

»Durch das>Reich der Gedanken<hat das Christentum sich vollendet, der Ge-
danke ist jene Innerlichkeit, in welcher alle Lichter erldschen, alle Existenz
existenzlos wird, der innerliche Mensch (das Herz, der Kopf) Alles in Allem
ist. [...] Es ist dem Denkenden sein Denken eine >erhabene Arbeit, eine hei-
lige Tatigkeit, und es ruht auf einem festen Glauben, dem Glauben an die

- am 12.02.2026, 21:12:

139


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Wahrheit und Revolution

Wahrheit. Zuerst ist das Beten eine heilige Tatigkeit, dann geht diese heilige
>Andacht<in verniinftiges und rasonierendes >Denkenc<iber, das aber gleich-
falls an der>heiligen Wahrheit< seine unverriickbare Glaubensbasis behilt
[..].« (Ebd.: 380)

Was Stirner hier zu zeigen versucht, ist nicht so sehr die Herstellung eines
blofy unterwiirfigen Glaubens- und Wahrheitssubjekts, sondern eines mit
Moral, Sittlichkeit, Gewissen, mit Bildung, Erziehung, Rationalitit und
Wissenschaft ausgestattetes mdnnliches, biirgerliches, sich selbstdisziplinierendes
Herren-Subjekt, das zugleich Untertanen-Subjekt geworden ist. Moderne Sub-
jektivitit — wie Stirner sie hier in Vorwegnahme von Nietzsche, Weber, Freud,
Adorno, Horkheimer und Foucault beschreibt — konstituiert sich genau in
Folge dieser gleichermafien sich vollziehenden doppelten Subjektivierung als
Ermichtigung und Unterwerfung. Glinzend hat Stirner dies in der folgenden
Passage zusammengefasst:

»Ohne Zweifel hat die Bildung Mich zum Gewaltigen gemacht. Sie hat Mir
Cewalt (iber alle Antriebe gegeben, sowohl iiber die Triebe meiner Natur als
iber die Zumutungen und Gewalttitigkeiten der Welt. Ich weifd und habe
durch die Bildung die Kraft dazu gewonnen, daf$ Ich Mich durch keine mei-
ner Begierden, Liste, Aufwallungen usw. zwingen zu lassen brauche: Ich bin
ihr—Herr; gleicherweise werde Ich durch die Wissenschaften und Kiinste der
Herr der widerspenstigen Welt, dem Meer und Erde gehorchen und selbst
die Sterne Rede stehen miissen. Der Ceist hat Mich zum Herrn gemacht. —
Aber iiber den Geist selbst habe Ich keine Gewalt. Aus der Religion (Bildung)
lerne Ich wohl die Mittel zur sBesiegung der Welts, aber nicht, wie Ich auch
Gott bezwinge und seiner Herr werde; denn Gott »ist der Geist«. Und zwar
kann der Geist, dessen Ich nicht Herr zu werden vermag, die mannigfaltigs-
ten Gestalten haben: er kann Gott heifSen oder Volksgeist, Staat, Familie, Ver-
nunft, auch — Freiheit, Menschlichkeit, Mensch.« (Ebd.: 373 f))

Was passiert nun aber, wenn das Ich auf die »Selbstangehorigkeit Meiner«
(ebd.: 238) beharrt, wenn es sich nicht zum Staatssubjekt (Staatsbiirger), Se-
xualsubjekt (Mann, Frau)¥, zum Familiensubjekt (Vater, Mutter, Kind), Volks-

14 DaStirnerauch die geschlechtliche Identitit und Differenz (Mann/Frau) als eine mog-
liche gesellschaftliche Fixierung zuriickweist, hat Feuerbach das Stirner’'sche Ich als
unsinnlich, abstrakt und geschlechtslos kritisiert. Schlielich sei doch, so Feuerbach, Stir-
nerein>Mann<und sein Hirn und sein Leib damit>méannlich«gepragt. Feuerbachs Kritik
ist deshalb interessant, weil sie zeigt, wie ein naiver Materialismus die Machteffekte

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

subjekt (Deutsche/r), Religionssubjekt (Christ, Jiidin, Protestant, Katholikin)
beugen und disziplinieren lisst; wenn es gewissenlos, gedankenlos und fith-
rungslos sich der »freiwilligen Knechtschaft« (de la Boétie) widersetzt?™® Dann
markieren der Staat, die Gesellschaft, die Familie, das Volk, die Nation, die
Religion etc. dieses Ich zu einem Unmenschen:

»Welcher Begriff ist aber dem Staat der héchste? Doch wohl der, eine wirkli-
che menschliche Gesellschaft zu sein, eine Gesellschaft, in welcher Jeder als
Glied Aufnahme erhalten kann, der wirklich Mensch, d.h. nicht Unmensch, ist.
Geht die Toleranz eines Staates noch so weit, gegen einen Unmenschen und
gegen das Unmenschliche hort sie auf. [...] Obgleich aber jeder Unmensch
ein Mensch ist, so schliefst ihn doch der Staat aus, d.h. er sperrt ihn ein,
oderverwandeltihn aus einem Staatsgenossen in einen Gefingnisgenossen
(Irrenhaus- oder Krankenhausgenossen nach dem Kommunismus).« (Ebd.:
193f)

Das Gefiingnis, das Krankenhaus, die Psychiatrie sind demnach weitere institutio-
nelle Formen, die insbesondere devianten Glaubenssubjekte (Unmenschen)
wieder auf den rechten Pfad zu bringen, d.h. den Glauben, das Gewissen in
ihnen wieder fest zu etablieren.

Der Hinweis auf den Kommunismus in diesem Zitat ist allerdings eben-
falls nicht nebensichlich. Er zeigt noch einmal sehr konkret die oben schon
gegen Hess vorgebrachte These, dass auch Sozialismus/Kommunismus auf
die Machtprozeduren der biirgerlichen Gesellschaft angewiesen sind; dass

geschlechtlicher Normierung einfach ignoriert und als empirische, allein von den Sin-
nen empfangene Wirklichkeit behauptet. Tatsachlich namlich entpuppt sich im wei-
terfithrenden Argumentationsverlauf die reine Empirie dann als Apologie der hete-
rosexuellen, biirgerlichen Normfamilie: »Aber als Mann beziehst Du Dich wesentlich,
notwendig auf ein andres Ich oder Wesen — auf das Weib. Wenn ich also Dich als Indivi-
duum anerkennen will, so muss ich meine Anerkennung [..] iber Dich hinaus auf Dein
Weib ausdehnen. Die Anerkennung des Individuums ist notwendig die Anerkennung
von wenigstens zwei Individuen. Zwei hat aber keinen Schluss und Sinn; auf zwei folgt
drei, auf das Weib das Kind. Aber nur ein einziges, unvergleichliches Kind? Nein! die Liebe
treibt Dich unaufhaltsam (iber dieses eine hinaus.« (Feuerbach 1990: 435) Aufzwei folgt
drei, auf das Weib das Kind: Wie in einem Kindereim, so einfach, natiirlich und selbstver-
standlich, entfaltet sich das Feuerbach’sche Gattungswesen und mit ihm zugleich die
geschlechtlich normierte Sinnenwelt und Empirie.

15 Fiir den Zusammenhang von Stirners Kritik der Subjektivierung zu Etienne de la Boé-
ties beriihmtem Traktat iiber die »freiwillige Knechtschaft« aus dem 16. Jahrhundert
siehe Newman 2014.

- am 12.02.2026, 21:12:

141


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Wahrheit und Revolution

auch hier die moderne Subjektivierung beibehalten wird, weil die Sozialis-
ten und Kommunistinnen »im religiésen Prinzip gefangen sitzen und eif-
rig trachten nach einer, wie es der Staat bisher war, — heiligen Gesellschaft«
(ebd.: 135). Wie an die Liberalen stellt Stirner auch an die Sozialstinnen und
Kommunisten wieder die Testfrage: Was passiert im Sozialismus/Kommu-
nismus mit denen, die sich nicht zum proletarischen Arbeitssubjekt haben ver-
wandeln lassen? Welchen Preis miissen die Faulenzer, die Vagabunden, »die
Klasse der Unsteten, Ruhelosen, Verinderlichen«, zahlen? Wie steht es mit
dem »Industrieritter«, der »Buhlerin«, dem »Dieb«, dem »Spieler« und dem
»Freudenmidchen« (ebd.: 123 f.)? Was passiert mit dem »gefihrlichen Prole-
tariat« (ebd.), vor dem auch schon die Bourgeoisie gewarnt und gegen das
sie ihr Strafrecht, ihre Gefingnisse, Besserungs- und Irrenanstalten in An-
schlag gebracht hat? (Vgl. ebd.: 123) Was also passiert mit denen, die nicht
den Subjektivierungsprozeduren der Arbeit, der Manufaktur, der Fabrik —
also der Arbeitsgesellschaft Folge leisten? »Weitling legt die Verbrechen der
sgesellschaftlichen Unordnung« zur Last und lebt [sic] der Erwartung, dafd un-
ter kommunistischen Einrichtungen die Verbrechen unméglich werden, weil
die Versuchung zu denselben, z.B. das Geld, wegfallen.« (Ebd.: 265) Doch,
schreibt Stirner weiter, gesteht auch Weitling ein, dass es wohl einen »natiir-
lichen Rest menschlicher Krankheiten und Schwichen« (ebd.) geben werde,
gegen die man aber mit entsprechenden Heilmitteln vorgehen konne:

»Das Heilmittel oder die Heilung ist nur die Kehrseite der Strafe, die Heiltheo-
rie lauft parallel mit der Straftheorie; sieht diese in einer Handlung eine Ver-
stindigung gegen das Recht, so nimmt jene sie fiir eine Versiindigung des
Menschen gegensich, als einen Abfall von seiner Gesundheit. [...]>Verbrechenc<
oder>Krankheit«ist beides keine egoistische Ansicht der Sache, d.h. keine Be-
urteilung von Mir aus, sondern von einem Andern aus, ob sie nimlich entwe-
der das Recht, das allgemeine, oder die Cesundheit teils des Einzelnen (des
Kranken), teils des Allgemeinen (der Gesellschaft) verletzt.« (Ebd.: 265 f.)

Ob nun Hess oder Weitling, ob Owen, Cabet oder Proudhon: In all deren Uber-
legungen und Entwiirfen zu einer neuen menschlichen Gesellschaft erblickt
Stirner die stillschweigende Fortsetzung der Glaubensregime und Machtpro-
zeduren der biirgerlichen Gesellschaft — zumindest erkennt er nirgends eine
Reflexion auf diese Problematik. Stirner erinnert daher diese Autoren immer
wieder daran, dass eine sozialistische oder kommunistische Subjektivitit entweder
den Erbschaften biirgerlicher Institutionen verhaftet bleibt (Familie, Schule,
Kirche, Staat, Volk, Arbeit, Manufaktur, Fabrik, Gefingnis etc.) und damit die

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

kiinftigen Proletarier und Proletarierinnen auch nur wieder gelehrige, staats-
treue, religiose, gebildete, arbeitsame, nationale Arbeiter und Arbeiterinnen
sein werden; oder dieses proletarisch-plebejische Klassensubjekt hat mit den
Regimen und Prozeduren gebrochen und ist deshalb das Resultat eigener so-
zialistischer/kommunistischer Glaubens- und Wahrheitsverfahren (Vereine,
Assoziationen, Erziehungskommunen a la Owen, Cabet und Weitling etc.),
eigener Prozeduren und Praktiken der Heilung, der Zurichtung, der Subjek-
tivierung. Eine kommunistische Klassenidentitit ist nicht das Ergebnis einer
spontanen Umwilzung, sondern immer die bewusste oder unbewusste Arbeit
spezifischer Apparaturen und Institutionen, in denen das Subjekt befihigt
wird, in der kommunistischen Wahrheit zu sein. Eine Kritik der biirgerlichen
Gesellschaft, die auf die Revolutionierung dieser Gesellschaft setzt, muss in
den Augen von Stirner immer dann ihr Ziel verfehlen, wenn sie die von ihm
offengelegte Subjektivierung nicht als massive Herrschafts- und Machtform
problematisiert und ihr entgegentritt.

Wie aber, so hatte Hess schon zu Recht gefragt, lasst sich itberhaupt auf
der Grundlage von Stirners >unruhigem Selbst« eine Revolution machen, ei-
ne andere Gesellschaft erkimpfen und etablieren? Wie muss man sich denn
tiberhaupt eine radikale Widerstandsform gegen die Herrschaft der biirgerli-
chen Gesellschaft vorstellen? Zumindest unterscheidet Stirner zwei Wege,
zwei Weisen des Widerstands:

»Revolution und Empérung diirfen nicht fiir gleichbedeutend angesehen
werden. Jene besteht in einer Umwélzung der Zustinde, [..] des Staates
oder der Gesellschaft, ist mithin eine politische oder soziale Tat; diese hat
zwar eine Umwalzung der Zustinde zur unvermeidlichen Folge, geht aber
nicht von ihr, sondern von der Unzufriedenheit der Menschen mit sich aus,
ist [..] eine Erhebung der Einzelnen, ein Emporkommen, ohne Riicksicht
auf die Einrichtungen, welche daraus entspriefden. Die Revolution zielte auf
neue Einrichtungen, die Empo6rung fihrt dahin, Uns nicht mehr einrichten
zu lassen, sondern uns selbst einzurichten [...]. Sie ist kein Kampf gegen das
Bestehende, da, wenn sie gedeiht, das Bestehende von selbst zusammen-
stiirzt, sie ist nur ein Herausarbeiten Meiner aus dem Bestehenden.« (Ebd.:
354)

Damit ist zumindest klar, wo Stirner die Priorititen setzt. Das Herausarbeiten
Meiner aus dem Bestehenden, das ist die von Stirner bevorzugte Widerstandspra-
xis. Sie besteht vor allem darin, die vielfiltigen Normen, Identititen und Sub-
jektformen, die in mir eingerichtet und fixiert wurden und die ich zu Meiner

- am 12.02.2026, 21:12:

143


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Wahrheit und Revolution

Sache, Meiner Berufung, Meiner Aufgabe gemacht habe, loszuwerden. Die
Umwilzung der Gesellschaft beginnt mit einer Praxis der Ent-Unterwerfung,
der Ent-Subjektivierung, mit Akten der Austreibung des Gewissens, des Glau-
bens, der Wahrheit; vielleicht sogar mit Selbst-Reinigungsriten oder proto-
psychoanalytischen Traumdeutungen; und man wird bisweilen den Verdacht
nicht los, dass Stirners ganzes Buch einen solchen performativen Akt der Pu-
rifikation darstellt. Jedenfalls gilt ihm: »Die Revolution fithrt gewiss das Ende
nicht herbei, wenn nicht vorher eine Emporung vollbracht ist!« (Ebd.: 356)
Halten wir fest: Stirners Kritik der Macht zielt auf die Praktiken, Proze-
duren, Verfahren und Regime, die auf ganz vielfiltige Weise Glaubens- und
Wahrheitssubjekte erzeugen, indem sie in den Individuen einen Glauben, ei-
nen Gedanken, eine Wahrheit, d.h. spezifische Sinnstrukiuren, dergestalt ver-
ankern, dass das so qualifizierte und befihigte Subjekt nun sich selbst unter-
wirft, die Wahrheit begehrt, erkennt und bekennt, d.h. sich selbst zum Teil
und Vollzugsorgan der Macht dieser Wahrheit verwandelt. Dieser Vorgang
wird von Stirner prinzipiell als eine doppelte Machtprozedur der Ermichti-
gung und Unterwerfung (Subjektivierung) beschrieben, zugleich aber auch
als eine Art urspriingliche Enteignung dessen, was er die »Selbstangehdrigkeit
Meiner, also das je Eigene und Einzige des jeweiligen Selbst nennt.

(c) Marx und Engels: Die neue kommunistische Antwort auf Stirner

Man lasse sich nicht vom massiven Textumfang tiuschen, den Marx und En-
gels im Kapitel III. Sankt Max der Deutschen Ideologie aufwenden, um Stirners
Einzigem zu begegnen. Die Hunderte von Seiten, die sie mit gelehrter Akri-
bie, mit parodistischer Kreativitit und dialektischer Finesse fiillen, enthalten
letztlich bei genauer Betrachtung nur wenige Argumente. Man lasse sich auch
nicht davon tduschen, dass hier eine ernsthafte Kritik oder ein Dialog mit
Stirner stattgefunden habe, denn eine solche Kritik setzt voraus, dass Marx
und Engels die Grundproblematik von Stirners Buch verstanden und wahrge-
nommen hitten; das ist nicht der Fall. Wie Hess und die Rezensenten (Feuer-
bach, Szeliga) zuvor, sehen auch Marx und Engels zwar die durchaus intellek-
tuell anspruchsvolle Dimension des Stirner’schen Projekts, doch sie erkennen
darin keine wirkliche, fiir die sozialistische und kommunistische Bewegung
ernsthaft adaptierbare Kritik der biirgerlichen Gesellschaft. Die oben darge-
stellte umfassende Kritik der Macht in Stirners Buch bleibt beiden Autoren
- man muss es so klar formulieren - vollig verschlossen. Stattdessen beruht
ihre umfangreiche Rekonstruktion des Einzigen auf zwei prinzipiellen, mit-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

einander verzahnten argumentativen Strategien: Die erste Strategie besteht
in einer theoretischen und politischen Verharmlosung des Buches, in einer Be-
schwichtigung des Lesers und der Leserin dariiber, dass hier eine radikale
Geste auf einer schlicht falsch verstandenen Grundlage des Denkens (-Idea-
lismus9) erfolgt. Damit verbunden ist eine zweite Strategie, die darin besteht,
einen theoretischen und politischen Gegenangriff zu fithren, d.h. den Gegner
(Kleinbiirger<) mit einem neuen Konzept einer historisch-materialistischen
Kritik der Gesellschaft, die zugleich den einzigen revolutioniren Weg in den
Kommunismus weist, zu konfrontieren.’® Man muss in diesen beiden Stra-
tegien zugleich eine AbstofSungs- und Aufbruchsbewegung erkennen, die beide
Autoren seit Anfang des Jahres 1845 gemeinsam zu vollziehen beginnen und
deren vorliufiges Ende im Manifest der Kommunistischen Partei von 1848 miin-
den wird - jenem denkwiirdigen Text, der sowohl die Kerngedanken des neu-
en kritischen Kommunismus enthilt als auch in seiner Gesamtheit als Wahr-
heitsmanifestation einer neuformierten politischen Organisation, dem Bund
der Kommunisten, fungiert.”” Die Abstofung der beiden Autoren ist nicht nur
gegen Feuerbach, Bauer und Stirner gerichtet, sondern wesentlich wichti-
ger: gegen die feuerbachianischen Sozialisten, gegen den sogenannten »wah-
ren Sozialismus«, dessen Reprisentanten zu diesem Zeitpunkt Moses Hess
und Karl Griin waren und zu denen Marx und Engels sich kurz zuvor selbst
noch bekannt hatten. Wenn Stirners Buch eine Form der Ent-Subjektivierung
und Reinigung darstellt, so auch die Texte und Textfragmente der Deutschen
Ideologie: Darin wird der Aufbruch zu einem neuen kommunistischen Pro-
jekt sichtbar, der nur durch radikale Schnitte und Austreibungen (von Griins
»wahrem Sozialismus«, Weitlings Handwerkerkommunismus, Proudhons so-
zialistischem Anarchismus) vollzogen wurde.” Diese gesamte theoriepoliti-
sche Konstellation gilt es bei der Antwort von Marx und Engels auf Stirner
immer mit im Blick zu behalten, ansonsten bleibt schon die Ausgangslage
fir die Abfassung der Stirner-Kritik vollig unverstandlich.

Denn eigentlich war ja schon alles gegen Feuerbach, gegen Bruno Bau-
er und erst recht gegen Stirner gesagt. Moses Hess hatte den Fehdehand-
schuh aufgenommen und die Abrechnung iibernommen. Er hatte gezeigt,
dass diese dreisletzten Philosophenc« trotz ihrer radikalen Gesten am Ende im

16  Diese Argumentationsstrategie findet sich spater auch in den journalistischen Schrif-
ten von Marx; siehe dazu Schonfelder 2016.

17 Vgl. dazu ausfiihrlicher Bohlender 2019.

18  Vgl. dazu genauer Bohlender 2016 und 2018.

- am 12.02.2026, 21:12:

145


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Wahrheit und Revolution

ideologischen Denk- und Herrschaftsraum der biirgerlichen Gesellschaft ver-
blieben sind. Die Wiederaufnahme dieser Kritik und ihr Beginn mit Stirner
konnte nichts anderes bedeuten, als dass fiir Marx und Engels die Kritik von
Hess verfehlt war. Wo aber genau hatte Hess in seiner Antwort gefehlt? Was
konnte er Stirner gegeniiber nicht angemessen, nicht klar und deutlich ge-
nug zuriickweisen? Blickt man diesbeziiglich noch einmal auf die Replik von
Stirner auf Hess, so sticht insbesondere der Vorwurf ins Auge, der Sozialis-
mus/Kommunismus sei nichts anderes als die Fortsetzung, ja die Vollendung
der birgerlichen Gesellschaft, ihre wahre Verwirklichung. Marx und Engels
lesen Stirners Kritik hier als eine Kritik an Feuerbachs Humanismus und An-
thropologie — eine Lesart, die Engels ja schon in seinem Brief an Marx im
November 1844 vorgeschlagen hatte. Demnach wire tatsichlich ein auf Feu-
erbach gegriindeter humanistischer Sozialismus (Griin) oder philosophischer
Kommunismus (Hess) nichts anderes als die idealistische Verlingerung des-
sen, was die biirgerliche Gesellschaft (Hegel) mit ihren spezifischen Katego-
rien lingst schon iiber sich selbst dachte. Die Differenz zwischen dieser und
der kommenden Gesellschaft ist keine prinzipielle mehr, sondern lediglich ei-
ne des Grades. Hess konnte auf diesen Einwurf nicht antworten, weil er im
Grunde hitte zustimmen missen. Hat Stirner also tatsichlich recht? Muss
man dem Sozialismus/Kommunismus auch die letzten idealistischen Flau-
sen austreiben? Die Antwort von Marx und Engels ist zwiegespalten, denn
im Vollzug der Antwort kiindigen sie tatsichlich die bis dahin gut funktio-
nierende Allianz mit dem feuerbachianischen Sozialismus (Hess, Griin) auf
und behaupten einen eigenen materialistischen Standpunkt, der zugleich der
Standpunkt des >wirklichen« Kommunismus ist. Das Argument gegen Stirner
lautet demnach: Stirner hat durchaus recht, wenn er dem humanistischen,
dem »wahren Sozialismus« vorwirft, innerhalb des blof} philanthropischen
Denkraums der biirgerlichen Gesellschaft gefangen zu sein; er hat durchaus
recht, ihn lediglich als eine Fortsetzung des (sozialen) Liberalismus zu mar-
kieren. Stirner hat aber unrecht, wenn er glaubt, den Kommunismus damit
desavouieren zu kénnen:

»Dafl der Kommunismus eine hochst praktische Bewegung ist, die prak-
tische Zwecke mit praktischen Mitteln verfolgt & die sich hdchstens in
Deutschland den deutschen Philosophen gegeniiber, einen Augenblick
auf das >Wesenc« einlassen kann, das geht unsern Heiligen natiirlich nichts
an. Dieser Stirnersche >Kommunismus¢, der sosehr nach dem >Wesen<
schmachtet, kommt daher auch nur zu einer philosophischen Kategorie,

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

dem s>Fiireinander sein¢, die dann vermittelst einiger gewaltsamen Glei-
chungen [..] der empirischen Welt etwas niher geriickt wird.« (MEGA? |/5:
270)

Die Kritik richtet sich also einerseits gegen Stirner, der sich hier auf den
falschen Kommunismus beruft, und die Kritik geht andererseits mit voller
Whucht gegen die Verbiindeten, insbesondere gegen Hess, der gerade die Kate-
gorie des »Fir-einander-seins« in seiner Stirner-Kritik als hochst praktische,
kommunistische Kategorie explizit erwihnt hatte.” Wir befinden uns damit
- und das ist die strategische Situation von Marx und Engels — mitten in
einem Zweifrontenkrieg, einem Kampf gegen die letzten »deutschen, klein-
biirgerlichen Ideologen« wie Stirner und gegen einen Sozialismus/Kommu-
nismus, der »in Deutschland eine kleinbiirgerliche & zugleich iiberschweng-
lich-ideologische Gestalt erhalten hat« (ebd.: 287). Man sieht hier noch einmal
sehr deutlich, wie stark die Auseinandersetzung mit Stirners Einzigem von der
gesamten theoriepolitischen Konstellation tiberdeterminiert ist.

Im Grunde ist mit dem Verweis auf den falsch verstandenen Sozialis-
mus/Kommunismus aber der Einwand von Stirner noch nicht vollig aus dem
Weg gerdumt. Sicher, Stirner erweist sich als harmloser, naiver, eben deut-
scher, philosophiefixierter Denker, der iiberall das >Heilige¢, den >Glauben«
und die >Gedanken«< vermutet oder gar hineininterpretiert; der deshalb den
»heiligen Sozialismus« eines Hess mit dem wirklichen, praktischen Kommu-
nismus der wirklichen proletarischen Bewegungen verwechselt. Stirner er-
weist sich in den Augen von Marx und Engels als ein posthegelianischer Idea-
list, der die Religionskritik von Feuerbach tiberdehnt und einen Schritt zu
weit geht. Er wittert nimlich in allen allgemeinen Begriffen (Staat, Recht,
Nation, Familie etc.) die religiose, theologische und >kanonische< Dimen-
sion, und ihm erwichst aus allen allgemeinen Begriffen, Gedanken etc. eine
scheinbar materielle Macht, ein Bann tiber diejenigen, die sie aussprechen. Ist
das nicht die letzte, die radikalste und zugleich kindischste Form des Idealis-
mus - zu glauben, die Herrschaft der biirgerlichen Gesellschaft beruhe blof3
auf >Gedankenherrschaft¢, also blof$ auf der Produktion von Bewusstseins-
formen, d.h. Ideologien dariiber, wer ich bin und was ich zu sein habe? Und
ist es nicht die Vollendung der Naivitit, zu glauben, man kénne diese >Ge-
spenster< in den Kdpfen einfach verjagen; man kénne die Welt durch einen

19  BeiHess heifdt es: »Die Philosophie, die so viele >Kategorieen«[sic] hat, kennt nicht die
Kategorie Fiir-einander-sein.« (Hess 1961a: 390)

- am 12.02.2026, 21:12:

147


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Wahrheit und Revolution

bloRen Willensakt verindern? Zeigt sich hier nicht die Figur des >deutschen
Kleinbiirgers« schlechthin?*®

Man kann an dieser Einschitzung von Stirner als dem letzten >deutschen
Ideologen« zweierlei erkennen: zum einen die véllige Verkennung der Stir-
ner’'schen Machtkritik, insbesondere die Fehlwahrnehmung seiner gesamten
Analyse einer Subjektivierungsmacht, die tiber materielle Prozeduren, iiber
institutionelle Verfahren und Praktiken verliuft und sich zu einer »freiwil-
ligen Knechtschafts, einer ermdchtigenden Unterwerfung auswichst. Marx und
Engels verwandeln Stirners materielle institutionelle Machtprozeduren in ei-
ne idealistische oder ideologische Bewusstseinsoperation; sie verwandeln diese
Machtkritik in spekulative, d.h. idealistische Ideologiekritik.* Das aber setzt
schon eine klassische Unterscheidung voraus: nimlich, dass Gedanken, Geist,
Bewusstsein, Glaube im Sinne Stirners rein kognitive, mentale, jedenfalls keine
materiellen, keine wirklichen, empirischen Phanomene sind, sondern blof3 abge-
leitete, scheinbar verselbstindigte, ideelle Ausdriicke materieller gesellschaft-
licher Verhiltnisse.

Damit wird zum anderen deutlich, dass Stirners vermeintliche Ideolo-
giekritik schon aus der Perspektive einer neuen historisch-materialistischen
Analytik und eines neuen kommunistischen Standpunktes fixiert wird. Die
Verharmlosung von Stirner als jemandem, der wie alle Junghegelianer im
idealistischen Paradigma einer blofy spekulativen Ideologiekritik verbleibt,
geht in dem Moment in einen Gegenangrift iiber, wo sich die Frage nach der
Revolution, nach der Uberwindung der Herrschaftsweise der biirgerlichen
Gesellschaft stellt. Und hier hat Stirner den beiden Autoren zufolge nichts
anderes als eine Art Willensmetaphysik anzubieten: Man miisse sich die Ideo-
logie einfach aus dem Kopfe schlagen — das ist die Formulierung, die immer
wieder von Marx und Engels angefiithrt wird, um Stirners Befreiungs- und
Emporungspraxis zu beschreiben:

»Die Befreiung der Menschen von diesen Michten wird nach Sancho da-
durch bewerkstelligt, dafd man sich die Vorstellungen von diesen Machten

20 Pagel (2020: 640 ff.) kann sehr gut zeigen, dass der Begriff des>Kleinbiirgers<in direk-
ter Auseinandersetzung mit Stirner entstanden ist und im Manuskript I1l. Sankt Max
erstmals auftaucht.

21 Auch hier wird sichtbar, wie stark Marx und Engels in der Auseinandersetzung mit und
in AbstoRung von Stirners »Gedankenherrschaft« (Stirner 2003: 79) ihre eigene ma-
terialistische Ideologiekritik entwickeln —allerdings unter Verkennung der materialisti-
schen Dimension von Stirners Konzeption. Vgl. dazu auch Pagel 2020: 629.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

oder vielmehr die philosophischen & religiésen Verdrehungen dieser Vor-
stellungen aus dem Kopfe schldgt, sei es durch etymologische Synonymik
[...], moralische Postulate [...] oder durch affenartige Grimacen und gemiith-
lich-burleske Renommagen gegen >das Heilige«.« (Ebd.: 434)*

Doch dieses >Aus-dem-Kopfe-Schlagen« der Vorstellungen, Ideen, Gedanken
etc. ist selbst eine Illusion, solange man eben nicht die tatsdchlichen, wirklichen,
materiellen Grundlagen der biirgerlichen Herrschaftsform beseitigt hat. Das,
was Stirner angreift und kritisiert, ist nur der ideologische Schein jener ar-
beitsteilig organisierten gesellschaftlichen Produktionsverhiltnisse, die sich
als Klassenherrschaft der Bourgeoisie iiber das Proletariat eben wissenschaft-
lich, d.h. auf der Grundlage eines >kritischen< und stheoretischen Kommunis-
mus<*, nachweisen lassen. Die Michte, die Stirner beschreibt und die sich
der Menschen bemichtigen (Moral, Sittlichkeit, Religion, Staat, Recht etc.),
sind lediglich die Produkte einer spezifischen ideologischen Operation (Ver-
kehrung, Idealisierung, Verselbstindigung), die allerdings auf tatsichlichen,
materiellen gesellschaftlichen Verhiltnissen beruhen, genauer: auf der Wei-
se, wie die Menschen in Beziehung zueinander den gesellschaftlichen Reich-
tum produzieren, tauschen und verteilen. Diese Verhiltnisse sind nun unter
den gegenwirtigen biirgerlichen Herrschaftsformen dergestalt eingerichtet,
dass eine Klasse (Bourgeoisie) die andere Klasse (Proletariat) durch spezifi-
sche sozio-6konomische Ausbeutungspraktiken (Lohnarbeit, Privateigentum
an Produktionsmitteln, gesellschaftliche Arbeitsteilung) beherrscht und un-
terdriickt. Eine wirkliche, weil kommunistische und materialistische Kritik
der biirgerlichen Gesellschaft muss demnach auf den Herd der Unterdrii-
ckung, die kapitalistischen Produktions-, Verkehrs- und Klassenverhiltnisse,

22 Marxund Engels beziehensich hieraufjene o.g. Selbstreinigungspraktiken, die Stirner
zuweilen duflerst eigensinnig beschreibt und die fiir die wissenschaftlichen Augen und
Ohren von Marx und Engels geradezu grotesk wirken mussen. Hier ein Beispiel: »Ein
Ruck tut Mir die Dienste des sorglichsten Denkens, ein Recken der Glieder schiittelt
die Qual der Gedanken ab, ein Aufspringen schleudert den Alp der religiésen Welt von
der Brust, ein aufjauchzendes Juchhe wirft jahrelange Lasten ab. Aber die ungeheuere
Bedeutung des gedankenlosenJauchzens konnte in der langen Nacht des Denkens und
des Glaubens nicht erkannt werden.« (Stirner 2003: 164)

23 Dies sind beides Bezeichnungen, die Marx und Engels zu diesem Zeitpunkt gebrau-
chen, um ihr neues Projekt zu benennen und sich auch begrifflich von anderen Kom-
munismen abzusetzen. So heifdt es etwa: »Die theoretischen Kommunisten, die einzi-
gen, welche Zeit haben, sich mit der Geschichte zu beschiftigen, unterscheiden sich
gerade dadurch [..]« (MECA? I/5: 302).

- am 12.02.2026, 21:12:

149


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Wahrheit und Revolution

zielen; sie darf nicht in die Falle einer rein spekulativen Ideologiekritik tappen
und auf die Willensmetaphysik des Einzelnen setzen; sie muss vielmehr nach-
weisen, aus welchen gesellschaftlichen Verhiltnissen und Konstellationen die
Ideen, Vorstellungen etc. der Menschen entspringen; sie muss immer wieder
die »materielle Geburtsstitte« (ebd.: 302) dieser ideologischen Michte ent-
ziffern.** Die Beseitigung dieser materiellen Verhiltnisse, so die felsenfeste
Uberzeugung von Marx und Engels, fithrt gleichsam automatisch zur Beseiti-
gung, zur Auflésung aller ideologischen Formen und der ideologischen Ope-
ration schlechthin.

Mit dieser Neubegriindung einer materialistischen Kritik der kapitalis-
tischen Produktions- und Klassenverhiltnisse haben Marx und Engels eine
grandiose Volte sowohl gegen Stirner als auch gegen Hess geschlagen. Was
namlich Hess mit seinem >philosophischen Kommunismus« gegeniiber Stir-
ner nicht wirklich beantworten konnte, ist nun auf der Grundlage der neu-
en Konzeption moglich. Ist der Kommunismus eine Fortsetzung und Voll-
endung der biirgerlichen Gesellschaft? Die Antwort lautet bekanntermafien:
»Wir nennen Communismus die wirkliche Bewegung welche den jetzigen Zu-
stand aufhebt. Die Bedingungen dieser Bewegung ergeben sich aus der jezt
bestehenden Voraussetzung.« (Ebd.: 37) Der Kommunismus ist also ein Teil
der biirgerlichen Gesellschaft; er ist eine Bewegung innerhalb des jetzt Be-
stehenden, die darauf ausgerichtet ist, diese Gesellschaft zu beseitigen. Der
Kommunismus setzt demnach tatsichlich etwas fort, was schon in der biir-
gerlichen Gesellschaft angelegt ist, nimlich eine doppelte historisch-teleologi-
sche Bewegung, die Marx und Engels genauer bestimmen: a) als Entwicklung
der Produktivkrifte innerhalb von biirgerlichen Verkehrs- oder Produktions-
verhiltnissen, die als Fessel wirken und gesprengt werden;* b) als Entwick-
lung eines proletarischen Klassen-Subjekts, das die Herrschaft der Bourgeoisie
und damit die gesamten Klassenverhiltnisse revolutioniert.”® Die Antwort

24  Siehe dazu ausfihrlicher Bohlender 2010.

25  Siehe dazu ausfihrlicher Spekker 2018: 175 ff.

26  »Inder Entwicklung der Produktivkrafte tritt eine Stufe ein, auf welcher Produktions-
krafte & Verkehrsmittel hervorgerufen werden, welche unter den bestehenden Ver-
haltnissen nur Unheil anrichten, welche keine Produktionskrafte mehr sind, sondern
Destruktionskréfte (Maschinerie & Geld) — & was damit zusammenhingt daR eine
Klasse hervorgerufen wird, welche alle Lasten der Gesellschaft zu tragen hat ohne ihre
Vortheile zu geniefien, welche aus der Gesellschaft heraus gedriangt, in den entschie-
densten Cegensatz zu allen andern Klassen forcirt wird; eine Klasse die die Majoritat
aller Gesellschaftsmitglieder bildet & von der das Bewuftsein tiber die Nothwendig-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

des >wirklichen< Kommunismus auf Stirner lautet also prizise gefasst: Ja, wir
Kommunisten setzen etwas fort, was in der biirgerlichen Gesellschaft he-
rangereift ist (Produktivkrifte, Proletariat); nein, wir verbleiben nicht in ih-
rer Herrschaftsform (Produktionsverhiltnisse, Klassenverhiltnisse), vielmehr
haben wir das Geheimnis ihrer Herrschaftsform erkannt (Lohnarbeit, Privat-
eigentum, Arbeitsteilung) und sind deshalb in der Lage, sie endgiiltig zu stiir-
zen.

Die Pointe der neuen Gesellschaftskritik und des neuen kommunistischen
Projekts besteht, wie Wolfgang ERbach zurecht bemerkt hat, darin, »subjekti-
ves Wollen der Emanzipation in eine objektive historische Tendenz zu trans-
formieren« (EfRbach 2010, 182), d.h. den Willen zur Revolution nicht mehr
an ein personales Subjekt oder das Individuum zu binden, sondern an die
geschichtliche Immanenz einer Bewegung, die notwendig zur Revolution der biir-
gerlichen Gesellschaft fithrt. Marx und Engels weisen mit grofem Nachdruck
gegen Stirner, aber auch wieder indirekt gegen Hess jede Form einer huma-
nistisch-moralischen oder ethischen Dimension des kommunistischen Un-
terfangens zuriick:

»Die Kommunisten predigen itberhaupt keine Moral [...]. Sie stellen nicht die
moralische Forderung an die Menschen: Liebet Euch unter einander, seid kei-
ne Egoisten p. p.; sie wissen im Gegentheil sehr gut, dafd der Egoismus eben-
so wie die Aufopferung eine unter bestimmten Verhdltnissen nothwendige
Form der Durchsetzung der Individuen ist.« (MEGA? I/s: 302)

Der Kommunismus ist kein moralisches, ethisches oder sonst wie den Men-
schen von aufen aufgendtigtes Projekt, sondern der Vollzug einer in die Ver-
hiltnisse eingeschriebenen notwendigen historischen Bewegung.*

Doch wer eigentlich genau vollzieht die Revolution? Wer ist der performa-
tive Akteur der notwendigen Bewegung? Es ist bekanntermafen das Proletari-
at als eine Klasse, die in der Immanenz der kapitalistischen Gesellschaft das
zentrale Kollektivsubjekt aller Unterdriickungs- und Ausbeutungserfahrungen
darstellt und gerade deshalb auch das alleinige Subjekt der Revolution sein

keit einer griindlichen Revolution, das kommunistische Bewuftsein aus geht« (MEGCA?
1/5: 43).

27  Dieser Grundgedanke des neuen kommunistischen Projekts, die Revolution nicht als
(kollektiven) moralischen Willensakt, sondern als gesellschaftlichen Vollzug einer
notwendigen historischen Operation zu begreifen, ist zweifellos der Grund fiir die
scheinbare Immunitat dieser Konzeption gegen die Stirner’sche Kritik der ethischen Ce-
walt, die die bisherigen Kommunismen und Sozialismen treffen musste.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Wahrheit und Revolution

kann. Doch die Dinge liegen komplizierter: Das Subjekt der Unterdriickung
ist (noch) nicht das Subjekt der Befreiung. Der Vollzug der Revolution durch
das proletarische Kollektivsubjekt darf nicht als ein blinder, mechanischer,
bewusstloser Vorgang verstanden werden, sondern ist fiir Marx und Engels
selbst ein umfassender Bildungsprozess, der durch die kapitalistische Forcierung
der Klassengegensitze zu einem revolutioniren kommunistischen Bewusst-
sein fithren soll. Erst mit der Ausbildung dieses kommunistischen Bewusst-
seins ist die Revolution eine, die in eine neue Gesellschaft fithrt. Das aber
heifdt auch: Die Revolution ist an eine bestimmte Fihigkeit, eine bestimmte
Qualifikation ihres Subjekts gekniipft. Denn die Fihigkeit, zu revolutionie-
ren, erfordert nicht etwa einen individuellen moralischen Willen der einzel-
nen Subjekte (-Ich als Proletarier will die Revolutions), sondern eben ein be-
stimmtes (Kollektiv- oder Klassen-)Bewusstsein: ein kommunistisches Bewusst-
sein (Ich bin mir bewusst, als Teil des Proletariats aktiver Teil der Revolution
sein zu miissen<).*® Auf welche Weise aber erlangt das Kollektivsubjekt »Pro-
letariat« ein kommunistisches Bewusstsein? Wie kann es befihigt werden,
ein solches Bewusstsein auszubilden und damit ein revolutionires Subjekt
zu werden? Und: Wer oder was qualifiziert dieses Subjekt? Die Antwort von
Marx und Engels lautet geradezu in einem proletarisch-iiberschwinglichen — um
nicht zu sagen: idealistischen — Tonfall: die Revolution selbst! Die Revolution
erzeugt ein Bewusstsein iiber die Notwendigkeit ihrer selbst! So heifit es in
der entsprechenden Passage,

»dafd sowohl zur massenhaften Erzeugung dieses kommunistischen Be-
wufltseins, wie zur Durchsetzung der Sache selbst eine massenhafte

28  Marxlaboriertan diesem Gedankengangschon in der Heiligen Familie von1844/45. Dort
heifst es aber noch ganz objektivistisch: »Es handelt sich nicht darum, was dieser oder
jener Proletarier oder selbst das ganze Proletariat als Ziel sich einstweilen vorstellt.
Es handelt sich darum, was es ist und was es diesem Sein gemafS geschichtlich zu tun
gezwungen sein wird.« (MEW 2: 38) Im Elend der Philosophie von 1847 wird dann schon
deutlich, dass das Proletariat als Kollektivsubjekt der Revolution einen subjektivieren-
den Bildungs- und Befihigungsprozess zur Revolution durchlaufen wird/muss. Nichts an-
deres besagt die folgende beriihmte Transformationspassage von der Masse zur Klasse
fiir sich: »Die 6konomischen Verhaltnisse haben zuerst die Masse der Bevolkerung in
Arbeiter verwandelt. Die Herrschaft des Kapitals hat fiir diese Masse eine gemeinsame
Situation, gemeinsame Interessen geschaffen. So ist diese Masse bereits eine Klasse
gegeniiber dem Kapital, aber noch nicht fir sich selbst. In dem Kampf, den wir nur in
einigen Phasen gekennzeichnet haben, findet sich diese Masse zusammen, konstituirt
sie sich als Klasse fiir sich selbst.« (MEGA? |/30: 332)

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

Veranderung der Menschen néthig ist, die nur in einer praktischen Bewe-
gung, in einer Revolution vor sich gehen kann; daf also die Revolution nicht
nur nothig ist, weil die herrschende Klasse auf keine andre Weise gestiirzt
werden kann, sondern auch, weil die stiirzende Klasse nur in einer Revolution
dahin kommen kann, sich den ganzen alten Dreck vom Halse zu schaffen & zu
einer neuen Begriindung der Cesellschaft befihigt zu werden.« (Ebd.: 44 f.; Herv.
der letzten Passage M.B.)

Beides also fillt in der Revolution, in der revolutiondren Titigkeit*, zusam-
men: der Bildungsprozess eines neuen befihigten Klassensubjekts und der
Umwilzungsprozess der gesamten Gesellschaft.

Wir sind nun an einen entscheidenden Punkt angelangt, der offenlegt,
dass das neue kommunistische Projekt einer Revolutionierung der Gesell-
schaft an eine moderne Subjektivitit gebunden wird, die alle Elemente eines
Wahrheits- und Glaubenssubjekts aufweist. Das Proletariat als revolutionire Klas-
se wird ermdchtigt und befihigt, d.h. mit einem kommunistischen Bewusst-
sein ausgestattet, das zu tun, was es letztlich historisch und gesellschaftlich
gezwungen ist, zu tun. Es durchliuft in der Revolution einen Ermichtigungs-
und Unterwerfungsprozess zugleich, eine Wahrheits- und Machtprozedur, die
aus einer Masse von Arbeiterinnen und Arbeitern ein mit kommunistischem
Bewusstsein ausgestattetes und vom »alten Dreck« befreites Wahrheitssub-
jekt macht - ein Wahrheitssubjekt, das sich aber eben auch durch die Teilha-
be am revolutioniren Prozess zugleich der geschichtlichen Aufgabe unterwirft,
die Revolution zu vollziehen. Die zentrale Passage zu dieser Unterwerfung, die
eine Ermdchtigunyg ist, lautet:

»In der gegenwdrtigen Epoche hat die Herrschaft der sachlichen Verhiltnis-
se liber die Individuen, die Erdriickung der Individualitat durch die Zufillig-
keit ihre scharfste & universellste Form erhalten, & damit den existirenden
Individuen eine ganz bestimmte Aufgabe gestellt. Sie hat ihnen die Aufga-
be gestellt, an die Stelle der Herrschaft der Verhiltnisse & der Zufalligkeit
Uber die Individuen, die Herrschaft der Individuen tiber die Zufilligkeit &
die Verhaltnisse zu setzen. [..] Diese durch die gegenwartigen Verhiltnisse
vorgeschriebne Aufgabe fillt zusammen mit der Aufgabe, die Gesellschaft
kommunistisch zu organisiren.« (Ebd.: 496)

29  So heifdt es in der entsprechenden Formulierung in der Deutschen Ideologie, die nicht
zuféllig an die dritte Feuerbach-These erinnert: »In der revolutiondren Thatigkeit fallt
das Sich-Verandern mit dem Verandern der Umstidnde zusammen.« (MEGA? I/5: 268 f.)

- am 12.02.2026, 21:12:

153


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 Wahrheit und Revolution

Stellen wir uns fiir einen Moment vor, Max Stirner hitte diese Passage lesen
konnen; was hitte er wohl darauf geantwortet?

>Lieber Marx, lieber Engels, was soll nicht alles Meine Sache, Mein Beruf,
Meine Aufgabe sein! Die blrgerliche Gesellschaft will, dass Ich ein gutes
Staatsblrgersubjekt, ein glaubiges Christensubjekt, ein patriotisches Vater-
landsubjekt, ein braves Familiensubjekt, ein gelehriges Arbeitssubjekt oder
konkurrenzbewusstes Unternehmenssubjekt etc. sein soll. Und nun schreibt
lhr, dass die biirgerliche Gesellschaft (Herrschaft der sachlichen Verhiltnis-
se Uber die Individuen) jetzt, in diesem historischen Moment, Mir noch ei-
ne letzte Aufgabe gestellt hat, ndmlich all das hinter Mir zu lassen und ein
revolutiondres kommunistisches Subjekt zu werden! Die birgerliche Gesell-
schaft schreibt Mir also vor, Mich in einen kommunistischen Revolutionar zu
verwandeln, um diese Gesellschaft und ihre Herrschaftsform auf der ganzen
Welt zu beseitigen?

Vielleicht ist der ungeheure Abstand zwischen Marx, Engels auf der einen und
Stirner auf der anderen Seite an diesem Punkt am deutlichsten zu erkennen
— auch der Abstand zwischen beiden Formen der Gesellschaftskritik: einer
Herrschaftskritik auf der Grundlage der Analyse kapitalistischer Produktionsverhlt-
nisse und einer Machtkritik auf der Grundlage einer Analyse gesellschaftlicher Pro-
zeduren der Subjektivierung. Es mag richtig sein, Stirner Blindheit und Naivi-
tit gegeniiber den Herrschaftseffekten der kapitalistischen Produktionswei-
se vorzuwerfen; und es mag richtig sein, seine unerschiitterliche Ontologie
des »Selbst« sowie seine Willensmetaphysik der »Emporung« zuriickzuwei-
sen; aber umgekehrt lisst sich nun die ebenso grofie Blindheit und Naivitit
von Marx und Engels gegeniiber den Machteffekten der Subjektivierung er-
kennen. Wenn die Revolution massenweise Wahrheitssubjekte erzeugt; wenn
sie eine Wahrheitsprozedur und einen Befreiungsprozess darstellt, dann hit-
ten Marx und Engels immerhin von Stirner lernen kénnen, dass ein Wahrheits-
subjekt wie das >Proletariat« zu erzeugen moglicherweise nicht ohne Praktiken
der Unterwerfung von Proletariern und Proletarierinnen funktioniert.

Denn was passiert eigentlich, wenn das Proletariat seine Aufgabe nicht er-
fiillt und seiner Berufung nicht nachkommt? Was passiert, wenn die von der
Geschichte und der Gesellschaft zur Weltrevolution auserwihlten Individuen
sich weigern, gute kommunistische Subjekte zu werden? Zum einen haben
Marx und Engels schon wihrend der Abfassung der Deutschen Ideologie hand-
fest und schmerzlich erfahren miissen, dass selbst die sozialistisch und kom-
munistisch organisierten Handwerker und Arbeiter nicht immer dem Ruf der

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

»theoretischen Kommunisten« folgten und dass deshalb die Griinianer, die
Weitlingianer, die Proudhonisten erst einmal aus dem Bund der Kommunisten
ausgeschlossen werden mussten. Zum anderen sieht man diesen praktischen
Vorgang der organisatorischen Austreibung und der Herstellung eines verliss-
lichen kommunistischen Proletariats auch schon im Stirner-Kapitel reflektiert,
namlich in der Sozialfigur des >Lumpenproletariats<.>®

Stirner hatte vom »gefihrlichen Proletariat« (Stirner 2003: 123) als jenem
bunten Haufen von widerstindigen Subjekten gesprochen, gegen die schon
die birgerliche Gesellschaft ihre Gefingnisse und Heilanstalten in Stellung
gebracht hatte: die Vagabunden, die Pauper, die Diebe, die Riuber und die
Huren, »die Klasse der Unsteten, Ruhelosen, Verinderlichen, d.h. der Prole-
tarier« (ebd.: 124). Marx und Engels emporen sich nun dariiber, dieses >Lum-
penproletariatc mit dem wirklichen, profanen, revolutioniren Proletariat zu
verwechseln:

»[Das galnze Proletariat [Stirners] besteht also aus ruinirten Bourgeois u.
ruinirten Proletariern, aus einer Collection von Lumpen die in jedem Zeital-
ter existirt haben, & deren massenhafte Existenz nach dem Untergange des
Mittelalters dem massenhaften Entstehen des profanen Proletariats vorher-
ging, wie Sankt Max sich aus der englischen & franzdsischen Gesetzgebung
& Literatur Uberzeugen mag. [..] Er identifizirt konsequenter Weise auch
Proletariat & Pauperismus, wihrend der Pauperismus die Lage nur des rui-
nirten Proletariats, die letzte Stufe ist, auf die der gegen den Druck der Bour-
geoisie widerstandslos gewordene Proletarier versinkt, & nur der aller Ener-
gie beraubte Proletarier ein Pauper ist« (MEGA? I/5: 256).

Die abgesunkenen, die ruinierten, die widerstandslosen und pauperisierten
Proletarierinnen und Proletarier sind nicht befihigt, nicht qualifiziert, ein re-
volutionires Subjekt zu werden — oder genauer: Sie haben ihre Befihigung
verloren. Sie kénnen daher die Aufgabe nicht erfiillen, sie konnen die Stimme
der kommunistischen Subjektivierung nicht héren und sind daher auch nicht
wahrheitsfihig. Das >Lumpenproletariat«< ist ohne Zweifel der erste sichtba-
re Riss innerhalb des von Marx und Engels idealistisch, weil homogen und
kohirent konstruierten Wahrheitssubjekts >Proletariat<. Mit dieser moralisch
abgewerteten Figur erscheint gleichsam eine neue Variante des von Stirner
diagnostizierten >-Unmenschen« (Verbrecher, Kranker, Faulenzer, Siinder etc.);
und es wird offenbar, dass Marx und Engels mit dem Proletariat nicht allein

30 Vgl. dazu die sehr lesenswerte Studie von Bescherer 2013, insbesondere Kapitel 2.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Wahrheit und Revolution

eine gesellschaftliche Klasse beschreiben, sondern diese zum normativen Maf3-
stab erkliren. Denn mit dem >Lumpenproletariat« wird erstmals in den Texten
von Marx und Engels die folgenschwere Moglichkeit eréffnet, dass das Prole-
tariat unter den Bedingungen der kapitalistischen Produktivkraftentfaltung
nicht den idealen und vorgegebenen Pfad des >profanenc, d.h. wahrheits- und
revolutionsfihigen Proletariats einschligt, sondern davon abweichen kann,
deviant, widerstandslos wird, sogar verpdbelt und pauperisiert.* Es erscheint
sogar die Moglichkeit — und das Manifest und der 18. Brumaire werden es be-
stitigen®* —, dass dieses verlumpte Proletariat sich auf die Seite der Herr-
schaft schlidgt. Wir haben es mitten in der Geburtsphase des historischen Ma-
terialismus, noch bevor iiberhaupt eine Doktrin diesen Namen beansprucht,
noch bevor das »Proletariat« iiberhaupt halbwegs benannt werden konnte,
mit dem zu tun, was Lukacs die »ideologische Krise des Proletariats« genannt
hatte. Die Stirner’sche Testfrage zeigt die Grundproblematik schon am Aus-
gangspunkt der Marx’schen Gesellschaftskritik: Was passiert, wenn die Pro-
letarier und Proletarierinnen ihre Aufgabe nicht erfilllen, und was passiert
mit ihnen, wenn sie es nicht tun? Welche institutionellen Prozeduren und Ver-
fahren miissen jetzt eingesetzt werden: entweder um das dequalifizierte Pro-
letariat wieder zu befihigen oder um es endgiiltig fir wahrheitsunfihig zu
erklaren?

Fiir Marx und Engels ist sehr rasch klar, dass der revolutionire Bildungs-
prozess vor allem tiber die wichtigste institutionelle Apparatur der kapitalisti-
schen Produktionsweise verlaufen musste, dort, wo die Produktivkraftentfal-
tung der biirgerlichen Gesellschaft ihre hochste Stufe erreicht hat: die moderne
Industriefabrik. Der Eintritt oder Wiedereintritt in die Fabrik scheint ihnen die

31 Einige Jahre spater wird neben die Verpibelung des Proletariats noch eine andere Ab-
weichung hinzukommen, namlich die Verbiirgerlichung des Proletariats. Zum »Lum-
penproletariat« gesellt sich nun die sogenannte »Arbeiteraristokratie«. So schreibt En-
gels an Marx 1858, »dafd das englische Proletariat factisch mehr & mehr verbiirgert, so-
dafd diese biirgerlichste aller Nationen es schliefslich dahin bringen zu wollen scheint
eine biirgerliche Aristokratie & ein biirgerliches Proletariat neben der Bourgeoisie zu
besitzen« (MEGAZ II1/9, 216).

32 Vgl. MEW 4:472 sowie MEGAZ1/11: 105 und besonders 141 f. Eine wirkliche, materialisti-
sche Klassenanalyse hitte zeigen kdnnen, was Mark Traugott in seiner Untersuchung
zum Juni-Aufstand 1848 herausfand: dass namlich auf beiden Seiten der Barrikaden
liberwiegend ein ausgebildetes Handwerker-Proletariat stand und nicht etwa hier ein
gekauftes, heruntergekommenes sLumpenproletariat< (Mobilgarde) und da die kom-
munistisch gefestigte, revolutionare Arbeiterklasse. Vgl. Traugott 2002: 34 ff.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

einmalige historische Bedingung der Moglichkeit zu sein, ein revolutionires
Subjekt hervorzubringen. Dort werden die Arbeiterinnen und Arbeiter zwar,
wie es im Manifest heif’t, zum »Zubehor der Maschinex, zu »gemeinen Indus-
triesoldaten« und blofRen »Knechten der Bourgeoisie« degradiert, aber gerade
die »soldatische Organisation der in den Fabriken zusammengedringten Ar-
beitermassen« (MEW 4: 469 ff.) sollte diese zum Klassenkampf erziehen und
am Ende die kommunistische Vereinigung forcieren. Marx und Engels triu-
men ihr Wahrheitssubjekt als ein geschultes, diszipliniertes, kimpfendes In-
dustrieproletariat.® Und sie triumen davon, dass die Prozeduren der Zurich-
tung, der Unterwerfung und der Erniedrigung, die die Arbeiter und Arbeite-
rinnen in den Fabriken sechs Tage die Woche, zehn bis vierzehn Stunden am
Tag erfahren, sich gleichsam dialektisch in Selbstorganisations- und Befrei-
ungspraktiken verwandeln — dass aus Machtprozeduren Wahrheitsprozedu-
ren werden! Dass dieser revolutionire Traum problematisch ist, hatte Stirner
zur Geniige angemahnt: Die Machtprozeduren der biirgerlichen Gesellschaft
namlich erweisen sich als persistenter denn vermutet, sie erzeugen Sinnstruk-
turen (Glaube, Gedanken, Wahrheit), die sich in den Képfen und Kérpern der
Menschen, zu Identititen, Begehren und Bediirfnissen, Lebensweisen und
Lebensliufen ausbilden; und diese Sinnstrukturen sind eben nicht einfach in
einem revolutioniren Reinigungsakt (»der ganze alte Dreck«) zu beseitigen.**
Stirner hatte schon die Kommunisten um Weitling und Cabet darauf hinge-
wiesen; und auch Marx und Engels hétten sich von Stirner aufkliren lassen
koénnen: Was wird das am Ende fiir eine Revolution, was wird das fiir eine
Gesellschaft sein, die aus produktivistischen Arbeitssubjekten besteht, die an
die Arbeit, die Maschine, die Produktivkrifte, die Fabrik und den Fortschritt
glauben? Engels hat im Jahr 1874 mehr oder weniger darauf mit einem klei-
nen zornigen Artikel gegen die »Antiautoritarier«, wie er die Anarchisten hier

33 Inseiner dufierst lesenswerten Arbeit hat Eiden-Offe 2017 gezeigt, wie mit Marx und
Engels schon im Vormarz der Pfad der industriellen Proletarisierung eingeschlagen
wird und damit die noch vormarzliche Offenheit einer proletarisch-plebejischen Iden-
titdt sowie die Widerstandsressource einer antikapitalistischen Poetik zugunsten ei-
ner sozialen Disziplinierung zum Industrieproletariat aufgegeben wird.

34  Kaum ein anderer marxistischer Autor hat dies so deutlich erkannt wie Antonio Gram-
sci, der die gescheiterten Revolutionen im Westen bekanntermafien an der Persistenz
dessen festgemacht hat, was er»Zivilgesellschaft« (societa civile) nannte und womit er
den Ort bezeichnete, an dem die>Sinnstrukturenc<der biirgerlichen Cesellschaft hege-
monial ber eine ganze Armada von Medien, Techniken, Verfahren, Prozeduren und
Institutionen ausgearbeitet und subjektiviert werden.

- am 12.02.2026, 21:12:

157


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Wahrheit und Revolution

nennt, geantwortet. Darin betont er ausdriicklich, dass auch nach der Revo-
lution die Minner, Frauen und Kinder gezwungen sein werden, unter der
>Autoritit des Dampfes« zu arbeiten. Es wird weiterhin einen >Despotismus«
der Maschinen geben, denn die vom Kapitalismus itbernommenen Produk-
tivkrifte erfordern Autoritit und Unterordnung:

»Wir haben also gesehen, daf$ einerseits eine gewisse, ganz gleich auf wel-
che Art (ibertragene Autoritiat und andererseits eine gewisse Unterordnung
Dinge sind, die sich uns aufzwingen unabhdngig von aller sozialen Organisation,
zusammen mit den materiellen Bedingungen, unter denen wir produzieren
und die Produkte zirkulieren lassen.« (MEW 18: 307; Herv. M.B.)

Halten wir fest: In einer doppelten Abstofiungsbewegung gegen Moses Hess
und Max Stirner entwickeln Marx und Engels ein neues kommunistisches
Projekt, dessen Fundament eine historisch-materialistische Analyse und Kri-
tik der biirgerlich-kapitalistischen Herrschaftsform darstellt. Dieses gesamte
Projekt beinhaltet eine folgenschwere, fiir die beiden Autoren zunichst aber
vollig problemlose Verkniipfung: Es bindet irreversibel die Analyse und Kritik
der Herrschaft (Wahrheit) an die historisch-materielle Praxis der Beseitigung
derselben (Revolution) sowie an die Existenz eines Wahrheitssubjekts (Proleta-
riat), das nicht nur die Wahrheit bzw. die Revolution vollziehen wird, son-
dern dies auch nur erfolgreich tun kann, wenn es darin eine Prozedur der
Selbsterkenntnis, der Selbstbefahigung und der Selbstbefreiung durchliuft —
eine Wahrheitsprozedur. Als fiir Marx endgiiltig die Niederlage der Revolution
von 1848 feststand, schrieb er im zornigen Ton an die Adresse der Arbeiter
und Arbeiterinnen: »Ihr habt 15, 20, 50 Jahre Birgerkriege und Volkerkimpfe
durchzumachen, nicht nur um die Verhiltnisse zu dndern, sondern um Euch
selbst zu dandern und zur politischen Herrschaft zu befihigen [...]« (MEGA? I/11: 372;
Herv. M.B.). Erstaunlich und frappierend ist nun, dass Marx und Engels in
diesem Vorgang von Gesellschafts- und Selbstveranderung die eingelassenen
Machtprozeduren bzw. ihre Wirkungen véllig unterschitzen oder ganz igno-
rieren: seien es die Machtprozeduren, die die biirgerliche Gesellschaft selbst
auf die Arbeiter und Arbeiterinnen ausiibt, seien es die moglichen Machtpro-
zeduren, die dann einsetzen, wenn das Proletariat seine Aufgabe nicht erfiillt,
wenn es abweicht, sverpobelt« oder konterrevolutionidr wird. Diese Blindheit
ist auch deshalb erstaunlich, weil Stirners fast zur selben Zeit neu entwickelte
Kritik der biirgerlichen Sinnstrukturen als Subjektivierungsmacht den beiden Kom-
munisten ein Instrumentarium an die Hand gegeben hatte, um diese Macht-
prozeduren sichtbar zu machen.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

3. Reprise: Die ausgebliebene Kritik der kommunistischen Politik

Kehren wir an dieser Stelle zum Ausgangspunkt zuriick. Warum hatte Ge-
org Lukdcs seine Erneuerung des Marxismus, seine mit Hegels Totalitdtsbe-
griff und Marx’ Fetisch-Kapitel ausgestattete Kritik der kapitalistischen Ver-
gesellschaftung am Ende an die notwendige Existenz einer kommunistischen
Partei gekniipft, an die Macht eines politischen Apparates? Die Antwort da-
rauf war klar ausgefallen: Es ist gerade die universale Form der kapitalisti-
schen Verdinglichung (Warenform), die unter bestimmten historisch-politi-
schen Umstinden zu einer »ideologischen Krise des Proletariats« fithrt, zu
einer Mangelhaftigkeit in der geistigen Verfassung (Klassenbewusstsein) ei-
nes Wahrheitssubjekts, dem die universale Aufgabe zugeschrieben wird, die
kapitalistische Vergesellschaftung radikal zu iiberwinden. Die kommunisti-
sche Partei war eine notwendige pastorale Macht zur Fithrung des >Proleta-
riats< und ein Sicherheitsdispositiv gegen die fatalen politischen Folgen der
kapitalistischen Verdinglichung. Diese explosive Verkniipfung von Wahrheit,
Macht und Subjektivitit ist allerdings keineswegs allein Lukacs zuzuschreiben.
Ungefihr dreiig Jahre nach Geschichte und Klassenbewuftsein liefert ein ande-
rer groRer Vertreter des »westlichen Marxismus« eine ganz dhnliche Begriin-
dung fiir die Notwendigkeit einer kommunistischen Partei. Auch hier sind es
die gesellschaftlichen Herrschaftsverhiltnisse, die auf die Existenz und das
Bewusstsein des >Proletariats< dergestalt einwirken, dass es regelrecht >ver-
massts, sentmenschts, >zerstreut, »erschopftc, >atomisiert« und >trage< wird,
kurz: den Arbeiter und die Arbeiterin zu einem »reinen Produkt der Produk-
tion« (Sartre 1982: 171) machen. Fiir Jean-Paul Sartre ist daher die »Weigerung,
so zu sein« (ebd.: 172), die Emporung gegen die eigene, falsche Identitit, der
Ausgangspunkt fiir die proletarische Revolution. Diese kollektive Weigerung
verlangt allerdings »eine einheitliche Fithrung, und er [der Arbeiter; M.B.]
gerade braucht die Uberzeugung, da es eine Wahrheit gibt; weil er sie nicht
allein feststellen kann, muf$ er in ziemlich hohem Mafe den Fiihrern sei-
ner Klasse vertrauen konnen, um bereit zu sein, sie von ihm zu empfangenc
(ebd.: 200). Die Partei muss man sich, so Sartre, als einen geistlichen »Or-
den«vorstellen, der »Ordnung schafft und Anordnungen erteilt«, der es dem
verwirrten Arbeiter oder der zerstreuten Arbeiterin ermdglicht, »zu einem
neuen Leben zu gelangen, indem man seine gegenwirtige Personlichkeit ab-
streift« (ebd.: 201). Radikaler noch als Lukdcs begreift Sartre die kommunis-
tische Partei nicht nur als Pastoralmacht, sondern geradezu als Schopferin der
Klasse selbst; sie ist es, die die Konversion zum revolutioniren Subjekt veran-

- am 12.02.2026, 21:12:

159


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Wahrheit und Revolution

lasst, sie ist es, die die Arbeiterklasse konstituiert und fithrt; ohne die Partei
»zerfiele sie wieder in Staub« (ebd.: 203).

Man kénnte nun mit gewissem Recht fragen, was das eigentlich mit Marx
und seiner Gesellschaftskritik zu tun hat. Beschworen Lukacs und auch Sartre
nicht eine politische Machtorganisation, die ausschliefdlich das Produkt des
20. Jahrhunderts ist und von der Marx und Engels nicht einmal getriumt
haben koénnen? Ohne Frage haben Marx und Engels nicht das Konzept ei-
ner leninistischen Avantgarde- und Staatspartei entwickelt; ihre »kommu-
nistische Partei«, die tibrigens erstmals so in der Deutschen Ideologie benannt
wird (vgl. MEGA? 1/5: 517), ist alles andere als eine straffe, zentralistische, von
Berufsrevolutioniren gefithrte Massenorganisation. Doch sollte man deshalb
die meist vergessenen, aber sehr konkreten organisatorischen Anstrengungen
von Marx und Engels nicht unterschitzen. Die Frage der Organisation einer
kommunistischen Partei beginnt 1845 mit den Kommunistischen Korrespondenz-
Komitees, mit dem Einstieg in die kommunistischen Arbeiterbildungsverei-
ne und den transnational ausgerichteten Bund der Gerechten sowie mit dessen
inhaltlicher wie organisatorischer Neuausrichtung zum Bund der Kommunis-
ten. Die Frage bleibt virulent in der Auseinandersetzung mit Lassalle, und
sie beschiftigt die beiden Autoren mehrere Jahre ganz handfest wieder in
der Internationalen Arbeiterassoziation und in der Formierung der deutschen So-
zialistischen Arbeiterpartei. Das Interessante an der >Partei Marx« ist zweierlei:
zum einen die Tatsache, dass fast alle politischen Organisationen, an denen
Marx und Engels teilweise in leitenden Amtern und Positionen (BAK, IAA)
beteiligt waren, sich nach wenigen Jahren spalten und auflésen. Auch wenn
man zugestehen kann, dass das Scheitern des Bundes der Kommunisten mit der
organisatorischen Unerfahrenheit von Marx und Engels und mit dem Aus-
bruch der Revolutionen von 1848 zusammenhingt,* so trifft dies sicher nicht
fiir das Scheitern der Infernationale zu. Der hoffnungsvolle Beginn 1864 endet
bekanntermafien 1872: Nachdem schon die englischen Trade-Unions* sich
zuriickgezogen haben, folgt dann der Ausschluss der Bakunisten®” und der

35  Eine sehr gute Darstellung des Scheiterns des Bundes der Kommunisten bietet Lattek
2016.

36  Zur Fehleinschatzung von Marx im Hinblick auf die britischen Trade-Unions als Orga-
nisationsform der kommenden englischen proletarischen Revolution siehe Stedman
Jones 2017: 548 ff.

37  Zum Konflikt zwischen Bakunin und Marx in der Ersten Internationalen siehe aus der
uniiberschaubaren Flut an Literatur den interessanten Aufsatz von Angaut 2007.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

berithmten New Yorker Sektion 12, die erstmals die Frage der Fraueneman-
zipation thematisierte.?®

Es ist aber hier gar nicht so sehr das wiederholte Scheitern der organisa-
torischen Seite des neuen kommunistischen Projekts an sich von Bedeutung,
sondern vielmehr und schwerwiegender das Fehlen einer grundlegenden po-
litischen Selbstanalyse dieses Scheiterns. Die Abwesenheit einer Kritik der Poli-
tik in eigener Sache, einer kritischen Reflexion iiber die eigene Sprechposition
innerhalb des kommunistischen Projekts, kurz: eine Kritik der kommunistischen
Politik, ist nicht einmal ansatzweise zu erkennen. Vielmehr erweist sich kom-
munistische Politik in der Theorie von Marx und Engels iiberwiegend als eine
Restkategorie, als eine Art unselbstindiges Hilfsmittel, um die Bewegung, die ja
schon da ist, an ihr eigenes Ziel zu erinnern, den Klassenkampf, der ja schon
eingetreten ist, strategisch und taktisch zu leiten, die Revolution, die ja schon
vor der Tir steht, zu beschleunigen.*® Kommunistische Politik ist ein ver-
schwindendes Moment der Geschichte und doch zugleich eine seit 1845 von
beiden Autoren bis zu ihrem Lebensende immer wieder ausgeiibte militante
Praxis. Im Unterschied zur kapitalistischen Produktionsweise hat kommu-
nistische Politik paradoxerweise keinen systematisch-reflexiven Stellenwert
innerhalb des kommunistischen Projekts. Eine Kritik der politischen Okonomie
war notwendig, weil in ihr am Ende das Geheimnis der biirgerlichen Herr-
schaftsform, der Zielpunkt der wirklichen Uberwindung der kapitalistischen
Produktionsweise geliiftet wurde. Eine Kritik der kommunistischen Politik hin-
gegen — was sollte das sein, wozu sollte sie einem kommunistischen Projekt
dienen?

Was aber genau hitte der Gegenstand der ausgebliebenen Kritik der kom-
munistischen Politik itberhaupt sein kénnen? Aus heutiger Sicht stiirzen sich
die Kritiker des >Kommunismus< auf die iiblichen Verdichtigen: Eroberung
der politischen Herrschaft, Diktatur des Proletariats und die Allmacht der
kommunistischen Partei. Dagegen habe ich versucht, zu zeigen, dass eine
Kritik der kommunistischen Politik mit einer Kritik der revolutiondren Subjek-
tivierung hitte beginnen miissen. Doch wie wir sehen konnten, haben Marx
und Engels in der Auseinandersetzung mit Stirner eine solche Kritik aus-
geschlagen und fiir diberfliissig erklart. In ithrem kommunistischen Projekt

38  Siehe zum Ausschluss der New Yorker Sektion 12 die lesenswerte Arbeit von Schrupp
1999: 222 ff.
39 Siehe dazu die Studie von Anna-Sophie Schonfelder in diesem Band.

- am 12.02.2026, 21:12:

161


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Wahrheit und Revolution

hatten sie auf geradezu idealistische Weise die revolutionire gesellschaft-
liche Umwilzung an ein selbstidentisches kollektives Wahrheitssubjekt ge-
bunden, das sich gleichsam von selbst ermichtigt und unterwirft und das im
historischen Moment seiner tiefsten Ohnmachtserfahrung (-Lohnsklaves, >In-
dustriesoldats, >Knecht« der >grofien Industrieq*® eine Bewusstwerdung sei-
ner geradezu iibermichtigen, weltgeschichtlichen Stellung erfihrt. Wozu die
Frage der Subjektivierung aufwerfen, wenn offensichtlich ist, dass die Organi-
sation der »Massen« zur revolutioniren »Klasse« sich von selbst vollzieht, und
zwar innerhalb des Maschinenraums der kapitalistischen Produktionsweise
in Form von revolutioniren Kimpfen und Biirgerkriegen, von Siegen und Nie-
derlagen?

Dieses Von-selbst ist letztlich aber nur der sprachliche Indikator fiir eine
handfeste, praktische und empirische Liicke, die sich dann offenbart, wenn
das >Proletariat< aus welchen Griinden auch immer eben nicht von selbst tut,
was es tun soll, wenn es seine Aufgaben nicht erfiillt, sich verweigert, >verpo-
belt« oder gar sverbiirgert<. Wie muss man sich eine kommunistische Subjek-
tivierung dann vorstellen, wenn der dialektische Automatismus der idealen
Wahrheitsprozedur nicht greift? Was tun, wenn wir wissen, dass die Lehre
von Marx wahr ist, dass sie deshalb auch (eigentlich) allmichtig ist, wie Lenin
formuliert (vgl. Lenin 1977: 3), dass aber die Wahrheit sich unter den gegebe-
nen Umstianden nicht von selbst subjektiviert, d.h. in ein michtiges, revolutio-
nires Subjekt verwandelt? Die Liicke, die sich in diesen Fragen auftut, wird
im Verlauf der Geschichte des Marxismus von einem umfassenden Ensemble
von Diskursen und Theorien (Revolutions-, Partei-, Organisationstheorien),
von politischen Verfahren und Institutionen (Parteien, Gewerkschaften, Ri-
te, Vereine), Priifungsformen und Gestindnisritualen, von Einiibungstexten
und Glaubensbekenntnissen, von idsthetischen und kulturellen Programmen,
von psycho- und biopolitischen Strategien (Anstalten, Lager) sowie pidagogi-
schen Mafinahmen bearbeitet werden. Eine Schlieffung der Liicke allerdings
konnte nie gelingen.

40 Im Kapital ist dann die Rede von einer »Arbeiterklasse, die aus Erziehung, Tradition,
Gewohnheitdie Anforderungenjener Produktionsweise als selbstverstiandliche Natur-
gesetze anerkennt« (MEGAZ? I1/5: 591), und Marx spricht weiter vom »stumme[n] Zwang
der 6konomischen Verhiltnisse«, der unter den Bedingungen der voll entfalteten ka-
pitalistischen Produktionsweise (reelle Subsumtion) »die Herrschaft des Kapitalisten
Uber den Arbeiter [besiegelt]« (ebd.: 592).

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

Die ausgebliebene Kritik der revolutioniren Subjektivierung hitte inner-
halb der von Marx und Engels neu begriindeten materialistischen Gesellschafts-
kritik eine Weise sein konnen, den hochproblematischen und explosiven Idea-
lismus dieser Gesellschaftskritik sichtbar zu machen und Rechenschaft abzu-
legen von den Wahrheitspraktiken kommunistischer Politik. Das Instrumen-
tarium dafiir jedenfalls stand Marx und Engels zur Verfiigung. Beide hatten,
wie ich gezeigt habe, in der Auseinandersetzung mit Stirner und dem Einzi-
gen die historische Moglichkeit, eine solche (Selbst-)Kritik aufzunehmen und
entsprechend zu verarbeiten. Sie hatten die Moglichkeit, sie hatten ganz si-
cher die Fihigkeiten, aber sie haben die Chance nicht ergriffen. Sie haben
weder Stirners Kritik der Macht durch Subjektivierung noch seine Analyse ei-
ner ethisch-politischen Gewalt von Sinnstrukturen noch seine Widerstandsfor-
men gegen die Prozeduren der Selbstunterwerfung und identitiren Fixierung
erkannt. Stattdessen haben sie all dies als ideologisch und kleinbirgerlich
zuriickgewiesen. In dieser Form der Zuriickweisung kann man zumindest
erkennen, dass Marx und Engels sich in einem politischen Handgemenge be-
fanden, und vielleicht war es genau diese Situiertheit, dieses Denken in geg-
nerischen, antagonistischen Konstellationen, die eine Art parallaktischen Blick
erzeugte: Entweder allein unsere materialistische Kritik der kapitalistischen
Herrschaftsverhiltnisse, entweder das kommunistische Projekt einer revo-
lutiondren Beseitigung der Klassenherrschaft oder die idealistisch-ideologi-
sche Fortfithrung einer lingst itberholten Religionskritik, die am Ende auf die
Fiktion einer rein individualistischen Emp6rung setzt! Was auch immer die
Griinde und Motive fir die Zuriickweisung gewesen sein mogen, Marx und
Engels haben damit im Hinblick auf ihr eigenes kommunistisches Projekt ein
(selbst-)kritisches Werkzeug, eine gesellschaftskritische Blickperspektive aus
der Hand geschlagen, und sie haben den Erbinnen und Erben ihrer Gesell-
schaftskritik ein fatales, aber wirkmichtiges Bild von der Nutzlosigkeit und
Ideologiehaftigkeit dieser Machtkritik hinterlassen.

4. Coda: Zizek und die kemmunistische Partei

Gott — Analytiker — Partei: In einem bemerkenswerten Kommentar zu aus-
gewihlten Texten von Lenin stellt Slavoj Zizek die Frage nach der Gemein-
samkeit dieser sonderbaren Trias. Alle drei reprisentierten nicht etwa jeweils
das grofde Subjekt, den grofRen ANDEREN, der uns qua externer, unwider-
stehlicher Autoritit die objektive Wahrheit verkiinden und auferlegen wiirde;

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Wahrheit und Revolution

vielmehr handele es sich um externalisierte Figuren, die notwendig sind, um
uns einen Zugang zur Wahrheit zu erméglichen, die uns dazu verhelfen, Ein-
sicht in die Wahrheit zu erlangen. Alle drei seien demnach nichts anderes
als Erméglichungsbedingungen und Befihigungsinstanzen fiir das jeweilige
Subjekt, in den Raum des Wahren (Religion, Unbewusstes, Kommunismus)
einzutreten. Die Grofle Lenins — so Zizek — bestand nun darin, die kom-
munistische Partei als eine solche Befihigungsinstanz konzipiert zu haben,
und zwar als eine von Intellektuellen gefithrte Externalitit zur Erzeugung des
richtigen Klassenbewusstseins:

»Die Notwendigkeit der Partei rithrt von der Tatsache her, dass die Arbei-
terklasse niemalssvollstidndig sie selbstcist. Lenin insistiert also deshalb auf
dieser Externalitat, weil das >addquate« Klassenbewuftsein nicht >spontanc<
entsteht, weil es nicht einer sspontanen Tendenz< der Arbeiterklasse ent-
spricht; im Gegenteil ist das, was >spontancist, die Fehlwahrnehmung der ei-
genen gesellschaftlichen Position, so dass das >addquate« Klassenbewuf3t-
sein durch harte Arbeit erkimpft werden muR.« (Zizek 2002: 189)*

Die Parteikonzeption von Lenin antwortet demnach auf ein immanentes Pro-
blem der Arbeiterklasse selbst: ihre Unfihigkeit, aus sich selbst heraus, unmit-
telbar, d.h. ohne Vermittlung, zur Einsicht in die Wahrheit zu gelangen. Wie der
Glaubende von auflen den Eingriff Gottes verlangt, um den >Sprung in den
Glauben« zu vollziehen, so wie der Patient nicht ohne die Figur des Analytikers
sein unbewusstes Begehren erkennen kann, so ist auch die Arbeiterklasse auf
die Intervention einer Partei angewiesen, um letztlich ihre >historische Mis-
sion«verwirklichen zu konnen. Fiir Zi%ek haben sowohl der westliche Marxis-
mus als auch der Sowjetmarxismus das Genie Lenins in dieser Hinsicht vollig
missverstanden. Statt eines von den einen kritisierten, von den anderen af-
firmierten autoritiren oder gar totalitiren Partei- und Gewaltapparates hatte
Lenin nichts anderes im Sinn, als die Arbeiterklasse darin zu befihigen, das
Geheimnis ihres Begehrens (Revolution) und damit sich selbst als Wahrheits-
subjekt zu erkennen. Tscheka und Lubjanka, der Terror und die Siuberungen,
die Niederschlagung des Kronstidter Matrosenaufstandes — alles ein blof3es
Missverstindnis?

Unter den jiingsten Versuchen, den Kommunismus als »Idee, als »Hypo-
these« oder als »Horizont« zu beschworen,** ist ZiZeks postmoderner Neo-

41 Alle Zitate von Zizek sind eigene Ubersetzungen aus dem Englischen.
42 Vgl.insbesondere auch Badiou 2011 und Dean 2016.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Bohlender

Leninismus sicherlich die schrillste, aber nicht die unbedeutendste Stimme;
sie lebt von der trotzig-provokativen Haltung, denen, die im Kommunismus
immer schon die totalitire Versuchung erblickten, nicht mit differenzierter

4 sondern mit hermeneutischer und narra-

Selbstaufklirung zu begegnen,
tiver Uberbietung: Warum sollte man nicht »ohne Scham« und »mutig, so
Zizek, den Marxismus zu einer »sikularisierten Religion« erkliren mit Le-
nin als ihrem Messias (ebd.: 187)? Und warum sollten wir nicht zugeben, dass
»den proletarischen Standpunkt einzunehmen, so viel heiflt wie das Wagnis
des Glaubens einzugehen [..], ja, die sWahrheit« des Marxismus ist nur fir
diejenigen erkennbar, die dieses Wagnis unternommen haben - nicht aber
fiir den neutralen Beobachter« (ebd.). Und hat Brechts Chor in der Mafinah-
me nicht recht, den jungen Genossen daran zu erinnern, dass sein Ich nur
im Wir der »kollektiven Identitit der Partei« aufgehoben ist; dass er zwar
fiir die Wahrheit kimpfen kann und muss, aber niemals aulerhalb des kol-
lektiven Wahren der Partei? (Vgl. ebd.: 188) Dass allerdings fir den jungen
Genossen auferhalb der Partei dann das Gestindnis, die Kugel und die Kalk-
grube warten, dass also Gestindnis, Kugel und Kalkgrube hier unmittelbar zur
Wahrheit(spolitik) der Partei gehéren, wird von ZiZek nicht mehr weiter- und
zu Ende erzihlt. Seine (film-)szenischen Narrationen und Deutungen enden
hiufig dort, wo die mit grofier Verve gegen »postmoderne und liberale Multi-
kulturalisten« wieder eingeforderte Lenin’sche Politik der Wahrheit (ebd.: 176)
hisslich und blutig wird; dort namlich, wo die emphatische Wahrheitspoli-
tik und die Wahrheitsprozeduren in Macht- und Gewaltpraktiken gegentiber
denjenigen umschlagen, die nicht im Wahren sind.

Auch ZiZeks Versuch einer mit Lacan und Hegel supplementierten Re-
Aktualisierung des Kommunismus im 21. Jahrhundert bleibt in der dargestell-
ten Grundproblematik stecken. Wie bei Lukacs und Sartre zuvor, verwandelt
sich auch bei ihm das einstmals von Marx und Engels entwickelte kommu-
nistische und gesellschaftskritische Projekt in die Apotheose einer kommu-
nistischen Partei, die mit aller Wahrheit und Macht ausgestattet wird, um die
Aufgabe der Ermichtigung/Unterwerfung der revolutioniren Subjekte erful-
len zu kénnen. Vielleicht muss man heute nicht mehr unbedingt Stirner zi-
tieren, um iiber diese Metamorphose des Marx’schen Projekts aufzukliren,
aber Stirner ist und bleibt der genealogische Ausgangspunkt fiir die Kritik die-
ser Metamorphose. So wie mit Marx kommt auch mit Stirner eine neue und

43 Vgl. dazu etwa die jiingsten Arbeiten von Bini Adamczak, insbesondere Adamczak
2011.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Wahrheit und Revolution

bis in unsere Gegenwart hinein wichtige Sprache der Gesellschaftskritik zur
Welt; und so wie Marx uns bis heute unablissig daran erinnert, dass die ka-
pitalistische Vergesellschaftung Herrschaft in Form der Ausbeutung von Men-
schen durch Menschen ausiibt, so erinnert uns Stirner mit seiner radikalen
Kritik der Macht daran, welchen Preis das Subjekt mitunter zahlen muss, um
Zugang zur Wahrheit zu erlangen; er erinnert uns daran, dass unsere Ge-
sellschaften noch eine andere Form der Machtausiibung ausgebildet haben:
Unterwerfung durch Subjektivierunyg.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Adamczak, Bini (2011): gestern morgen. Uber die Einsamkeit kommunistischer Ge-
spenster und die Rekonstruktion der Zukunft, Minster: Edition Assemblage.

Adorno, Theodor W. (0.].): Vorlesung zur Einleitung in die Erkenntnistheorie,
Frankfurt a.M.: Junius-Drucke.

Adorno, Theodor W. (1969): »Fortschritt, in: Ders., Stichworte. Kritische Modelle
2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, S. 29-50.

Adorno, Theodor W. (1975): »Aspekte« (Drei Studien zu Hegel), in: Gesammel-
te Schriften, Bd. 5 (hg. v. Gretel Adorno und Rolf Tiedemann), Frankfurt
a.M.: Suhrkamp Verlag, S. 251-294.

Agnoli, Johannes (2004): »Die Transformation der Demokratie, in: Ders., Die
Transformation der Demokratie und verwandte Schriften (hg. von Barbara Gor-
res Agnoli), Hamburg: Konkret Literatur Verlag, S. 13-93.

Althusser, Louis (2011): Fiir Marx, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Anderson, Kevin B. (2010): Marx at the Margins. On Nationalism, Ethnicity, and
Non-Western Societies, Chicago/London: University of Chicago Press.

Anderson, Perry (1987): Uber den westlichen Marxismus, Frankfurt a.M.: Syndi-
kat Verlag.

Angaut, Jean-Christophe (2007): The Marx-Bakunin Conflict in the First Interna-
tional: A Confrontation of Political Practices, URL: https://www.cairn-int.info/
article-E_AMX_041_o112-the-marx-bakunin-conflict-in-the-first-i.htm.

Arendt, Hannah (2018): »Tradition and the Modern Age, in: Dies., The Modern
Challenge to Tradition: Fragmente eines Buchs, Kritische Gesamtausgabe, Bd.
6., Gottingen: Wallstein Verlag, S. 484-503.

Arndt, Andreas (2012): Karl Marx. Versuch iiber den Zusammenhang seiner Theorie
(2., durchgesehene und um ein Nachwort erginzte Auflage), Berlin: Aka-
demie Verlag.

Badiou, Alain (2011): Die kommunistische Hypothese, Berlin: Merve Verlag.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://www.cairn-int.info/article-E_AMX_041_0112-the-marx-bakunin-conflict-in-the-first-i.htm.
https://www.cairn-int.info/article-E_AMX_041_0112-the-marx-bakunin-conflict-in-the-first-i.htm.
https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cairn-int.info/article-E_AMX_041_0112-the-marx-bakunin-conflict-in-the-first-i.htm.
https://www.cairn-int.info/article-E_AMX_041_0112-the-marx-bakunin-conflict-in-the-first-i.htm.

168

Wahrheit und Revolution

Badiou, Alain/Gauchet, Marcel (2014): Was tun? Dialog iiber den Kommunismus,
den Kapitalismus und die Zukunft der Demokratie, Wien: Passagen Verlag.
Baumgart, Winfried (1999): Europiisches Konzert und nationale Bewegung. Inter-

nationale Beziehungen 1830-1878. Paderborn: Schoningh Verlag.

Bayertz, Kurt (2018): Interpretieren um zu verdndern. Karl Marx und seine Philoso-
phie. Miinchen: C. H. Beck.

Bescherer, Peter (2013): Vom Lumpenproletariat zur Unterschicht. Produktivistische
Theorie und politische Praxis, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Blitzer, Charles (1966): »Introduction«, in: Henry M. Christman (Hg.): The
American Journalism of Marx and Engels. A selection from the New York Daily
Tribune, New York: New American Library, S. vii-xxviii.

Bluhm, Harald (2015): »Zur Analytik von Krisenrhetoriken. Metaframes, Nar-
rative und Topois, in: Studia Philosophica, Bd. 74/2015: Uber Krise und Kritik,
S. 39-54.

Bochinski, Hans-Jiirgen/Neuhaus, Manfred (1982): »Marx und Engels und die
sNew-York Tribune«. Zur Entstehung und zum Charakter der Zeitung so-
wie zur Mitarbeit von Marx und Engels 1853«, in: Marx-Engels-Jahrbuch 5,
S. 215-256.

Bohlender, Matthias (2010): »Die Herrschaft der Gedanken. Uber Funktions-
weise, Effekt und die Produktionsbedingungen von Ideologie«, in: Harald
Bluhm (Hg.), Karl Marx/Friedrich Engels: Die deutsche Ideologie, Berlin: Aka-
demie Verlag, S. 41-57.

Bohlender, Matthias (2016): »Marx und die >Kritik im Handgemenge«. Die
Geburt des >kritischen Kommunismus«, in: Marx-Engels-Jahrbuch 2015/16,
S. 137-159.

Bohlender, Matthias (2018): »Marx, Engels und der swahre Sozialismus< oder:
Die Geburt des shistorischen Materialismus< aus dem Handgemengex, in:
Matthias Bohlender/Anna-Sophie Schénfelder/Matthias Spekker (Hg.),
»Kritik im Handgemenge«. Die Marx’sche Gesellschafiskritik als politischer Ein-
satz, Bielefeld: transcript Verlag, S. 15-49.

Bohlender, Matthias (2019): »Zwischen Wahrheitspolitik und Wahrheitsma-
nifestation. Zur Genealogie des sKommunistischen Manifest«, in: Oliver
Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault und das Politische. Transdiszipli-
ndre Impulse fiir die politische Theorie der Gegenwart, Wiesbaden: Springer VS
Verlag, S. 257-280.

Bohlender, Matthias/Schonfelder, Anna-Sophie/Spekker, Matthias (Hg.)
(2018), »Kritik im Handgemenge«. Die Marx’sche Gesellschaftskritik als politi-
scher Einsatz, Bielefeld: transcript Verlag.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Bonaparte, Napoléon-Louis (1839): Des Idées Napoléoniennes. Par le prince
Napoléon-Louis Bonaparte, Paris: Paulin.

Bourdieu, Pierre (1998): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp Verlag.

Bruhn, Joachim (2007): »Studentenfutter. Uber die Transformation der mate-
rialistischen Kritik in akademischen Marxismusc, in: prodomo — Zeitschrift
in eigener Sache (Nv. 6 - Juli 2017), S. 24-32.

Dean, Jodie (2016): Der kommunistische Horizont, Hamburg: Laika Verlag.

»Die zehn Gebote der Arbeiter« (1849), in: Die Verbriiderung. Correspondenzblatt
aller deutschen Arbeiter, No. 46, 09.03.1849, S. 181-182.

Douzinas, Costas/Zizek, Slavoj (Hg.) (2012): Die Idee des Kommunismus Bd. I,
Hamburg: Laika Verlag.

Eiden-Offe, Patrick (2017): Die Poesie der Klasse. Romantischer Antikapitalismus
und die Evfindung des Proletariats, Berlin: Matthes & Seitz.

Engels, Friedrich (MEGA? 1/14): »The British army«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 239-242.

Engels, Friedrich (MEGA? 1/14): »Napoleon’s war plans«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 411-415.

Engels, Friedrich (MEGA? I11/1): Brief an Karl Marx vom 19. November 1844, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I11/1, Berlin: Dietz Verlag 1975, S. 250-
256.

Engels, Friedrich (MEGA? 111/9): Brief an Karl Marx vom 7. Oktober 1858, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I11/9, Berlin: Dietz Verlag 2003, S. 215-
216.

Engels, Friedrich (MEW 18): »Von der Autoritit«, in: Marx-Engels-Werke, Bd.
18, Berlin: Dietz Verlag 1973, S. 305-308.

Efbach, Wolfgang (1982): Gegenziige. Der Materialismus des Selbst und seine Aus-
grenzung aus dem Marxismus, Frankfurt aM.: Materialis Verlag.

Feuerbach, Ludwig (1990): »Grundsitze der Philosophie der Zukunft, in: Ge-
sammelte Werke, Bd. 9, Berlin: Akademie Verlag, S. 264-341.

Feuerbach, Ludwig (1990): »Uber das >Wesen des Christentums« in Beziehung
auf den >Einzigen und sein Eigentumc, in: Gesammelte Werke Bd. 9, Ber-
lin: Akademie Verlag, S. 421-441.

Foucault, Michel (2004): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collége de France
1981-1982, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Foucault, Michel (2014): Die Regierung der Lebenden. Vorlesung am Collége de France
1979-1980, Berlin: Suhrkamp Verlag.

- am 12.02.2026, 21:12:

169


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Wahrheit und Revolution

Hecker, Rolf/Mori, Kenji (2018): »Die Weltwirtschaftskrise 1857 und Marx’
Krisenhefte«, in: Matthias Bohlender/Anna-Sophie Schonfelder/Matthias
Spekker (Hg.), »Kritik im Handgemenge«. Die Marx’sche Gesellschaftskritik als
politischer Einsatz, Bielefeld: transcript Verlag, S. 139-157.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Phinomenologie des Geistes, in: Werke,
Bd. 3 (hg. v. Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel), Frankfurt a.M.:
Suhrkamp Verlag.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Vorlesungen iiber die Philosophie der Ge-
schichte, in: Werke, Bd. 12 (hg. v. Eva Moldenhauer und Karl Markus Mi-
chel), Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Heinrich, Michael (2006): Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der po-
litischen Okonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradi-
tion (Uberarbeitete und erweiterte Neuauflage), Miinster: Verlag Westfi-
lisches Dampfboot.

Heinrich, Michael (2008): Wie das Marxsche »Kapital« lesen? Leseanleitung und
Kommentar zum Anfang des »Kapital«, Stuttgart: Schmetterling Verlag.

Hess, Moses (1961a): »Die letzten Philosophen, in: Ders., Philosophische und
sozialistische Schriften 1837-1850 (hg. und eingeleitet von A. Cornu und W.
Monke), Berlin: Akademie Verlag, S. 379-393.

Hess, Moses (1961b): »Uber die Not in unserer Gesellschaft und deren Abhiil-
fe«, in: Ders., Philosophische und sozialistische Schriften 1837-1850 (hg. und
eingeleitet von A. Cornu und W. Ménke), Berlin: Akademie Verlag, S. 311-
326.

Hess, Moses (MEGAZ I11/1): Brief an Karl Marx vom 17. Januar 1845, in: Marx-
Engels-Gesamtausgabe, Bd. I11/1, Berlin: Dietz Verlag 1975, S. 450-452.
Honneth, Axel (2015): Die Idee des Sozialismus. Versuch einer Aktualisierung, Ber-

lin: Suhrkamp Verlag.

Horkheimer, Max (1972): »Marx heute«, in: Ders., Gesellschaft im Ubergang,
Frankfurt a.M.: Athendum Fischer, S. 152-161.

Horkheimer, Max (2005a): »Traditionelle und kritische Theorie«, in: Ders.,
Traditionelle und kritische Theorie. Fiinf Aufsitze, Frankfurt a.M.: Fischer Ta-
schenbuch Verlag, S. 205-259.

Horkheimer, Max (2005b): »Nachtrag«, in: Ders., Traditionelle und kritische Theo-
rie. Fiinf Aufsitze, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 261-269.

Hundt, Martin/Donner, Ingrid/Nagl, Editha/Neuniibel, Ingolf/Treskow, Sieg-
linde von (1985): »Entstehung und Uberlieferungs, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. /11, Berlin: Dietz Verlag, S. 679-705.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Jaeck, Hans-Peter (1988): Genesis und Notwendigkeit. Studien zur Marxschen Me-
thodik der historischen Erklirung (1845/46 bis 1859), Berlin: Akademie Verlag.

Koselleck, Reinhart (1984): »Revolution, Aufruhr, Biirgerkrieg, in: Otto Brun-
ner/Werner Conze/Reinhart Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe.
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Stuttgart:
Klett-Cotta Verlag, S. 653-788.

Kritke, Michael (2006): »Marx als Wirtschaftsjournalist«, in: Beitrige zur Marx-
Engels-Forschung. Neue Folge 2005, S. 29-97.

Krug, Uli (1999): »Gebrauchswert und Wertkritik. Ein Marx teilt sich nicht in
zwei, in: Bahamas (Nv. 28), S. 43-48.

Lattek, Christine (2016): Revolutionary Refugees. German Socialism in Britain,
1840-1860, London/New York: Routledge.

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse der
modernen Gouvernementalitit, Berlin/Hamburg: Argument Verlag.

Lenin, Wladimir I. (1977): »Drei Quellen und drei Bestandteile des Marxis-
mus, in: Werke, Bd. 19, Berlin: Dietz Verlag, S. 3-9.

Lindner, Urs (2013): Marx und die Philosophie. Wissenschaftlicher Realismus, ethi-
scher Perfektionismus und kritische Sozialtheorie, Stuttgart: Schmetterling
Verlag.

Lukdacs, Georg (2013): Geschichte und KlassenbewufStsein, in: Werke, Bd. 2, Biele-
feld: Aisthesis Verlag.

Mider, Denis (2010): Fortschritt bei Marx, Berlin: Akademie Verlag.

Marcuse, Herbert (1962): Vernunft und Revolution. Hegel und die Entstehung der
Gesellschaftstheorie, Neuwied/Berlin-Spandau: Luchterhand Verlag.

Marcuse, Herbert (1974): Die Gesellschaftslehre des sowjetischen Marxismus, Darm-
stadt/Neuwied: Luchterhand Verlag.

Marx, Karl (MEGA? 1/1): »Verhandlungen des 6. Rheinischen Landtags. Drit-
ter Artikel. Debatten iiber das Holzdiebstahlsgesetz«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. I/1, Berlin: Dietz Verlag 1975, S. 199-236.

Marx, Karl (MEGA? I/1): »Der Kommunismus und die Augsburger >Allgemeine
Zeitung«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/1, Berlin: Dietz Verlag
1975, S. 237-240.

Marx, Karl (MEGA? 1/1): »Rechtfertigung des ++-Korrespondenten von der
Mosel«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/1, Berlin: Dietz Verlag
1975, S. 296-327.

Marx, Karl (MEGA? 1/2): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophiex, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/2, Berlin: Dietz Verlag 1982, S. 4-137.

- am 12.02.2026, 21:12:

m


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Wahrheit und Revolution

Marx, Karl (MEGA? 1/2): »Zur Judenfrage, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe,
Bd. I/2, Berlin: Dietz Verlag 1982, S. 141-169.

Marx, Karl (MEGA? 1/2): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Ein-
leitungs, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/2, Berlin: Dietz Verlag
1982, S. 170-183.

Marx, Karl (MEGA? 1/2): »Okonomisch-philosophische Manuskripte« (Erste
Wiedergabe), in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/2, Berlin: Dietz Ver-
lag 1982, S. 188-326.

Marx, Karl (MEGA? I/2): »M. an R., Kreuznach, im September 1843.« (Brie-
fe aus den »Deutsch-Franzosischen Jahrbiichern«), in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/2, Berlin: Dietz Verlag 1982, S. 486-489.

Marx, Karl (MEGA? I/10): »Die Klassenkiampfe in Frankreich 1848 bis 1850«, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/10, Berlin: Dietz Verlag 1977, S. 119-
196.

Marx, Karl (MEGA? 1/11): »Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte«, in: Marx-
Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/11, Berlin: Dietz Verlag 1985, S. 96-189.
Marx, Karl (MEGA? 1/11): »Enthiillungen iiber den Kommunistenprozef3 zu
Kéln«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/11, Berlin: Dietz Verlag 1985,

S. 363-422.

Marx, Karl (MEGA? 1/12): »The Attack on Francis Joseph — The Milan Riot —
British Politics — Disraeli’s Speech — Napoleon’s Will, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. /12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 42-49.

Marx, Karl (MEGA? I/12): »Achievements of the Ministry«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. /12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 104-109.

Marx, Karl (MEGA? 1/12): »Riot at Constantinople — German Table Moving
— The Budget, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz
Verlag 1984, S. 120-126.

Marx, Karl (MEGA? I/12): »Affairs in Holland - Denmark - Conversion
of the British Debt - India, Turkey and Russia«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. /12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 137-141.

Marx, Karl (MEGA?I/12): »English Prosperity — Strikes — The Turkish Question
- India¢, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag
1984, S. 174-180.

Marx, Karl (MEGA? I/12): »The East India Company - Its History and Re-
sults«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag
1984, S. 186-193.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Marx, Karl (MEGA? 1/12): »Russian Policy against Turkey — Chartism, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 200-
209.

Marx, Karl (MEGA? 1/12): »War in Burma — The Russian Question — Curious
Diplomatic Correspondences, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12,
Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 234-240.

Marx, Karl (MEGA? I/12): »Financial Failure of Government — Cabs — Ireland —
The Russian Question, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin:
Dietz Verlag 1984, S. 254-262.

Marx, Karl (MEGA? 1/12): »The War Question — British Population and Trade
Returns — Doings of Parliaments, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd.
1/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 275-285.

Marx, Karl (MEGA? 1/12): »The Turkish Question in the Commons«, in: Marx-
Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 293-303.
Marx, Karl (MEGA? 1/12): »The Western Powers and Turkey — Imminent
Economic Crisis — Railway Construction in India«, in: Marx-Engels-

Gesamtausgabe, Bd. I/12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 333-339.

Marx, Karl (MEGA? 1/13): »Blue Books — Parliamentary Debates on February
6 — Count Orlov’s Mission — Operations of the Allied Fleet — The Irish
Brigade — Concerning the Convocation of the Labour Parliamentx, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/13, Berlin: Dietz Verlag 1985, S. 50-55.

Marx, Karl (MEGA? 1/13): »Opening of the Labour Parliament — English War
Budget, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/13, Berlin: Dietz Verlag
1985, S. 100-106.

Marx, Karl (MEGA? 1/13): »Attack upon Sevastopol — Clearing of Estates in
Scotlandx, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/13, Berlin: Dietz Verlag
1985, S. 241-245.

Marx, Karl (MEGA? 1/13): »The Treaty between Austria and Prussia — Parlia-
mentary Debates of May 29«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/13,
Berlin: Dietz Verlag 1985, S. 264-268.

Marx, Karl (MEGA? I/13): »The War Debates in Parliaments, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. I/13, Berlin: Dietz Verlag 1985, S. 354-360.

Marx, Karl (MEGA? [/14): »Riickblicke, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd.
1/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 3-7.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Zur Handelskrise«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 48-49.

Marx, Karl (MEGA? I/14): »The commercial crisis in Britaing, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 37-41.

- am 12.02.2026, 21:12:

173


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Wahrheit und Revolution

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Die Parteien und Cliquen«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 102-104.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Lord Palmerston«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 123-128.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Die Koalition zwischen Tories und Radikalenc,
in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,
S. 143-145.

Marx, Karl (MEGA? I/14): »Palmerstong, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd.
1/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 163-165.

Marx, Karl (MEGA? I/14): »The crisis in England«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 166-169.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Die britische Konstitution — Layard«, in: Marx-
Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 170-174.

Marx, Karl (MEGAZ? 1/14): »Zur Geschichte der franzosischen Allianz. 24. Mirz
1855«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag
2001, S. 232-235.

Marx, Karl (MEGA? I/14): »Prospect in France and Englands, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. /14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 259-263.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Morning Post« gegen Preuflen — Charakter der
Whigs und Torries«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/14, Berlin:
Akademie Verlag 2001, S. 329-331.

Marx, Karl (MEGA? 1I/14): »Oberhaussitzung«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 332-335.

Marx, Karl (MEGA? I/14): »Die Aufregung auflerhalb des Parlamentss, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,
S. 336-339.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Zur Reformbewegung«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. /14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 343-344.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Die Parlamentsreform — Abbruch und Fortdauer
der Wiener Konferenzen — Der sogenannte Vernichtungskrieg«, in: Marx-
Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 365-
368.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Die Administrativreform-Assoziation, in: Marx-
Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 384-
387.

Marx, Karl (MEGA?1/14): »Der lokale Krieg — Debatte der Administrativreform
— Bericht des Roebuck-Komitees usw.«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe,
Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 429-433.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Der Unfall des 18. Juni — Verstirkungen usw.«,
in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,
S. 438-441.

Marx, Karl (MEGA? 1I/14): »Kirchliche Agitation«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 442-447.

Marx, Karl (MEGA? I/14): »Mitteilungen verschiedenen Inhalts. 30. Juni 1855«,
in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,
S. 464-466.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Die Aufregung gegen die Verschirfung der Sonn-
tagsfeier«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie
Verlag 2001, S. 529-532.

Marx, Karl (MEGA?1/14): »Aus dem Parlamente. 13. Juli 1855, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 550-553.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Palmerston — Physiologie der herrschenden Klas-
sen Grof3britanniens, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/14, Berlin:
Akademie Verlag 2001, S. 571-574.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Russell, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14,
Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 575-602.

Marx, Karl (MEGA? 1/14): »Der kommerzielle und finanzielle Zustands, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,
S. 687-689.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »The Bank Act of 1844 and the Monetary Cri-
sis in England, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miin-
chen/Boston: De Gruyter Akademie Forschung, 2018, S. 64-68.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »The British Revulsion«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie
Forschung, 2018, S. 69-74.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »The Commercial Crisis in England«, in: Marx-
Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter
Akademie Forschung, 2018, S. 104-109.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »The French Crisis«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie
Forschung, 2018, S. 123-127.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »The Attempt upon the Life of Bonaparte«, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruy-
ter Akademie Forschung, 2018, S. 199-203.

- am 12.02.2026, 21:12:

175


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Wahrheit und Revolution

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »The Commercial Crisis in France, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie
Forschung, 2018, S. 204-208.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »The Rule of the Pretorians«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie
Forschung, 2018, S. 214-216.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »Portents of the Day«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie
Forschung, 2018, S. 233-236.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »Bonaparte’s Present Position«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie
Forschung, 2018, S. 238-242.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »Pelissier’s Mission to England«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie
Forschung, 2018, S. 243-245.

Marx, Karl (MEGA? I/16): »Mazzini and Napoleon«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie
Forschung, 2018, S. 246-250.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »The Financial State of France«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie
Forschung, 2018, S. 264-267.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »Bonaparte’s Financial Maneuvers — Military Des-
potismg, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Bos-
ton: De Gruyter Akademie Forschung, 2018, S. 306-308.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »Political Parties in England - The State of Eu-
ropex, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston:
De Gruyter Akademie Forschung, 2018, S. 318-320.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »The Indian Bill, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe,
Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie Forschung, 2018,
S. 359-362.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »History of the Opium Trade (First Article)«, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruy-
ter Akademie Forschung, 2018, S. 396-398.

Marx, Karl (MEGA? 1/16): »British Commerce and Financex, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/16, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter Akademie
Forschung, 2018, S. 414-417.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Marx, Karl (MEGA? 1/20): »Uber P.-]. Proudhon. Brief an Johann Baptist von
Schweitzer«, in: Marx-Engels-Gesamtaugabe, Bd. I/20, Berlin: Dietz Ver-
lag 1992, S. 60-67.

Marx, Karl (MEGA? 1/22): »Der Biirgerkrieg in Frankreich. Adresse des Gene-
ralrats der Internationalen Arbeiterassoziation an alle Mitglieder in Eu-
ropa und den Vereinigten Staaten «, in: Marx-Engels-Gesamtaugabe, Bd.
I/22, Berlin: Dietz Verlag 1978, S. 179-226.

Marx, Karl (MEGA? 1/30): »Das Elend der Philosophie. Antwort auf Prou-
dhons >Philosophie des Elends« (Von Friedrich Engels redigierte Uber-
setzung von Eduard Bernstein und Karl Kautsky), in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 1/30, Berlin: Akademie Verlag 2011, S. 238-333.

Marx, Karl (MEGA? 11/1.1): Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie. Erster
Teil, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I1/1.1, Berlin: Dietz Verlag 1976.

Marx, Karl (MEGA? 11/1.2): Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie. Zweiter
Teil, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I1/1.2, Berlin: Dietz Verlag 1981.

Marx, Karl (MEGA? I1/2): »Zur Kritik der politischen Okonomie. Erstes Heft,
in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I1/2, Berlin: Dietz Verlag 1980, S. 99-
245.

Marx, Karl (MEGA? 11/3.1): Zur Kritik der politischen Okonomie (Manuskript 1861-
1863). Teil 1, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 11/3.1, Berlin: Dietz Ver-
lag 1976.

Marx, Karl (MEGA? 11/3.3): Zur Kritik der politischen Okonomie (Manuskript 1861-
1863). Teil 3, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 11/3.3, Berlin: Dietz Ver-
lag 1978.

Marx, Karl (MEGA? 11/3.5): Zur Kritik der politischen Okonomie (Manuskript 1861-
1863). Teil 5, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 11/3.5, Berlin: Dietz Ver-
lag 1980.

Marx, Karl (MEGA? 11/3.6): Zur Kritik der politischen Okonomie (Manuskript 1861-
1863). Teil 6, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 11/3.6, Berlin: Dietz Ver-
lag 1982.

Marx, Karl (MEGA? 11/4.1): Okonomische Manuskripte 1863-1867 (Teil 1), in: Marx-
Engels-Gesamtausgabe, Bd. 11/4.1, Berlin: Dietz Verlag 1988.

Marx, Karl (MEGA? 11/5): Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster Band
(Erste Auflage von 1867), in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 11/5, Berlin:
Dietz Verlag 1983.

Marx, Karl (MEGA? 11/6): Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster Band
(Zweite Auflage von 1872), in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I1/6, Ber-
lin: Dietz Verlag 1987.

- am 12.02.2026, 21:12:

171


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Wahrheit und Revolution

Marx, Karl (MEGA? 11/7): Le Capital. Paris 1872-1875, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. 11/7, Berlin: Dietz Verlag, 1989.

Marx, Karl (MEGA? I11/1): Brief an Ludwig Feuerbach vom 11. August 1844, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I11/1, Berlin: Dietz Verlag 1975, S. 63-65.

Marx, Karl (MEGA? I11/4): Brief an Joseph Weydemeyer vom 2.. August 1851, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 111/4, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 163-
165.

Marx, Karl (MEGA? I11/8): Brief an Friedrich Engels vom 20. Oktober 1857, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I11/8, Berlin: Dietz Verlag 1990, S. 184-
187.

Marx, Karl (MEGA? III/9): Brief an Ferdinand Lassalle vom 28. Mirz 1859,
in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. 111/9, Berlin: Akademie Verlag 2003,
S. 369-371.

Marx, Karl (MEGA? 1V/2): Exzerpt aus »Elémens d’Economie Politique.
Par J. Mill, traduits par J. T. Parisot. Paris. 1823«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. IV/2, Berlin: Dietz Verlag 1981, S. 428-470.

Marx, Karl (MEGA? 1V/3): »1) ad Feuerbach.«, in: Marx-Engels-
Gesamtausgabe, Bd. IV/3, Berlin: Akademie Verlag 1998, S. 19-21.

Marx, Karl (MEW 4): »Die moralisierende Kritik und die kritisierende Moral.
Beitrag zur Deutschen Kulturgeschichte. Gegen Karl Heinzen von Karl
Marxc, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 4, Berlin: Dietz Verlag 1977, S. 331-359.

Marx, Karl (MEW 6): »Die Thronrede«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 6, Berlin:
Dietz Verlag 1961, S. 314-319.

Marx, Karl (MEW 11): »Der englisch-amerikanische Konflikt — Vorginge in
Frankreich«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 11, Berlin: Dietz Verlag 1978,
S. 588-593.

Marx, Karl (MEW 12): »Der franzosische Crédit mobilier (Erster Artikel)«, in:
Marx-Engels-Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 20-25.

Marx, Karl (MEW 12): »Der franzosische Crédit mobilier (Zweiter Artikel)«, in:
Marx-Engels-Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 26-30.

Marx, Karl (MEW 12): »Der franzosische Crédit mobilier (Dritter Artikel)«, in:
Marx-Engels-Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 31-36.

Marx, Karl (MEW 12): »Die Geldkrise in Europag, in: Marx-Engels-Werke, Bd.
12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 53-57.

Marx, Karl (MEW 12): »Die Wirtschaftskrise in Frankreich«, in: Marx-Engels-
Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 74-79.

Marx, Karl (MEW 12): »Die bevorstehenden Wahlen in England, in: Marx-
Engels-Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 149-152.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Marx, Karl (MEW 12): »Die englischen Wahlen«, in: Marx-Engels-Werke, Bd.
12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 156-161.

Marx, Karl (MEW 12): »Englische Greueltaten in Chinag, in: Marx-Engels-
Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 162-165.

Marx, Karl (MEW 12): »Die Lage der Fabrikarbeiter«, in: Marx-Engels-Werke,
Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 183-186.

Marx, Karl (MEW 12): »Die Lage in Europa — Die Finanzlage Frankreichs«, in:
Marx-Engels-Werke, Bd. 12, Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 234-237.

Marx, Karl (MEW 12): »Der Crédit mobilier«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 12,
Berlin: Dietz Verlag 1984, S. 202-209.

Marx, Karl (MEW 13): »Spree und Mincio, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 13,
Berlin: Dietz Verlag 1961, S. 391-393.

Marx, Karl (MEW 13): »Die Erfurterei im Jahre 1859«, in: Marx-Engels-Werke,
Bd. 13, Berlin: Dietz Verlag 1961, S. 414-416.

Marx, Karl (MEW 19): Brief an die Redaktion der »Otetschestwennyie Sa-
piski«, November 1877, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 19, Berlin: Dietz Verlag
1987, S. 107-112.

Marx, Karl (MEW 19): Erster Entwurf einer Antwort auf den Brief von V.I. Sas-
sulitsch, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 19, Berlin: Dietz Verlag 1987, S. 384-
395.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEGA? 1/5): Deutsche Ideologie. Manuskripte und
Drucke (1845-1847), in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/5, Berlin/Bos-
ton: De Gruyter Akademie Forschung 2017.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEGA? 1/10): »Rezensionen aus Heft 2 der
>Neuen Rheinischen Zeitung. Politisch-6konomische Revue«, in: Marx-
Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/10, Berlin: Dietz Verlag 1977, S. 197-210.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEGA? I/10): »Revue. Mai bis Oktober 1850«, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. /10, Berlin: Dietz Verlag 1977, S. 448-
488.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEGA? 1/14): »The late British government,
in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie Verlag 2001,
S. 105-110.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEGA? 1/14): »Kritik der franzdsischen Krieg-
fihrung«, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Bd. I/14, Berlin: Akademie
Verlag 2001, S. 203-206.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEW 2): »Die heilige Familie oder Kritik der
kritischen Kritik. Gegen Bruno Bauer und Konsorten, in: Marx-Engels-
Werke, Bd. 2, Berlin: Dietz Verlag 1980, S. 3-223.

- am 12.02.2026, 21:12:

179


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Wahrheit und Revolution

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEW 3): »Die deutsche Ideologie. Kritik der
neuesten deutschen Philosophie in ihren Reprisentanten Feuerbach, B.
Bauer und Stirner, und des deutschen Sozialismus in seinen verschiede-
nen Propheten, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 3, Berlin: Dietz Verlag 1978,
S. 9-430.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (MEW 4): »Das Manifest der Kommunistischen
Partei«, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 4, Berlin: Dietz Verlag 1977, S. 459-
493.

Metzler, Gabriele (1997): GrofSbritannien — Weltmacht in Europa. Handelspolitik im
Wandel des europdischen Staatensystems 1856 bis 1871, Berlin: Akademie Ver-
lag.

Millward, Robert (2013): The State and Business in the Major Powers: An Economic
History 1815-1939, London/New York: Routledge.

Morina, Christina (2017): Die Erfindung des Marxismus. Wie eine Idee die Welt er-
oberte, Miinchen: Siedler Verlag.

Neffe, Jiirgen (2017): Marx. Der Unvollendete, Miinchen: C. Bertelsmann Verlag.

Newman, Saul (2014): »Max Stirner’s Political Ethics of Voluntary Inservi-
tude, in: Wolf-Andreas Liebert/Werner Moskopp (Hg.), Die Selbstermdich-
tigung der Einzigen. Texte zur Aktualitit Max Stirners, Miinster: LIT Verlag,
S. 31-66.

Pagel, Ulrich (2020): Der Einzige und die Deutsche Ideologie. Transformationen des
aufRldrerischen Diskurses im Vormirz, Berlin/Boston: De Gruyter.

Plass, Hanno (2015) (Hg.): Klasse, Geschichte, Bewusstsein. Was bleibt von Georg
Lukacs’ Theorie? Berlin: Verbrecher Verlag.

Price, Roger (2001): The French Second Empire. An Anatomy of Political Power, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Reichelt, Helmut (1983): »Zur Dialektik von Produktivkriften und Pro-
duktionsverhiltnissen. Versuch einer Rekonstruktion«, in: Helmut Rei-
chelt/Reinhold Zech (Hg.), Karl Marx. Produktivkrifte und Produktionsver-
héltnisse. Entstehung, Funktion und Wandel eines Theorems der materialistischen
Geschichtsauffassung, Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein Verlag, S. 7-59.

Sartre, Jean-Paul (1982): »Die Kommunisten und der Frieden, in: Ders., Krieg
im Frieden 1. Artikel, Aufrufe, Pamphlete 1948-1954, Reinbek b. Hamburg: Ro-
wohlt Verlag, S. 75-130.

Schmidt, Alfred (1962): Der Begriff der Natur in der Lehre von Karl Marx, Frankfurt
a.M.: Europdische Verlagsanstalt.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Schmidt, Alfred (1971a): »Der strukturalistische Angriff auf die Geschichtex,
in: Ders. (Hg.), Beitrige zur marxistischen Erkenntnistheorie, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp Verlag, S. 194-165.

Schmidt, Alfred (1971b): Geschichte und Struktur. Fragen einer marxistischen His-
torik, Miinchen: Carl Hanser Verlag.

Schmidt, Alfred (1976): »Zum Begriff des Gliicks in der materialistischen Phi-
losophiex, in: Was ist Gliick? Ein Symposion, Miinchen: Deutscher Taschen-
buch Verlag, S. 55-107.

Schmidt, Alfred (1977): »Zum Problem einer marxistischen Historike, in: Willi
Oelmiiller (Hg.), Wozu noch Geschichte?, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag,
S. 135-181.

Schnidelbach, Herbert (1999): G.W.E. Hegel zur Einfiihrung, Hamburg: Junius
Verlag.

Schoénfelder, Anna-Sophie (2016): »Die Register der Kritik in Marx’ Journalis-
mus der 1850er Jahrex, in: Marx-Engels-Jahrbuch 2015/16, S. 160-191.

Schonfelder, Anna-Sophie (2018): »Ruhe nach dem Sturm. Louis-Napoléon als
zu korrigierender Fehler der Geschichte, in: Matthias Bohlender/Anna-
Sophie Schonfelder/Matthias Spekker (Hg.), »Kritik im Handgemenge«. Die
Marx’sche Gesellschaftskritik als politischer Einsatz, Bielefeld: transcript Ver-
lag, 97-137.

Schrupp, Antje (1999): Nicht Marxistin und auch nicht Anarchistin. Frauen in der
Ersten Internationale, Konigstein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag.

Schultz, Heiner (0.].): Marx und Engels iiber England oder der stindige Anfang des
unvermeidlichen Endes, Dissertation, Universitit Bielefeld.

Shanin, Teodor (1983): Late Marx and the Russian Road. Marx and the Peripheries
of Capitalism, New York: Monthly Review Press.

Spekker, Matthias (2016): »Uberlegungen zur konstitutiven Rolle des politi-
schen Handgemenges fiir Marx’ Kritik der politischen Okonomiex, in:
Marx-Engels-Jahrbuch 2015/16, S. 192-218.

Spekker, Matthias (2017): »Zur Problematik des Verhiltnisses von Klassen-
kampf und wissenschaftlicher Kritik im Kapitalc, in: Zeitschrift fiir kritische
Sozialtheorie und Philosophie 4 (1-2), S. 241-264.

Spekker, Matthias (2018): »Produktivkraftentfaltung und Kommunismus. Zur
Kritik eines Marx’schen Kritikmotivs«, in: Matthias Bohlender/Anna-
Sophie Schonfelder/Matthias Spekker (Hg.), »Kritik im Handgemenge«. Die
Marx’sche Gesellschaftskritik als politischer Einsatz, Bielefeld: transcript Ver-
lag, S. 161-201.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Wahrheit und Revolution

Sperber, Jonathan (2013): Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert, Miinchen:
C. H. Beck.

Stapelfeldt, Gerhard (2009): Das Problem des Anfangs in der Kritik der Politischen
Okonomie von Karl Marx. Zum Verhdltnis von Arbeitsbegriff und Dialektik (2.,
iiberarbeitete, aktualisierte und erweiterte Auflage), Hamburg: Verlag Dr.
Kovac.

Steckner, Anne (2012): »Die Waffen schirfen. Zum Kritikbegriff bei Karl
Marx, in: Marcus Hawel/Moritz Blanke (Hg.), Kritische Theorie der Krise,
Berlin: Karl Dietz Verlag, S. 146-162.

Stedman Jones, Gareth (2017): Karl Marx. Die Biographie, Frankfurt a.M.: S.
Fischer Verlag.

Stirner, Max (1976): »Recensenten Stirners. Entgegnungen an Feuerbach, Sze-
liga und Hesss, in: Ders., Kleinere Schriften und seine Entgegnungen auf die
Kritik seines Werkes >Der Einzige und sein Eigentums, Stuttgart: Frommann-
Holzboog Verlag, S. 343-396.

Stirner, Max (2003): Der Einzige und sein Eigentum, Stuttgart: Reclam Verlag.

Taylor, Miles (1996): »The English Face of Karl Marxc, in: Journal of Victorian
Culture (vol. 1, issue 2), S. 227-253.

Traugott, Mark (2002): Armies of the Poor. Determinants od Working-Class Par-
ticipation in the Parisian Insurrection of June 1848, New Brunswick/London:
Transaction Publishers.

Zizek, Slavoj (2002): Revolution at the Gates. A Selection of Writings from February
to October 1917, V. 1. Lenin, edited and with an Introduction and Afterword by S.
Zizek, London: Verso.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Autorin und die Autoren

MATTHIAS BOHLENDER, Dr. phil., ist Professor fiir Politische Theorie am
Institut fiir Sozialwissenschaften der Universitit Osnabriick. Seine For-
schungsschwerpunkte sind Politische Theorie- und Ideengeschichte, Ge-
nealogien moderner Gesellschaftskritik und die Geschichte des politischen
Regierungsdenkens. Publikationen u.a.: »Zwischen Wahrheitspolitik und
Wahrheitsmanifestation. Zur Genealogie des >Kommunistischen Mani-
fests«, in: Oliver Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault und das Politische.
Transdisziplinire Impulse fiir die politische Theorie der Gegenwart, Wiesbaden:
Springer VS 2019; »Kritik im Handgemenge«. Die Marx’sche Gesellschaftskritik als
politischer Einsatz, hrsg. mit Anna-Sophie Schonfelder und Matthias Spekker,
Bielefeld: transcript Verlag 2018; »Was ist Kritik? Versuch einer Archiologie«,
in: Harald Bluhm/Karsten Fischer/Marcus Llanque (Hg.), Ideenpolitik. Ge-
schichtliche Konstellationen und gegenwirtige Konflikte, Berlin: Akademie Verlag
2011; Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische Okonomie, Polizei
und Pauperismus, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2007.

ANNA-SOPHIE SCHONFELDER, M.A., ist wissenschaftliche Mitarbeiterin im
DFG-Projekt »Marx und die >Kritik im Handgemenge« — Zu einer Genealo-
gie moderner Gesellschaftskritik« (Universitit Osnabriick) und lehrt Politi-
sche Theorie und Ideengeschichte an verschiedenen Hochschulen. Thre For-
schungsschwerpunkte sind der politische Journalismus des 19. und 20. Jh.,
Kritik der politischen Okonomie, Arendt-Forschung, kritische Sozialphiloso-
phie sowie politische Theorien und Ideologien Europas. Publikationen u.a.:
»Kritik im Handgemenge«. Die Marx’sche Gesellschaftskritik als politischer Einsatz,
hrsg. mit Matthias Bohlender und Matthias Spekker, Bielefeld: transcript Ver-
lag 2018; »Politics contra the functionalisation of man — Hannah Arendt’s pro-
blematic investigation of ideology and labour«, in: Zeitschrift fur kritische So-

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Wahrheit und Revolution

»

zialtheorie und Philosophie (Bd. 5, H. 2, 2018); »Die Register der Kritik in Marx
Journalismus der 1850er Jahre«, in: Marx-Engels-Jahrbuch 2015/16.

MATTHIAS SPEKKER, M.A., ist wissenschaftlicher Mitarbeiter im DFG-Projekt
»Marx und die >Kritik im Handgemenge« — Zu einer Genealogie moderner Ge-
sellschaftskritik« (Universitit Osnabriick), lehrt Politische Theorie und lebt in
Hamburg. Seine Forschungsschwerpunkte sind Politische Theorie und Ideen-
geschichte des 19. und 20. Jh., Marx und die Kritik der politischen Okonomie,
Theorien des (Neo-)Liberalismus und kritische Gesellschaftstheorie. Publika-
tionen u.a.: »Kritik im Handgemenge«. Die Marx’sche Gesellschaftskritik als poli-
tischer Einsatz, hrsg. mit Matthias Bohlender und Anna-Sophie Schénfelder,
Bielefeld: transcript Verlag 2018; »Friedrich August von Hayek und die politi-
sche Theorie des Wirtschaftsliberalismus — Uber die bewusstlose Affirmation
der gesellschaftlichen Verkehrung und ihre Folgenc, in: Michael Haus/Sybille
De La Rosa (Hg.), Politische Theorie und Gesellschaftstheorie. Zwischen Erneu-
erung und Erniichterung, Baden-Baden: Nomos Verlag 2016; »Uberlegungen zur
konstitutiven Rolle des politischen Handgemenges fiir Marx’ Kritik der poli-
tischen Okonomiex, in: Marx-Engels-Jahrbuch 2015/16.

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politikwissenschaft

Extinction Rebellion Hannover
»Hope dies - Action begins«:
Stimmen einer neuen Bewegung

2019,96 S., kart.

7,99 € (DE), 978-3-8376-5070-9

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-5070-3

EPUB: ISBN 978-3-7328-5070-9

Thomas Kruchem

Am Tropf von Big Food

Wie die Lebensmittelkonzerne den Siiden erobern
und arme Menschen krank machen

2017,214 S., kart., 10 SW-Abbildungen

19,99 € (DE), 978-3-8376-3965-0

E-Book: 16,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3965-4
EPUB: 16,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3965-0

Jan Brunner, Anna Dobelmann, Sarah Kirst, Louisa Prause (Hg.)
Waorterbuch Land- und Rohstoffkonflikte

2019, 326 S., kart., Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
24,99 € (DE), 978-3-8376-4433-3
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4433-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politikwissenschaft

Angela Nagle

Die digitale Gegenrevolution
Online-Kulturkdmpfe der Neuen Rechten
von 4chan und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump

2018, 148 S, kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8

E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8

Ines-Jacqueline Werkner

Gerechter Frieden
Das fortwahrende Dilemma militarischer Gewalt

2018, 106 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-4074-8
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4074-2

Judith Vey, Johanna Leinius, Ingmar Hagemann (Hg.)
Handbuch Poststrukturalistische Perspektiven

auf soziale Bewegungen
Ansatze, Methoden und Forschungspraxis

2019, 306 S., kart., Dispersionsbindung,

2 SW-Abbildungen, 2 Farbabbildungen

24,99 € (DE), 978-3-8376-4879-9

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4879-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 12.02.2026, 21:12:


https://doi.org/10.14361/9783839450673
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	»ihrem Wesen nach kritisch und revolutionär«
	Untergehende oder moderne Herrschaftsformen?
	Wahrheit und Macht
	Literatur
	Über die Autorin und die Autoren

