Leben in Klammern
Uber sozialontologische Grenzbereiche

Thorsten Benkel

»Wo immer Telephone klingeln,
haust [..] ein Gespenst in der Muschel.«'

1. Unsicherheit

Der spiter berithmte Sozialpsychologe Serge Moscovici, Verfasser u.a. eines Ver-
suchs iiber die menschliche Geschichte der Natur*, war in den 1940er Jahren als Heran-
wachsender Zeuge von Pogromen und von der Deportation rumdinischer Jiddinnen
und Juden in die Konzentrationslager der Nazis. Die Lage war uniibersichtlich,
verwirrend, unvorhersehbar. Moscovici beschreibt die Situation der jidischen
Gemeinde von Bukarest riickblickend als »ein Leben in Klammern<®, ein Dasein in
der Ungewissheit von Leben und Tod - die beide gleich wahrscheinlich, ja nahezu
gleich real waren. Man existierte; und zugleich existierte man schon nicht mehr.
Wie kann man das sein — tot und lebendig zugleich? Trigt man dazu selbst bei
- oder wird einem ein solcher Schwebezustand aufoktroyiert? Uberhaupt: Welches
»man« ist gemeint? Wenn es, wie hier, um einen Riickblick in die Zeit der Griuelta-
ten der Nazis geht, ist der Verweis auf die bekannte Begriffsbestimmung, die dies-
beziiglich Martin Heidegger in Sein und Zeit formuliert hat, nicht unproblematisch.
Denn dass der »Tod ein Meister aus Deutschland« ist, wie ein anderer gebirtiger

1 Kittler, Friedrich A.: Grammophon, Film, Typewriter, Berlin 1986, S.117.
2 Moscovici, Serge: Versuch iiber die menschliche Geschichte der Natur, Frankfurt a.M. 1982.
3 Ders.: Mon Aprés-Guerre a Paris. Chronique des Années retrouvées, Paris 2019, S. 46.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Theoretische Provokationen

Rumine, Paul Celan, festhielt,* ist von Heidegger, wie man heute weif3, zumindest
ideell mitunterstiitzt worden.®

Um wen geht es also bei diesem »man«: Handelt es sich um eine abstrakte Be-
schreibung einer iiberkonkreten Situation, die dem real durchlebten Schrecknis ei-
ne Distanz auferlegt? Zumindest lisst sich sagen, um welche Gruppe von Menschen
es gehen sollte, nimlich um die Opfer des Dritten Reiches. Diese unstrittige histori-
sche Gewissheit erschwert es, in der Frage nach der Gleichzeitigkeit von lebendig
und tot Anleihen zu nehmen bei Gedankenexperimenten wie >Schrodingers Kat-
ze<. Diese heute recht bekannte Vorstellung beruht auf dem osterreichischen Physi-
ker Erwin Schrédinger (1935), der sich folgende Konstellation ausdachte: Eine Kat-
ze wird in eine undurchsichtige Vorrichtung gesperrt, in der sich ein radioaktiver
Atomkern befindet. Es ist gemif3 der Pramisse des Experiments wissenschaftlich
nicht prizise vorhersehbar, ob der Atomkern zerfillt und seine Radioaktivitit frei-
gibt oder nicht — dieses Ereignis ist vielmehr ebenso wahrscheinlich wie unwahr-
scheinlich.® Wenn er verfille, soviel steht fest, wird die Strahlung den Vierbeiner t8-
ten. Somit ist die ungliickliche Katze, die in diesem Versuchsaufbau zur Protagonis-
tin wird, laut Schrodinger so lange gleichzeitig lebendig und tot, wie niemand nach-
schaut, was sich hinter den blickdichten Absperrungen tatsichlich abspielt.

Schrédingers Katze existiert, wenn man so will, gleichsam »in Klammern,
also: unter Vorbehalt. Die ausbleibende Uberpriifung des die physikalische Kon-
tingenz aufhebenden Zustands stellt Unsicherheit (und eben nicht Gewissheit)
in den Vordergrund. In der Metapher ist diese Gleichzeitigkeit von Sein oder
Nicht-(mehr-)Sein harmlos — kein Tier wurde bei der Entwicklung des Gedan-
kenexperiments verletzt. Bei Moscovici jedoch, im Kontext seiner Zeit und der
Geschehnisse, die er beschreibt, geht es um das, was ein anderer Autor bedrii-
ckender Zustinde, nimlich Tzvetan Todorov, das »Auflerste« nennt.” Es geht um
nichts weniger als die sich wechselseitig ausschlieRenden Alternativen, weiterleben
zu diirfen oder unter Qualen zu verschwinden; das Leben wurde zur Option, die
Menschen in diesem geschichtlichen Zusammenhang am Ende eines langen, diis-
teren Tages von anderen Menschen gewahrt bzw. abgesprochen bekommen. Dies
geschah - und geschieht — nicht nur Anfang der 1940er Jahre in Bukarest, sondern

4 Der Satz entstammt seinem wohl berithmtesten Werk, dem Gedicht Todesfuge, das der 24-
Jahrige unter dem Eindruck der Nachricht vom Tod seiner Eltern durch die Nationalsozia-
listen niederschrieb. Vgl. Celan, Paul: Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe, Frank-
furta.M. 2003, S. 40f. Siehe insgesamt Sparr, Thomas: Todesfuge. Biographie eines Gedichts,
Miinchen 2020.

5 Vgl. Trawny, Peter: Heidegger und der Mythos der jlidischen Weltverschwérung, Frankfurt
a.M. 32015.

6 Schrodinger, Erwin: »Die gegenwartige Situation in der Quantenmechanikg, in: Die Natur-
wissenschaften 23, 48 (1935), S. 807—812.823-828.844-849.

7 Todorov, Tzvetan: Angesichts des AuRersten, Miinchen 1993.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

in unzihligen Begebenheiten davor und in ebenso unzihlbaren Gewaltereignissen
danach.

Die eigenwillige Gleichung vom Umkippen des Lebens in seinen Gegenpart, ins
Nicht-Leben (noch dazu in irreversibler Stofrichtung, wie es scheint), soll mein
Ausgangspunkt fir das nachfolgende Stbern in der jiingeren Kulturgeschichte der
populiren, aber tiberaus trivialen Codierung lebendig/tot sein. Ich werde mir einige
Seitenblicke auf die Kiinste der Digitalisierung erlauben, aber auch auf gewisse
Striange der poststrukturalistischen Philosophie eingehen, die diesbeziiglich erhel-
lende Einsichten bereithalten; erhellendere bisweilen, als eine empirisch arbeitende
Soziologie sie erwirtschaften kénnte, der ich mich ansonsten zu- und angehorig

fiihle.

2. Zwischenlagen

Die Differenzierung zwischen Leben und Tod ist so gebrauchlich, wie sie unter-
komplex ist. Das Thema ist ein uraltes, immer wieder bearbeitetes, auch und gera-
de in der Soziologie. Beispielsweise stammt das Sein zum Tode, die Verstrickung der
blofien Existenz in einen lebenslangen Sterbeprozess von Geburt an, urspriinglich
nicht von Heidegger, sondern von einem der soziologischen Griinderviter, von Ge-
org Simmel.® Die spezifische Kombination von Phinomen und akademischer Diszi-
plinist trotz wissenschaftsinterner Konkurrenz durchaus sinnvoll, denn wenn nicht
(auch) gesellschaftsorientiert bzw. gesellschaftsadiquat diskutiert wird, was Leben
und Nicht-Leben trennt (auch ohne dass sich dabei so etwas Hochgestochenes wie
»praktische Folgen< herauskristallisieren miissen), so entstiinden noch mehr Ambi-
valenzen, Graustufen, Abstraktionen und Zwischenstadien, die sich nicht so recht
einordnen lassen und die in der Medizin, im Recht, in der Trauerpsychologie usw.
die ohnehin vorhandenen Herausforderungen noch verstirken wiirden.

Schon jetzt liegt, indes oft in der dufleren Betrachtung, also: in der Draufschau
durch epistemologisch bewanderte Beobachter:innen, bei manchen >Zustinden«
(in Ermangelung einer treffenderen Terminologie) so etwas wie ein Leben in Klam-
mern oder auch ein Leben »zwischen den Zeilen<vor, ein Leben also, das nur mehr in
der Form textlicher Deklaration, und selbst hier sozusagen »aus der Reihe tanzends,
noch als solches gelten kann. Oder es handelt sich um einen >Tod zwischen den
Zeilen, der aus verschiedenen Griinden nicht institutionell bekundet wird/werden
kann, der aber im Empfinden etwa von Angehérigen, von Anwesenden oder eben von
Expert:innen gegeben bzw. verwirklicht zu sein scheint.

8 Simmel, Georg: »Lebensanschauungx, in: Ders., Gesamtausgabe, Bd. 16, Frankfurt a.M. 1999,
S.209—425, hier S. 298f.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

251


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Theoretische Provokationen

Die iiberwiegende Zahl der Menschen in der Bevolkerung schiebt solche qua-
si-ontologischen Probleme von sich weg, indem sie sie dann, wenn sie sich ereig-
nen, der (praktischen) Wissenschaft iberantworten, zuvorderst der Medizin. Ob
also beispielsweise ein Koma- oder gar ein Wachkomafall gegeben ist, ob eine Va-
riante des >Erlanger Babys< vorliegt, ob eine Totgeburt mit 510 Gramm Gewicht ein
Mensch war oder ist (und korrespondierend ein toter Fétus mit 480 Gramm dies
eben nicht ist), ob der Hirntod einen physiologischen sEndzustand« beschreibt oder
nicht usw. usf., das kann fiir die mittelbar Betroffenen - iiblicherweise die Part-
ner:innen, Freunde und Familie derer, die in diese Zustinde geraten — zunichst
durch ein simples Eingestindnis verarztet werden. Indem sie zugeben, dass die-
se >Fille« jeweils iber die dichotome Codierung lebendig/tot hinausgehen, die sie
durch sozialisatorische Einimpfung verinnerlicht haben, bleibt ihnen der Riickzug
auf die Position, nicht genug zu wissen. Andere, das weifd man (oder hofft man zu wis-
sen), wissen mehr. Folglich werden eingespeicherte Ressourcen wie das institutio-
nelle Vertrauen auf das medizinische System ins Spiel gebracht; alternativ kann auf
die gleiche Weise auch institutionelles Misstrauen aufgerufen werden. Anders ge-
sagt, man sglaubt« dem, was >die Wissenschaft« in solchen Fillen feststellt — oder
man glaubt es nicht. Diese Umschlagplitze des Spezialwissens werden jedenfalls
zur Arena gemacht, und das personliche Glauben ist das Refugium des Zweifels, der
sich zum Wissen nicht verfestigen kann. Am Zustand der Person, um die es geht,
indern diese Uberlegungen - nichts.

Wirklich gestritten wird iiblicherweise nicht, denn die involvierten Gruppen be-
gegnen sich nicht auf Augenhohe. Deutlich wird das, wenn Angehoérige (im Sinne
des § 1901b Abs. 2 BGB) mitentscheiden sollen, ob lebenserhaltende MafSnahmen
fortgefithrt werden. Man muss entweder iiber ein >solideres Wissen« verfiigen (oder
es erwerben), welches die Limitierungen >der Wissenschaft« transzendiert, etwa ei-
nen religiésen Glauben — mithin also: eine Ideologie; oder man muss einrdumen,
nicht wirklich zu wissen, was zu tun ist. Medizinische Expert:innen stehen einem in
solchen >schweren Stundens, wie es heifdt, wenn das Gebrauchs- und Rezeptwissen

9 Unter dieser Bezeichnung firmiert ein bekanntes bundesdeutsches Beispiel fiir die unge-
wohnliche, aber nicht vollig unbekannte (vgl. Schneider, Werner: »Das andere Leben im sto-
ten< Korper. Symbolische Grenzprobleme und Paradoxien von Leben und Tod am Beispiel
>hirntoter<Schwangerer, in: Paula-Irene Villa/Stephan Moebius/Barbara Thiessen [Hg.], So-
ziologie der Geburt. Diskurse, Praktiken und Perspektiven, Frankfurt a.M./New York 2011,
S.155-182, hier S.155ff.) Konstellation einer hirntoten Schwangeren, in deren Koérper 1992
der Fotus zunidchst weiterlebte und weiterwuchs, bis er unter ungeklarten Griinden schlieRR-
lich doch verstarb. Siehe Lehner, Lea/Meyenberg, Ida: »Trauerfall Schwangerschaft. Sozialwis-
senschaftliche Beobachtungen zur Kontroverse um das >Erlanger Baby«, in: Thorsten Ben-
kel/Matthias Meitzler (Hg.), Zwischen Leben und Tod. Sozialwissenschaftliche Grenzgéinge,
Wiesbaden 2019, S. 71-92.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

des Alltags nicht mehr ausreicht, zur Seite. Sie kliren z.B. dariiber auf, dass es Un-
terschiede zwischen Stammbhirn, Grof3hirn und Kleinhirn gibt, dass eine Rekonva-
leszenz schwierig, unwahrscheinlich, unméglich usw. ist und eréffnen moglicher-
weise noch Weiteres, je nach Lage und Ordnungs- bzw. Desorientierungsgrad >der
Dinge«. Weitere Anst6f3e aus der Richtung der Wissenschaft konnen als kommuni-
kative Hilfskonstruktionen bewertet werden, die oftmals mehr Fragen aufwerfen,
als sie Antworten geben. Auf den Schultern der Zwerge des Medizinbereichs, auf den
Schultern der Laien, lasten Entscheidungsdilemmata immerzu schwerer. Diejeni-
gen Professionellen, die tiber die grofite Routine mit Schwebezustinden zwischen
Leben und Nicht-Leben verfiigen, spielen also ein Festlegungsspiel mit denen, die
damit fiir gewohnlich vorab nichts zu tun gehabt und meistens noch nie einen Ge-
danken an entsprechende Zwickmiihlen verschwendet haben. Ein gespenstischer
Vorgang wie das Zuschlagen des apallischen Syndroms (Wachkoma) zeichnet sich,
anders als das >regulire« Sterben oder Totsein, eben nicht als moglicher Einschnitt
am Horizont der Biografie ab; solange jedenfalls nicht, bis das Ereignis eingetroften
ist und zur Beriicksichtigung zwingt.®

Liegen entsprechende Grenzsituationen vor", so ist fiir alle Beteiligten, fiir
Arzt:iinnen, Angehérige und sowieso fiir Patient:innen unklar, wie und unter wel-
chen Umstinden die Person im Zwiespalt der Existenzweisen aus dem Leben
verabschiedet werden kann, soll oder muss. Dies wird relevant, sobald feststeht
(bzw. durch performatives Sterben-Machen feststellbar gemacht wird)*?, dass ein/das
Leben - manchmal entgegen dem Augenschein — nicht mehr svorliegt«. Auch
Mediziner:innen koénnen beziiglich der Abwicklung nicht auf wissenschaftlich
abgesicherte Wahrheiten abstellen und miissen zur Improvisation greifen. Die
einen sagen dann so, die anderen schweigen so. Die Irritation ist fir Wissensar-
beitende grofler als fir Dilettant:innen, denn letztere miissen das Problem nicht
kategorial denken, d.h. sie kénnen es als singuldren Schicksalsschlag abbuchen
(so schwer dies auch fallen mag). Eine Wiederkehr des Problems ist ohne Weiteres
nicht zu erwarten. In der Medizin hingegen geht es um Grundlagenprobleme mit
offensichtlich fehlenden grundlegenden Lésungen.” Einerseits miissen die pro-

10 Vgl Hitzler, Ronald/Grewe, Henny Annette: »Wie das Bewusstsein (der einen) das Sein (der
anderen) bestimmt. Uber ungleiche Lebensbedingungen von Menschen im Wachkoma, in:
Oliver Berli/Martin EndreR (Hg.), Wissen und soziale Ungleichheit, Weinheim/Basel 2013,
S. 240-259.

1 Vgl. Lindemann, Gesa: Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen Konstruktion von Le-
ben und Tod in der Intensivmedizin, Miinchen 2002.

12 Vgl. Schneider, Werner: »Sterbewelten. Ethnologische (und dispositivanalytische) Forschung
zum Lebensende, in: Ders./Martin W. Schnell/Harald Kolbe (Hg.), Sterbewelten. Eine Eth-
nographie, Wiesbaden 2014, S. 51-138.

13 Vgl. Nieder, Ludwig/Schneider, Werner (Hg.): Die Grenzen des menschlichen Lebens. Le-
bensbeginn und Lebensende aus sozial- und kulturwissenschaftlicher Sicht, Hamburg 2007;

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

253


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Theoretische Provokationen

fessionellen Akteure ihre Expertisen nicht eingerahmt von pathetischen Formeln
auf Kalenderspruchniveau wie »Hor auf dein Herz!« hin ablegen, was andererseits
aber die Angehérigen betreffen konnte; dann nimlich, wenn sie sich dazu positio-
nieren sollen, was — ihrer ahnungslosen Ansicht nach — denn beim (Wach--)Koma
u. dgl. eigentlich vorliegt: Sein oder Nicht-(mehr-)Sein? Auf’s pochende Herz zu
héren aber bedeutet in entindexikalisierter Ubersetzung: »Du hast keine Ahnung,
das geht iiber die empirische Lebenserfahrung hinaus, also entscheide dich, oh-
ne eigentlich in der Lage zu sein, ein Urteil zu fillen.« Auch Nichtstunwollen ist
ein Entschluss, auch Nichtantworten ist eine Wahl; in solchen Situationen kann
niemand entscheidungsfrei agieren.

Zugegeben, ich spreche, quantitativ betrachtet, von Ausnahmen, von seltenen
Fillen. Ublicherweise gibt es, wenn ein Mensch stirbt, infolge seines Todes wenig
bis nichts zukliren, weil die Grenzen zwischen den Basalkonditionen schnurgerade
verlaufen: Wer tot ist, lebt nicht, und vice versa. Wenn diese einfache Bipolaritit
aber nicht mehr funktioniert, wird es fiir alle Seiten schwierig. Dann stehen nicht
nur Leben bzw. Tod »>in Klammern«<oder >zwischen den Zeilens; es stellt sich iiberdies
die Frage — die auf eine andere semantische Bithne iiberleitet —, ob man in dieser
Phase trauern darf; und wenn ja, wie.

2.1 Um wen trauern?

Trauer ist ebenso sehr Gefithl wie Handlung. Aber an wen richtet sie sich — wer sind
die Adressaten der Trauer? In reguliren Trauerfillen fungieren die Toten als imagi-
nire Akteure, um die sich die Trauer dreht, auch wenn sie damit nicht unbedingt
angesprochen werden. Gewiss, es gibt das Phinomen der parasozialen Zwiesprache
(am Grab und anderswo). Dabei reden Trauernde >mit den Toten< in einem Mono-
log, der aber ausdriicklich als Interaktionsangebot ausgeflaggt wird. Wie hiufig das
vorkommt und welche Hoffnungen und Wirkungen damit verbunden sind, ist un-
klar. Es handelt sich offenkundig nicht um ein vorrangiges Motiv etwa beim Grab-
besuch.™ Und es gibt die Traueranzeige, in der der Fortgang einer geliebten Person
bedauert wird (wenn man ihn ihr nicht, was auch vorkommt, zum Vorwurf macht),
und auch hier werden Adressierungen formuliert; das aber sind iiblicherweise kon-
ventionalisierte Wendungen. Sie entstammen einem traditionalistischen Wissens-
reservoir dariiber, wie smanc es eben macht, und nehmen insofern gegeniiber allzu
individualistischen Formgebungen eine etwas widerstindige Position ein.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.): Zwischen Leben und Tod. Sozialwissenschaftliche
Grenzgiange, Wiesbaden 2019.

14 Vgl. Colombo, Asher D./Vlach, Eleonora: »Why do we go to the Cemetery? Religion, Civicness,
and the Cult of the Dead in Twenty-First Century Italy«, in: Review of Religious Research 63,
2 (2021), S. 217-243.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

Die Toten selbst bleiben unbedingt passiv. Folglich sind sie auch keine Akteure.
Aber so werden sie von Trauernden behandelt: Sie sind vor allem in der ersten Zeit
nach dem Verlust hiufig >noch irgendwie das, verwickelt in eine seltsame Dialektik
aus Ferne und Nihe. Wenn man diese Prisenzfrage nicht unbarmherzig materia-
listisch betrachtet, ist da also noch setwas<. Doch auch dieses etwas lisst sich schon
dadurch, dass entsprechende Verlusterfahrungen gliicklicherweise selten gemacht
werden, begrifflich nicht gut fassen. Was das Etwas vom >Jemandx trennt, ist eben-
falls schwer zu sagen. Auch hier fehlt die Expertise, auch bei solchen Konstellatio-
nen héren Menschen folglich »auf ihr Herz< und orientieren sich oft an unsystema-
tischen, hochpersénlichen und verinderbaren Empfindungen, deren Grundlagen
nicht in der empirischen Wirklichkeit, sondern in der subjektiven Sichtweise auf
diese Wirklichkeit zu finden sind.

Glaubenssysteme, die ein Wiedersehen versprechen, bauen fundamental auf
der Unterstellung auf, dass Nicht-Prisenz fiir alles Mogliche, nicht aber fiir das
Nicht-Leben steht. Die Trennung zwischen Lebenden und Toten ist nur eine Pause,
auf die eine Wiedervereinigung folgt — und kein Ende. Der Preis des Wiedersehens
ist das Sterben, das somit aber nicht als Finalisierungsphase, sondern als Uber-
gangsgeschehen gedeutet wird. Wiedervereinigungen sind nun aber bekanntlich
Prozesse der Anniherung, die ihre Zeit brauchen. Sie vollziehen sich jedenfalls,
soweit die entsprechenden Verheiflungen glaubwiirdig sind, nicht einzig und allein
am Leitfaden der personlichen Wiinsche, die die Toten womdglich hegen. Die per-
formativen Elemente einer sozialen Wiederbegegnung post mortem sind vielmehr
abhingig von sehr unterschiedlichen, meist aber religiésen Modalititen, deren
Vollzugsgeheimnisse dem Normalsterblichen — und natiirlich auch: dem Normal-
verstorbenen — unzuginglich sind. Selbst die kontrirsten Glaubensiiberzeugungen
teilen sich in dieser Hinsicht die identische Devise: Es ist, wie es ist.

Wenn aber die Toten noch irgendwo, und sei es in einer nicht ganz begreifbaren
Form, »sind«< und somit spiter méglicherweise wieder in soziale Bindungen jensei-
tiger Art eingeflochten werden konnen, dann ist es nur folgerichtig, ihre Distanz
aufgrund ihres Todes als ein blof3 relativ erschiitterndes Problem zu denken. Das
Problem der Trauer ist somit lediglich eine Frage der Geduld. Miissten diejenigen,
die wirklich an ein solches being there glauben, sich nicht eingestehen, dass die Trau-
er um den Verlust (und um die damit verbundenen sozialen Energien, die nun nicht
mehr flieflen) eigentlich auch bereits emotionalen Ballast mittransportiert fiir die
Stunde des eigenen Todes, die den Abschiedsschmerz durch die Freude der Wieder-
begegnung kompensiert? Mit anderen Worten, ist das Trauern um einen geliebten
Menschen, der anderswo auf einen wartet, demnach nicht auch eine Partikulartrau-
er um den eigenen Weltabschied, der notwendig ist, damit die Wiedervereinigung
gelingen kann?

Die Funktion der Trauer scheint davon abzuhingen, woran die Trauernden
glauben. Die Vorstellung, dass die Toten im Jenseits (oder wo auch immer) >war-

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

255


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Theoretische Provokationen

ten, wird hierzulande allerdings schon auf der strukturellen Ebene zunehmend
untergraben: Deutschland wird immer sikularer.”® Das Engagement fiir religiése
Institutionen nimmt ab, wihrend sich metaphysische Vorstellungen pluralisieren.
Vermutlich tun sich selbst Transzendenzprofis wie Pfarrerinnen und Pfarrer, hier
denke ich vor allem an den Nachwuchs (wo es ihn denn noch gibt), mit Wiederse-
hensprognosen schwer. Zu gravierend sind die Abschiede von Menschen, die etwa
aufgrund martervoller Krankheiten mehr verenden als versterben, zu desillusio-
nierend sind die Zukunftsperspektiven vieler Hinterbliebener in der allerersten
Trauer, zu unglaubwiirdig ist auferdem die religios erliuterte Logistik des Jenseits.
Uberdies sind professionelle Verkiinder:innen von Trost-qua-Jenseitsaussicht hiu-
fig nicht die erste Referenzadresse, wenn es um die unmittelbaren Sterbevor- oder
-nachbereitungen geht. Funeralrhetorisch gibt es indes auch alternative Mangver,
die »the eclipse of eternity«*produktiv aufgreifen und somit anders gefirbte Hoff-
nungsiquivalente auf die eschatologische Bithne heben. Uberdies tun sich, wie ich
gleich zeigen werde, aktuell Optionen auf, dank derer eine nachtédliche Wiederbe-
gegnung, sogar eine Interaktion iiber die Trennlinie zwischen den Lebenden und
Toten hinweg ohne Zégern und ohne die Sorge, am Ende vielleicht doch liigen zu
miissen, postuliert werden kénnen. Sie sind allerdings in einen denkbar profanen
Kontext eingelassen.

Wer hingegen iiberzeugt ist, dass es kein Wiedersehen gibt, miisste sich eigent-
lich besser, gewissermaflen nachhaltiger mit dem Verlust abfinden kénnen; denn
wozu bedauern, was sich ohnehin nicht dndern lisst? Die Trauer ist, schreibt Emile
Durkheim, eine Art psychische Selbstverletzung: Man »fuigt sich Leid zu, um zu be-
weisen, dafl man leidet«."” Sie funktioniert als Signal an die Mitmenschen, also: an
die Weiterlebenden, um anzuzeigen, dass der konkrete Verlust dem Ganzen der Ge-
meinschaft einen empfindlichen Makel versetzt hat. Dieser Makel wird als Pein des
Abschieds gespiirt und vorgefiihrt; so zumindest war es zu Durkheims Zeit und gut
und gerne bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts hinein. Hier adressierte die Trauer
also primir die anderen, die um den Sterbefall und seine rituelle Einkleidung wuss-
ten und die, wie es frither tiblich war, daran partizipierten. Sie spiirten die Pflicht
auf ihren Schultern, der Erschiitterung des Kollektivs, dem man selbst angehort,
angemessenen Ausdruck zu verleihen — wihrend sie den klassischen Bezugspunkt
ihres Handelns, den toten Kérper, in die Mitte der Weltverabschiedung jener Person
stellten, die dieser Kérper gewesen ist.”

15 Vgl. Pollack, Detlef/Rosta, Gergely: Religion in der Moderne. Ein internationaler Vergleich,
Frankfurt a.M./New York 2015.

16 Walter, Tony: The Eclipse of Eternity. A Sociology of the Afterlife, Basingstoke 1996.

17 Durkheim, Emile: Die elementaren Formen des religiésen Lebens, Frankfurta.M. 1984, S. 532.

18 Gegenwirtig lasst sich hingegen eine Tendenz hin zur Delokalisierung im Trauerhandeln kon-
statieren: Die vergrabene, mithin auch kremierte Leiche ist keineswegs mehr der selbst-
verstandliche Referenzpunkt. Siehe Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias: »Die Transformier-

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

In individualisierten Zeiten sieht das Trauern anders aus.” Weiterhin findet
Trauerarbeit® statt, nun aber hat sie die Funktion, eine individuelle Verarbeitung
und das Abnabeln vom Verlust anzustacheln, mit dem gleichsam eher gesellschaft-
lichen als personlichen Vorteil, dass man wieder fit wird fiir ein todesunverseuchtes
Weitermachen. In solchen Fillen dient Trauerarbeit ferner nicht so sehr der Bezie-
hung zu den Toten, sondern psychologisch vor allem der trauernden Person selbst;
ihre Empfindungsbewegung ist rekursiv, da sie selbst die eigentliche Adresse der
Schmerz- und Verlustartikulation und damit der hierbei implizierten Initiation
von Uberwindungskraft ist. Trauer, die losgeldst von jedweder Adressierung der
Toten stattfindet, nimmt den Tod durchaus zum Anlass, ihre eigentliche Ursache
ist aber die im zentraleuropiischen Raum kulturell verwurzelte Unfihigkeit der
Hinterbliebenen, eine geliebte Person schmerz- und reglos gehen zu lassen.

Eine Einbeziehung der anderen kann weiterhin erfolgen, und nicht immer wird
lediglich gegeniiber Mittrauernden oder Verstorbenen agiert. Auch um ein Bezie-
hungsende wird getrauert, bei dem es meistens noch die (wie auch immer unrea-
listische) Chance auf eine Fortfithrung der Liebe gibt. Hier ist ein personenbezoge-
nes Trauern erst recht >sinnvoll¢, da eine Wiedervereinigung — ein Jenseits der Lie-
be im Diesseits — zumindest denkbar wire. Verschiedene Spielfilme, iiblicherweise
Hollywood-Dramen mit viel Kitsch und wenig Tiefgang, buchstabieren diese Vision
aus: Paare kommen wieder zusammen, weil eine(r) von beiden einen Gedichtnis-
verlust erleidet. Der Tod (hier: der Beziehung) kann vergessen werden; und Weiter-

barkeit des Koérpers. Vom verginglichen Leib zur bestindigen Materialitits, in: Claudia
Benthien/Antje Schmidt/Christian Wobbeler (Hg.), Vanitas und Gesellschaft, Berlin 2021,
S. 81-101, hier S. 84ff.

19 Vgl. Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias: Sinnbilder und Abschiedsgesten. Soziale Elemente
der Bestattungskultur, Hamburg 2013.

20 Nebenbei, dass im Zusammenhang mit der Trauer von >Arbeit< die Rede ist, zumindest im
Deutschen (das englische >mourning work« ist weit weniger gebrauchlich; vgl. Stroebe, Mar-
garet/Stroebe, Wolfgang: »Does >Grief Work« Work?«, in: Journal of Consulting and Clinical
Psychology 59, 3 [1991], S. 479-482), ist terminologisch bis ins Verdichtige hinein interes-
sant. Offenbar soll das Trauern etwas leisten, einen Ertrag erwirtschaften, Tausch- und Ge-
brauchswert sind insgeheim mit im Spiel. Von sLebens-<, sLiebes-< oder >Gesundheitsarbeit<
istnie die Rede; manchmal aberimmerhin vonsBeziehungsarbeit, die damitebenfallsim be-
grifflichen Fahrwasser der Produktionslogik mitschwimmt. Emotionale Nihe und rationales
Zielstreben sollen dabei wohl in Balance stehen, sie stehen aber zugleich nahe an einem Ab-
grund (fir ein empirisches Beispiel aus der Kosmetikbranche: Klein, Isabel: »Von der Arbeit,
wie eine Freundin zu sein. Beziehungsarbeit in prekiren und feminisierten Dienstleistungs-
beziehungenc, in: Osterreichische Zeitschrift fiir Soziologie 45, 4 [2020], S. 465—484).

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

257


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Theoretische Provokationen

leben ist identisch mit Weiterlieben.” Soweit die Fiktion. Wem — im echten Leben
— die einst geliebte Person mittlerweile gleichgiiltig ist, der/die wird nicht trauern;
trauern kann nur, wer sich diesbeziiglich ein Jenseits im Diesseits innig erhoftt.

Zu den vielschichtigen Verwicklungen um das Erleben von »presence in ab-
sence«*” gehort auch diese ganz anders geartete Variante: Man kann auch um eine
noch lebende Person vorzeitig trauern. Empirische Hinweise finden sich beispiels-
weise in den Krankenhausstudien von Barney Glaser und Anselm Strauss.”® Auch
bei Norbert Elias (1982)** und anderen Autor:innen, zumal im Rahmen ethnografi-
scher Studien, taucht dergleichen auf. Die Ausgangslage besteht aus Lebenden, bei
denen die Konfrontation mit einem angekiindigten, bezeugbaren, unabwendbaren
Sterben die eigene Hoffnung evaporiert bis an den Punkt, an dem man die noch-
lebenden Sterbenden in ihr Angesicht hinein betrauert. Diese Trinen, zweifellos
echt und authentisch, wirken auf der intersubjektiven Ebene wie eine Wihrung:
Sie driicken tiber das Medium der verleiblichten Emotion aus, wie wichtig einem
die Beziehung ist — oder vielmehr war, denn hier wird die Zukunft bereits als
Gegenwart imaginiert.

2.2 Trauerarbeitslosigkeit

Gilles Deleuze schrieb einmal zur Frage nach dem Nutzen des Trauerns: »Nicht-
Trauern verlangt noch mehr Arbeit.«** Das wird spitestens dann evident, wenn die
Toten die Lebenden heimsuchen — ohne eigentlich konkret irgendetwas zu tun. Das
Feuilleton, Filmwelten, gehobene Alltagsgespriche usw. bekriftigen immer wieder,
dass das Nicht-Verarbeitete itberwiltigend sein kann. Die Psychoanalyse kann in
diesem Sinne als Methode der Wiederbelebung verstanden werden: Eine therapeu-
tische Befassung mit vergangenen Erlebnissen, in denen Protagonist:innen auftra-
ten, die bereits verstorben sind, serweckt« die Toten. Mit Fokus auf das Verhiltnis
der Lebenden zu den Toten geschieht dabei also mehr, als dass lediglich eine see-
lenarchiologische »Entzifferung einer Gedichtnisspur«* betrieben wiirde. Je nach
Stand der Dinge konnen die Toten die Lebenden befangen machen, dann nidmlich,

21 Je hoher der filmemacherische Anspruch, desto komplexer der Abstraktionsgrad (und desto
weiter liegt Hollywood entfernt). Die mich am meisten beeindruckende Ausgestaltung des
beschriebenen Zusammenhangs liefert Alain Resnais mit LAnnée derniere a Marienbad (Frank-
reich 1961).

22 Fuchs, Thomas: »Presence in Absence, in: Phenomenology and the Cognitive Sciences 17, 1
(2018), S. 43-63.

23 Vgl. Claser, Barney G./Strauss, Anselm L.: Interaktion mit Sterbenden. Beobachtungen fiir
Arzte, Schwestern, Seelsorger und Angehérige, Gottingen 1974, S. 106f.

24 Elias, Norbert: Uber die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen, Frankfurt a.M. 1982.

25  Deleuze, Gilles: Unterhandlungen 1972—1990, Frankfurt a.M. 1993, S. 123.

26 Assmann, Jan: Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedachtnisspur, Frankfurt a.M. 2000.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

wenn sich zeigt, dass der Ubergang ins Nicht-Leben den Verstorbenen nicht den
Zugriff genommen hat, den sie tiber Lebende somit weithin ausiiben; und dies, wie
gesagt, ohne eigentlich etwas Handfestes, Beobachtbares zu tun. Es sind Geister der
Psyche, die hier (nicht) handeln.

Manchmal reicht bereits eine blof3e Erinnerung aus, um im Denken und Fithlen
ein Fortwirken Verstorbener zu spiiren; entscheidend ist sicherlich der Grad der In-
tensitit. Das einen Verfolgende wird man dann, wenn ein gewisses Ausmaf iiber-
schritten ist, nicht mehr ohne Weiteres los. So aber kann Erinnerung zum Zwang
werden. Gedanklich werden die >lebendigen« Interaktionen immer wieder durch-
exerziert bzw. werden imaginire Auseinandersetzungen durchgespielt, die Belas-
tungspotenziale mit sich bringen. Es spukt dann etwas durch die Gedanken, das
nicht von einem selbst zu stammen scheint.

Wohl auch darauf spielt Deleuze’ Uberlegung an. Nicht-Trauern, ob durch ge-
zieltes Vermeiden, Verdringen, Aufschub aufgrund duflerer Umstinde usw., be-
deutet, die Sache lediglich zu verzdgern. »Noch mehr Arbeit« machen diejenigen
Toten, die sich spiter zuriickmelden, etwa symbolisch bzw. unbewusst, jedenfalls
passiv. Thre Passivitit besteht darin, dass sie als Akteure nicht mehr auftreten; al-
lein, dass sie >nichts tun, reicht aus, um die Lebenden zu irritieren und aufzuriit-
teln. Empfunden wird dies in etwas altmodischer Sprache als ein >auf der Seele las-
tender« Problemzusammenhang. Vermutlich ist es just ihre Inaktivitit angesichts
des gleichzeitigen Sich-Aufdringens, die die Toten, welche einem zu Lebzeiten nahe
waren, nun auf Entfernung riickt und sukzessive das Gesamtgeschehen undurch-
schaubar macht. Das ehedem >Heimische« wird, wie es dhnlich bei Sigmund Freud
heifdt, buchstiblich unheimlich.?”

Auf eine einfache, viel zu einfache Formel gebracht hiefie dies: Je weniger man
trauert, desto deutlicher melden sich die Verstorbenen potenziell zuriick wie eine
unbewiltigte Altlast.”® Sie sind demnach umso gegenwirtiger, wenn man sie be-
sonders eifrig in die Passivitit >hineindenkts, sich also bewusst darum bemiiht, der
Konfrontation zu entgehen. Diese Anstrengung konnte terminologisch als Trauer-
arbeitslosigkeit verstanden werden, schlieflich handelt es sich um den Versuch, den
Verlust eines Mitmenschen mitsamt dem Ballast, der daran hingt, nicht bewiltigen
zu miissen — bzw. um eine psychologische Konstellation, die ohne entsprechende

27 Vgl. Freud, Sigmund: »Das Unheimliche, in: Ders., Studienausgabe, Bd. 4: Psychologische
Schriften, Frankfurt a.M. 2000, S. 241-274, hier S. 244.

28  Angesichts der zum gefliigelten Wort geronnenen »Unfahigkeit zu trauern« muss prophylak-
tisch die Selbstverstiandlichkeit erwahnt werden, dass, wer iber einen Verlust nicht traurig
ist, deshalb noch keine emotionalen Defizite verspiiren muss. Die Potenzialitit der nachho-
lenden Trauer ist aber eben undurchsichtig. Sometimes they come back heifdt eine themati-
sche passende Kurzgeschichte (1974) von Stephen King —und das impliziert: manchmal auch
nicht.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

259


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Theoretische Provokationen

Intention auskommt, im Ergebnis aber zum selben Resultat fithrt, zum Tod (und
damit Verlust) ohne Trauer.

Vermutlich ist dies eine von mehreren Wurzeln innerhalb der rhizomatischen
Verwachsungen, die den populirkulturellen Zombie-Mythos erzeugt haben. Aus be-
kannten Bausteinen (die Fremdheit des Voodoo-Glaubens, das Unverstindnis ge-
geniiber der Bewusstlosigkeit, der Glaube an die prinzipielle Moglichkeit der Auf-
erstehung usf.) wurde die Zombie-Figur im Laufe der Zeit und im Laufe ihrer In-
thronisation als Medienphinomen zur symptomatischen Gestalt des >unbewaltig-
ten Toten< promoviert. Zombies nehmen sich ungefragt das Wort, das — wenigstens
in den klassischen fiktiven Exponaten des Mythos® — nur noch ein Grunzen ist. Sie
sind gefrifig und die Riten der Religion halten sie fiir gewohnlich nicht auf; anders
als Vampire entstammen sie keiner traditionalistischen Gesellschaft, in der der Re-
kurs auf den Glauben und seine Symbole externe Gefahren noch bannen konnten.
Uberhaupt sind Zombies ja nichts Fremdes, sondern das gesellschaftlich Eigene,
nun aber in einen unklaren und unsozialisierten Zustand zwischen Leben und Nicht-
Leben Transformiertes. Folglich sind sie auf basale Interessenlagen geeicht, die sie
aus ihrer lebendigen Phase mit ins Grab genommen haben; sie wollen konsumieren,
vor allem aber wollen sie demonstrieren, wieviel Agency sie noch haben. Damit aber
macht die Fiktionsentitit Zombie der Fiktionsmenschheit eine zentrale Ressource
abspenstig: die Deutungsmacht dariiber, wie es um die gesellschaftliche Ordnung
bestellt sein soll. Sie kann kaum besser und effektiver relativiert werden (und das
erklirt die anhaltende Popularitit des Subgenres), als in einem Schauspiel, bei dem
im Wesentlichen Leben und Nicht-Leben einander auf den Kopf stellen.

Die Riickkehr der Toten im Gedichtnis bzw. im Gedenken wird auflerhalb er-
fundener Geschichten wohl nirgendwo als Zombie-Facette apostrophiert. Eine ent-
sprechende Infragestellung von Ordnung ist real nicht méglich. Hinzu kommt, dass
in der Wirklichkeit der sprichwortlich wundheilende Faktor Zeit den Schmerz der
Trauer bzw. das Unterdriicken entsprechender Gefiihle ohnehin relativiert. Zwar
besagt eine sozialpsychologische Erkenntnis, dass negative Ereignisse besser erin-
nert werden als positive. Es gelingt sehr vielen Menschen aber offenbar ziemlich
gut, und auch das ist ein Effekt kultureller Einprigung, mit der Zeit die schwer-
wiegenden Aspekte eines miterlebten Sterbens und Todes und auch das Gefiihl der
eigenen Trauer, wo es manifest vorhanden war, loszuwerden. Sie bleichen es aus,
schwichen es ab, verarbeiten und iiberschreiben es. So wandelt sich der Riickblick

29 Vgl. Hercenberger, Daniel: Zombies in der Kirche. Das Zombie-Motiv als Allegorie der Siku-
larisierung in The Walking Dead und Fear the Walking Dead, Bielefeld 2021.

30 Vgl. Bisby, James A. et al.: »Opposing Effects of Negative Emotion on Amygdalar and Hip-
pocampal Memory for Items and Associationss, in: Social Cognitive and Affective Neuro-
science 11, 6 (2016), S. 981-990.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

aufdas gewesene Gemeinsame zu einem ausgleichenden Faktor gegeniiber dem ge-
wesenen Problematischen. An die Stelle der Evokation von Trauer riickt die Evoka-
tion des Erinnerns. Die Riickschau auf das Frithere ist vermutlich weder durchweg
positiv noch ausschlieflich negativ, sondern mehr oder weniger ambivalent. Sie ist
jedenfalls keine Trauer mehr.

3. Das Ende iiberwinden

Der Philosoph und ehemalige Priester Franz Brentano war einer der Vordenker der
spater von Edmund Husserl entwickelten Phinomenologie. In den 1870er Jahren
verfasste er ein Buch iiber die Psychologie vom empirischen Standpunkt. Dort heifdt es
zur »Frage, ob unser psychisches Leben etwa auch nach der Zerstérung unserer leib-
lichen Erscheinung fortbestehen werde«:

Es sei»nichtrichtig, daf die Unsterblichkeitsfrage durch die Leugnung eines sub-
stantiellen Tragers der psychischen Erscheinungen allen Sinn verliert. Dies wird
sofort einleuchtend, wenn man bedenkt, dak, mit oder ohne Seelensubstanz, ein
gewisser Fortbestand unseres psychischen Lebens hier auf Erden jedenfalls nicht
geleugnet werden kann«®

In der zu dieser Passage gehdrenden Anmerkung wird David Hume zitiert, der fest-
hielt, dass »eine Kette von Tatsachen des Bewufitseins sich ins Unendliche verlin-
gern konne«.*” Ohne darauf gemiinzt sein zu kénnen, wird hier die immaterielle,
weil auf die Person bezogene Prisenz Verstorbener im (gleichsam immateriellen)
digitalen Medium vorweggedacht.

Chronologisch etwas spiter als Brentano hat Walter Benjamin iiber den »Engel
der Geschichte« Folgendes festgestellt: »Er mochte wohl verweilen, die Toten we-
cken und das Zerschlagene zusammenfiigen.«** Dann aber wird dieser Engel in die
Zukunft bugsiert — also eigentlich dorthin, wo, von heute aus betrachtet, seine Ab-
sichten sich verwirklichen. Denn das Zerschlagene kommt im Paradies der virtuel-
len Welten wieder zusammen.

Das digitale Universum ist eine immaterielle Zone der Wiederkehr der Toten.
Und diese Zone ist fraglos zuginglicher als die Heimsuchungen im subjektiven Geist
es sind. Mit Zygmunt Bauman formuliert: »Eschatologie ist erfolgreich in Technolo-

31 Brentano, Franz: Psychologie vom empirischen Standpunkt, Hamburg 1973, S. 25.

32 Ebd.

33 Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichte, in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd.
1.2, Frankfurt a.M. 1991, S. 691—704, hier S. 697.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

261


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Theoretische Provokationen

gie umgesetzt worden.«** Bauman spricht noch vor dem Internetzeitalter von einer
Grundspannung zwischen der modernen und der postmodernen Einstellung: Mo-
dern sein bedeute, das Sterben zu dekonstruieren (etwa durch medizinische Inter-
ventionen, mehr Gesundheitsbewusstsein usw.).?* Das postmoderne Denken wolle
hingegen die Unsterblichkeit dekonstruieren, was sich in der Affirmation gegen-
iiber dem Sterbenmiissen niederschlage (man >macht seinen Frieden< und »akzep-
tiert< den Tod). Es scheint, als konnte heute die Weiterexistenz im digitalen Raum
eine Schneise in die Grenzregion zwischen diesen Polen schlagen.

Die Verbindung von Medialitit — in verschiedenen Formen — und der Evokati-
on von un-heimlicher >Prisenz« ist kein neuer Gedanke. Jede neue Kommunikati-
onstechnologie — Fotografie, Telefonie, Fernsehen usw. — ist in der Vergangenheit
im Hinblick auf entsprechende Spuren abgeklopft worden; im Wesentlichen erfolg-
reich. In digitalen Medien spitzt sich dieser Zusammenhang zu. Eine ehemals im
Science-Fiction-Bereich beheimatete Vorstellung scheint darin wahr zu werden und
ihre eigentliche Form als Social Fiction zu entbergen. In der zweidimensionalen Re-
prisentation als Avatare konnen Verstorbene mittlerweile nach ihrem Lebensende
noch adressierbar in Erscheinung treten.*® Es ist nur eine Frage der Zeit, bis dank
deepfakes und anderer technischer Innovationen diese im Bildschirm weiterleben-
den Toten mit dem gewohnten Antlitz und ihrer authentischen Stimme zu den Hin-
terbliebenen sprechen kénnen. Mithilfe der Kinstlichen Intelligenz, die hinter ih-
rer Konzeption und Realisierung steht, werden sie Gegenwirtigkeit fingieren kon-
nen. Dem Nicht-Leben wird ein Strich durch die Rechnung gemacht, weil das Leben
nicht mehr>holistisch« gedacht werden muss. Wer auf den einem gegeniiberstehen-
den Korper verzichten kann, wer Geruch und echte Spontaneitit nicht vermisst, vor
allem aber: wer sich der Illusion des Weiterlebens anvertrauen kann, der bekommt
auf dem Monitor ebenfalls ein >Leben in Klammern« prisentiert, das fortgesetzte
Leben einer/eines geliebten Toten.

34  Bauman, Zygmunt: Tod, Unsterblichkeit und andere Lebensstrategien, Frankfurt a.M. 1994,
S. 212.

35 Vgl.ebd, S. 21f.

36 Vgl Bassett, Debra J.: »Who Wants to Live Forever? Living, Dying and Crieving in our Digital
Society, in: Social Sciences 4, 4 (2015), S.1127-1139; Gibson, Margaret/Carden, Clarissa: Liv-
ing and Dying in a Virtual World. Digital Kinships, Nostalgia, and Mourning in Second Life,
Cham 2018; Sisto, Davide: Online Afterlives. Immortality, Memory, and Grief in Digital Cultu-
re, Cambridge 2020; Heesen, Jessica: »Verstorbene als Medienprodukt. Die Programmierung
von Unendlichkeitals ethische Herausforderung, in: Wolfgang George/Karsten Weber (Hg.),
Fehlendes Endlichkeitsbewusstsein und die Krisen im Anthropozén, Giefden 2022, S. 161-172;
Benkel, Thorsten: »Dynamiken der Delokalisierung. Kérper, Tod und Digitalitits, in: Doro-
thee Arnold-Kriiger/Sven Schwabe (Hg.), Sterbebilder. Vorstellungen und Konzepte im Wan-
del, Stuttgart 2023, S. 87-107; Ammicht Quinn, Regina et al.: Ethik, Recht und Sicherheit des
digitalen Weiterlebens. Forschungsergebnisse und Gestaltungsvorschlage zum Umgang mit
Avataren und Chatbots von Verstorbenen, Tiibingen/Darmstadt 2024.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

Das technische Bild physisch verstorbener Personen markiert die endgiiltige
Trennung einer Einheit, die noch zu Lebzeiten uneingeschrinkt Bestand hatte:
Es trennen sich erster und zweiter Korper. Der erste, bio-physiologische Kérper ist
vergraben, kremiert, jedenfalls nicht mehr erreichbar und nicht mehr betrachtbar,
sein Merkmal ist sein Verschwundensein. Der zweite Korper ist das physische Bild
einer verstorbenen Person in der Erinnerung, aber auch auf Fotos, in Videos, folg-
lich auch auf Displays. Genau genommen, steckt dieser Korper in der Bedeutung,
die diesen >Relikten« zugeschrieben wird. Die Bezugnahmen hin zu diesen zweiten
Korpern und ihren technisierten Zweitexistenzen — die eben nicht als Zombie-
Existenzen ausgestaltet werden - ist wesentlich parasozial.*” Und nicht nur das,
sie iitbertrumpft in ihrem quasi-interaktiven Format bei weitem den ohnehin schon
»unheimlichen Beigeschmacke, der laut Roland Barthes »jeder Photographie zu
eigenist: die Wiederkehr der Toten«.*® Auch wenn die entsprechenden Digitalange-
bote gegenwirtig noch in Testphasen oder zumindest frithen Entwicklungsstadien
zu stecken scheinen, kiindigt sich eine >Vervollkommnung« der Kommunikations-
modi nach den Worten der Herstellerunternehmen bereits an.* Es wird, so die
Implikation, moglich sein, Trost zu finden iiber den Verlust eines Lebens, indem
auch hier - dhnlich wie bei den unrettbar Dahinsiechenden im Hospiz oder auf der
Palliativ-Station — den Nicht-so-ganz-Toten ins Gesicht geweint werden kann.

Wire das noch Trauer? Ja, wenn man der Aussage zustimmyt, »bringing the dead
back to life in imagination, text, social interaction, or performance is at the core of
mourning«.*® Trauer(arbeit) wird aber moglicherweise iiberfliissig oder ist weniger
dringend, wenn die verstorbene Person (bzw. etwas Wesentliches von ihr) nun wirk-
lich augenscheinlich snoch da« ist bzw. wenn man sie zu einer Art gemeinsamem
Biindnisfall umwandeln kann (denn man trauert gemeinsam >mit< den Verstorbe-
nen, die einem z.B. Auskunft geben kénnen iiber die Effekte, die die Trauer auf sie
hat). Wie lange kénnte dieser Zustand anhalten? Werden Angehdrige bis hin zum ei-
genen Todestag ihre parasoziale Bindung zum Bildschirm aufrechterhalten; wird es
Intervalle bzw. Konjunkturen des Aufrufens der dahinterstehenden Programme ge-
ben; oder wird das Interesse nach einer zwei--, dank Gadgets vielleicht sogar dreidi-
mensionierten Gegenwart der Toten allmahlich zuriickgehen, so wie auch die Trauer

abebbt?

37  Vgl. Benkel, Thorsten: »Gedichtnis — Medien — Rituale. Postmortale Erinnerungs(re)kon-
struktion im Internet, in: Gerd Sebald/Marie-Kristin Dobler (Hg.), (Digitale) Medien und so-
ziale Gedidchtnisse, Wiesbaden 2018, S.169-196, hier S. 175f.

38  Barthes, Roland: Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, Frankfurt a.M. 1985,
S.17.

39 Vgl. den Beitrag von Matthias Meitzler in diesem Band.

40  Etkind, Alexander: Warped Mourning. Stories of the Undead in the Land of the Unburied,
Stanford 2013, S.1f.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

263


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Theoretische Provokationen

Wie auch immer das Zukunftsszenario ausgeht, solange die Avatare der Toten
prasent sind, ermoglichen sie eine lingere Verabschiedbarkeit ihrer korrespondie-
renden Identitit aus der Welt der Lebenden. Der lange Abschied offeriert zudem
die Moglichkeit der Abschiedswiederholung. Das Programm kann jederzeit abgestellt
und wieder eingeschaltet werden. Man kann die Toten ins digitale Jenseits entlassen
und sie wieder zuriickholen, wann immer einem danach ist; sie werden sich nicht
beklagen.* Suspendierung und Revision einer parasozialen Existenz sind somit in
erster Linie nicht mehr nur an psychologische Mechanismen gekoppelt, sondern an
einige Mausklicks. Ohnehin wire jedes Herunterfahren des Rechners eine Art wie-
derkehrender Tod - und jedes erneute Einschalten eine Auferstehung. Im digitalen
Kontext wird jeder Tag zum Osterfest.

Auch die Riickkehr der Avatare und die Nihe, die sie an die Lebenden kniipft,
hitte nichts Zombiehaftes an sich. Denn Zombies beherrscht man nicht - hier aber
geht es um einen Machtzusammenhang. Die Hoheit tiber die auf dem Bildschirm
Wiederkehrenden entspricht dem, was Jean-Paul Sartre in Das Sein und das Nichts
schreibt: »Tot sein heifdt, den Lebenden ausgeliefert sein.«** Der Abtransport der
Toten in die Ewigkeit wire somit, und das ist nicht einmal eine Metapher, verwirk-
licht, wenn man die entsprechenden Programme nicht mehr nutzen wollen witrde.
Das Resultat wire ein beidseitiges Zur-Ruhe-Kommen (mit der auf ewig mitlaufen-
den Option der >Wiederauferstehung<). Wann es soweit ist, obliegt der Souverinitit
derer, die das>monitor mourning«betreiben. Unter der Pramisse, dass entsprechen-
de Trauerformen sich etablieren, verschieben sich die Befugnisse.** Dann sind die-

41 Auch dies wire denkbar und wiirde die Avatare >realistisch« machen, aber in Anfithrungs-
strichen. Wiirden sie fordern, in Ruhe gelassen zu werden, so wiirden sie verbalisieren, was
die Bestattungskultur in Zentraleuropa seit Jahrtausenden prononciert. Wenn aber die To-
ten sagten, dass man sie tot sein belassen solle, so wire die Digitalisierung post mortem im
Gesamten eine Art nachphysiologische Leichenschdndung. Denkbar sind auf diesem Markt
reflektierte Anbieter, die es zulassen, dass manche digitalisierte Toten in diesem Sinne (das
Gesagte soll schlielich so klingen, wie sich die verstorbene Person zu Lebzeiten gedufiert
hatte) gegen den Umstand opponieren, noch>da zu sein«. In solchen Fallen ware die Verlaut-
barung authentisch, jedoch um den Preis, dass sie nur vernehmbar ist, weil die Hinterblie-
benen sich dariber ausdriicklich hinwegsetzen.

42 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phanomenologischen Ontologie,
Reinbek 2001, S. 934.

43 Abgesehen davon tunsich eine Reihe von praktischen Problemen auf, die das Herrschaftsver-
haltnis der Angehorigen beriihrt: Kdnnen Avatare >geteiltc oder vervielfaltigt werden — oder
bleiben sie streng unter privatem Verschluss? Wie lasst sich vermeiden, dass sie fir abwegi-
ge Kontexte missbraucht werden? Wer speichert die relevanten Daten, wem werden sie sonst
noch zuganglich gemacht? Was unterscheidetsechte«Verstorbene von»gefilschten<Accounts
(solche ohne >vorheriges« reales Pendant)? Wie wire umzugehen mit psychologischen Ab-
hangigkeiten und wie wiren z.B. kleine Kinder fiir die Endgiiltigkeit des physiologischen To-
des zusensibilisieren, wenn auf dem Monitor diese Finalitat konterkariert wird? (Gewiss, reli-
giose Jenseitsversprechungen konterkarieren das endgiiltige Ende ebenfalls, aber im speku-

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

jenigen, die eben noch am Bildschirm trauern, einige Zeit spiter die Sensenméinner
und Sensenfrauen ihrer geliebten, als Avatar-Figuren resteweise erhalten gebliebe-
nen Mitpersonen — denn einzig sie bestimmen, wann (und ob) der Tod endgiiltig ist.

Dieser Umgang mit dem Lebensende, sozusagen mit einem zweiten Tod, be-
fordert Hinterbliebene auf den Rang einer erfolgreichen, aber auch wieder negier-
baren Todesbezwingung; eindeutig ein religidses Motiv. Die Komponente des un-
barmherzigen Schicksals, des unbarmherzigen Gottes o. dgl. ist somit strategisch
ausgeschaltet. Das Verschwinden ist nicht mehr kontingent, sondern ein berechen-
und planbares Manéver innerhalb einer durch und durch auf Berechnung und Tech-
nik beruhenden Diskursplattform. Das Wissen um die Méglichkeit, das digitale Jen-
seits-im-Diesseits doch wieder hinter sich zu lassen, ist eine tréstliche Kenntnis,
denn sie transportiert eine souveriane Chance auf Distanz.

Diese Distanz konnte hilfreich sein, denn es gibt das — reichlich profane - Argu-
ment, dass die Bildschirmtoten gar nicht mehr die sind, fiir die sie sich dank ihrer
kiinstlichen Intelligenz ausgeben. Das gleicht einem beliebten fiktionalen Motiv*,
dessen Wurzeln biblischen Ursprung sind: Ist der, der nach einem lingeren oder
kiirzeren Verschollensein heimkehrt¢, noch er selbst — oder ein anderer? Bzw. ist
nicht soziales Prisentsein unabdingbar mit der Permanenz der Verinderung ver-
schaltet, sodass ein >Stehenbleiben« der Avatare ohne wesentliche Weiterentwick-
lung als befremdlich anzusehen ist? Wire das >Lernen« der KI anhand von Inter-
aktionen nicht als blof3es Prozessieren ohne Beteiligung zutiefst menschlicher (et-
wa:irrationaler) Momente durchschaubar? Schleicht sich bei der Trauerartikulation
bzw. -interaktion am Monitor folglich nicht ein im wahrsten Sinne des Wortes >un-
heimlicher< Avatar ein; und wenn ja, wohin schleicht er eigentlich?

Virtuelle Mensch-Imitationen werden sich in zunehmendem MafSe zum Gegen-
iber ihrer trauernden Angehdrigen wandeln kénnen, sie miissen es aber nicht. Die
leger handhabbare Potenzialitit vertieft die Unheimlichkeit noch — denn wire es
schon seit Jahrhunderten Tradition und umsetzbar, die Toten als interaktive Partner
bei sich behalten zu konnen, wire das digitale Fortleben eine quasi-natiirliche Pas-
sage im Lebensverlauf. Physisches Sterben wire dann vielleicht nur ein halber, das
endgiiltige Abschalten des Rechners hingegen ein ganzer Tod. Festzuhalten, dass die
Avatare seigentlich« kein Bewusstsein haben und daher auflerhalb ernsthafter Er-
wigungen etwa des ethischen Charakters solcher parasozialer Interaktionsformen
stehen, wire als kritisches Argument jedoch unbrauchbar. Die Avatare sind nimlich

lativen Medium des Glaubens, nicht dem des>beweisenden«Visualisierens.) Dem Leistungs-
potenzial der KI werden infolge solcher und vieler weiterer Bedenken Abfederungsmomente
ethischer oder — effektiver — rechtlicher Art inkorporiert werden; die Kiinstliche Intelligenz
wird kiinstlich verdummt werden mussen.

44 Vgl. Davis, Natalie Zemon: Die wahrhaftige Geschichte von der Wiederkehr des Martin Guer-
re, Miinchen 1984.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

265


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Theoretische Provokationen

tatsichlich ebenso bewusstseinslos wie die Toten, die sie reprisentieren — es gibt
diesbeziiglich keinen Unterschied. In dem einen Fall zaubert die Technik den An-
schein von Agency herbei (und der zweite Korper lebt), im anderen Fall ist der erste
Korper, die Leiche, unsichtbar gemacht (und vergeht >wie von selbst). Fragen von
Bewusstsein, Identitit oder Seele verbinden beide Konstellationen, obwohl es sich
jeweils ganz anders anfithlt. Das eine, das technische Format, ist dafir da, ins Haus
geholt und in den Alltag integriert zu werden, wihrend das andere, das biologische
Format, nach dem Todesfall kaum je thematisiert, nicht angeschaut und erst recht
nicht berithrt wird. Die digital nachgebildeten Toten kénnten, neben vielem ande-
ren, ihren potenziellen Eroberungsfeldzug also auch dahingehend antreten, dass sie
als Ausrede fiir das kontinuierliche Absehen vom Leichnam funktionieren. Sie zie-
hen, anders gesagt, den interpersonellen Abschied zwischen Lebenden und Toten
nicht nur in die Linge; sie machen ihn sauberer.

4. Warum den Tod erwarten?

Die Auslotung von Grenzbereichen der sozialen Gegenwart ist, genau genommen,
ein Sujet der Hantologie. In seiner Abhandlung tiber Marx’ Gespenster, einem Buch,
daslaut Untertitel nichts weniger als »den Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die
Neue Internationale« untersucht, fithrt Jacques Derrida die Hantologie (die in fran-
zosischer Aussprache nah bei der Ontologie liegt) als Lehre von den Heimsuchun-
gen ein. Nicht um eine Renaissance geht es, sondern um Revenance — um die Neu-
erscheinung also des bereits Dagewesenen, genauer: um das Zuriickkommen des
schon Gestorbenen. Analytisch durchdrungen wird also die widerspriichliche und
doch empirisch gegebene »restitution of the >living present« of what is dead«.* Die
Perspektive stammt von einem Autor, der einige Jahre zuvor in einem Film namens
Ghost Dance*® bereits die Verzettelung von Erinnerung und Gegenwart als geister-
haftes Geschehen thematisiert hatte und auf dessen Oeuvre in vielfacher Hinsicht
jener Satz zutrifft, den er selbst formuliert hat: »In gewisser Weise ist der Tod mit
von der Partie.«*

Seit ihrem ersten Aufbiumen hat sich die Hantologie in unterschiedliche Rich-
tung Bahn geschlagen. Als Generalbegriff fiir die Instabilisierung der Realitit und
die damit haufig verbundene Furcht vor unbekannten Seinszustinden ist sie einer-

45  Derrida, Jacques/Stiegler, Bernard: Echographies of Television, Cambridge 2002, S. 39.

46  Grof3britannien 1983, Regie: Ken McMullen.

47  Derrida, Jacques: Eine gewisse unmogliche Méglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, Berlin
2003, S. 40.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

seits von geradezu zeitdiagnostischer Qualitit.*® Andererseits ist die hoffnungs-
volle Aussicht, dass eine Heimsuchung doch wohl irgendeine Form von Weiterle-
ben und damit also auch ein Uberstehen schwieriger Umstinde einbezieht, nicht
zu stark religiés angehaucht, um sich als sikulare Perspektive zu verbieten.* Zum
eindeutig sozialen Heimsuchungsgeschehen gehoren ohnehin zwei, Heimsuchen-
de und Heimgesuchte, was tiberdies das soziologische Probleme der Kontingenz
zweier sich begegnender Bewusstseine auf den Plan ruft und neu einkleidet.
Derridas am Anfang dieser Entwicklungen stehender Text ist fiir ihn typisch: Er
setzt an einer literarischen wenn nicht Ur--, so doch Kernszene der Totenriickkehr
an, die Elemente des hier Beschriebenen aufgreift. Gemeint ist Williams Shake-
speares Schauspiel Hamlet von 1603 — ein Werk, das bekanntlich mit der Erschei-

t.°° Derridas

nung des Geistes des jiingst verstorbenen dinischen Kénigs einsetz
Exegese greift Doppeldeutigkeiten der altenglischen Sprache auf und spiirt Etymo-
logien hinterher, er fasst aber auch das »Mitsein mit den Gespensterng, das er im
Hamlet gleich auf mehreren Ebenen walten sieht, als eine »Politik des Gedachtnis-
ses, des Erbes und der Generationen« auf.” Insbesondere umkreist Derrida den Be-
griff whither, einen anachronistischen Terminus, der sowohl fiir die Frage nach dem
>Wohin?« steht wie auch fiir: >Wie geht es nun weiter?« Dass damit auch die Bezie-
hung zu Toten markiert wird, bekriftigt Derrida in einem Anschlusstext mit dem
Titel Marx &Sons, worin er darlegt, dass die Frage einem Verhiltnis gilt, welches zwi-
schen »living present« und »absence of someone dead« changiert.”

Das Eintauchen in erfundene Welten ist in der Soziologie keine typische Taktik,
aber auch kein vollkommen uniibliches Verfahren.” Ein kurzer Besuch in Shake-
speares fiktivem Dinemark sollte also gestattet sein, nachdem die in der Trauer

48  Vgl. Lewis, Tom: »The Politics of sHauntology« in Derrida’s Specters of Marxx, in: Michael
Sprinker (Hg.), Ghostly Demarcations. A Symposium on Jacques Derrida’s Specters of Marx,
London/New York 1999, S.134-167, hier S.140.

49  So exemplarisch wie abstrakt: Gordon, Avery: Ghostly Matters. Haunting and the Sociologi-
cal Imagination, Minneapolis 2008; Fisher, Mark: Ghosts of my Life. Writings on Depression,
Hauntology and lost Futures, Winchester 2014.

50 Zu den geist(er)reichen Uberlegungen Shakespeares in diesem Kontext und spiteren Ver-
suchen, Gespenster als Forschungssujet ernst zu nehmen, siehe Puhle, Annekatrin/Parker-
Reed, Adrian: Shakespeare’s Ghosts live. From Shakespeare’s Ghosts to Psychical Research,
Cambridge 2017.

51 Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue In-
ternationale, Frankfurt a.M. 2004, S.10.

52 Derrida, Jacques: »Marx & Sonsg, in: Michael Sprinker (Hg.), Ghostly Demarcations. A Sym-
posium on Jacques Derrida’s Specters of Marx, London/New York 1999, S. 213—269, hier S. 213.

53 Vgl. Kuzmics, Helmut/Mozeti¢, Gerald: Literatur als Soziologie. Zum Verhiltnis von literari-
scher und gesellschaftlicher Wirklichkeit, Konstanz 2003; Zoll, Ralf (Hg.): Gesellschaftin lite-
rarischen Texten, 2 Bde., Wiesbaden 2005; Benkel, Thorsten: Soziale Welt und Fiktionalitat.
Chiffren eines Spannungsverhéltnisses, Hamburg 2008.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

267


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Theoretische Provokationen

gedanklich wiederkehrenden Toten und die digital fortexistierenden Verstorbenen
hierfiir gute Gesellschaft abgeben. Nichts davon kann im engsten Sinne als >realis-
tisch« eingestuft werden.

In Hamlet stof3t der tote Vater bei seinem gleichnamigen Sohn einen Impuls
an, nimlich die Wut, Rache zu iiben. Es ist nicht die Trauer, die emotional vor-
herrscht, und tber die Derrida an anderer Stelle — beinahe wie auf die digitalen
Toten gemiinzt — sagt, dass ihr »beste[r] Beweis« im »am Leben erhalten« liege.>*
Die von Hamlet beabsichtigte Vergeltung gelingt, aber — bei Ophelia, vielleicht auch
bei der Titelfigur — um den Preis des Verstandes, und am Ende verlieren ohnehin
alle Hauptfiguren ihr Leben. »Der Rest ist Schweigen, lauten die letzten Bithnen-
worte des Prinzen. Dass die Dinge dermafen in Unordnung geraten, ist handlungs-
immanent nun aber nicht der Effekt der Erscheinung des Vatergeistes, so schau-
derhaft und unerklirlich sie auch ist, sondern das Ergebnis gesamtgesellschaftli-
cher Umstinde.*® Bekanntlich sinniert Hamlet in einer zentralen Szene des 3. Aktes
tiber die nur vermeintliche AusschlieRbarkeit von »Sein oder Nichtsein«. Tatsich-
lich geht es um eine Simultanitit: Der tote Vater ist halbwegs wieder lebendig ge-
worden, um einen Auftrag zu erteilen; zumindest kann er also effektiv kommuni-
zieren. Als performatives Phantom vermag er das oben beschriebene Verhiltnis der
Herrschaft der Lebenden iiber die Toten umzukehren — und zwar nicht nur im Jahr
1603 bzw. im erfundenen Dinemark, sondern regelmifiig auf den Theaterbithnen
der ganzen Welt; der Diskurs ist auch heute kein véllig fremder. Hinterbliebensein
bedeutet in der Welt von Hamlet Senior wie Junior, den Toten verpflichtet zu sein,
zumindest den Erscheinungen im familiiren, allemal im patriarchalen Kontext.>
Der Sohn wird zum unterwiirfigen Instrument, weil er dem Vater das Totsein nicht

54  Derrida, Jacques: Die Tode von Roland Barthes, Berlin 1987, S. 9.

55  Vgl. Lidz, Theodore: Hamlets Feind. Mythos und Manie in Shakespeares Drama, Frankfurt
a.M.1980.

56  Andere, zweifelsfrei auf psychologische Abgriinde verweisende Varianten sind >nicht ruhen-
de<Geister, die einen aus Griinden der Rache usw. verfolgen und mitunter>Besitz<von einem
ergreifen, also wieder>ausgetrieben<werden missen (vgl. Das, Veena et al.: »Spirit Possessi-
ons and Avenging Ghosts. Stories of Supernatural Activity as Narratives of Terror and Mecha-
nisms of Coping and Remembering, in: Dies./Arthur Kleinman/Margaret Lock [Hg.], Remak-
ingaWorld. Violence, Social Suffering, and Recovery, Oakland 2001, S. 157—200). D.h.: es muss
—wie dies schon beim Vampir-Mythos zentral ist—den untoten Toten durch verniinftige (Ab-
wehr-)Taktiken ein Platz im Ordnungsgefiige zugewiesen werden, damit die Demarkation
zwischen Leben und Nicht-Leben nicht porés wird (vgl. Baker, Joseph O./Bader, Christopher
D.:»A Social Anthropology of Ghosts in Twenty-First-Century America, in: Social Compass 61,
4 [2014], S. 569-593). Andererseits scheint eben diese Grenze in den Augen derer, die fest an
Geisterprasenzen glauben und sie mithin—in durchaus positiver Bezugnahme —in ihren All-
tag zu integrieren wissen, ldngst durchlissig zu sein (vgl. Waskul, Dennis/Waskul, Michele:
Ghostly Encounters. The Hauntings of Everyday Life, Philadelphia/Rom/Tokio 2016).

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

abnehmen kann: »Gerade Hamlet ist ein ausfiihrliches Zeugnis fiir [die] Unmoglich-
keit, den Tod zu iibernehmen.«*” Somit iibernimmt der Tote selbst: Regiert wird aus
dem Jenseits.

Nicht nur Shakespeare ist ein Ghostwriter. Das Motiv taucht als literarisches noch
in anderen Werken auf, etwa in Marcel Prousts mehrteiligem Roman A la Recherche
du Temps perdu (1913-1927). Hierauf verweist nicht Derrida, sondern Pierre Bour-
dieu. Im Kontext einer Erbschaft legt Proust nahe, dass die Hinterbliebenen iiber
den Druck, sich dieser Hypothek wiirdig zu erweisen, ergriffen, ja von den Toten
»gepackt« werden.”® Die Bedingung fiir dieses An- und Einschlieflen in eine soziale
Zwickmiihle ist eine enge zwischenmenschliche Nihe, die nicht von Vertrauen und
Zuneigung, sondern von Schuldigkeit gepragt ist — eine Schuldigkeit, die so grof
ist, dass sie ein Einfallstor fiir postmortale Interessen bildet.” Das ist ein Wesens-
merkmal der Heimsuchung.

Wiederum gilt: Wer an den Verstorbenen hingt, sie noch nicht »abgeschiittelt<
hat oder bestimmte gedankliche Verbindungslinien noch nicht durchschneiden
konnte, weil sie zu fein gewoben sind, der liuft Gefahr, nachtédlich heimgesucht
zu werden. Dann schilt sich eine sonderbare Beziehungsqualitit heraus®, die —
ins Positive gewendet — unter dem Begriff »continuing bonds« fiir die Verbun-
denheit der Lebenden mit den Toten steht. Solche anhaltenden Bezugnahmen auf
Verstorbene sind dann keine Heimsuchung, wenn der diesseitige Part das Gesche-
hen steuert, also Maf3 und Grenze der Gefithlsverbundenheit festlegt und darin
keine Bedringnis liegt. Aus dem Jenseits sind bei diesen Kontinuierungen keine
Verstimmungen zu erwarten, denn die Verblichenen bleiben iiblicherweise inaktiv.

57  Lévinas, Emmanuel: Die Zeit und der Andere, Hamburg 21989, S. 46; vgl. Derrida, Jacques:
The Gift of Death. Literature in Secret, Chicago/London 22008, S. 42.

58  Bourdieu, Pierre: »Der Tote packt den Lebendenc, in: Ders., Der Tote packt den Lebenden,
Hamburg 2011, S.17-54, hier S.18. Sucht man nach verwandten literarischen Ankerpunkten,
wird man auch bei Franz Kafka fiindig. In seiner Kurzgeschichte Das Urteil von 1912 wird eine
hamleteske Handlung prisentiert: Der alte Vater, noch lebendig, aber schwach und bettlage-
rig, seinem frohgemuten Filius ausgeliefert, entpuppt sich im Zuge eines seltsamen Dialogs
zur eigentlich dominanten, den Sohn durchschauenden und insgeheim hintergehenden Fi-
gur. Das Projekt des Aufstands gegen die Vaterfigur wird als gescheitert erklart. Wahrend der
Alte, der sich am Gipfel der Auseinandersetzung triumphierend aufstellt, hinter ihm zusam-
menbricht, eilt der Sohn zur nahen Briicke und stiirzt sich mit den Worten »Liebe Eltern, ich
habe euch doch immer geliebt«in die Tiefe.

59  Zu den eigenwilligen Bliiten solcher Interessensdurchsetzungen gehort der Bericht einer
Witwe (vgl. Permutt, Cyril: Fotos aus einer anderen Welt. Ubersinnliche Phanomene im Bild
festgehalten, Miinchen 1990, S. 86), die angab, nachts im Bett deutlich zu spiiren, wie ihr der
Geist ihres Gatten offenbar im Modus eines phal-logozentrischen Gespenstes leiblich niher-
kommt.

60 Vgl. Norlock, Kathryn J.: »Real (and) Imaginal Relationships with the Dead, in: Journal of
Value Inquiry 51, 2 (2016), S. 341-356.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

269


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Theoretische Provokationen

Derridas Hamlet-Deutung riickt dagegen einen Toten als Geist ins Rampen-
licht, der nicht mehr so ganz seinem lebendigen Vorbild entspricht und der zu
irritieren weif3. Das aber ist nicht der Fehler des Verstorbenen, sondern das Ergeb-
nis eines verinderten Verhiltnisses, welches die Lebenden zu ihren Toten pflegen.
Der Wiederginger, ob nun eine physische oder eine psychische Erscheinung, ist
ein »gespenstischer jemand anderes«®, zu dem sich schwerlich eine Bindung auf-
bauen lisst, obwohl diese ja als Bedingung des Kontaktes schon besteht. Versuche,
eine solche Erscheinung dingfest zu machen, also Bemithungen, »die Toten zu
lokalisieren«®* und zu kliren, was »das Dasein eines Gespenstes« ist®, sind zum
Scheitern verurteilt. Parasozial und paranormal liegen eng beieinander: Noch in
den spukfernsten Kulturen — in der sikularen Landschaft der swestlichen Welt« —
werden heute eifrige Bemithungen angestellt, mit pseudowissenschaftlichen Me-
thoden auf Gespensterjagd zu gehen.® Es sind Versuche, einer aus dem Totenreich
dringenden Konfusion mit rationalen Mitteln vorzubeugen.

Geisterbegegnungen sind kulturgeschichtlich da, wo sie als echt klassifiziert
werden, hiufig kein freudiges, sondern eher ein erschreckendes Erlebnis. Man
kann das Wesen der Erscheinungen so wenig einschitzen wie ihren Ort; physika-
lisch betrachtet, sind sie pseudo-personifizierte Unschirferelationen. Thre in der
Heimsuchung evident gewordene Unheimlichkeit suspendiert die fritheren sozia-
len Prozesse, auf die sie sich dennoch berufen, derwelil sie, wie Derrida schreibt,
»jemand anderes« sind. Drangen sie sich auf, wie Hamlets Vater es tut (nimlich
ungefragt — also nicht, wie es eine Zeitlang Mode war, durch gezielt betriebene
Séancen®), kénnen sie schwerlich ignoriert werden. Es gilt somit, die »Uberreste

61 ). Derrida: Marx’ Gespenster, S. 21.

62 Ebd,S.24.

63 Ebd,S.59.

64  Vgl. Mayer, Cerhard: »Die Geisterjager kommen. Phianomenologie der Ghost Hunting
Groups, in: Zeitschrift fiir Anomalistik 10, 1 (2010), S.17—27; Eaton, Marc A.: »Give us a Si-
gn of your Presence.< Paranormal Investigation as a Spiritual Practice, in: Sociology of Re-
ligion 76, 4 (2015), S. 389—412; Ruickbie, Leo: »The Haunters and the Hunters. Popular Ghost
Hunting and the Pursuit of Paranormal Experiences, in: Darryl Caterine/John W. Morehead
(Hg.), The Paranormal and Popular Culture. A Postmodern Religious Landscape, Abingdon/
New York 2019, S. 92-104.

65 Dieum1900 beliebte Séance (vgl. Bown, Nicola/Burdett, Carolyn/Thurschwell, Pamela [Hg.]:
The Victorian Supernatural, Cambridge 2005; Sawicki, Diethard: Leben mit den Toten. Ceis-
terglauben und die Entstehung des Spiritismus in Deutschland 1770-1900, Paderborn 22016)
diente vermutlich weniger der Kommunikation mit den Toten als dem Beweis ihrer Mog-
lichkeit — nicht immer gibt es schlieflich noch etwas zu kldren, aber jeden interessiert, ob
der Tod das Ende ist. Aus heutiger Sicht wirkt der Vorrang einer mehr dsthetischen Zugangs-
schiene plausibler (vgl. Kuff, Timon L.: Okkulte Asthetik. Wunschfiguren des Unbewussten
im Werk von Albert von Schrenck-Notzing, GiefRen 2011). Kein Wunder, dass hier zahlreich
betrogen und fingiert wurde und der epistemologische Status der spiritistischen Phanome-

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

zu ontologisieren«®®, um sich auf die Heimsuchung einen Reim machen zu kénnen.
Schlieflich kann es nicht unbedacht bleiben, wenn sich herausstellt, dass nach dem
Tod »nicht nichts«® iibrigbleibt. Wahnsinn, Mord, Verzweiflung oder Bitten um
himmlischen Beistand waren - sieche Hamlet — Bewiltigungsstrategien fritherer
Zeiten; ihnen stehen heute sikulare und >zivilisiertere« Taktiken wie die Leugnung,
die Verdringung, die Ignoranz und die Therapeutisierung gegeniiber.®

Nun lisst sich einwerfen, dass die Toten Namen hatten, sich also nicht vollstin-
dig einer Identifizierung widersetzen, wenn sie einen heimsuchen; sie sind nicht
vollig fremd. Doch haben sie noch einen Namen? Kann beispielsweise iiber verstor-
bene Familienmitglieder gesagt werden, dass sie so-oder-so >noch heiflen< — oder
muss man eingestehen, dass sie so hiefSen, als man sie noch entsprechend benennen
und adressieren konnte? Auflerlich betrachtet, bleibt den Toten im Zuge trauernden
Gedenkens ithr Namen anhaften. Die Traueranzeige, der Grabstein, das Gedichtnis:
iiberall dort ist er verankert. Sie sind aber keine sozialen Adressen mehr. Was sind
sie dann? Zu wissen (oder zu ahnen), dass Geistwesen zwischen Ding und Person
oszillieren®, hilft wenig weiter, nachdem zwar mittlerweile Dinge sozial sein diir-
fen’, Menschen aber gerade nicht mehr verdinglicht werden sollen.” Enttiuschend
bis in das Gefithl hinein, dass man objektiviert wurde, sind, nebenbei bemerkt, auch
manche sozialen Distanzierungen. Wer heute Ghosting betreibt, d.h. soziale Kontak-
te ohne Erklirung ignoriert bzw. blockiert, sie also nicht mehr heimsucht, ist aber ei-
gentlich weit mehr Person als Geist. Von Geistern ist dann die Rede, wenn sie (anders
als menschliche Pendants) nicht mehr loslassen, sondern ein unheimliches Bleibe-
recht (funda)mental beanspruchen. Kein Zufall, dass klassische Geisterdarstellun-

ne immerzu umstritten war (vgl. Lamont, Peter: »Spiritualism and a Mid-Victorian Crisis of
Evidence, in: Historical Journal 47, 4 [2004], S. 897—920). Zugleich ging man offenbar von
traditionslosen Erscheinungen aus: »Die Geister, die ich rief«, mit Goethe gesprochen, wur-
den anscheinend nicht als ernsthafte Gefahren eingestuft — bzw. die Uberzeugung lag vor,
dass das Beschworungsritual die Geister nicht tiber Geblhr entfesselt, und diese Erwartung
wurde nicht enttduscht.

66 ].Derrida: Marx’ Gespenster, S. 23.

67 Gamm, Gerhard: Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten, Frankfurt a.M.
2000.

68 Vgl lllouz, Eva: Die Errettung der modernen Seele. Therapien, Gefithle und die Kultur der
Selbsthilfe, Frankfurt a.M. 2009. Siehe ferner Derrida, Jacques: Vergessen wir nicht—die Psy-
choanalyse!, Frankfurt a.M. 1998.

69  Vgl.). Derrida: Marx’ Cespenster, S. 23f.

70 Vgl. Latour, Bruno: Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie, Frankfurt a.M.
2001.

71 Vgl. Stahl, Titus: »Verdinglichung als Pathologie zweiter Ordnung, in: Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie 59, 5 (2011), S. 731—746. Siehe ferner Berger, Peter L./Pullberg, Stanley: »Ver-
dinglichung und die soziologische Kritik des Bewuf3tseins, in: Soziale Welt 16, 2 (1965),
S.97-112.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

M


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Theoretische Provokationen

gen auf materielle Durchsichtigkeit abstellen; das unterstreicht die fehlende Kontur
der Heimsuchungsprotagonist:innen — inklusive eines falschen Versprechens von
Transparenz. Wer als Gespenst erscheint, ist nicht, wer er war. Das heif3t aber in
der Folge, dass, wer betrauert wird, ebenfalls nicht mehr ist, wer er war. Arthur Rim-
bauds Motto »Ich ist ein anderer« gilt auch und gerade den Toten.

Mehr noch: Missten eigentlich nicht auch die Verstorbenen Trauerarbeit leis-
ten? Oder ist Sterben ein Eskapismus, der einem die Sorge der Trauer abnimmt
— der also trauerarbeitslos macht? So konnte man Trauern schlieflich auch deu-
ten: als einseitige Pflicht in zweischneidiger Richtung, bei der eine soziale Geste
mehr imitiert als umgesetzt wird; die Antwort bleibt schlieflich aus. Diejenigen,
die sich dann aber doch zuriickmelden, bereiten einem hiufiger hantologisch ge-
farbten Aufwand, als dass sie mit verséhnlicher Attitiide Probleme l6sen und Sor-
gen rauben. Allein schon das offene Zugestindnis, dass ein toter Mensch irgendwie
snoch da ist¢, erzeugt bekanntlich erhebliche Widerstinde bei anderen.

Wenn Derrida in einem anderen Publikationszusammenhang, in seinem Auf-
satz itber die »Kraft der Trauerc, rhetorisch fragt: »Warum den Tod erwarten?«’,
so steht das fiir mich nicht fiir die Imagination des eigenen Todes.” Die Frage lisst
sich ebenso, und vielleicht treffender, auf die Wiederkehr der anderen Toten bezie-
hen, die sich aufdringen, etwas verlangen, nie ohne Motiv und doch stets passiv
sind,” wenn sie im Empfinden der Hinterbliebenen dank einer Eskamotage (Derri-
das Begriffswahl) plotzlich wieder auf der Matte stehen. Dies vorab schon antizipie-
ren hiefle, sich daraufeinzustellen, die Toten zu erwarten; das wiederum wiirde den
immerzu entgegengesehenen, nie fassbaren Verstorbenen mehr Platz und Geltung
einrdumen als den Lebenden. Es handelt sich keineswegs um eine philosophische
Spekulation: Als psychologische Diagnose, etwa als prolonged grief syndrome, ist die-
ses hantologische Problem diesseitig geliufig.

72 Derrida, Jacques: »Kraft der Trauer. Die Macht des Bildes bei Louis Maring, in: Michael Wet-
zel/Herta Wolf (Hg.), Der Entzug der Bilder. Visuelle Realitidten, Miinchen 1994, S. 13-35, hier
S.34.

73 Siehe aber Derrida, Jacques: Als ob ich tot wire, Wien 2000; Ders.: Jedes Mal einzigartig, das
Ende der Welt, Wien 2007.

74  Die Passivitat trifft hier, wie auch anderswo (vgl. Stoellger, Philipp: Passivitat aus Passion. Zur
Problemgeschichte einerscategoria non gratas, Tubingen 2010), auf die wort- und geistesver-
wandte Passioniertheit. Verstorbene, die einen nichtloslassen, sind im Prinzip handlungsun-
fahig und aufgrund eines scheinbar vorhandenen Willens zugleich wirkmachtig. lhr »Kon-
nen, das aus Unvermogen besteht [...] ist die Infragestellung des BewuRtseins und sein Ein-
tritt in eine Konstellation von Beziehungen, die sich scharf von der Entbergung abheben; es
herrscht also aufdringliche Undurchsichtigkeit vor (Lévinas, Emmanuel: Die Spur des Ande-
ren. Untersuchungen zur Phanomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/Miinchen 1983,
S. 226).

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thorsten Benkel: Leben in Klammern

Das hier beschriebene Leben (Erscheinen) in Klammern ist ebenso sehr ein Tod
(Verschwinden) in Klammern - ein beides, Leben und Tod einbeziehender Zustand
zwischen den Stithlen und zwischen den Zeilen des trivial Beschreibbaren. Ein na-
tiirlicher Topos fiir solche Fragen rund um »Gespenster, Phantome und Revenants«
liegt im Begriff und in der Idee des Mediums, so Derrida.” Ob die oben erwihnte
Digitalisierung und damit Revitalisierung von — denn das ist eigentlich gemeint -
tot gewordenen Identititen gleichsam ein hantologisches Moment birgt, das dem Tod
mehr Raum gibt oder doch der Trauer, oder ob beides dadurch verringert wird, wie
die Anbieter:innen entsprechender Medientechnologien versprechen’, ist bislang
offen. Welche Rezeptionsweisen (mit welcher Dosierung an Parasozialitit) sich auf
der psychosozialen Ebene tatsichlich durchsetzen, wird sich noch herausstellen
miissen. Und so bleibt vorerst unklar, ob frither oder spater Rituale fir den digitalen
Exorzismus benétigt werden.

5. Postscriptum

Vorliegend ist der Versuch zu zeigen, dass in Europa ein Gespenst umgeht — das
Gespenst einer Revenance der Toten durch kognitive und computerisierte Techni-
ken, welches zugleich ein Gespenst der Nivellierung der Weisen zu trauern ist. Als
Terminus wire Revenanz hierfiir deutschsprachig noch zu etablieren. Das in Fra-
ge stehende revenante Phinomen ist ein proverbialer Ghost in the Machine, der das
idealtypisch reibungslose Abtrennungs- und Distanzierungsmangver zwischen Le-
ben und Nicht-Leben durcheinanderwirbelt. Mit diesem Geist beseelt, kann der ver-
traute Laptop zum unheimlichen Heimsuchungsbeschworungsinstrument werden,
welches auf einer Dynamik der Trauer aufbaut, mit der die Erfinder:innen entspre-
chender digitaler Innovationen zu Beginn ihrer Karrieren wohl nicht gerechnet ha-
ben (und der sie selbst zum Opfer fallen kénnen, sobald sie selbst auf dem Bild-
schirm eine neue Zwiespalt-Existenz beginnen). In den zustindigen Wissenschaf-
ten wird akribisch nachzumessen sein, wie tief die Spuren sind, die die >neuen To-
tenc hinterlassen bzw. die sie immer wieder anders ziehen. Der Tod ist wahrlich
nicht das Ende.

Im Sommer 1979, erzdhlt Derrida”’, habe er den Anruf einer Telefonvermittlung
erhalten: Ihn wolle der drei Jahre zuvor verstorbene Martin Heidegger dringend

75  Derrida, Jacques/Plissart, Marie-Francoise: Recht auf Einsicht, Graz/Wien 1985, VI.

76 Vgl.Ohman, Carl/Floridi, Luciano: »The Political Economy of Death in the Age of Information.
A Critical Approach to the Digital Afterlife Industry«, in: Minds and Machines 27, 4 (2017),
S. 639-662.

77 Derrida, Jacques: Die Postkarte. Von Sokrates bis an Freud und jenseits. Erste Lieferung: En-
vois, Berlin 1982, S. 29.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A

273


https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 Theoretische Provokationen

sprechen. Als er horte, dass es sich um ein R-Gesprich handle, bei dem der Angeru-
fene die Gebithren bezahlen muss, hat Derrida — von allen guten Geistern verlassen?
— freundlich abgelehnt.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-014 - am 14.02.2026, 06:39:58, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

