
Amit Pinchevski

Levinas als Medientheoretiker: 
Für eine Ethik der Vermittlung 1

Jeder, der mit dem Werk von Emmanuel Levinas vertraut ist, wird den 
Titel dieses Artikels wahrscheinlich rätselhaft finden. Es gibt viele Mög-
lichkeiten, Levinas zu lesen, aber als einen Medientheoretiker scheinbar 
eher nicht. In der Tat bezieht sich Levinas selten direkt auf die Medien als 
solche, oder, genauer gesagt, auf die Mittel, mit denen Symbole über die 
Zeit gespeichert und über den Raum hinweg übertragen werden. Was im 
Zentrum seiner Philosophie steht – Ethik als erste Philosophie, Ethik als 
Verantwortung gegenüber und für den Anderen – kann kaum zu den Fra-
gen gezählt werden, die typischerweise die Medientheorie beschäftigen. 
Darüber hinaus lässt sich Levinas’ Denken am ehesten so lesen, dass er sich 
für eine unmittelbare Begegnung mit dem Anderen – l’autrui, dem ande-
ren Menschen – einsetzt, der als Gesicht erscheint und sich jedem Zugriff 
in der Adressierung von Angesicht zu Angesicht entzieht. Dass das Gesicht 
sich in der Nähe, gleichsam ohne Vermittlung, offenbart, scheint der Aus-
einandersetzung durch Medien wenig zu überlassen. Und doch möchte ich 
darauf hinweisen, dass Levinas einen wichtigen Beitrag zur Medientheorie 
und darüber hinaus zu einer neuen Konzeption der Medienethik leisten 
kann. Dieser Beitrag, so schlage ich vor, besteht darin, die Vermittlung, als 
durch Relationen bestimmt, zu überdenken und zu überlegen, auf welche 
Weise Medien die Unterbrechung [interruption] von Alterität austragen 
könnten.

Mehrere Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen haben die Bedeu-
tung des Denkens von Levinas für die Kommunikationswissenschaft- und 
die Rhetorik hervorgehoben 2, und einige wenige haben sogar versucht, die 

1	 Eine frühere Version dieses Aufsatzes wurde als Keynote auf der Twelfth Annual 
Communication Ethics Conference gehalten, die im Juni 2012 an der Duquesne University 
stattfand. Ich möchte mich bei Ronald C. Arnett, Michael J. Hyde und den beiden anony-
men Gutachtern von Philosophy and Rhetoric bedanken.
2	 Ronald C. Arnett: »The Responsive ,I‘: Levinas’s Derivative Argument«, in: Argumen-
tation and Advocacy 40 (1), 2003, S. 39–50; Diane Davis: Inessential Solidarity: Rhetoric 
and Foreigner Relations, Pittsburgh 2010; Michael J. Hyde: The Call of Conscience: 
Heidegger and Levinas, Rhetoric and the Euthanasia Debate, Columbia 2001; Spoma 
Jovanovic, Roy V. Wood: »Speaking from the Bedrock of Ethics«, in: Philosophy and 
Rhetoric 37 (4), 2004, S. 317–334; Lisbeth Lipari: »Rhetoric’s Other: Levinas, Listening, 
and the Ethical Response«, in: Philosophy and Rhetoric 45 (3), 2012, S. 227–245; Jeffrey 
W. Murray: Face to Face in Dialogue: Emmanuel Levinas and (the) Communication (of) 
Ethics, Lanham 2003; Amit Pinchevski: By Way of Interruption: Levinas and the Ethics of 
Communication, Pittsburgh 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274

Levinas’schen Ideen auf die Medienethik auszuweiten. 3 Obwohl ich diese 
Ansätze durchaus begrüße, geht die Diskussion, die ich hier entwickle, in 
die entgegengesetzte Richtung: Anstatt Levinas auf die Untersuchung von 
Kommunikation und Medien zu applizieren, betrachte ich die Art und Wei-
se, wie Levinas seine ethische Botschaft durch die in seinem Werk selbst 
verwendeten Medien kommuniziert. Auf diese Weise hoffe ich, die Irritati-
onen, mit denen Levinas die Ontologie der Sprache erschüttert, in die Me-
dientheorie einzubringen und insbesondere die Aufmerksamkeit auf die 
Art und Weise zu lenken, wie sein Schreiben diese Disruption vollzieht. Mit 
dieser Medienperspektive vor Augen schlage ich vor, dass die Philosophie 
von Levinas von einer grundlegenden Medienfrage informiert ist, nämlich 
der Frage, wie ein Medium mehr speichern kann, als es speichert, und wie 
es mehr übertragen kann, als es überträgt. Diese Frage wird zwar von ihm 
weder konkret vorgeschlagen noch direkt angesprochen, aber sie ist den-
noch in seinem späteren Werk implizit vorhanden, insbesondere in seiner 
Darstellung der Sprache, und sie hat eine konkrete Bedeutung für die Art 
und Weise, wie Levinas seine ethische Botschaft vermittelt: Wie lässt sich 
die eigentliche Beziehung zum anderen in Beziehung setzen, oder anders 
ausgedrückt, was ist das Verhältnis zwischen Vermittlung und Alterität?

Levinas bezeichnet die westliche Philosophie als einen Diskurs des 
Gesagten – den Logos des Seienden und der Ontologie, der die Welt im 
Denken und in der Sprache zu repräsentieren und zu thematisieren sucht. 
Das Gesagte besteht darin, Bedeutungen zu erfassen und zu fixieren, um 
einen Wahrheitsanspruch zu erheben. Da dieser Diskurs alles seinen on-
tologischen Schemata unterwirft, ist er unempfänglich für alles, was sich 
dem Zugriff seines Repräsentationsrasters widersetzt, und ist daher von 
einer „unüberwindbaren Allergie“ 4 gegen Alterität und Differenz betroffen. 
Levinas’ Projekt lässt sich als Versuch beschreiben, die Kohärenz der Phi-
losophie als Diskurs des Gesagten zu erschüttern, indem er sie dem An-
derssein aussetzt, das sie gerade herauszufiltern versucht. Levinas stellt 
die Hinwendung zum Anderen vor und jenseits des Begriffs des anderen 
in den Vordergrund, eine Hinwendung, die für ihn gleichwertig mit einem 
ethischen Vollzug ist. Sein Vorstoß in die Philosophie ist daher von einer 
grundlegenden Umkehrung motiviert: Das „Was soll“ der ethischen Be-
ziehung hebt das „Was ist“ der ontologischen Untersuchung auf, indem es 
die Ethik vor die Ontologie stellt und sie zur ersten Philosophie macht. 
Unter dem Vorrang der Ethik nimmt die Philosophie eine normative Wen-
dung: Statt des Denkens um seiner selbst willen weicht sie der Sorge um 

3	 Judith Butler: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M. 2005; Richard A. 
Cohen: »Ethics and Cybernetics: Levinasian Relections«, in: Ethics and Information Tech-
nology 2 (1), 2000, S. 27–35; David J. Gunkel: Thinking Otherwise: Philosophy, Communi-
cation, Technology, West Lafayette 2007; Roger Silverstone: Why Study Media?, London 
1999; Joanna Zylinska: The Ethics of Cultural Studies, London 2005.
4	 Emmanuel Levinas: »Die Spur des Anderen«, in: ders.: Die Spur des Anderen. Unter-
suchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg, München 62012, S. 211.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den Anderen; statt der Liebe zur Weisheit wird sie „Weisheit der Liebe im 
Dienste der Liebe.“ 5

In dieser Hinsicht bildet Levinas’ philosophisches Schreiben, sein 
Medium der Kommunikation, einen paradigmatischen Fall für die Durch-
führung seiner Ethik. Obwohl sie als philosophischer Diskurs, als Diskurs 
des Gesagten verfährt, versucht sie dennoch, sich selbst zu transzendieren 
und sich über die Ontologie der Sprache hinaus zu bewegen. Sie versucht 
eine solche Geste, indem sie das Gesagte mit dem verknüpft, was Levinas 
das Sagen nennt – dem relationalen Aspekt der Sprache, wobei er die Spra-
che in erster Linie als Adressierung und Antwort und erst danach als Re-
präsentation und Thematisierung betrachtet. Hierin liegt die Verwicklung 
der ethischen Botschaft von Levinas: Seine Lehre muss nicht nur von der 
Ethik erzählen, sondern das, was sie von der Ethik erzählt, auch irgendwie 
vollziehen. Das Lehren erschöpft sich für Levinas nicht in der Übermitt-
lung oder gar dem Hervorholen (Maieutik) von Wissen; vielmehr „kommt 
[sie] von Außen und bringt mir mehr, als ich enthalte.“ 6 Das Lehren unter-
wirft die Information der Beziehung: Es widmet sich dem Wissen, das ei-
nem anderen gegeben wird, indem es sich um die Beziehung zum anderen 
bemüht. Daraus folgt, dass Levinas’ Schreiben etwas von dem Überschuss 
enthalten oder bewahren muss, den es lehrt – andernfalls würde es als Dis-
kurs des Gesagten enden und seine eigene Absicht verraten. Seine ethische 
Botschaft – seine Lehre – muss mit dem übereinstimmen, was sie lehrt, 
wenn sie diese Lehre vermitteln soll. Doch während die Lehre der Ethik 
notwendigerweise vom Tun der Ethik – der Verantwortung gegenüber und 
für den anderen – geprägt ist, unterscheidet sie sich auch von ihr, und die-
se Unterscheidung ist für meine Diskussion wichtig.

Wenn wir über Levinas als Medientheoretiker spekulieren, auch wenn 
er das nicht beabsichtigt hat, müssen wir über die Medien spekulieren, 
die in seinem Werk eine Rolle spielen. Auf die Gefahr eines technischen 
Reduktionismus besteht die Aufgabe darin, die Logik der Speicherung 
und Übermittlung der ethischen Botschaft zu erforschen, die er in seinen 
Schriften verwendet, eine Logik, durch die, wie ich behaupte, sowohl Spei-
cherung als auch Übermittlung transzendiert werden. Unter der Annahme, 
dass Levinas’ Lehre dem treu bleibt, was sie lehrt, und dass sein Medium 
der Kommunikation den Bedingungen dieser Lehre entspricht (andern-
falls würde sich das ganze Abenteuer als gescheitert erweisen), können 
wir demnach folgende Fragen stellen. Was macht Levinas’ Botschaft zu 
einer ethischen Botschaft? Um welche Art von Vermittlung geht es bei der 
Vermittlung von Ethik? Kann sein Schreiben als Modell für die Vermitt-
lung seiner ethischen Lehre dienen? Und wenn ja, kann dieses Modell auf 

5	 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, 
München 42011, S. 353.
6	 Emmanuel Levinas: Totalität und Unendlichkeit: Versuch über die Exteriorität, 
Freiburg, München 52014, S. 64.

275Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276

andere Medien übertragen werden, so unterschiedlich sie auch sein mö-
gen? Der Versuch, diese Fragen zu beantworten, führt uns zu einer radika-
len Medienethik – radikal in dem Sinne, dass sie den Akt der Vermittlung 
selbst als die Wurzel einer solchen Ethik ansieht.

SPRECHEN, SCHREIBEN, LEHREN

Einer der wenigen Verweise auf moderne Medien in Levinas’ Werk findet 
sich interessanterweise vor dem Hintergrund einer talmudischen Lek-
türe, in der es um die Tradierung der Gesetze der Tora und die dadurch 
entstandene Gemeinschaft geht. So schreibt er in Der Pakt, dass unsere 
Gesellschaft,

[…] in gewissem Sinne planetarisch geworden ist und in der, dank der 
modernen Kommunikations- und Transportmöglichkeiten, dank der 
weltumspannenden Wirtschaft der industriellen Gesellschaft, jeder 
den Eindruck hat, sowohl mit der ganzen Menschheit kurzgeschlossen 
als auch einsam und verloren zu sein. Mit jeder Radiosendung und mit 
jeder Zeitungsausgabe fühlt man sich gewiß inmitten entferntester 
Ereignisse und mit Menschen überall verbunden; doch man stellt auch 
fest, daß unser persönliches Schicksal, unsere Freiheit oder unser 
Glück von Sachverhalten abhängt, deren Wirkungskraft uns ganz ohne 
Humanität trifft. Man erkennt, daß derselbe technische Fortschritt 
– um ein Klischee aufzugreifen –, der jedermann mit allen verbindet, 
Zwänge schafft, die den Menschen in der Anonymität halten.  7

Diese Zeilen könnten ohne weiteres als eine Passage des kanadischen Me-
dienhistorikers Harold Adams Innis durchgehen. Sie verdeutlichen, wie die 
modernen raumbasierten Medien die alten zeitbasierten Medien, vor allem 
das mündliche Medium der Rede, überholt haben. Um Innis zu zitieren: „Das 
mündliche Gespräch setzt persönlichen Kontakt und die Berücksichtigung 
der Gefühle anderer voraus, und es steht in krassem Gegensatz zu der 
grausamen mechanisierten Kommunikation und den Tendenzen, die wir 

7	 Emmanuel Levinas: »Der Pakt«, in: ders.: Jenseits des Buchstabens. Talmud-
Lesungen, übers. v. Frank Miething, Frankfurt a.M. 1996, S. 104. Obwohl Levinas keine 
umfassende Reflexion über die Technik liefert, lassen seine gelegentlichen Hinweise auf 
einen ambivalenten Ansatz schließen. In einer bemerkenswerten Diskussion erkennt er 
die „tödlichen Gefahren und die neue Knechtschaft“ der modernen Technologien an, be-
steht aber gleichzeitig darauf, dass die Technologie eine entmystifizierende Wirkung hat: 
„[…] sie zerstört die heidnischen Götter und deren falsche und grausame Transzendenz. 
Durch sie sind bestimmte Götter – eher als Gott – gestorben.“ Emmanuel Levinas: »Säku-
larisierung und Hunger«, in: Hans-Werner Bartsch, Rudolf Bultmann, Franz Theunis (Hg.): 
Zum Problem der Säkularisierung. Mythos oder Wirklichkeit – Verhängnis oder Verhei-
ßung? Hamburg 1977, S. 70.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


in der heutigen Welt am Werke sehen.“ 8 Levinas’ seltenes Medienmoment 
ist im Grunde ein Innis’sches Moment, da es darauf hinweist, dass die  
direkte Begegnung von Angesicht zu Angesicht durch das moderne Mono-
pol der systematisierten Kommunikationsmittel kompromittiert worden 
ist. Innis plädierte dafür, ein dialektisches Gleichgewicht zwischen Münd-
lichkeit und Schriftlichkeit anzustreben, wie es zur Zeit der griechischen 
Zivilisation bestanden haben soll – ein Gleichgewicht, das laut Innis in 
einer extrem raumorientierten modernen Zivilisation dringend benötigt 
wird. Levinas hingegen hat eine andere Vorstellung von der Beziehung zwi-
schen dem Mündlichen und dem Schriftlichen, vor allem wenn es um den 
Konflikt zwischen der hebräischen und der griechischen Tradition geht.

Im Zentrum von Levinas’ talmudischer Lektüre steht die Überliefe-
rung des göttlichen Gesetzes, wie sie in Deuteronomium 27 beschrieben 
wird. Der biblische Text beschreibt die Anweisungen, die Moses dem Volk 
Israel für eine Zeremonie gegeben hat, die in der Zukunft nach Moses 
Tod, nach ihrer Reise durch die Wüste und beim Einzug in das Gelobte 
Land stattfinden sollte. Die Zeremonie sollte auf zwei Bergen stattfin-
den, dem Berg Abel und dem Berg Gerizim: Zunächst sollte das Gesetz 
auf große, von Eisen unberührte Steine geschrieben werden („Und auf die 
Steine sollst du in schöner Schrift alle Worte dieser Weisung schreiben.“ 
[Deuteronomium 27,8]) 9, und dann sollten sich die zwölf Stämme versam-
meln, sechs Stämme auf jedem Berg, um der Verlesung des Gesetzes bei-
zuwohnen („Die Leviten sollen über alle Männer Israels mit lauter Stimme 
ausrufen“ [Deuteronomium 27,14]). „Während der vorhergesehenen Zere-
monie sehen die Mitglieder der Gesellschaft einander“ 10, schreibt Levinas. 
Den Rahmen bildet die Zeremonie einer Gemeinschaft von Angesicht zu 
Angesicht, in der jedes Mitglied dem anderen gegenüber präsent ist. So 
heißt es bei Joshua 8,35 als die Zeit für die Zeremonie gekommen war: 
„Von all dem, was Mose angeordnet hatte, gab es kein einziges Wort, das 
Josua nicht vor der ganzen Versammlung Israels verlesen hätte; auch die 
Frauen und Kinder und die Fremden, die mit ihnen zogen, waren dabei.“ 
Und so wurden die Anweisungen vollständig ausgeführt, mit einem Zusatz: 
Sie wurden nicht nur vor den Stämmen Israels, sondern auch vor Frauen, 
Kindern und Fremden aufgeschrieben und vorgetragen. Die Gemeinschaft, 
in der sich die Menschen beim Aufschreiben und Vortragen des Gesetzes 
gegenüberstehen können, ist auch die Gemeinschaft, die sich nach außen 
wendet, um alle anderen willkommen zu heißen.

Levinas verfolgt viele Fäden in seiner Lektüre, aber hier möchte ich 
die Frage der Medien betrachten, wie sie sich in der Beziehung zwischen 

8	 Harols A. Innis: »Ein kritischer Rückblick«, in: ders.: Kreuzwege der Kommunikation. 
Ausgewählte Texte, hrsg. v. Karlheinz Barck, Wien, New York 1997, S. 183.
9	 [Übersetzung gemäß der Einheitsübersetzung von 2016, https://www.uibk.ac.at/
theol/leseraum/bibel/dtn27.html#8, letzter Zugriff 08.04.2023, Anm. d. Ü.]
10	 Levinas: »Der Pakt«, a.a.O., S. 108.

277Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278

dem geschriebenen und dem gesprochenen Gesetz abspielt. In dieser 
außergewöhnlichen Szene wird mit dem Einzug in das Gelobte Land und 
der damit einhergehenden Wiederholung des göttlichen Gesetzes eine 
Gemeinschaft gegründet – das Gesetz, das Mose auf dem Berg Sinai ge-
geben und dann auf die Tafeln geschrieben wurde. Die so entstandene 
Gemeinschaft verschließt sich nicht in sich selbst, begnügt sich nicht mit 
der Anwesenheit ihrer Mitglieder in sich selbst. Indem sie das Gesetz an-
nimmt, indem sie sich selbst zu einer Gemeinschaft des Gesetzes macht, 
wendet sie ihre Mitglieder vielmehr nach außen, in Gastfreundschaft 
gegenüber der ganzen Menschheit. Und es ist diese enge Nachbarschaft 
[juxtaposition] zwischen Gesetzesschrift (Inschrift) und Rede, d.h. ihrer 
Verlesung, die eine revolutionäre Konfiguration in der Beziehung zwi-
schen dem Partikularen und dem Universellen hervorbringt. Das Univer-
selle ist in das von Angesicht-zu-Angesicht eingeschrieben, und das von 
Angesicht-zu-Angesicht spricht umgekehrt das Universelle. Was einen 
Widerspruch für die moderne Denkweise darstellt, ist hier die Bedingung 
für Gerechtigkeit; wie Levinas feststellt, würde dann „die Unterscheidung 
zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft […] von einem unreifen sozialen 
Denken zeugen.“ 11 Das Partikulare und das Universale sind komplementär, 
solange das göttliche Gesetz angewendet wird – und solange, wie wir hin-
zufügen könnten, eine besondere Beziehung zwischen dem Geschriebenen 
und dem Gesprochenen bewahrt wird.

Levinas geht in seiner Talmudlektüre weiter auf die Bedingungen für 
die Übertragung des Gesetzes über die Zeiten hinweg ein. Die Einhaltung 
des Gesetzes besteht nicht nur darin, es zu befolgen, sondern beinhaltet 
auch die Weitergabe des Gesetzes von einer Generation zur nächsten. Das 
Gesetz wird nicht nur durch einen toten Buchstaben weitergegeben, der 
das Gesetz strikt so überliefert, wie es geschrieben steht; um das Gesetz zu 
übertragen, muss man sich vielmehr gründlich damit befassen: es lernen, 
es lehren, es beobachten und ausführen. Mit einem solchen Unterfangen 
geht die Übertragung über die Lieferung von Wissen hinaus und wird zu 
einer wahren Lehre, so Levinas, „die sich schon in der Rezeptivität des Ler-
nens selber abzeichnet und es fortsetzt: Die wahre Lehre besteht darin, 
den Lernstoff so tief in sich aufzunehmen, daß wir notwendig dem Ande-
ren davon abgeben müssen.“ 12 Lehren impliziert sowohl Wissen als auch 
Beziehung, Verstehen und Ansprechen – das Gesagte und das Sagen – als 
zwei verwandte und doch unterschiedliche Aspekte der Kommunikation. 
Diese dem Lehren innewohnende Spannung veranlasst Levinas zu der An-
nahme, dass das Lehren, weit davon entfernt, das Gesetz auf das Gesagte 
zu reduzieren, tatsächlich die Möglichkeit in sich birgt, das Gesetz als das 
Gesagte aufzuheben und die radikale Möglichkeit zu eröffnen, dass, wenn 

11	 Ebd., S. 113.
12	 Ebd., S. 118 [Das Französische „Le vrai apprendre […]“ wurde ins Deutsche übertra-
gen mit „Das wahre Leben […].“ Die Übersetzung wurde hier angepasst, Anm. d. Ü.].

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


man sich an das Gesetz hält, „Prinzipien in der Anwendung sich verkehren 
können.“ 13 Das Sprechen des Gesetzes hat das Potenzial, das geschriebe-
ne Gesetz ungültig zu machen: Durch das Lehren, durch das Aussprechen 
des Gesagten, wird Heteronomie in Autonomie eingeführt. Das Universelle 
wird zum Partikularen und das Partikulare zum Universellen.

Ich führe diese talmudische Lektüre ein, weil ich glaube, dass sie zum 
Verständnis von Levinas’ eigener Lehre beiträgt bzw. zu dem, was ich seine 
ethische Botschaft nenne. Eine implizite Frage, die sich durch Levinas’ phi-
losophische Schriften zieht, lautet: „Warum philosophieren?“ Warum auf 
den philosophischen Diskurs – den Diskurs des Gesagten – zurückgreifen, 
um sich mit dem zu beschäftigen, was dieser Diskurs per definitionem aus-
schließt – das Sagen? Mehr noch, wenn die Verantwortung für den anderen 
keine Philosophie erfordert – tatsächlich geht sie dem Wissen und dem 
Denken voraus und übersteigt sie –, wozu sich dann überhaupt mit Philo-
sophie beschäftigen? Eine mögliche Antwort hat mit der Idee der Lehre zu 
tun, die Levinas’ Diskussion über die Lehre des Gesetzes mit seiner eigenen 
ethischen Lehre zusammenbringt. Die Ethik braucht keine Philosophie, 
um sich zu entfalten, aber die Lehre der Ethik braucht sie zwangsläufig. Die 
Verantwortung gebietet uns von Angesicht zu Angesicht, vor dem und un-
geachtet des Denkens der Verantwortung, aber damit die Verantwortung 
begrifflich gefasst werden kann und eine solche Begriffsbildung zu einer 
Lehre wird, brauchen wir die Philosophie. Wir brauchen das Gesagte, um 
die Lehre des Sagens zu vermitteln, um die Idee zu vermitteln, dass das 
Sagen uns etwas zu lehren hat – einschließlich der Tatsache, dass seine 
Lehre niemals unter das Gesagte subsumiert werden kann.

In dieser Hinsicht entspricht die Lehre dem, was Charles Sanders 
Peirce „Drittheit“ nannte. Wenn die „Erstheit“ die inneren Gefühle und 
Empfindungen betrifft und die „Zweitheit“ die dyadische Beziehung von 
Aktion und Reaktion, so bringt die „Drittheit“ die Erstheit und Zweit-
heit in eine Beziehung, die von beiden unabhängig ist. „Drittheit“ impli-
ziert also Vermittlung und wird von jedem systematisierten Denken und 
Handeln vorausgesetzt; wie Peirce behauptet: „So far as the idea of any 
law or reason comes in, Thirdness comes in.“ 14 Wenn das Tun der Ethik 
ausschließlich Zweitheit ist (Levinas’ Philosophie hat nichts mit Erstheit 
zu tun) und die Lehre der Ethik notwendigerweise Drittheit ist, dann ist 
die von Levinas implizierte Vermittlung eine, die die Drittheit der Zweit-
heit, das Gesagte dem Sagen unterwirft und die Philosophie in den Dienst 
der Ethik stellt. Doch wie die talmudische Lektüre deutlich macht, ist die 
Drittheit kein bloßer Zusatz zum Von-Angesicht-zu-Angesicht, sondern 
bereits in der Zweitheit enthalten: Das Von-Angesicht-zu-Angesicht rich-
tet sich von Anfang an die gesamte Menschheit. Wie Levinas in Totalität 

13	 Ebd., S. 117.
14	 Charles Sanders Peirce: Selected Writings (Values in a Universe of Change), 
New York 1958, S. 385.

279Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280

und Unendlichkeit bemerkt: „In den Augen des Anderen sieht mich der 
Dritte an – die Sprache ist Gerechtigkeit.“ 15 Oder wie Jacques Derrida es 
in seinem Adieu an Emmanuel Levinas ausdrückt: „Denn der Dritte wartet 
nicht, er ist da, seit der ersten Epiphanie des Antlitzes im Von-Angesicht-
zu-Angesicht.“ 16 Das ethische Verhältnis bleibt zwar irreduzibel zu jedem 
Gesetz oder jeder Vernunft, ist aber dennoch der Ursprung, aus dem jedes 
Gesetz und jede Vernunft hervorgeht. Das ist die Vermittlung, die Levinas 
der Gerechtigkeit zuschreibt, die sich notwendigerweise in einem double 
bind befindet: Die Drittheit ist immer der Zweitheit unterworfen, und die 
Zweitheit ist bereits durch die Drittheit informiert. Ein sich gegenseitig 
unterbrechendes Band bindet sie aneinander.

Diese talmudische Lesart kann auch als eine Aussage über die am Un-
terricht beteiligten Medien interpretiert werden. Sprechen und Schreiben 
spielen unterschiedliche, aber gleichermaßen unverzichtbare Rollen in der 
Lehre des Gesetzes, wobei das Sprechen der Zweitheit und das Schreiben 
der Drittheit dient. Das Gesagte kann weder im Sprechen noch im Schrei-
ben fixiert werden, und das Sagen ist nie frei von den Zwängen des Ge-
sagten. Wenn für Innis das moralische Ideal der Medien in einem dialek-
tischen Gleichgewicht zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit besteht, 
so ist es für Levinas ein wechselseitiges Schieben und Ziehen zwischen 
dem Geschriebenen und dem Gesprochenen, wobei die beiden sich gegen-
seitig bedingen und vom einen zum anderen übergreifen. Man könnte so-
gar sagen, dass die von Levinas angedeutete Vermittlung – oder das Lehren, 
sowohl als Verb als auch als Substantiv – die Koinzidenz von Medium und 
Botschaft aufhebt, indem sie die Möglichkeit untergräbt, dass das Gesetz 
als solches, durch ein einziges Medium, ein für alle Mal überliefert wer-
den kann. Damit die Lehre nicht erstarrt, müssen Medium und Botschaft 
im Widerspruch zueinander bleiben und nach einer weiteren Vermittlung 
verlangen, welche die Lehre übernimmt.

Obwohl Levinas auf die modernen Medien als eine dehumanisierende 
Entwicklung Bezug nimmt, die er mit der Art von Gemeinschaft kontras-
tiert, die sich aus der Sprechenden-Schreibenden-Gemeinschaft des bi-
blischen Gesetzes ergibt, könnten wir fragen, ob dies notwendigerweise 
wahr ist. Was wäre, wenn uns die modernen Medien entgegen von Levinas’ 
Annahme neue Konfigurationen des Gesagten und des Sagens jenseits der 
Dichotomie von Sprechen und Schreiben vergegenwärtigen? Ich komme 
auf diese Möglichkeit im vorletzten Abschnitt zurück.

 

15	 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 307–308.
16	 Jacques Derrida: Adieu: Nachruf auf Emmanuel Lévinas, München 1999, S. 50.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEVINAS’ MEDIUM DER KOMMUNIKATION

In seinem ersten Hauptwerk Totalität und Unendlichkeit stellt Levinas 
eine recht strenge Hierarchie der ethischen Kommunikation auf, wobei 
er das Sprechen als wichtigstes Medium der Verantwortung und des ethi-
schen Kontakts ansieht: „Die mündliche Rede ist die Fülle der Rede.“ 17 Das 
Sprechen ist das Medium, mit dem man dem anderen gegenübertritt und 
ihn anspricht: „Das Wort erhebt sich schon in dem Antlitz, das mich se-
hen sieht – es bringt die ursprüngliche Offenheit der Offenbarung.“ 18 Die 
Sprache ist aber auch das Medium, durch das die Welt thematisiert und 
dem anderen dargeboten werden kann – thematisiert, um dargeboten zu 
werden. Die Thematisierung setzt die Lehre voraus, da die Dinge über-
haupt erst um der Weitergabe und der Kommunikation willen thematisiert 
werden. Es ist das Sprechen, das die grundlegende Funktion des Lehrens 
erfüllt, denn beim Sprechen achtet der Sprecher auf den so vermittelten 
Diskurs, nicht so sehr, um eine angemessene Rezeption zu sanktionieren, 
sondern um dem Akt der Wissensvermittlung selbst beizuwohnen: „Aber 
das Erste, worin uns das Unterweisende unterweist, ist seine Gegenwart 
selbst als die eines Unterweisenden; von ihr her kommt die Vorstellung.“ 19 
Der Lehrende nimmt an der Lehre teil, indem er oder sie dem Ereignis 
des Lehrens beiwohnt. Das Sprechen transzendiert das Gesagte, indem es 
denjenigen oder diejenige, der/die spricht, enthüllt: „[…] er signalisiert sich 
nicht nur, sondern spricht, ist Antlitz.“ 20

Wenn die Rede insofern überlegen ist, als sie den Akt des Lehrens 
übernimmt, so ist die Schrift genau in diesem Punkt unzulänglich: „Dieser 
Beistand ist das Maß für den Überschuß der gesprochenen Sprache über 
die geschriebene Sprache, wieder Zeichen gewordene Sprache. Das Zeichen 
ist eine stumme Sprache, eine verhinderte Sprache.“ 21 Die Schrift, der sich 
Levinas in seinem früheren Werk nur selten gewidmet hat, wird als blo-
ßes Hilfsmittel für die lehrende Kraft der Sprache betrachtet, die „bringt, 
was das geschriebene Wort schon verloren hat: die Herrschaft. Besser als 
bloßes Zeichen, ist das Wort seinem Wesen nach das Wort des Meisters. 
Es lehrt vor allem anderen diese Unterweisung selbst; […].“ 22 Dennoch ist 
vollkommen klar, dass Levinas über die ethische Vorrangstellung des Spre-
chens schreibt; er schreibt, was er über das Sprechen sagt, was das Medium 
seiner Lehre unweigerlich in Widerspruch zu dem Medium bringt, für das 

17	 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 136.
18	 Ebd., S. 139.
19	 Ebd., S. 141–142 [Nikolaus Krewani gibt das Französische „enseignement“ im 
Deutschen mit „das Unterweisende“ wieder. Dieser an Heidegger erinnernde Sprach-
duktus durchzieht die Übersetzung an mehreren Stellen. Im Englischen ist dies mit 
„teachings“ und „teacher“ übertragen worden, woran sich Amit Pinchevski hier orientiert; 
Anm. d. Ü.].
20	 Ebd., S. 140.
21	 Ebd., S. 265.
22	 Ebd., S. 93.

281Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282

seine Lehre eintritt. Es ist aufschlussreich, dass Levinas in Totalität und 
Unendlichkeit bei mehreren Gelegenheiten auf das Buch und nicht auf sich 
selbst als Autor verweist, als das, was die Behauptungen präsentiert (z.B. 
„Dieses Buch stellt die Subjektivität als etwas dar, das den Anderen emp-
fängt, es stellt sie als Gastlichkeit dar. In der Gastlichkeit erfüllt sich die 
Idee des Unendlichen.“ 23) Es ist nicht Levinas, der Lehrer, der – zumindest 
rhetorisch – die Behauptungen aufstellt; stattdessen ist es das Buch, das 
diese Funktion gleichsam stellvertretend übernimmt. Während Totalität 
und Unendlichkeit zweifellos Levinas’ Lehre präsentiert, bleibt unklar, wie 
der Lehrer seiner Lehre im Schreiben gerecht wird.

Gerade in der Kluft zwischen Sprechen und Schreiben liefert Jacques 
Derrida einige seiner tiefgründigsten Lektüren von Levinas’ Werk. In sei-
nem Essay Gewalt und Metaphysik wendet sich Derrida gegen das Privi-
leg, das Levinas der Sprache in Totalität und Unendlichkeit einräumt, und 
argumentiert, dass es die Schrift ist, die sich dem Anderen als Anderem 
besser anzunähern vermag. Wenn der Andere derjenige ist, der sich dem 
Zugriff entzieht und jenseits der Repräsentation, jenseits der darstellba-
ren Gegenwart bleibt, ist es dann nicht der Schriftsteller, so fragt Derrida, 
der „sich besser entfernen kann, das heißt, weil er sich besser als Anderer 
ausdrückt und sich erfolgreicher an den Andern wendet als der Mensch 
der Sprache?“ 24 Diese Behauptung sollte im Kontext von Derridas größe-
rem Vorhaben gelesen werden, das Schreiben als Antidot gegen die Meta-
physik der Präsenz in der westlichen Philosophie und die Rolle der Spra-
che darin einzuführen. Eines der Grundprobleme, die Derrida in Totalität 
und Unendlichkeit ausmacht, ist, dass zwar versucht wird, die ontologisie-
rende Sprache zu kritisieren, der Versuch aber dennoch nicht in der Lage 
ist, dieser Sprache zu entkommen. Indem er bemüht ist, die Philosophie 
aufzuheben, philosophiert Levinas immer noch. Und dieses Problem un-
terscheidet sich nicht von der Dominanz der Sprache in Levinas’ früherem 
Denken – ja, es entspricht ihr sogar von Natur aus. Die von Derrida skiz-
zierte Alternative erweist sich als wegweisend für ein weiteres Überden-
ken des Mediums der ethischen Botschaft: „Die Grenze zwischen Gewalt 
und Gewaltlosigkeit führt daher vielleicht nicht zwischen Sprache und 
Schrift, sondern durch das Innere einer jeden hindurch.“ 25

In seinem zweiten Hauptwerk Jenseits des Seins oder anders als Sein 
geschieht entwickelt Levinas das, was er „ethische Sprache“ nennt, als 

23	 Ebd., S. 28–29.
24	 Jacques Derrida: »Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken Emmanuel 
Levinas«, in: ders.: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1972, S. 156.
25	 Ebd. Derrida liest den Text von Levinas nicht nur, sondern hört ihm aufmerksam zu: 
„Sie entfaltet sich gleich der ununterbrochenen Beharrlichkeit des Wellenschlags gegen 
einen Strand: immerwährende Wiederkehr und Wiederholung derselben Welle gegen 
dasselbe Ufer, an dem sich jedoch alles wieder zusammenzieht und in unendlicher Weise 
erneuert und bereichert.“ Ebd., S. 129 FN 6.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„der eigentliche Sinn der Annäherung, die sich vom Wissen abhebt.“ 26 Im 
Zentrum dieses Buches steht das Konzept des Sagens im Gegensatz zum 
Gesagten: Wenn das Gesagte die thematisierende Kraft der Sprache ist, 
die Darstellung und Repräsentation von Themen in der Sprache, dann ist 
das Sagen die Annäherung und der Kontakt, die dem Gesagten vorausge-
hen und es hervorbringen, die Exposition und die Nähe, die das Gesagte 
durchdringen, aber nicht von ihm erfasst werden können. „Sie verweist auf 
ein Sagen diesseits der Doppeldeutigkeit von Sein und Seiendem, das als 
Verantwortung für den Anderen an eine uneinholbare – nicht zu vergegen-
wärtigende – Vergangenheit gebunden ist, die sich zeitigt gemäß einer Zeit 
getrennter Epochen, gemäß ihrer Diachronie.“ 27 Die Sprache des Gesagten 
kann die Welt thematisieren, aber eines wird sich ihrem Zugriff für immer 
entziehen – der Sprechende, der adressiert und angesprochen wird. Der 
Andere als Sprecher spricht jenseits des Gesagten, und genau dort wird 
das Sagen immer inkommensurabel mit dem Gesagten bleiben. Aber das 
Sagen überlebt im Gesagten, das es hervorgebracht hat, durch die Spuren, 
die es im Gesagten hinterlässt. So bewahrt das Gesagte „in seiner Aussage 
die Spur des Exzessiven […], der Transzendenz, des Jenseits.“ 28 Jenseits des 
Seins kann dann gelesen werden als durchdrungen von einem immerwäh-
renden Problem: Wie kann man die ethische Botschaft vermitteln, ohne 
sie vollständig zu thematisieren? Wie kann man über das Sagen schreiben, 
ohne es in ein Gesagtes zu überführen? Oder noch zugespitzter formuliert: 
Wie kann man die Singularität und Irreversibilität des Sagens innerhalb 
der Wiederholbarkeit und Reversibilität des Gesagten aussprechen?

Paul Ricœur argumentiert, 29 dass der Ort, von dem aus Levinas 
schreibt, der Ort, von dem aus er sein Sagen auf das Gesagte, das sein Buch 
umfasst, einschreibt, der Ort des Dritten und der Gerechtigkeit ist – mit 
anderen Worten, der Vermittlung. Levinas ist sich der Herausforderung, 
die die Vermittlung des Sagens an ihn stellt, durchaus bewusst. Er fragt: 
„Aber ist es notwendig und ist es überhaupt möglich, daß das Sagen von 
diesseits her thematisiert wird, daß es sich manifestiert, daß es in Sätze 
und Bücher eingeht?“ 30 Auf die erste Frage antwortet er bejahend, denn 
es ist notwendig, eine gewisse Thematisierung des Sagens vorzunehmen,  

26	 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 212 FN 35. Es wurde argumentiert, dass es 
Derridas Kritik war, die Levinas dazu veranlasste, seine Auffassung von Sprache zu 
revidieren und das zu entwickeln, was er in seinem späteren Werk „ethische Sprache“ 
nennt. In einer kurzen biographischen Skizze mit dem Titel »Unterschrift« findet sich eine 
teilweise Anerkennung dieses Effekts: „Die ontologische Sprache, deren sich Totalität 
und Unendlichkeit bedient hat, um die rein psychologische Bedeutung der vorgebrachten 
Analyse auszuschließen, wird von nun an vermieden.“ Emmanuel Lévinas: »Unterschrift«, 
in: Eigennamen. Meditationen über Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, 
München 1988, S. 114.
27	 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 114.
28	 Ebd., S. 332.
29	 Paul Ricœur: Anders. Eine Lektüre von Jenseits des Seins und anders als Sein ge-
schieht von Emmanuel Levinas, Wien 2015, insbes. S. 37–38.
30	 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 107.

283Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284

gerade um der Lehre willen. Ob dies auch möglich ist, erfordert eine dif-
ferenziertere Antwort. Das Sagen ist nicht synchron mit dem Gesagten, 
sondern es ist „diesseits der Ontologie.“ 31 Während also das „reine“ Sagen 
(„rein“ steht in Anführungszeichen, da es kein reines Sagen gibt) dem 
Gesagten vorausgeht, ist seine Manifestation niemals vom Gesagten ge-
trennt. Vielmehr bedarf es der Kontamination durch das Gesagte, um sich 
Gehör zu verschaffen: „Es muß sich ausbreiten und sich sammeln zu sein, 
es muß sich aufrichten, sich hypostasieren […]. Einfluß, den das Ethische 
selbst, in seinem Sagen als Verantwortung, fordert.“ 32 Das Sagen bleibt 
durch seine Reduktion auf das Gesagte bestehen und behält dabei etwas 
von seiner Unsagbarkeit. Das Gesagte muss dann trotz seiner selbst seine 
eigene Vorgeschichte enthalten – den Rückstand des ursprünglichen Sa-
gens. Es geht also darum, „im Gesagten das Sagen [zu] erwecken, das sich 
vom Gesagten vereinnahmen läßt und das, auf diese Weise vereinnahmt, in 
die Geschichte eintritt, die das Gesagte ihm aufzwingt.“ 33

Um diese Komplexität zu vermitteln, greift Levinas auf zwei zentrale 
Metaphern zurück. Die erste ist das Echo: „In diesem Gesagten werden wir 
jedoch unvermutet das Echo des Sagens ausmachen, dessen Bedeutung 
sich nicht in die Versammlung einholen läßt“; 34 die Thematisierung „läßt 
[…] auch sein erklingen, ohne dabei das Echo des Sagens, von dem es getra-
gen wird und durch das es entsteht, ganz zu übertönen.“ 35 Das Gesagte hält 
„die Diachronie aufrecht, in welcher mit angehaltenem Atem der Geist das 
Echo des anders vernimmt“ 36, indem es das „sich entfernende Echo“ 37 der 
Reduktion aufrechterhält. Das zweite ist die Spur, die das Sagen „sogar der 
Thematisierung ein[trägt]“ 38 – „[…] die Spur einer Zurückgezogenheit, der 
nie eine Aktualität vorausgegangen war […].“ 39 Ferner „ist mir die Spur des 
Sagens, das, was niemals gegenwärtig gewesen ist, eine Verpflichtung.“ 40 
Die Spur, die „vorübergeht, ohne eintreten zu können“ 41, bedeutet das Un-
endliche jenseits des seins: Ein Gesicht ist eine „Spur seiner selbst, meiner 
Verantwortung anbefohlen […].“ 42 Diese zeitlichen Metaphern beschwören 
eine Vergangenheit herauf, die der Gegenwart immer vorausgeht, die aber 
die Gegenwart immer noch heimsucht. Sie operieren auf textueller Ebene, 

31	 Ebd., S. 112 [Im Französischen Original heißt es „en deçà de l’ontologie“, was mit „an-
tecedent to ontology“ ins Englischen übertragen wurde. Obgleich „en deçà“ mit „jenseits“ 
übersetzt werden müsste, geht es hier um die Spannung zwischen dem Sagen und dem 
Gesagten, die nur diesseits der Ontologie sichtbar werden kann. Anm. d. Ü.].
32	 Ebd., S. 107.
33	 Ebd., S. 105 [Kursivierung i.O.].
34	 Ebd., S. 72.
35	 Ebd., S. 112.
36	 Ebd., S. 108.
37	 Ebd. [veränderte Übersetzung, Anm. d. Ü.].
38	 Ebd., S. 112.
39	 Ebd., S. 308.
40	 Ebd., S. 364.
41	 Ebd., S. 209.
42	 Ebd., S. 204.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


indem sie ein Jenseits des Gesagten als Geschriebenes und ein Vorher des 
Geschriebenen als Gesagtes andeuten.

Ein markanter Eindruck, den man bei der Lektüre von Jenseits des 
Seins gewinnt ist, dass Levinas das Medium der Schrift fast bis an seine 
Grenzen zu treiben scheint. Eine immer wiederkehrende Technik ist die 
Anhäufung von deskriptiven Phrasen bis zum Äußersten. Um ein Beispiel 
zu nennen: „Das vor-ursprüngliche anarchische Sagen, das Nähe ist, Be-
rührung, nicht endende Pflicht – das gegenüber dem Gesagten noch in-
differente Sagen, das sich selbst zur Sprache bringt im Geben, Der-Eine-
für-den-Anderen […].“ 43 Indem sie das, was das Sagen auszeichnet, immer 
wieder wiederholt, ohne es ganz zu reproduzieren, geht diese Reihe von 
Appositionen wie eine Beschwörungsformel vor sich, die jeden stabilen 
Sinn dessen, was das Sagen „ist“, untergräbt, es mit jedem „ist“ unverein-
bar macht und vor Annäherung förmlich überschäumt. Der Effekt ist eine 
Überfrachtung des schriftlichen Mediums, das seinerseits den Begriff des 
Sagens weiterhin mit Ambiguität überzieht. Eine weitere Technik ist die 
Verdoppelung von Benennungen, um eine Überbetonung zu erzeugen: 
Ein Schlüsselbeispiel ist die Art und Weise, wie das Sagen gesagt wird, um 
über das Gesagte hinaus zu bezeichnen, was Levinas manchmal durch die 
Formulierung „die Bedeutsamkeit der Bedeutung“ 44 (la signifiance de la 
signification) zum Ausdruck bringt, eine Struktur, die im gesamten Text 
mit wenig Variation wiederholt wird. Auf den ersten Blick mag diese For-
mulierung redundant erscheinen. Doch der Effekt ist nichts weniger als 
poetisch: ein Versuch, in der Schriftsprache die Übertragung zu simulie-
ren, die das Sagen auf das Gesagte überträgt, „Kommunikation über die 
Kommunikation, Zeichen für das Zeichengeben […].“ 45

Die Frage, wie der Text von Levinas als schriftliches Medium funk-
tioniert, greift Derrida in seinem zweiten großen Essay über Levinas auf: 
Eben in diesem Moment in diesem Werk findest du mich (der Titel setzt 
sich aus drei wiederkehrenden Versatzstücken in Jenseits des Seins zu-
sammen, in denen Levinas, so Derrida, über die Funktionsweise seines 
Werks nachdenkt). 46 „Wie glückt es ihm, darinnen dem, was jenseits des 
Seins, der Präsenz, der Essenz, des Selben, der Ökonomie diesem Medium 
absolut fremd, von dieser Sprache absolut losgelöst ist, Raum zu geben, 
indem er ihn erfindet?“ 47 Die zentrale Metapher, die Derrida verwendet, 

43	 Ebd., S. 351.
44	 Ebd., S. 177.
45	 Ebd., S. 265. Diane Davis beschreibt dies als die „Rhetorik des Sagens“, die aus-
drücklich nicht-hermeneutisch ist: Diane Davis: Inessential Solidarity, a.a.O., S. 69–70. 
Siehe auch Levinas’ Metapher der Sprache als „Rammbock“ oder „Steinbrech“: Emmanuel 
Levinas: »Sprache und Nähe«, in: ders.: Die Spur des Anderen, Freiburg, München 2012, 
S. 287.
46	 [Vgl. zur deutschen Version auch die Vorbemerkung der Übersetzerin Elisabeth 
Weber in: Parabel 12, 1990, S. 42–43; Anm. d. Ü.]
47	 Jacques Derrida: »Eben in diesem Moment in diesem Werk findest Du mich«, in: 
Parabel 12, 1990, S. 49.

285Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286

um Levinas’ Text zu beschreiben, ist die Textur: Der Text ist nicht nur eine 
Komposition von Phrasen, die eine Bedeutung tragen sollen, sondern ein 
Gewebe, das die Spuren der Arbeit, die es zusammengesetzt hat, in sich 
trägt – die Brüche und Risse sowie die Flicken und Nähte, die entlang sei-
ner Länge fortbestehen und die seine konstruierte Kohärenz verunsichern. 
Der Text enthält etwas, das über ihn selbst hinausgeht: „Der Übergang über 
die Sprache hinaus erfordert die Sprache oder vielmehr den Text als Stät-
te der Spuren für einen Schritt, der nicht anderswo (gegenwärtig) ist.“ 48 
Der Text ist ein Medium, das seine eigenen Unterbrechungen enthält, und 
diese Unterbrechungen, die in seine Textur eingewoben sind und aus ihr 
herausragen, sind das, was „der Autorität des Gesagten, des Thematischen, 
des Dialektischen, des Selben, des Ökonomischen, usw. regelmäßig ein 
Ende setzt […].“ 49 Das Sagen wird durch die Unterbrechungen, die die Ein-
heit des Textes sprengen, bedeutungsvoll, wobei der Text gerade danach 
strebt, diese Unterbrechungen zu überwinden und zu verdecken. Es ist, als 
ob man dem Text nicht nur mit den Augen, sondern auch mit den Fingern 
folgen und damit seine Textur fühlen muss, um diese Unterbrechungen 
wahrzunehmen.

In der Tat ist ,Unterbrechung‘ [interruption] ein operatives Wort in 
Levinas’ Text, das zwischen Metapher und Metonymie changiert. Einer-
seits wird ,Unterbrechung‘ metaphorisch für die Art und Weise verwendet, 
wie die Ontologie durch Alterität gestört und das Selbst durch das Andere 
in Frage gestellt wird. Andererseits wird die Unterbrechung metony-
misch verwendet, um auf die Art und Weise zu verweisen, wie das Buch als 
Medium des Gesagten die ,Echos‘ und ,Spuren‘ des Sagens in seiner Textur 
bewahrt und verrät. Die Unterbrechung als das Vorüberziehen des Sagens 
im Gesagten wird im Text durch die Brüche markiert, die irgendwie noch 
im Text vorhanden sind, Brüche, die als solche nie sichtbar sind, da sie be-
reits in das Gewebe des Gesagten eingewoben sind. Bei dem Versuch, die 
Vielschichtigkeit seiner Reflexivität zu vermitteln, fragt sich Levinas, ob 
er nicht bereits Gefahr läuft, sie zu verlieren: „Und sind wir nicht, auch 
in diesem Augenblick, dabei, uns den Ausweg zu versperren, dem der Ver-
such unserer gesamten Überlegungen gilt, und unsere Position von allen 
Seiten her einzukreisen?“ 50 Die Gefahr besteht in der Tat und sie ist nicht 
zu vermeiden. Aber im Gegensatz zu anderen Diskursen des Gesagten, auf 
die Levinas beiläufig verweist, denen des Staates, der Medizin und der Phi-
losophie, versucht sein Diskurs nicht, die Spuren der Unterbrechung zu 
leugnen oder zu tilgen – im Gegenteil. Levinas’ Text schreitet also voran, 
indem er das Gesagte bejaht und gleichzeitig zurücknimmt – sagen, un-
gesagt machen und erneut das Gesagte sagen –, indem er das Gewebe des 
Textes unterbricht und die Unterbrechungen dann in den Text einwebt. 

48	 Ebd., S. 52.
49	 Ebd., S. 58.
50	 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 367.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durch diese ständigen Oszillationen kommt der Text dazu, auf die Spur 
der Alterität zu achten, die er in sich trägt.

In dieser Hinsicht kann man sagen, dass Levinas’ Medium der Kom-
munikation mehr speichert, als es speichert, und mehr überträgt, als es 
überträgt, und dadurch den ontologischen Status sowohl der Speicherung 
als auch der Übertragung erschüttert. Es speichert die Spuren des Spei-
cherns selbst, die Einschreibung des Aktes des Einschreibens als Spur, 
die der Versuch hinterlässt, das Unerfassbare zu erfassen. Die Spur kann 
dann als eine Form der Speicherung gesehen werden, die älter ist als jedes 
Depot, „die Spur einer unvordenklichen Vergangenheit.“ 51 Und sie über-
trägt die Übertragbarkeit selbst, die jede Übertragung ankündigt, und 
die Empfänglichkeit, die die Bedingung jeder Übertragung ist. Das Sagen 
kann dann als eine Übertragung gesehen werden, die vor jedem Signal ge-
geben und empfangen wird, „das Zeichen gibt von ebendiesem Zeichenge-
ben.“ 52 Dies führt zu einer einzigartig flüchtigen ethischen Botschaft. Wir 
werden die Botschaft nie ganz verstehen, sie nie vollständig akzeptieren 
oder zu eigen machen, sie nie als eine vollständig formulierte Bedeutung 
empfangen. Aber wir sind in gewissem Sinne bereits für sie prädisponiert, 
sind bereits von ihr ergriffen, haben ihre Aufforderung immer schon an-
genommen und befolgt. „Die Transzendenz ist es sich schuldig, ihre eigene 
Bekundung zu unterbrechen. Ihre Stimme muß verstummen, sobald man 
ihre Botschaft hört.“ 53 Die ethische Botschaft unterbricht, ohne sich auf-
zudrängen. Ihre Macht ist vielleicht in Anlehnung an Walter Benjamins 
schwachen Messianismus zu verstehen – eine Macht, die auf ihre eigene 
Erlösung wartet. 54 Wir werden von dieser Botschaft gerufen, bevor wir sie 
begreifen. Die grundlegendste Lehre dieser Botschaft ist, dass wir ihre 
Empfänger sind und schon immer waren.

Wenn Levinas in Totalität und Unendlichkeit die Aufgabe des Lehrens 
an den Lehrenden richtet, der auf den Anderen achtet, während das Buch 
als außerhalb dieser Lehre stehend betrachtet wird, so ist es in Jenseits 
des Seins das Buch, das die Lehre durchführt, indem es auf seine eigenen 
sprachlichen Unterbrechungen achtet. „Der unterbrochene Diskurs, der 
seine eigenen Unterbrechungen noch einmal einholt – genau das ist das 
Buch“, bemerkt Levinas. „Doch haben“, so fährt er fort, „Bücher ihre Be-
stimmung, sie gehören zu einer Welt, die sie nicht umfassen, sondern die 
sie anerkennen, indem sie geschrieben und gedruckt werden und indem 
sie sich Vorworte geben und vorausgehen lassen. Sie werden unterbrochen, 
berufen sich auf andere Bücher und lassen sich schließlich interpretieren 

51	 Ebd., S. 200.
52	 Ebd., S. 51.
53	 Ebd., S. 333.
54	 Walter Benjamin: »Über den Begriff der Geschichte«, in: ders.: Gesammelte Schriften 
I, 1, Frankfurt a.M.: 1991, S. 691–704.

287Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288

in einem Sagen, das sich vom Gesagten unterscheidet.“ 55 Das Buch ent-
hält nicht nur seine eigenen Unterbrechungen, es ruft auch nach weiteren 
Unterbrechungen, die ihrerseits zu Interpretationen werden. Indem es auf 
seine eigenen Unterbrechungen achtet, simuliert das Buch als geschrie-
benes Medium die Adressierbarkeit des gesprochenen Mediums: Bücher 
,rufen‘ nach anderen Büchern und nach weiterem Sprechen und weiterem 
Auslegen. Die Unterbrechung des Schreibens des Gesagten, des Diskurses 
des Gesagten als Geschriebenem, erzeugt dieses Bitten, dieses ,Rufen nach‘, 
wie ein Sagen, das über das Gesagte hinausgeht. Dieses ,Sagen‘ ist frei-
lich nicht dasselbe wie dasjenige, das im Sprechen zum Ausdruck kommt, 
das über das Gesagte hinausgeht, indem es sich dem anderen nähert. Das 
Sagen des Schreibens hat eine formale, nicht inhaltliche Ähnlichkeit mit 
dem Sagen des Sprechens: Beide sind analoge und doch unterschiedliche 
Formen der Aufhebung der Dominanz des Gesagten. Ob gesprochen oder 
geschrieben, das Sagen unterbricht das Medium des Gesagten und unter-
gräbt dessen Bestimmung, das letzte Wort zu haben.

UNTERBRECHUNG UND DAS AUDIOVISUELLE

Ich wende mich nun der eingangs erwähnten Frage zu, ob auch andere 
Medien als die Sprache und die Schrift die Unterbrechung des Sagens über 
das Gesagte leisten und damit die ethische Botschaft von Levinas ver-
mitteln können. Man stelle sich vor, Levinas lehre seine Philosophie nur 
durch das Sprechen und ohne jemals auch nur ein Wort zu schreiben, als 
ob er seine eigene Lehre vom Primat der Rede auf die Spitze treiben würde. 
Würde ein solcher rein sokratischer Levinas denselben Begriff des Sagens 
hervorbringen, wenn er ihn ausschließlich durch die Rede ausführen müss-
te? Könnte die Sprache allein die Lehre des Sagens vermitteln? Und wenn 
es um die Lehre des Sagens geht, ist dann die mündliche Rede die Fülle 
des Diskurses, wie Levinas in Totalität und Unendlichkeit argumentiert? 
Meines Erachtens ist Levinas’ Vorstellung vom Sagen notwendigerweise 
von seinem Schreiben über das Sagen geprägt. Levinas versucht nicht, im 
Schreiben zu verwirklichen, was das Sagen im Sprechen wäre, er benutzt 
das Schreiben nicht, um das Sprechen zu imitieren. Vielmehr gewinnt das 
Sagen im Schreiben eine eigenständige Dimension außerhalb des selbst-
referentiellen Sprechens, das es erlaubt, es als ein Thema, das seine eigene 
Unterbrechung erfährt, zu enthüllen. Der Begriff des Sagens verdankt sich 
wohl mehr dem Schreiben als dem Sprechen. Es braucht ein Gesagtes, um 
die Bedeutung des Sagens zu lehren, und es braucht die Schrift, um die 
Bedeutung des Sprechens zu bezeichnen. Das Lehren von Ethik erfordert 
diesen Übersprung von einem Medium auf das andere.

55	 Ebd., S. 370.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diese Argumentationslinie kann als Fortsetzung von Derridas Kritik am 
sekundären Status der Schrift in Levinas’ Denken gelesen werden. Doch 
wenn es um die modernen Medien geht, scheinen Levinas und Derrida gar 
nicht so weit voneinander entfernt zu sein, so wenig wie von der Tradition 
der westlichen Philosophie, die sie eigentlich kritisieren wollten. Denn so-
wohl Levinas als auch Derrida operieren in einem dichotomen Medienuni-
versum, indem sie sich, jeder auf seine Weise, dem Gegensatz von Sprache 
und Schrift verschreiben. Was wird aus dieser Debatte in einem Zeitalter, 
das nicht mehr von einem bipolaren Mediensystem beherrscht wird, in 
einem Zeitalter der audiovisuellen Medien, die nach einer anderen Logik 
als Sprache und Schrift funktionieren? Welchen Stellenwert hat der Ethik-
unterricht in einer Zeit, in der wir Levinas und Derrida nicht nur lesen, 
sondern auch sehen und hören können, wie sie lehren – ein Privileg, das 
früher nur von Angesicht zu Angesicht möglich war – und das wiederholt 
und von überall her auf der Welt? Man muss sie nur auf YouTube suchen! 
Es stellt sich also die Frage: Wenn Sprache und Schrift die beiden traditio-
nellen Medien für die Durchführung der Lehre von Ethik sind, welche Art 
von ethischer Lehre kann dann mit Hilfe audiovisueller Medien realisiert 
werden? 56

Die Antwort liegt aus meiner Sicht in der Möglichkeit, in den audio-
visuellen Medien die Art von Ruptur zu reproduzieren, die Levinas in der 
Schrift zu simulieren versucht – mit anderen Worten, die Erzeugung des 
Effekts einer textuellen Unterbrechung im Audiovisuellen. Dies wiederum 
hat zur Folge, dass die ethische Lehre von der Sprache und Schrift auf das 
Audiovisuelle ausgreift. Wie auch beim geschriebenen Text kann man sa-
gen, dass das Audiovisuelle die Spuren seiner eigenen Produktion enthält. 
Und in dem Maße, in dem diese Spuren mit den von Levinas diskutierten 
Textspuren verglichen werden können, kann das Audiovisuelle auch als ein 
Medium betrachtet werden, das seine eigenen Zäsuren enthält. So wie eine 
bestimmte Art des Schreibens – wie in Levinas’ Spätwerk und in Derridas 
Schreiben über Levinas – sich an ihren eigenen Unvollständigkeiten ab-
arbeitet und sich in ihren Dienst stellt, wie subtil oder unmerklich auch 
immer, ist es ebenso denkbar, dass das Audiovisuelle in seiner ,Schrift‘ 
etwas Ähnliches leisten kann. Der audiovisuelle ,Text‘ kann dazu gebracht 
werden, auf die Brüche zu achten, die er enthält und gleichzeitig ausbes-
sert – und zwar durch Schnitt, Tonspur, Narration und andere Techniken 
der Herstellung einer audiovisuellen Artikulation. Auch hier wären es die 

56	 In einem Interview drückt Levinas sein Misstrauen gegenüber audiovisuellen Me-
dien aus: „Was ich feststelle, ist, dass es einen großen Anteil an Zerstreuung im Bereich 
des Audiovisuellen gibt, eine Art Traumwelt, die uns wieder in den Schlaf versinken lässt 
[…] und uns dort gefangen hält.“ Emmanuel Levinas: »Vom Nutzen der Schlaflosigkeit«, in: 
ders.: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg, München 2006, S. 172. Diese 
Ansicht stimmt mit Levinas’ frühen Überlegungen zur Kunst als Schatten der Wirklich-
keit überein. Vgl. im gleichen Band: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, a.a.O., S. 105–124.

289Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290

Spuren des Zusammenfügens, wo die Trennung die Möglichkeit eines Jen-
seits markiert.

Doch trotz der Analogien zur Schrift stellen die audiovisuellen Medien 
eine grundlegend andere Art der Einschreibung dar, die auch eine ande-
re Ebene der Unterbrechung einführt. Dem deutschen Medientheoretiker 
Friedrich Kittler zufolge markieren die modernen Medientechnologien 
des späten 19. Jahrhunderts einen entscheidenden Wandel in der Logik 
der Speicherung und Übertragung, die jahrhundertelang vom geschriebe-
nen Wort beherrscht wurde. Mit dem Phonographen und dem Kinemato-
graphen wurde ein neuartiges System der Einschreibung eingeführt, das 
sich nicht auf die Vermittlung von Symbolen als Bedeutungsträger stützt, 
sondern sich in die physikalischen Effekte von Licht und Ton direkt ein-
trägt. Kittler: „Zum wahrhaft ersten Mal hört Schreiben auf, mit serieller 
Datenspeicherung synonym zu sein. […] Zur symbolischen Fixierung von 
Symbolischem tritt die technische Aufzeichnung von Realem in Konkur-
renz.“ 57 Was diese Medien auszeichnet ist, dass sie Geräte der unselektiven 
Einschreibung sind, die nicht nur intendierte Bedeutungen aufzeichnen, 
sondern auch nicht-intendierte, was Kittler „physiologischer Zufall, sto-
chastische Unordnung von Körpern“ 58 nennt – die ungefilterten und un-
beabsichtigten Geräusche des Realen. 59 Moderne Medien speichern und 
übermitteln nicht nur beabsichtigte Inhalte, sondern auch die Spuren der 
physischen Bedingungen, durch die Inhalte gespeichert und übermittelt 
werden. Es wird eine ganz neue Dimension eingeführt, nicht nur die des 
Rauschens und der Interferenzen, sondern auch der Klangfarbe und des 
Tons, der Filterung und Verstärkung, des Zooms und der Fokussierung, 
des Einfrierens und der Wiederholung – kurz, der Materialitäten der 
Kommunikation.

Audiovisuelle Medien fangen also die materiellen Spuren der Ver-
mittlung ein: die Rückstände der Bedeutungsproduktion, die oft unver-
meidlichen Unbedeutsamkeiten, die die Produktion von Bedeutung be-
gleiten und gleichzeitig unterbrechen. Levinas’ Metaphern von Spur und 
Echo, die in der Erklärung des Sagens metaphorisch verwendet werden, 
können mit den audiovisuellen Medien eine neue Ebene der Literalität 
und Referenzialität gewinnen. Es geht um das, was Roland Barthes „die 
Rauheit der Stimme“ genannt hat: die materiellen Spuren des signifizie-
renden Körpers, die über den kommunizierten Inhalt hinaus signifizie-
ren, und etwas bezeichnen, wo, um mit Barthes’ Worten zu sprechen, „eine 
Sprache einer Stimme begegnet.“ 60 Diese materiellen Spuren bezeichnen 
auch durch andere Medien: „Die ,Rauheit‘ ist der Körper in der singenden 

57	 Friedrich Kittler: Aufschreibesysteme 1800 1900, München 1995, S. 289.
58	 Friedrich Kittler: Grammophon Film Typewriter, Berlin 1986, S. 28.
59	 Die Rede ist hier von Jacques Lacans Registern des Realen und des Symbolischen.
60	 Roland Barthes: »Die Rauheit der Stimme«, in: ders.: Der entgegenkommende und der 
stumpfe Sinn, Frankfurt am Main 1990, S. 269–278, bes. S. 270ff.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Stimme, in der schreibenden Hand, im ausführenden Körperteil.“ 61 Für 
Barthes hat die Materialität des Ausdrucks eine erotische Dimension, da 
sie uns näher an den Körper bringt, der den Ausdruck vollzieht. Sie kann 
aber auch eine ethische Dimension besitzen, insofern sie über das Wis-
sen oder die Bedeutung hinausgeht, um etwas von der Relationalität im 
Ereignis des Ausdrucks zu vermitteln. Die Medien, die das Ereignis des 
Ausdrucks begleiten, enthalten mediale Spuren, die diesen Ausdruck be-
gleiten: Sie bewahren die physischen Effekte der Beziehung, die medialen 
Spuren des Sagens.

Wenn für Levinas und Derrida die Beziehung zur Alterität mit der Be-
ziehung zwischen Sprache und Schrift verwoben ist, könnten die moder-
nen Medien die Parameter dieser Beziehung neu gestalten – oder zumin-
dest die Art und Weise, wie diese Beziehung vermittelt werden kann. 62 Es 
ist ein Gemeinplatz, dass audiovisuelle Medien die Dichotomie zwischen 
der Präsenz des Sprechens und der Entrücktheit der Schrift verkompli-
zieren, indem sie eine Kombination aus Präsenz in der Ferne oder ent-
fernter Präsenz bieten. Diese Kombination erklärt die Art und Weise, wie 
audiovisuelle Medien die beiden von Levinas heraufbeschworenen Arten 
der Unterbrechung simulieren können – die des Gesichts und des Textes, 
des Phonems und des Graphems. Einerseits bringt uns das Audiovisuelle 
den Ruptionen der Sprache näher, insofern wir über die technologische 
Fähigkeit verfügen, das tatsächliche Ereignis des Ausdrucks, das tatsäch-
liche Sprechen und Ansprechen zu erfassen und zu vermitteln. Anderer-
seits funktioniert das Audiovisuelle wie ein Text – ein audiovisueller Text 
–, der seine eigenen Unterbrechungen enthält und beibehält, und indem er 
diese Unterbrechungen mittransportiert, kann er ein Jenseits des Textes 
als Medium des Gesagten markieren. Die Zäsuren, die das Audiovisuelle 
aufwendet, sind sowohl diegetisch als auch nicht-diegetisch, innerhalb 
und außerhalb des vermittelten Ausdrucksereignisses, und sie werden von 
den Medien sowohl produziert als auch reproduziert.

61	 Ebd., S. 277.
62	 Eine unbeabsichtigte, aber anschauliche Illustration stammt von Derrida und 
Levinas selbst, wie sie von Derrida in seiner Laudatio Adieu: Nachruf auf Emmanuel 
Lévinas vorgetragen wird: „Wenn die Beziehung zum Anderen eine unendliche Trennung 
bedeutet, eine unendliche Unterbrechung, in der das Antlitz aufscheint, was geschieht 
dann, wo und wem geschieht es, wenn eine andere Unterbrechung, herzzerreißende 
Unterbrechung inmitten der Unterbrechung, mit dem Tod diese erste Trennung noch ein-
mal mit Unendlichkeit aushöhlt? Wenn ich Unterbrechung sage, muß ich, wie sicherlich 
auch einige von Ihnen, an die Angst vor der Unterbrechung denken, die ich bei Emmanuel 
Lévinas spüren konnte, wenn er zum Beispiel am Telephon jeden Augenblick das Ge-
sprächsende und das Schweigen bzw. das Verschwinden, das ,Ohne-Antwort‘ des anderen 
zu befürchten schien, den er sogleich zurückrief und mit einem ,Hallo, hallo‘ zwischen 
den Sätzen, gelegentlich auch mitten im Satz, zu sich zurückholte.“ Derrida: Adieu, a.a.O., 
S. 17. Ist der Hinweis auf das Telefon zufällig? Handelt es sich nicht bereits um eine Re-
konfiguration des Verhältnisses zum Gesicht, bei der eine vermittelte Unterbrechung 
(„Hallo, hallo“) die sterbliche Unterbrechung vorwegnimmt? In dieser Hinsicht nimmt 
die Ferne des Telefons (und die Angst „vor der Unterbrechung“) die endgültige Ferne des 
Adieu, den endgültigen Abschied ,Ohne-Antwort‘, vorweg.

291Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292

Der Effekt der Unterbrechung innerhalb des Audiovisuellen kann im Sinne 
dessen verstanden werden, was Hans Ulrich Gumbrecht als „Präsenzeffekte“ 
bezeichnet, im Gegensatz zu „Sinneffekten“. Wenn Sinneffekte der Ord-
nung der Interpretation und des Erzählens – der Hermeneutik – angehö-
ren, gehören Präsenzeffekte der Ordnung des Nicht-Hermeneutischen an, 
jenseits (und vor) dem Sinn. Die „Produktion von Präsenz“ bezieht sich auf 
den „von der Materialität der Kommunikation herrührende[n] Effekt der 
Greifbarkeit […]. [J]ede Form von Kommunikation [impliziert] eine solche 
Produktion von Präsenz […], jede Form von Kommunikation [wird] durch 
ihre materiellen Elemente die Körper der kommunizierenden Personen in 
spezifischen und wechselnden Weisen ,berühren‘ […].“ 63 Präsenzeffekte, so 
Gumbrecht, wirken der traditionellen Auseinandersetzung mit der Herme-
neutik entgegen: „Wenn man unter Erleben eher ein Wahrnehmen als ein 
Erfahren versteht, wird das Erleben der Dinge dieser Welt in ihrer vorbe-
grifflichen Dinghaftigkeit ein Gefühl für die körperliche und die räumliche 
Dimension unseres Daseins reaktivieren.“ 64 Unterbrechungen können als 
solche „Präsenzeffekte“ verstanden werden, insofern sie die zugehörigen 
materiellen Spuren der Beziehung innerhalb der Vermittlung konstituie-
ren. Was diese Diskussion jedoch hervorhebt, ist die ethische Bedeutung 
des Nicht-Hermeneutischen, da es die Hermeneutik durchkreuzt: die Wir-
kung der Präsenz auf die Wirkung der Bedeutung als Korrelat zur Wirkung 
des Sagens auf das Gesagte.

Obwohl Levinas praktisch nichts über technologische Vermitt-
lung zu sagen hat, schwingt das, was er über die Poesie sagt, dennoch in 
Gumbrechts Analyse mit. In einem Essay über Shmuel Yosef Agnon, einen 
jüdischen Autor, der auf Hebräisch schrieb, einer alten und modernen 
Sprache, stellt Levinas fest:

Bei Agnon geht es um Auferstehung. Als vor aller Gegenwart stehend, 
wird das Nichtwiedergebbare im Gedicht nicht repräsentiert. Dadurch 
erst wird es zur Dichtung. Dichtung bedeutet die Auferstehung, von 
der sie getragen wird, auf poetische Weise: nicht in der Fabel, die sie 
singt, sondern durch ihr Singen selbst.“ 65

Es ist anzumerken, dass im Hebräischen (das Levinas gut kannte) Poesie 
und Gesang mit demselben Wort ,shira‘ bezeichnet werden, was darauf 
hindeutet, dass die Poesie irgendwo zwischen Musik und Sprache an-
gesiedelt ist. Agnons Prosa, so Levinas, lässt die alte Sprache der Schrift 

63	 Hans-Ulrich Gumbrecht: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz, 
Frankfurt a.M. 2004, S. 33.
64	 Ebd., S. 138.
65	 Emmanuel Lévinas: »Dichtung und Auferstehung. Notizen zu Agnon«, in: ders.: 
Eigennamen, a.a.O., S. 18–19.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht als Thema wieder auferstehen, sondern „bezeichnet sie als Gesang“, 66 
indem sie den Klang dieser Sprache wieder aufleben lässt. Anders ausge-
drückt, die Poesie (zumindest einige Formen) vermittelt eine Beziehung 
zur Transzendenz, indem sie singt, anstatt zu erzählen, oder, in Gum-
brechts Worten, durch einen „Präsenzeffekt“, anstatt durch einen „Sinnef-
fekt“. Die Poesie ist eine Form der Vermittlung, die die Resonanz der Spra-
che qua Beziehung in der Sprache durch Benennung hervorruft. Sie lässt 
die der Sprache zugrunde liegende Relationalität wieder auferstehen. Und 
Poesie ist hier sowohl im griechischen Sinne von poeisis (hervorbringen) 
als auch im hebräischen Sinne von shira (singen) zu verstehen, wobei das 
Hebräische das Griechische impliziert, wie es in Levinas’ Denken immer 
der Fall ist. „Sicherlich, die Dinge erscheinen auch, als Ausgesagtes dieses 
dichterischen Aussagens;“ bemerkt Levinas in Anspielung auf die Poesie 
Paul Celans, „aber in ihrer Bewegung auf den Anderen hin, als Gestalten 
dieser Bewegung.“ 67

DIE ETHIK DER MEDIENETHIK

Wie würde eine von Levinas inspirierte Medienethik aussehen? Wenn die 
ethische Botschaft von Levinas die Brechnungen der Kommunikation ver-
mittelt, wenn dies das „Gute“ der Levinas’schen Kommunikationsethik ist, 
dann ist die Lehre dieser Botschaft, die Lehre der Ethik, im Grunde eine 
Medienethik. Und wenn wir Medienethik in Bezug auf das Gute verste-
hen, dann wird es in einer von Levinas inspirierten Medienethik um die 
Unterbrechung gehen, die in und durch Vermittlung erfolgt. Eine solche 
Ethik wird sich in erster Linie nicht mit Codes und Normen befassen (so 
wichtig diese auch sind), sondern mit der Alterität, die durch die Vermitt-
lung entsteht. Sie wird weniger damit zu tun haben, ob das, was in den 
Medien steht, dem Guten entspricht, sondern vielmehr damit, ob das so 
vermittelte Gute unterbrochen werden kann. Eine von Levinas inspirier-
te Medienethik, sofern eine solche denkbar ist, wird sich daher mit den 
Rupturen beschäftigen müssen, die von den betreffenden Medien produ-
ziert und reproduziert werden. Die Ethik, die sich mit diesen Unterbre-
chungen befasst, lässt sich von Levinas Lehre inspirieren wobei sie seine 
Lehre (in Rede oder Schrift) berücksichtigt, und dadurch verhindert, dass 
der Sinn sich verselbständigt, abschließt und innerhalb seines Mediums 
abgeschirmt wird. In dieser Hinsicht kann sogar das Geräusch erlösend 
sein, insofern es die Tatsache der Vermittlung evoziert – die Tatsache, dass 
keine Botschaft ohne die Kontamination der Übertragung hindurchgeht, 
nicht zuletzt die Übertragung von der Zweitheit zur Drittheit.

66	 Ebd., S. 13.
67	 Emmanuel Levinas: »Vom Sein zum Anderen – Paul Celan«, in: ders.: Eigennamen, 
a.a.O., S. 60.

293Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294

Derrida beschreibt die Ethik von Levinas als „eine Ethik der Ethik“: 
„[…] Levinas [will] uns keine Gesetze oder moralischen Regeln vorschlagen 
[…], er hat nicht die Absicht, eine Moral, sondern das Wesen des ethischen 
Verhältnisses im allgemeinen [sic!] zu bestimmen.“ 68 Mit dieser Formel 
verweist Derrida auf die notwendigerweise flüchtige Grundlage der Ethik 
von Levinas, die „keine bestimmte einzelne Ethik mit bestimmten Geset-
zen hervorbringen kann, ohne sich selbst zu verleugnen oder aufzuge-
ben.“ 69 Diese Ethik der Ethik schlägt eine selbstdekonstruktive Formel vor: 
Sie formuliert, ohne vollständig zu formulieren, sie verallgemeinert, ohne 
vollständig zu verallgemeinern. Und genau diese Widerspenstigkeit ist es, 
die es der Ethik von Levinas erlaubt, auch als Metaethik zu funktionieren, 
jede spezifische Ethik zu transzendieren und einen Blick auf das zu werfen, 
was die Ethik ethisch macht. „Die Zerreißkraft der Ethik,“ schreibt Levinas 
in Ideologie und Idealismus, 70 „zeugt nicht von einer Infragestellung des 
Philosophierens, die selbst nicht in Philosophie zurückfallen kann.“ 71 Was 
die Ethik ethisch macht, ist ihr Beharren darauf, nicht zu einer Philosophie 
zu erstarren, sie bleibt anfällig für dieselbe Unterbrechung, die sie befür-
wortet. In dieser Hinsicht kann mein Argument hier gelesen werden als 
eine Ausdehnung der Levinas’schen Ethik auf die Medienethik sowie auf 
eine Metaethik der Medien – die Ethik der Medienethik – und damit als 
eine Form ethischer Kritik.

Zur Verdeutlichung dieser Metaethik möchte ich auf zwei bemerkens-
werte Darstellungen verweisen, die Levinas in die Frage der Medienethik 
einbeziehen. Judith Butler liefert eine knappe Darstellung der Verwendung 
des Gesichts in den Medien als Marker für Humanisierung und Dehuma-
nisierung. Im Allgemeinen wird davon ausgegangen, dass diejenigen, die 
repräsentiert werden, mit größerer Wahrscheinlichkeit vermenschlicht 
werden, während diejenigen, die daran gehindert werden, sich selbst zu 
repräsentieren, ein größeres Risiko eingehen, entmenschlicht zu werden, 
als weniger menschlich behandelt zu werden. Gegen diese Annahme ar-
gumentiert Butler, dass „die Personifizierung zuweilen ihre eigene Ent-
menschlichung vollzieht.“ 72 Die Gesichter von Osama Bin Laden, Jassir 
Arafat und Saddam Hussein werden zum Beispiel oft als Gesichter des 
Bösen und damit als unmenschlich dargestellt, während die Gesichter 
afghanischer Mädchen, die gerade ihre Burkas abgelegt haben, als Zeichen 

68	 Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, a.a.O., S. 169 [Kursivierung i.O.].
69	 Ebd., S. 169f [Kursivierung i.O.].
70	 [Amit Pinchevski verweist hier auf den ersten Teil „Rupture de l’immanence“, der 
auch in die engl. Fassung übernommen wurde. Die deutsche Fassung enthält diesen 
sowie andere Beiträge aus De Dieu qui vient à l’idée nicht. Auch die Unterteilung der 
franz. Originalausgabe wurde nicht übernommen. Vgl. die Anm. auf den Seiten 274–277 in 
Emmanuel Levinas: Wenn Gott ins Denken einfällt, Freiburg, München 2004; Anm. d. Ü.]
71	 Emmanuel Levinas: »Ideologie und Idealismus«, in: ders.: Wenn Gott ins Denken ein-
fällt, Freiburg, München 2004, S. 24.
72	 Judith Butler: »Gefährdetes Leben«, in: dies.: Gefährdetes Leben. Politische Essays, 
Frankfurt a.M. 2005, S. 167.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


neu gewonnener Menschlichkeit dargestellt werden. Beide Darstellun-
gen, argumentiert Butler, sind, obwohl sie scheinbar gegensätzlich sind, in 
Wirklichkeit Akte der Entstellung, da beide das Gesicht im Levinas’schen 
Sinne verbergen, da für Levinas das Menschliche im Gesicht niemals voll-
ständig dargestellt werden kann. Unter einem solchen Repräsentationsre-
gime werden diese Gesichter, ob gut oder böse, als Kriegsbeute produziert.
Wie kann man das Gesicht im Levinas’schen Sinne darstellen, ohne es auf 
eine Repräsentation des Gesichts zu reduzieren? Butlers Antwort besteht 
darin, die Unmöglichkeit der Repräsentation darzustellen:

Damit die Darstellung das Menschliche vermitteln kann, muß sie nicht 
nur scheitern, sondern sie muß ihr Scheitern zudem noch zeigen. Es 
gibt etwas Nichtdarstellbares, das wir dennoch darzustellen versu-
chen, und dieses Paradox muß in der Darstellung, die wir geben, bei-
behalten werden. 73

Butlers ethische Rhetorik verlässt sich auf die performative Kraft der 
gescheiterten Repräsentation, um das zu evozieren, was jenseits der Re-
präsentation liegt. Kein ethisches Protokoll kann uns hier leiten, sondern 
nur eine gute Dosis an Ambiguität und Ambivalenz. Butler fügt hinzu: „Die 
Wirklichkeit wird nicht von dem vermittelt, was im Bild dargestellt wird, 
sondern dadurch, daß die Darstellung, welche die Realität übermittelt, in 
Frage gestellt wird.“ 74 Doch wie kann die Herausforderung der Realität, die 
nach Butler immer jenseits der Repräsentation liegt, innerhalb der Reprä-
sentation geltend gemacht werden? Wie kann die Repräsentation das Me-
dium ihres eigenen Scheiterns sein? Ist es darüber hinaus nicht so, dass 
Butler, indem sie das Scheitern der Repräsentation in den Vordergrund 
stellt, in Wirklichkeit die Repräsentation als ein organisierendes Konzept 
wiederherstellt? Dass Butlers Darstellung, indem sie die Repräsentation in 
Frage stellt, sich bereits auf deren Priorität beruft?

Roger Silverstone legt eine weitere plausible Darstellung einer 
Medienethik vor, die sich auf das Denken von Levinas stützt. Silverstone 
konzentriert sich dabei auf die Online-Interaktion, hat aber auch die elek-
tronische Mediation im Allgemeinen im Blick und entwickelt die Idee der 
angemessenen Distanz als Maßstab für die Aufrechterhaltung und Be-
wertung des Engagements mit medial vermittelten anderen. Angemessene 
Distanz erinnert an Levinas’ Begriff der Nähe, „[which] preserves the  
separation of myself and the other, a separation which ensures the possibi-
lities of both respect and responsibility for the other.“ 75 Eine angemessene 

73	 Ebd., S. 171.
74	 Ebd., S. 173.
75	 Roger Silverstone: »Proper Distance: Towards an Ethics of Cyberspace«, in: Gunnar 
Liestol, Andrew Morrison (Hg.): Digital Media Revisited: Theoretical And Conceptual 
Innovations In Digital Domains, Cambridge 2003, S. 475.

295Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296

Distanz (oder Nähe) ist die Voraussetzung für die Schaffung von Betroffen-
heit ohne Assimilation; sie ist der Ort, an dem aus der Differenz Verant-
wortung erwächst. Die modernen Technologien bringen nie dagewesene 
Herausforderungen für die Integrität der ethischen Nähe mit sich, deren 
Modell für Levinas die Begegnung von Angesicht zu Angesicht ist. Zygmunt 
Bauman hat das soziale Management von Nähe als eine Schlüsselstrategie 
moderner Kontrolle postuliert, bei der Technologie eine entscheidende 
Rolle spielt.76 Silverstone wendet sich seinerseits gegen eine überspann-
te Rhetorik der neuen Medien, die Interaktion mit Verbindlichkeit gleich-
setzt, und plädiert stattdessen für die Einführung einer angemessenen 
Distanz im Umgang mit dem medialen Gegenüber.

In Anlehnung an Levinas hält Silverstone eine nicht eindeutig zu defi-
nierende Grundlage für seine Ethik aufrecht. Seine Darstellung ist, wie die 
von Butler, unweigerlich mit Ambiguität und Ambivalenz behaftet:

We have to determine – perhaps case by case – what that proper dis-
tance is or might be when we are confronted with both familiar and 
novel appearances or representations of the other. 77

Wie Butler sieht auch Silverstone das Scheitern als eine ethische Chance: 

The motivated irony in Levinas’s position, and also in my own, is that 
it is precisely in the failure completely to connect, and in the acknow-
ledgement of the inevitability of that failure, that technologically me-
diated communication might enable us ethically. 78

Während die richtige Distanz alle ethischen Beziehungen prägt, ist das Be-
sondere an der vermittelten Form die Leichtigkeit, mit der das Unbekannte 
beiseite geschoben werden kann, die Möglichkeit, sich zu lösen: „The me-
diated face makes no demands on us, because we have the power to switch 
it off, and to withdraw.“ 79 Silverstone sieht zu Recht die Herausforderun-
gen, die die elektronischen Medien für die Wahrung einer angemessenen 
Distanz mit sich bringen. Doch sein Begriff der Vermittlung, der im Grunde 
die Produktion und Zirkulation von Bedeutungen und Repräsentationen 
meint, macht die richtige Distanz zu einer Frage der Repräsentation (und 
ihres Scheiterns). Wäre es nicht möglich, dass ein anderes Verständnis von 
Vermittlung, das über die Ebene der Repräsentation hinausgeht, den Me-
dien eine positive Rolle bei der Wahrung angemessener Distanz zuweist? 80

76	 Zygmunt Bauman: Postmodern Ethics, Oxford 1993.
77	 Silverstone: »Proper Distance«, a.a.O., S. 476.
78	 Ebd., S. 483 [Kursivierung i.O.].
79	 Ebd., S. 481.
80	 Daniel Dayan kritisiert Silverstones Konzept der angemessenen Distanz und 
argumentiert, dass „die angemessene Distanz eine gleichberechtigte Distanz sein muss“ 
und dass, wichtiger als die Moral, die Äquidistanz die Bedingung der Gerechtigkeit ist 

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Butler und Silverstone bieten zwei wertvolle Anwendungen der 
Levinas’schen Ethik auf die Medien, aber beide versäumen es letztlich, die 
Bedeutung der Vermittlung für ihre jeweiligen Bemühungen angemessen 
zu berücksichtigen. In dem Maße, in dem Levinas’ späteres Werk nicht 
nur eine philosophische Darstellung der Beziehung zum Anderen bietet, 
sondern auch eine reflexive Darstellung der Vermittlung dieser Beziehung, 
verfährt es sowohl ethisch als auch metaethisch: Es legt eine Philosophie 
der ethischen Beziehung dar und beruft sich gleichzeitig auf die ethische 
Beziehung als das, was diese Philosophie transzendiert. So korrespondiert 
der Einbruch des Anderen als Gesicht (ethische Ebene) mit der Unter-
brechung, die in Levinas’ Text hervorgerufen wird (metaethische Ebene), 
und es ist der Beachtung der textuellen Unterbrechungen geschuldet, dass 
Levinas die Komplexität seiner ethischen Botschaft vermitteln kann. So-
wohl Butler als auch Silverstone befassen sich allein mit der Ethik, und so 
fehlt ihren Diskussionen die metaethische Dimension: Sie konzentrieren 
sich auf die Repräsentation und ihr Scheitern und übersehen die Vermitt-
lung, die mit der Durchführung einer vermittelten ethischen Beziehung 
verbunden ist, in diesem Fall die elektronische Vermittlung. Die Frage 
der Vermittlung geht über die der Repräsentation hinaus und verbindet 
sowohl das Ethische als auch das Metaethische, das Problem der Alteri-
tät sowie das Problem, sie angemessen in den Bereich der Erscheinung 
einzuführen. Darüber hinaus machen Vorschriften wie ,das Scheitern der 
Repräsentation zu vollziehen‘ und ,die richtige Distanz zu wahren‘ wenig 
Sinn, wenn man nicht von der Ebene der Repräsentation auf die Ebene der 
Vermittlung wechselt, d.h. wenn man sich nicht um die medienspezifischen 
Zäsuren kümmert.

Wenn es in den Medien darum geht, das Besondere zum Allgemeinen 
zu machen, dann geht es bei der Anwendung von Levinas auf die Medien 
–   sowohl als Ethik als auch als Metaethik – um die Idee, das Allgemei-
ne durch das Besondere zu filtern, oder, genauer gesagt, das Allgemeine 
gegenüber der Unterbrechung des Besonderen zu exponieren, ohne die 
Anziehungskraft des Besonderen auf das Allgemeine zu opfern. In die-
ser Hinsicht ist die Frage der Mediation mit der Frage der Gerechtigkeit 
gleichzusetzen, da es bei beiden um die Verschränkung von Zweitheit und 
Drittheit geht. Auf der einen Seite steht der Andere für das Allgemeine: 
„In der Nähe des Anderen bedrängen mich – bis zur Besessenheit – auch 
all die Anderen, die Andere sind für den Anderen, und schon schreit die 

Daniel Dayan: »On Morality, Distance, and the Other: Roger Silverstone’s Media and 
Morality«, in: International Journal of Communication 1 (1), 2007, S. 121. Levinas’ Ver-
ständnis von Gerechtigkeit würde hier keinen Widerspruch sehen; sowohl angemessene 
als auch gleichwertige Distanz sind notwendig, aber gleichzeitig unvereinbar. Gerechtig-
keit verlangt, die Spannung zwischen beidem immer wieder aufs Neue aufrechtzuerhal-
ten: „,Friede, ja Friede, dem Fernen wie dem Nächsten‘ (Jesaia 57,19), die Schärfe dieser 
scheinbaren Rhetorik wird nun verständlich.“ Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 343.

297Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298

Besessenheit nach Gerechtigkeit, verlangt sie Maß und Wissen, ist sie Be-
wußtsein.“ 81 Auf der anderen Seite stört der Andere das Allgemeine: „Die 
Gerechtigkeit bleibt Gerechtigkeit nur in einer Gesellschaft, in der zwi-
schen Nahen und Fernen nicht unterschieden wird, in der es aber auch 
unmöglich bleibt, am Nächsten vorbeizugehen; […].“ 82 Ohne die wechsel-
seitigen Unterbrechungen von Zweitheit und Drittheit ist keine ethisch in-
formierte Konzeption von Gerechtigkeit möglich – und ebenso wenig eine 
ethisch informierte Konzeption von Vermittlung.

Levinas als Medientheoretiker zu betrachten, läuft letztlich darauf 
hinaus, mit den Medien das zu tun, was Levinas mit der Philosophie tut: 
sie zu einem Träger der ethischen Botschaft zu machen. Diese Botschaft 
hat keine konkrete Bedeutung, keinen spezifischen Referenten; sie besteht 
darin, die Produktion von Bedeutung und die Sicherung des Referenten 
zu unterbrechen und die Unterbrechung selbst bedeutsam zu machen. 
Medien für solche Unterbrechungen empfänglich zu machen, vollzieht das 
konstitutive ethische Paradox zwischen Wissen und Fürsorge, zwischen 
Informiertheit und Adressiertheit, ein Prozess, der es erfordert, über 
die Ebene der Repräsentation hinaus auf die Ebene der Vermittlung zu 
gehen – Vermittlung als das, was Botschaft und Passage, Repräsentation 
und Übertragung zusammenbringt. Eine von Levinas inspirierte Medien-
ethik wird sich daher damit befassen, innerhalb der vermittelten Kommu-
nikation die Wirkung der Unterbrechung des Sagens auf das Gesagte zu 
erzeugen, es innerhalb der Artikulation zirkulieren zu lassen. Sich an diese 
Ethik zu halten, bedeutet – jedes Mal anders – herauszufinden, wie Bezie-
hung unter den Bedingungen der Reproduktion und Zweitheit unter den 
Bedingungen der Drittheit vermittelt werden kann. Zu bestimmen, wie Be-
ziehung zu vermitteln ist, bedeutet, den einzigartigen Einschnitt, den das 
Sagen im Gesagten hinterlässt, wieder aufleben zu lassen, „auf der Helle 
des Sichtbaren Streifen zu hinterlassen […].“ 83

Aus dem Englischen übersetzt von Johannes Bennke.

81	 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 344.
82	 Ebd., S. 347.
83	 Ebd., S. 222.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


QUELLENVERZEICHNIS

Arnett, Ronald C.: »The Responsive ,I‘: Levinas’s Derivative Argument«, in: 
Argumentation and Advocacy 40 (1), 2003, S. 39–50.

Barthes, Roland: »Die Rauheit der Stimme«, in: ders.: Der entgegenkom-
mende und der stumpfe Sinn, Frankfurt am Main 1990, S. 269–278.

Bauman, Zygmunt: Postmodern Ethics, Oxford 1993.

Benjamin, Walter: »Über den Begriff der Geschichte«, in: ders.: Gesammelte 
Schriften I, 1, Frankfurt a.M. 1991, S. 691–704.

Butler, Judith: »Gefährdetes Leben«, in: dies.: Gefährdetes Leben. Politi-
sche Essays, Frankfurt a.M. 2005, 154–178.

Cohen, Richard A: »Ethics and Cybernetics: Levinasian Reflections«, in: 
Ethics and Information Technologies 2 (1), (2000), S. 27–35.

Davis, Diane: Inessential Solidarity: Rhetoric and Foreigner Relations, 
Pittsburgh, PA 2010.

Dayan, Daniel: »On Morality, Distance, and the Other: Roger Silverstone’s 
Media and Morality«, in: International Journal of Communication 1 (1), 
2007, S. 113–122.

Derrida, Jacques: »Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken 
Emmanuel Levinas«, in: ders.: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt 
a.M. 1972, S. 156.

— Adieu: Nachruf auf Emmanuel Lévinas, München 1999.
— »Eben in diesem Moment in diesem Werk findest Du mich«, in: Parabel 
	 12, 1990, S. 42–84.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von 
Präsenz, Frankfurt am Main 2004.

Gunkel, David J.: Thinking Otherwise: Philosophy, Communication, 
Technology, West Lafayette, IN 2007.

Hyde, Michael J.: The Call of Conscience: Heidegger and Levinas, Rhetoric 
and the Euthanasia Debate, Columbia 2001.

299Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300

Innis, Harold A.: »Ein kritischer Rückblick«, in: ders.: Kreuzwege der 
Kommunikation. Ausgewählte Texte, hrsg. v. Karlheinz Barck, Wien, 
New York 1997, S. 182–187.

Jovanovic, Spoma, Roy V. Wood: »Speaking from the Bedrock of Ethics«, in: 
Philosophy and Rhetoric 37 (4), 2004, S. 317–334.

Kittler, Friedrich: Aufschreibesysteme 1800/1900, München 1995.
— Grammophon Film Typewriter, Berlin 1986.

Levinas, Emmanuel: »Säkularisierung und Hunger«, in: Hans-Werner 
Bartsch, Rudolf Bultmann, Franz Theunis (Hg.): Zum Problem der 
Säkularisierung: Mythos oder Wirklichkeit – Verhängnis oder Verhei-
ßung? Hamburg 1977, S. 66–72.

—	 »Dichtung und Auferstehung. Notizen zu Agnon«, in: ders.: Eigennamen. 
	 Meditationen über Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, 

München 1988, S. 12–24.
— »Vom Sein zum Anderen – Paul Celan«, in: ders.: Eigennamen. Medi-

tationen über Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, 
München 1988, S. 56–66.

— »Unterschrift«, in: Eigennamen. Meditationen über Sprache und Litera-
tur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, München 1988, S. 107–114.

— »Der Pakt«, in: ders.: Jenseits des Buchstabens. Talmud-Lektüren, 
Frankfurt a.M. 1996, S. 101–128.

— »Ideologie und Idealismus«, in: ders.: Wenn Gott ins Denken einfällt, 
	 Freiburg, München 2004, S. 22–43.
—	 »Vom Nutzen der Schlaflosigkeit«, in: ders.: Die Unvorhersehbarkeiten 
	 der Geschichte, Freiburg, München 2006, S. 171–174.
—	 Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, München 
	 42011.
—	 »Die Spur des Anderen«, in: ders.: Die Spur des Anderen. Untersuchung-
	 en zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg, München 
	 62012, S. 209–235.
—	 »Sprache und Nähe«, in: ders.: Die Spur des Anderen, Freiburg, München 
	 2012, S. 260–294.
—	 Totalität und Unendlichkeit: Versuch über die Exteriorität, Freiburg, 
	 München 52014.

Lipari, Lisbeth: »Rhetoric’s Other: Levinas, Listening, and the Ethical 
Response«, Philosophy and Rhetoric 45 (3), 2012: S. 227–245.

Murray, Jeffrey W.: Face to Face in Dialogue: Emmanuel Levinas and 
(the) Communication (of) Ethics, Lanham, MD 2003.

Amit Pinchevski 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peirce, Charles Sanders: Selected Writings (Values in a Universe of 
Change), New York 1958.

Pinchevski, Amit: By Way of Interruption: Levinas and the Ethics of 
Communication, Pittsburgh, PA 2005.

Ricœur, Paul: Anders. Eine Lektüre von Jenseits des Seins und anders als 
Sein geschieht von Emmanuel Levinas, Wien 2015.

Silverstone, Roger: Why Study the Media?, London 1999.
–	 »Proper Distance: Towards an Ethics of Cyberspace«, in: Gunnar 

Liestol, Andrew Morrison (Hg.): Digital Media Revisited: Theoretical 
And Conceptual Innovations In Digital Domains, Cambridge 2003, 
S. 469–490.

Zylinska, Joanna: The Ethics of Cultural Studies, London 2005.

WEBSEITEN

Die Bibel in der Einheitsübersetzung, https://www.uibk.ac.at/theol/lese-
raum/bibel/dtn27.html#8 (letzter Zugriff 08.04.2023).

301Levinas als Medientheoretiker: Für eine Ethik der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

