Amit Pinchevski

Levinas als Medientheoretiker:
Fiir eine Ethik der Vermittlung!

Jeder, der mit dem Werk von Emmanuel Levinas vertraut ist, wird den
Titel dieses Artikels wahrscheinlich ritselhaft finden. Es gibt viele Mog-
lichkeiten, Levinas zu lesen, aber als einen Medientheoretiker scheinbar
eher nicht. In der Tat bezieht sich Levinas selten direkt auf die Medien als
solche, oder, genauer gesagt, auf die Mittel, mit denen Symbole iiber die
Zeit gespeichert und iiber den Raum hinweg iibertragen werden. Was im
Zentrum seiner Philosophie steht - Ethik als erste Philosophie, Ethik als
Verantwortung gegeniiber und fiir den Anderen - kann kaum zu den Fra-
gen gezahlt werden, die typischerweise die Medientheorie beschéftigen.
Dariiber hinaus ldsst sich Levinas’ Denken am ehesten so lesen, dass er sich
fiir eine unmittelbare Begegnung mit dem Anderen - [autrui, dem ande-
ren Menschen - einsetzt, der als Gesicht erscheint und sich jedem Zugrift
in der Adressierung von Angesicht zu Angesicht entzieht. Dass das Gesicht
sich in der Nihe, gleichsam ohne Vermittlung, offenbart, scheint der Aus-
einandersetzung durch Medien wenig zu iiberlassen. Und doch mé6chte ich
darauf hinweisen, dass Levinas einen wichtigen Beitrag zur Medientheorie
und dariiber hinaus zu einer neuen Konzeption der Medienethik leisten
kann. Dieser Beitrag, so schlage ich vor, besteht darin, die Vermittlung, als
durch Relationen bestimmt, zu iiberdenken und zu iiberlegen, auf welche
Weise Medien die Unterbrechung [interruption) von Alteritit austragen
konnten.

Mehrere Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen haben die Bedeu-
tung des Denkens von Levinas fiir die Kommunikationswissenschaft- und
die Rhetorik hervorgehoben? und einige wenige haben sogar versucht, die

1 Eine friihere Version dieses Aufsatzes wurde als Keynote auf der Twelfth Annual
Communication Ethics Conference gehalten, die im Juni 2012 an der Duquesne University
stattfand. Ich mochte mich bei Ronald C. Arnett, Michael J. Hyde und den beiden anony-
men Gutachtern von Philosophy and Rhetoric bedanken.

2 Ronald C. Arnett: sThe Responsive ,I: Levinas’s Derivative Argumentc, in: Avgumen-
tation and Advocacy 40 (1), 2003, S. 39-50; Diane Davis: Inessential Solidarity: Rhetoric
and Foreigner Relations, Pittsburgh 2010; Michael J. Hyde: The Call of Conscience:
Heidegger and Levinas, Rhetoric and the Euthanasia Debate, Columbia 2001; Spoma
Jovanovic, Roy V. Wood: sSpeaking from the Bedrock of Ethicss, in: Philosophy and
Rhetoric 37 (4), 2004, S. 317-334; Lisbeth Lipari: sRhetoric’s Other: Levinas, Listening,

and the Ethical Response, in: Philosophy and Rhetoric 45 (3), 2012, S. 227-245; Jeffrey

W. Murray: Face to Face in Dialogue: Emmanuel Levinas and (the) Communication (of)
Ethics, Lanham 2003; Amit Pinchevski: By Way of Interruption: Levinas and the Ethics of
Communication, Pittsburgh 2005.

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Amit Pinchevski

Levinas’schen Ideen auf die Medienethik auszuweiten.® Obwohl ich diese
Ansitze durchaus begrii3e, geht die Diskussion, die ich hier entwickle, in
die entgegengesetzte Richtung: Anstatt Levinas auf die Untersuchung von
Kommunikation und Medien zu applizieren, betrachte ich die Art und Wei-
se, wie Levinas seine ethische Botschaft durch die in seinem Werk selbst
verwendeten Medien kommuniziert. Auf diese Weise hoffe ich, die Irritati-
onen, mit denen Levinas die Ontologie der Sprache erschiittert, in die Me-
dientheorie einzubringen und insbesondere die Aufmerksamkeit auf die
Art und Weise zu lenken, wie sein Schreiben diese Disruption vollzieht. Mit
dieser Medienperspektive vor Augen schlage ich vor, dass die Philosophie
von Levinas von einer grundlegenden Medienfrage informiert ist, ndmlich
der Frage, wie ein Medium mehr speichern kann, als es speichert, und wie
es mehr iibertragen kann, als es iibertréigt. Diese Frage wird zwar von ihm
weder konkret vorgeschlagen noch direkt angesprochen, aber sie ist den-
noch in seinem spéiteren Werk implizit vorhanden, insbesondere in seiner
Darstellung der Sprache, und sie hat eine konkrete Bedeutung fiir die Art
und Weise, wie Levinas seine ethische Botschaft vermittelt: Wie liasst sich
die eigentliche Beziehung zum anderen in Beziehung setzen, oder anders
ausgedriickt, was ist das Verhéltnis zwischen Vermittlung und Alteritét?
Levinas bezeichnet die westliche Philosophie als einen Diskurs des
Gesagten - den Logos des Seienden und der Ontologie, der die Welt im
Denken und in der Sprache zu reprisentieren und zu thematisieren sucht.
Das Gesagte besteht darin, Bedeutungen zu erfassen und zu fixieren, um
einen Wahrheitsanspruch zu erheben. Da dieser Diskurs alles seinen on-
tologischen Schemata unterwirft, ist er unempfanglich fiir alles, was sich
dem Zugriff seines Représentationsrasters widersetzt, und ist daher von
einer ,uniiberwindbaren Allergie“* gegen Alteritit und Differenz betroffen.
Levinas’ Projekt 14sst sich als Versuch beschreiben, die Kohédrenz der Phi-
losophie als Diskurs des Gesagten zu erschiittern, indem er sie dem An-
derssein aussetzt, das sie gerade herauszufiltern versucht. Levinas stellt
die Hinwendung zum Anderen vor und jenseits des Begriffs des anderen
in den Vordergrund, eine Hinwendung, die fiir ihn gleichwertig mit einem
ethischen Vollzug ist. Sein Vorstof3 in die Philosophie ist daher von einer
grundlegenden Umkehrung motiviert: Das ,Was soll“ der ethischen Be-
ziehung hebt das ,Was ist“ der ontologischen Untersuchung auf, indem es
die Ethik vor die Ontologie stellt und sie zur ersten Philosophie macht.
Unter dem Vorrang der Ethik nimmt die Philosophie eine normative Wen-
dung: Statt des Denkens um seiner selbst willen weicht sie der Sorge um

3 Judith Butler: Gefdhrdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M. 2005; Richard A.
Cohen: »Ethics and Cybernetics: Levinasian Relectionss, in: Ethics and Information Tech-
nology 2 (1), 2000, S. 27-35; David J. Gunkel: Thinking Otherwise: Philosophy, Communi-
cation, Technology, West Lafayette 2007; Roger Silverstone: Why Study Media?, London
1999; Joanna Zylinska: The Ethics of Cultural Studies, London 2005.

4 Emmanuel Levinas: »Die Spur des Andereng, in: ders.: Die Spur des Anderen. Unter-
suchungen zur Phdnomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg, Miinchen 62012, S. 211.

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

den Anderen; statt der Liebe zur Weisheit wird sie ,Weisheit der Liebe im
Dienste der Liebe.“5

In dieser Hinsicht bildet Levinas’ philosophisches Schreiben, sein
Medium der Kommunikation, einen paradigmatischen Fall fiir die Durch-
fithrung seiner Ethik. Obwohl sie als philosophischer Diskurs, als Diskurs
des Gesagten verféhrt, versucht sie dennoch, sich selbst zu transzendieren
und sich iiber die Ontologie der Sprache hinaus zu bewegen. Sie versucht
eine solche Geste, indem sie das Gesagte mit dem verkniipft, was Levinas
das Sagen nennt - dem relationalen Aspekt der Sprache, wobei er die Spra-
che in erster Linie als Adressierung und Antwort und erst danach als Re-
préasentation und Thematisierung betrachtet. Hierin liegt die Verwicklung
der ethischen Botschaft von Levinas: Seine Lehre muss nicht nur von der
Ethik erzéhlen, sondern das, was sie von der Ethik erzihlt, auch irgendwie
vollziehen. Das Lehren erschdpft sich fiir Levinas nicht in der Ubermitt-
lung oder gar dem Hervorholen (Maieutik) von Wissen; vielmehr ,kommt
[sie] von AuBen und bringt mir mehr, als ich enthalte.“® Das Lehren unter-
wirft die Information der Beziehung: Es widmet sich dem Wissen, das ei-
nem anderen gegeben wird, indem es sich um die Beziehung zum anderen
bemiiht. Daraus folgt, dass Levinas’ Schreiben etwas von dem Uberschuss
enthalten oder bewahren muss, den es lehrt - andernfalls wiirde es als Dis-
kurs des Gesagten enden und seine eigene Absicht verraten. Seine ethische
Botschaft - seine Lehre - muss mit dem iibereinstimmen, was sie lehrt,
wenn sie diese Lehre vermitteln soll. Doch wahrend die Lehre der Ethik
notwendigerweise vom Tun der Ethik - der Verantwortung gegeniiber und
fiir den anderen - geprigt ist, unterscheidet sie sich auch von ihr, und die-
se Unterscheidung ist fiir meine Diskussion wichtig.

Wenn wir {iber Levinas als Medientheoretiker spekulieren, auch wenn
er das nicht beabsichtigt hat, miissen wir iiber die Medien spekulieren,
die in seinem Werk eine Rolle spielen. Auf die Gefahr eines technischen
Reduktionismus besteht die Aufgabe darin, die Logik der Speicherung
und Ubermittlung der ethischen Botschaft zu erforschen, die er in seinen
Schriften verwendet, eine Logik, durch die, wie ich behaupte, sowohl Spei-
cherung als auch Ubermittlung transzendiert werden. Unter der Annahme,
dass Levinas’ Lehre dem treu bleibt, was sie lehrt, und dass sein Medium
der Kommunikation den Bedingungen dieser Lehre entspricht (andern-
falls wiirde sich das ganze Abenteuer als gescheitert erweisen), konnen
wir demnach folgende Fragen stellen. Was macht Levinas’ Botschaft zu
einer ethischen Botschaft? Um welche Art von Vermittlung geht es bei der
Vermittlung von Ethik? Kann sein Schreiben als Modell fiir die Vermitt-
lung seiner ethischen Lehre dienen? Und wenn ja, kann dieses Modell auf

5 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg,
Miinchen 2011, S. 353.

6 Emmanuel Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit: Versuch iiber die Exterioritit,
Freiburg, Miinchen °2014, S. 64.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

275


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Amit Pinchevski

andere Medien iibertragen werden, so unterschiedlich sie auch sein mo-
gen? Der Versuch, diese Fragen zu beantworten, fiihrt uns zu einer radika-
len Medienethik - radikal in dem Sinne, dass sie den Akt der Vermittlung
selbst als die Wurzel einer solchen Ethik ansieht.

SPRECHEN, SCHREIBEN, LEHREN

Einer der wenigen Verweise auf moderne Medien in Levinas’ Werk findet
sich interessanterweise vor dem Hintergrund einer talmudischen Lek-
tiire, in der es um die Tradierung der Gesetze der Tora und die dadurch
entstandene Gemeinschaft geht. So schreibt er in Der Pakt, dass unsere
Gesellschaft,

[..] in gewissem Sinne planetarisch geworden ist und in der, dank der
modernen Kommunikations- und Transportmdglichkeiten, dank der
weltumspannenden Wirtschaft der industriellen Gesellschaft, jeder
den Eindruck hat, sowohl mit der ganzen Menschheit kurzgeschlossen
als auch einsam und verloren zu sein. Mit jeder Radiosendung und mit
jeder Zeitungsausgabe fiihlt man sich gewill inmitten entferntester
Ereignisse und mit Menschen iiberall verbunden; doch man stellt auch
fest, da3 unser personliches Schicksal, unsere Freiheit oder unser
Gliick von Sachverhalten abhéngt, deren Wirkungskraft uns ganz ohne
Humanitét trifft. Man erkennt, daf3 derselbe technische Fortschritt
- um ein Klischee aufzugreifen -, der jedermann mit allen verbindet,
Zwiange schafft, die den Menschen in der Anonymitét halten.”

Diese Zeilen konnten ohne weiteres als eine Passage des kanadischen Me-
dienhistorikers Harold Adams Innis durchgehen. Sie verdeutlichen, wie die
modernen raumbasierten Medien die alten zeitbasierten Medien, vor allem
das miindliche Medium der Rede, iiberholt haben. Um Innis zu zitieren: ,Das
miindliche Gespréch setzt personlichen Kontakt und die Beriicksichtigung
der Gefiihle anderer voraus, und es steht in krassem Gegensatz zu der
grausamen mechanisierten Kommunikation und den Tendenzen, die wir

7 Emmanuel Levinas: sDer Paktc, in: ders.: Jenseits des Buchstabens. Talmud-
Lesungen, iibers. v. Frank Miething, Frankfurt a.M. 1996, S. 104. Obwohl Levinas keine
umfassende Reflexion iiber die Technik liefert, lassen seine gelegentlichen Hinweise auf
einen ambivalenten Ansatz schlieBen. In einer bemerkenswerten Diskussion erkennt er
die ,todlichen Gefahren und die neue Knechtschaft“ der modernen Technologien an, be-
steht aber gleichzeitig darauf, dass die Technologie eine entmystifizierende Wirkung hat:
»L...] sie zerstort die heidnischen Gotter und deren falsche und grausame Transzendenz.
Durch sie sind bestimmte Gétter - eher als Gott - gestorben.” Emmanuel Levinas: »Séku-
larisierung und Hungere, in: Hans-Werner Bartsch, Rudolf Bultmann, Franz Theunis (Hg.):
Zum Problem der Sikularisierung. Mythos oder Wirklichkeit - Verhingnis oder Verhei-
Bung? Hamburg 1977, S. 70.

- am 14.02.2026, 11:45:43.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

in der heutigen Welt am Werke sehen“® Levinas’ seltenes Medienmoment
ist im Grunde ein Innis’sches Moment, da es darauf hinweist, dass die
direkte Begegnung von Angesicht zu Angesicht durch das moderne Mono-
pol der systematisierten Kommunikationsmittel kompromittiert worden
ist. Innis pladierte dafiir, ein dialektisches Gleichgewicht zwischen Miind-
lichkeit und Schriftlichkeit anzustreben, wie es zur Zeit der griechischen
Zivilisation bestanden haben soll - ein Gleichgewicht, das laut Innis in
einer extrem raumorientierten modernen Zivilisation dringend bendétigt
wird. Levinas hingegen hat eine andere Vorstellung von der Beziehung zwi-
schen dem Miindlichen und dem Schriftlichen, vor allem wenn es um den
Konflikt zwischen der hebraischen und der griechischen Tradition geht.

Im Zentrum von Levinas’ talmudischer Lektiire steht die Uberliefe-
rung des gottlichen Gesetzes, wie sie in Deuteronomium 27 beschrieben
wird. Der biblische Text beschreibt die Anweisungen, die Moses dem Volk
Israel fiir eine Zeremonie gegeben hat, die in der Zukunft nach Moses
Tod, nach ihrer Reise durch die Wiiste und beim Einzug in das Gelobte
Land stattfinden sollte. Die Zeremonie sollte auf zwei Bergen stattfin-
den, dem Berg Abel und dem Berg Gerizim: Zunichst sollte das Gesetz
auf groBe, von Eisen unberiihrte Steine geschrieben werden (,Und auf die
Steine sollst du in schoner Schrift alle Worte dieser Weisung schreiben.”
[Deuteronomium 27,8])®, und dann sollten sich die zwolf Stimme versam-
meln, sechs Staimme auf jedem Berg, um der Verlesung des Gesetzes bei-
zuwohnen (,Die Leviten sollen iiber alle Minner Israels mit lauter Stimme
ausrufen” [Deuteronomium 27,14)). ,Wihrend der vorhergesehenen Zere-
monie sehen die Mitglieder der Gesellschaft einander*, schreibt Levinas.
Den Rahmen bildet die Zeremonie einer Gemeinschaft von Angesicht zu
Angesicht, in der jedes Mitglied dem anderen gegeniiber prisent ist. So
heiB3t es bei Joshua 8,35 als die Zeit fiir die Zeremonie gekommen war:
»von all dem, was Mose angeordnet hatte, gab es kein einziges Wort, das
Josua nicht vor der ganzen Versammlung Israels verlesen hétte; auch die
Frauen und Kinder und die Fremden, die mit ihnen zogen, waren dabei.‘
Und so wurden die Anweisungen vollstindig ausgefiihrt, mit einem Zusatz:
Sie wurden nicht nur vor den Stdmmen Israels, sondern auch vor Frauen,
Kindern und Fremden aufgeschrieben und vorgetragen. Die Gemeinschaft,
in der sich die Menschen beim Aufschreiben und Vortragen des Gesetzes
gegeniiberstehen konnen, ist auch die Gemeinschaft, die sich nach auf3en
wendet, um alle anderen willkommen zu heiBBen.

Levinas verfolgt viele Fiden in seiner Lektiire, aber hier mochte ich
die Frage der Medien betrachten, wie sie sich in der Beziehung zwischen

8 Harols A. Innis: »Ein kritischer Riickblicke, in: ders.: Kreuzwege der Kommunikation.
Ausgewdhlite Texte, hrsg. v. Karlheinz Barck, Wien, New York 1997, S. 183.

9  [Ubersetzung gemiB der Einheitsiibersetzung von 2016, https://www.uibk.ac.at/
theol/leseraum/bibel/dtn27.ntml#8, letzter Zugriff 08.04.2023, Anm. d. U]

10 Levinas: »Der Pakt¢, a.a.0., S. 108.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

277


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Amit Pinchevski

dem geschriebenen und dem gesprochenen Gesetz abspielt. In dieser
auBergewohnlichen Szene wird mit dem Einzug in das Gelobte Land und
der damit einhergehenden Wiederholung des gottlichen Gesetzes eine
Gemeinschaft gegriindet - das Gesetz, das Mose auf dem Berg Sinai ge-
geben und dann auf die Tafeln geschrieben wurde. Die so entstandene
Gemeinschaft verschlie3t sich nicht in sich selbst, begniigt sich nicht mit
der Anwesenheit ihrer Mitglieder in sich selbst. Indem sie das Gesetz an-
nimmt, indem sie sich selbst zu einer Gemeinschaft des Gesetzes macht,
wendet sie ihre Mitglieder vielmehr nach auBlen, in Gastfreundschaft
gegeniiber der ganzen Menschheit. Und es ist diese enge Nachbarschaft
[juxtaposition) zwischen Gesetzesschrift (Inschrift) und Rede, d.h. ihrer
Verlesung, die eine revolutiondre Konfiguration in der Beziehung zwi-
schen dem Partikularen und dem Universellen hervorbringt. Das Univer-
selle ist in das von Angesicht-zu-Angesicht eingeschrieben, und das von
Angesicht-zu-Angesicht spricht umgekehrt das Universelle. Was einen
Widerspruch fiir die moderne Denkweise darstellt, ist hier die Bedingung
fiir Gerechtigkeit; wie Levinas feststellt, wiirde dann ,die Unterscheidung
zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft [...] von einem unreifen sozialen
Denken zeugen“" Das Partikulare und das Universale sind komplementér,
solange das gottliche Gesetz angewendet wird - und solange, wie wir hin-
zufiigen kénnten, eine besondere Beziehung zwischen dem Geschriebenen
und dem Gesprochenen bewahrt wird.

Levinas geht in seiner Talmudlektiire weiter auf die Bedingungen fiir
die Ubertragung des Gesetzes iiber die Zeiten hinweg ein. Die Einhaltung
des Gesetzes besteht nicht nur darin, es zu befolgen, sondern beinhaltet
auch die Weitergabe des Gesetzes von einer Generation zur niachsten. Das
Gesetz wird nicht nur durch einen toten Buchstaben weitergegeben, der
das Gesetz strikt so iiberliefert, wie es geschrieben steht; um das Gesetz zu
iibertragen, muss man sich vielmehr griindlich damit befassen: es lernen,
es lehren, es beobachten und ausfiihren. Mit einem solchen Unterfangen
geht die Ubertragung iiber die Lieferung von Wissen hinaus und wird zu
einer wahren Lehre, so Levinas, ,die sich schon in der Rezeptivitét des Ler-
nens selber abzeichnet und es fortsetzt: Die wahre Lehre besteht darin,
den Lernstoff so tief in sich aufzunehmen, daf3 wir notwendig dem Ande-
ren davon abgeben miissen.’? Lehren impliziert sowohl Wissen als auch
Beziehung, Verstehen und Ansprechen - das Gesagte und das Sagen - als
zwei verwandte und doch unterschiedliche Aspekte der Kommunikation.
Diese dem Lehren innewohnende Spannung veranlasst Levinas zu der An-
nahme, dass das Lehren, weit davon entfernt, das Gesetz auf das Gesagte
zu reduzieren, tatsdchlich die Mdglichkeit in sich birgt, das Gesetz als das
Gesagte aufzuheben und die radikale Moglichkeit zu er6finen, dass, wenn

11 Ebd, S.113.
12 Ebd, S.118 [Das Franzésische ,Le vrai apprendre [..]“ wurde ins Deutsche iibertra-
gen mit ,Das wahre Leben [...]“ Die Ubersetzung wurde hier angepasst, Anm. d. U.].

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

man sich an das Gesetz hilt, ,Prinzipien in der Anwendung sich verkehren
konnen.“*® Das Sprechen des Gesetzes hat das Potenzial, das geschriebe-
ne Gesetz ungiiltig zu machen: Durch das Lehren, durch das Aussprechen
des Gesagten, wird Heteronomie in Autonomie eingefiihrt. Das Universelle
wird zum Partikularen und das Partikulare zum Universellen.

Ich fiihre diese talmudische Lektiire ein, weil ich glaube, dass sie zum
Verstindnis von Levinas’ eigener Lehre beitrigt bzw. zu dem, was ich seine
ethische Botschaft nenne. Eine implizite Frage, die sich durch Levinas’ phi-
losophische Schriften zieht, lautet: ,Warum philosophieren?” Warum auf
den philosophischen Diskurs - den Diskurs des Gesagten - zuriickgreifen,
um sich mit dem zu beschéftigen, was dieser Diskurs per definitionem aus-
schlieBt - das Sagen? Mehr noch, wenn die Verantwortung fiir den anderen
keine Philosophie erfordert - tatsichlich geht sie dem Wissen und dem
Denken voraus und iibersteigt sie -, wozu sich dann iiberhaupt mit Philo-
sophie beschéftigen? Eine mogliche Antwort hat mit der Idee der Lehre zu
tun, die Levinas’ Diskussion {iber die Lehre des Gesetzes mit seiner eigenen
ethischen Lehre zusammenbringt. Die Ethik braucht keine Philosophie,
um sich zu entfalten, aber die Lehre der Ethik braucht sie zwangsldufig. Die
Verantwortung gebietet uns von Angesicht zu Angesicht, vor dem und un-
geachtet des Denkens der Verantwortung, aber damit die Verantwortung
begrifflich gefasst werden kann und eine solche Begriffsbildung zu einer
Lehre wird, brauchen wir die Philosophie. Wir brauchen das Gesagte, um
die Lehre des Sagens zu vermitteln, um die Idee zu vermitteln, dass das
Sagen uns etwas zu lehren hat - einschlieBlich der Tatsache, dass seine
Lehre niemals unter das Gesagte subsumiert werden kann.

In dieser Hinsicht entspricht die Lehre dem, was Charles Sanders
Peirce ,Drittheit nannte. Wenn die ,Erstheit” die inneren Gefiihle und
Empfindungen betrifft und die ,Zweitheit* die dyadische Beziehung von
Aktion und Reaktion, so bringt die ,Drittheit“ die Erstheit und Zweit-
heit in eine Beziehung, die von beiden unabhingig ist. ,Drittheit impli-
ziert also Vermittlung und wird von jedem systematisierten Denken und
Handeln vorausgesetzt; wie Peirce behauptet: ,So far as the idea of any
law or reason comes in, Thirdness comes in“* Wenn das Tun der Ethik
ausschlieBlich Zweitheit ist (Levinas’ Philosophie hat nichts mit Erstheit
zu tun) und die Lehre der Ethik notwendigerweise Drittheit ist, dann ist
die von Levinas implizierte Vermittlung eine, die die Drittheit der Zweit-
heit, das Gesagte dem Sagen unterwirft und die Philosophie in den Dienst
der Ethik stellt. Doch wie die talmudische Lektiire deutlich macht, ist die
Drittheit kein bloBer Zusatz zum Von-Angesicht-zu-Angesicht, sondern
bereits in der Zweitheit enthalten: Das Von-Angesicht-zu-Angesicht rich-
tet sich von Anfang an die gesamte Menschheit. Wie Levinas in Tozalitdit

13  Ebd, S.117.
14  Charles Sanders Peirce: Selected Writings (Values in a Universe of Change),
New York 1958, S. 385.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

279


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Amit Pinchevski

und Unendlichkeit bemerkt: ,In den Augen des Anderen sieht mich der
Dritte an - die Sprache ist Gerechtigkeit“®> Oder wie Jacques Derrida es
in seinem Adiex an Emmanuel Levinas ausdriickt: ,Denn der Dritte wartet
nicht, er ist da, seit der ersten Epiphanie des Antlitzes im Von-Angesicht-
zu-Angesicht.“®® Das ethische Verhiltnis bleibt zwar irreduzibel zu jedem
Gesetz oder jeder Vernunft, ist aber dennoch der Ursprung, aus dem jedes
Gesetz und jede Vernunft hervorgeht. Das ist die Vermittlung, die Levinas
der Gerechtigkeit zuschreibt, die sich notwendigerweise in einem double
bind befindet: Die Drittheit ist immer der Zweitheit unterworfen, und die
Zweitheit ist bereits durch die Drittheit informiert. Ein sich gegenseitig
unterbrechendes Band bindet sie aneinander.

Diese talmudische Lesart kann auch als eine Aussage iiber die am Un-
terricht beteiligten Medien interpretiert werden. Sprechen und Schreiben
spielen unterschiedliche, aber gleichermafBen unverzichtbare Rollen in der
Lehre des Gesetzes, wobei das Sprechen der Zweitheit und das Schreiben
der Drittheit dient. Das Gesagte kann weder im Sprechen noch im Schrei-
ben fixiert werden, und das Sagen ist nie frei von den Zwingen des Ge-
sagten. Wenn fiir Innis das moralische Ideal der Medien in einem dialek-
tischen Gleichgewicht zwischen Miindlichkeit und Schriftlichkeit besteht,
so ist es fiir Levinas ein wechselseitiges Schieben und Ziehen zwischen
dem Geschriebenen und dem Gesprochenen, wobei die beiden sich gegen-
seitig bedingen und vom einen zum anderen iibergreifen. Man konnte so-
gar sagen, dass die von Levinas angedeutete Vermittlung - oder das Lehren,
sowohl als Verb als auch als Substantiv - die Koinzidenz von Medium und
Botschaft aufhebt, indem sie die Moglichkeit untergribt, dass das Gesetz
als solches, durch ein einziges Medium, ein fiir alle Mal {iberliefert wer-
den kann. Damit die Lehre nicht erstarrt, miissen Medium und Botschaft
im Widerspruch zueinander bleiben und nach einer weiteren Vermittlung
verlangen, welche die Lehre iibernimmt.

Obwohl Levinas auf die modernen Medien als eine dehumanisierende
Entwicklung Bezug nimmt, die er mit der Art von Gemeinschaft kontras-
tiert, die sich aus der Sprechenden-Schreibenden-Gemeinschaft des bi-
blischen Gesetzes ergibt, konnten wir fragen, ob dies notwendigerweise
wahr ist. Was wire, wenn uns die modernen Medien entgegen von Levinas’
Annahme neue Konfigurationen des Gesagten und des Sagens jenseits der
Dichotomie von Sprechen und Schreiben vergegenwirtigen? Ich komme
auf diese Moglichkeit im vorletzten Abschnitt zuriick.

15  Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 307-308.
16 Jacques Derrida: Adieu: Nachruf auf Emmanuel Lévinas, Miinchen 1999, S. 50.

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung
LEVINAS’ MEDIUM DER KOMMUNIKATION

In seinem ersten Hauptwerk Totalitit und Unendlichkeit stellt Levinas
eine recht strenge Hierarchie der ethischen Kommunikation auf, wobei
er das Sprechen als wichtigstes Medium der Verantwortung und des ethi-
schen Kontakts ansieht: ,Die miindliche Rede ist die Fiille der Rede’" Das
Sprechen ist das Medium, mit dem man dem anderen gegeniibertritt und
ihn anspricht: ,Das Wort erhebt sich schon in dem Antlitz, das mich se-
hen sieht - es bringt die urspriingliche Offenheit der Offenbarung“*® Die
Sprache ist aber auch das Medium, durch das die Welt thematisiert und
dem anderen dargeboten werden kann - thematisiert, um dargeboten zu
werden. Die Thematisierung setzt die Lehre voraus, da die Dinge iiber-
haupt erst um der Weitergabe und der Kommunikation willen thematisiert
werden. Es ist das Sprechen, das die grundlegende Funktion des Lehrens
erfiillt, denn beim Sprechen achtet der Sprecher auf den so vermittelten
Diskurs, nicht so sehr, um eine angemessene Rezeption zu sanktionieren,
sondern um dem Akt der Wissensvermittlung selbst beizuwohnen: ,,Aber
das Erste, worin uns das Unterweisende unterweist, ist seine Gegenwart
selbst als die eines Unterweisenden; von ihr her kommt die Vorstellung.“*®
Der Lehrende nimmt an der Lehre teil, indem er oder sie dem Ereignis
des Lehrens beiwohnt. Das Sprechen transzendiert das Gesagte, indem es
denjenigen oder diejenige, der/die spricht, enthiillt: ,[...] er signalisiert sich
nicht nur, sondern spricht, ist Antlitz.“?°

Wenn die Rede insofern iiberlegen ist, als sie den Akt des Lehrens
iibernimmt, so ist die Schrift genau in diesem Punkt unzulénglich: ,Dieser
Beistand ist das MaB fiir den UberschuB der gesprochenen Sprache iiber
die geschriebene Sprache, wieder Zeichen gewordene Sprache. Das Zeichen
ist eine stumme Sprache, eine verhinderte Sprache.“* Die Schrift, der sich
Levinas in seinem friiheren Werk nur selten gewidmet hat, wird als blo-
Bes Hilfsmittel fiir die lehrende Kraft der Sprache betrachtet, die ,bringt,
was das geschriebene Wort schon verloren hat: die Herrschaft. Besser als
bloBes Zeichen, ist das Wort seinem Wesen nach das Wort des Meisters.
Es lehrt vor allem anderen diese Unterweisung selbst; [...).“?? Dennoch ist
vollkommen Kklar, dass Levinas iiber die ethische Vorrangstellung des Spre-
chens schreibt; er schreibt, was er iiber das Sprechen sagt, was das Medium
seiner Lehre unweigerlich in Widerspruch zu dem Medium bringt, fiir das

17 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 136.

18 Ebd, S.1309.

19 Ebd, S.141-142 [Nikolaus Krewani gibt das Franzésische ,enseignement” im
Deutschen mit ,das Unterweisende” wieder. Dieser an Heidegger erinnernde Sprach-
duktus durchzieht die Ubersetzung an mehreren Stellen. Im Englischen ist dies mit
Jteachings“ und ,teacher” iibertragen worden, woran sich Amit Pinchevski hier orientiert;
Anm. d.U).

20 Ebd, S.140.

21  Ebd,, S. 265.

22 Ebd, S.93.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

281


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Amit Pinchevski

seine Lehre eintritt. Es ist aufschlussreich, dass Levinas in Totalitdt und
Unendlichkeit bei mehreren Gelegenheiten auf das Buch und nicht auf sich
selbst als Autor verweist, als das, was die Behauptungen prisentiert (z.B.
sDieses Buch stellt die Subjektivitit als etwas dar, das den Anderen emp-
fingt, es stellt sie als Gastlichkeit dar. In der Gastlichkeit erfiillt sich die
Idee des Unendlichen?) Es ist nicht Levinas, der Lehrer, der - zumindest
rhetorisch - die Behauptungen aufstellt; stattdessen ist es das Buch, das
diese Funktion gleichsam stellvertretend iibernimmt. Wahrend Totalitét
und Unendlichkeit zweifellos Levinas’ Lehre prisentiert, bleibt unklar, wie
der Lehrer seiner Lehre im Schreiben gerecht wird.

Gerade in der Kluft zwischen Sprechen und Schreiben liefert Jacques
Derrida einige seiner tiefgriindigsten Lektiiren von Levinas’ Werk. In sei-
nem Essay Gewalt und Metaphysik wendet sich Derrida gegen das Privi-
leg, das Levinas der Sprache in Totalitat und Unendlichkeit einraumt, und
argumentiert, dass es die Schrift ist, die sich dem Anderen als Anderem
besser anzundhern vermag. Wenn der Andere derjenige ist, der sich dem
Zugriff entzieht und jenseits der Représentation, jenseits der darstellba-
ren Gegenwart bleibt, ist es dann nicht der Schriftsteller, so fragt Derrida,
der ,sich besser entfernen kann, das heif3t, weil er sich besser als Anderer
ausdriickt und sich erfolgreicher an den Andern wendet als der Mensch
der Sprache?** Diese Behauptung sollte im Kontext von Derridas groBe-
rem Vorhaben gelesen werden, das Schreiben als Antidot gegen die Meta-
physik der Prisenz in der westlichen Philosophie und die Rolle der Spra-
che darin einzufiihren. Eines der Grundprobleme, die Derrida in Totalitét
und Unendlichkeit ausmacht, ist, dass zwar versucht wird, die ontologisie-
rende Sprache zu kritisieren, der Versuch aber dennoch nicht in der Lage
ist, dieser Sprache zu entkommen. Indem er bemiiht ist, die Philosophie
aufzuheben, philosophiert Levinas immer noch. Und dieses Problem un-
terscheidet sich nicht von der Dominanz der Sprache in Levinas’ friiherem
Denken - ja, es entspricht ihr sogar von Natur aus. Die von Derrida skiz-
zierte Alternative erweist sich als wegweisend fiir ein weiteres Uberden-
ken des Mediums der ethischen Botschaft: ,Die Grenze zwischen Gewalt
und Gewaltlosigkeit fiihrt daher vielleicht nicht zwischen Sprache und
Schrift, sondern durch das Innere einer jeden hindurch.“%

In seinem zweiten Hauptwerk Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht entwickelt Levinas das, was er ,ethische Sprache nennt, als

23 Ebd,, S.28-29.

24 Jacques Derrida: sGewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken Emmanuel
Levinasg, in: ders.: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1972, S. 156.

25 Ebd. Derrida liest den Text von Levinas nicht nur, sondern hort ihm aufmerksam zu:
»Sie entfaltet sich gleich der ununterbrochenen Beharrlichkeit des Wellenschlags gegen
einen Strand: immerwéihrende Wiederkehr und Wiederholung derselben Welle gegen
dasselbe Ufer, an dem sich jedoch alles wieder zusammenzieht und in unendlicher Weise
erneuert und bereichert Ebd., S. 129 FN 6.

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

»der eigentliche Sinn der Anndherung, die sich vom Wissen abhebt.?® Im
Zentrum dieses Buches steht das Konzept des Sagens im Gegensatz zum
Gesagten: Wenn das Gesagte die thematisierende Kraft der Sprache ist,
die Darstellung und Représentation von Themen in der Sprache, dann ist
das Sagen die Anndherung und der Kontakt, die dem Gesagten vorausge-
hen und es hervorbringen, die Exposition und die Nihe, die das Gesagte
durchdringen, aber nicht von ihm erfasst werden kénnen. ,Sie verweist auf
ein Sagen diesseits der Doppeldeutigkeit von Sein und Seiendem, das als
Verantwortung fiir den Anderen an eine uneinholbare - nicht zu vergegen-
wirtigende - Vergangenheit gebunden ist, die sich zeitigt gemaf einer Zeit
getrennter Epochen, gemaB ihrer Diachronie.“?” Die Sprache des Gesagten
kann die Welt thematisieren, aber eines wird sich ihrem Zugriff fiir immer
entziehen - der Sprechende, der adressiert und angesprochen wird. Der
Andere als Sprecher spricht jenseits des Gesagten, und genau dort wird
das Sagen immer inkommensurabel mit dem Gesagten bleiben. Aber das
Sagen iiberlebt im Gesagten, das es hervorgebracht hat, durch die Spuren,
die es im Gesagten hinterlésst. So bewahrt das Gesagte ,in seiner Aussage
die Spur des Exzessiven [...], der Transzendenz, des Jenseits.“?® Jenseits des
Seins kann dann gelesen werden als durchdrungen von einem immerwéh-
renden Problem: Wie kann man die ethische Botschaft vermitteln, ohne
sie vollstindig zu thematisieren? Wie kann man iiber das Sagen schreiben,
ohne es in ein Gesagtes zu iiberfiihren? Oder noch zugespitzter formuliert:
Wie kann man die Singularitdt und Irreversibilitit des Sagens innerhalb
der Wiederholbarkeit und Reversibilitit des Gesagten aussprechen?

Paul Ricceur argumentiert,?® dass der Ort, von dem aus Levinas
schreibt, der Ort, von dem aus er sein Sagen auf das Gesagte, das sein Buch
umfasst, einschreibt, der Ort des Dritten und der Gerechtigkeit ist - mit
anderen Worten, der Vermittlung. Levinas ist sich der Herausforderung,
die die Vermittlung des Sagens an ihn stellt, durchaus bewusst. Er fragt:
»Aber ist es notwendig und ist es iiberhaupt moglich, dal das Sagen von
diesseits her thematisiert wird, daB3 es sich manifestiert, da3 es in Sitze
und Biicher eingeht?“*® Auf die erste Frage antwortet er bejahend, denn
es ist notwendig, eine gewisse Thematisierung des Sagens vorzunehmen,

26 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 212 FN 35. Es wurde argumentiert, dass es
Derridas Kritik war, die Levinas dazu veranlasste, seine Auffassung von Sprache zu
revidieren und das zu entwickeln, was er in seinem spiteren Werk ,ethische Sprache*
nennt. In einer kurzen biographischen Skizze mit dem Titel sUnterschrift« findet sich eine
teilweise Anerkennung dieses Effekts: ,Die ontologische Sprache, deren sich Totalitdt
und Unendlichkeit bedient hat, um die rein psychologische Bedeutung der vorgebrachten
Analyse auszuschlieBen, wird von nun an vermieden.“ Emmanuel Lévinas: sUnterschriftc,
in: Eigennamen. Meditationen twiber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold,
Miinchen 1988, S. 114.

27 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 114.

28 Ebd., S.332.

29 Paul Ricceur: Anders. Eine Lektiive von Jenseits des Seins und anders als Sein ge-
schieht von Emmanuel Levinas, Wien 2015, insbes. S. 37-38.

30 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 107.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

283


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Amit Pinchevski

gerade um der Lehre willen. Ob dies auch maglich ist, erfordert eine dif-
ferenziertere Antwort. Das Sagen ist nicht synchron mit dem Gesagten,
sondern es ist ,diesseits der Ontologie.“* Wéahrend also das ,reine“ Sagen
(,rein“ steht in Anfiithrungszeichen, da es kein reines Sagen gibt) dem
Gesagten vorausgeht, ist seine Manifestation niemals vom Gesagten ge-
trennt. Vielmehr bedarf es der Kontamination durch das Gesagte, um sich
Gehor zu verschaffen: ,Es muf3 sich ausbreiten und sich sammeln zu sein,
es mufB sich aufrichten, sich hypostasieren [...]. EinfluB, den das Ethische
selbst, in seinem Sagen als Verantwortung, fordert.“*> Das Sagen bleibt
durch seine Reduktion auf das Gesagte bestehen und behélt dabei etwas
von seiner Unsagbarkeit. Das Gesagte muss dann trotz seiner selbst seine
eigene Vorgeschichte enthalten - den Riickstand des urspriinglichen Sa-
gens. Es geht also darum, ,im Gesagten das Sagen [zu] erwecken, das sich
vom Gesagten vereinnahmen 143t und das, auf diese Weise vereinnahmt, in
die Geschichte eintritt, die das Gesagte ihm aufzwingt.“*

Um diese Komplexitit zu vermitteln, greift Levinas auf zwei zentrale
Metaphern zuriick. Die erste ist das Echo: ,In diesem Gesagten werden wir
jedoch unvermutet das Echo des Sagens ausmachen, dessen Bedeutung
sich nicht in die Versammlung einholen 14B3t%** die Thematisierung ,1a6t
[...] auch sein erklingen, ohne dabei das Echo des Sagens, von dem es getra-
gen wird und durch das es entsteht, ganz zu iibertonen.“** Das Gesagte hélt
»die Diachronie aufrecht, in welcher mit angehaltenem Atem der Geist das
Echo des anders vernimmt“®, indem es das ,sich entfernende Echo“®*” der
Reduktion aufrechterhélt. Das zweite ist die Spur, die das Sagen ,,sogar der
Thematisierung ein[trigt]“® - ,[...] die Spur einer Zuriickgezogenheit, der
nie eine Aktualitit vorausgegangen war [...]“® Ferner ,ist mir die Spur des
Sagens, das, was niemals gegenwirtig gewesen ist, eine Verpflichtung
Die Spur, die ,voriibergeht, ohne eintreten zu konnen“*, bedeutet das Un-
endliche jenseits des seins: Ein Gesicht ist eine ,Spur seiner selbst, meiner
Verantwortung anbefohlen [...].“*? Diese zeitlichen Metaphern beschworen
eine Vergangenheit herauf, die der Gegenwart immer vorausgeht, die aber
die Gegenwart immer noch heimsucht. Sie operieren auf textueller Ebene,

31 Ebd, S.112 [Im Franzosischen Original heiBt es ,en deca de l'ontologie’, was mit ,an-
tecedent to ontology“ ins Englischen iibertragen wurde. Obgleich ,en deca“ mit ,jenseits”
iibersetzt werden miisste, geht es hier um die Spannung zwischen dem Sagen und dem
Gesagten, die nur diesseits der Ontologie sichtbar werden kann. Anm. d. U.].

32 Ebd, S.107.

33 Ebd., S.105 [Kursivierung i.0.].

34 Ebd,S.72.

35 Ebd, S.112.

36 Ebd., S.108.

37 Ebd. [verinderte Ubersetzung, Anm. d. U.].

38 Ebd, S.112.

39 Ebd, S.308.

40 Ebd, S. 364.

41 Ebd, S.209.

42 Ebd, S.204.

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

indem sie ein Jenseits des Gesagten als Geschriebenes und ein Vorher des
Geschriebenen als Gesagtes andeuten.

Ein markanter Eindruck, den man bei der Lektiire von Jenseits des
Seins gewinnt ist, dass Levinas das Medium der Schrift fast bis an seine
Grenzen zu treiben scheint. Eine immer wiederkehrende Technik ist die
Anhiufung von deskriptiven Phrasen bis zum AuBersten. Um ein Beispiel
zu nennen: ,Das vor-urspriingliche anarchische Sagen, das Néhe ist, Be-
rithrung, nicht endende Pflicht - das gegeniiber dem Gesagten noch in-
differente Sagen, das sich selbst zur Sprache bringt im Gebexn, Der-Eine-
fiir-den-Anderen [...].“** Indem sie das, was das Sagen auszeichnet, immer
wieder wiederholt, ohne es ganz zu reproduzieren, geht diese Reihe von
Appositionen wie eine Beschworungsformel vor sich, die jeden stabilen
Sinn dessen, was das Sagen ,ist, untergribt, es mit jedem ,ist* unverein-
bar macht und vor Annéherung fé6rmlich iiberschdumt. Der Effekt ist eine
Uberfrachtung des schriftlichen Mediums, das seinerseits den Begriff des
Sagens weiterhin mit Ambiguitit iiberzieht. Eine weitere Technik ist die
Verdoppelung von Benennungen, um eine Uberbetonung zu erzeugen:
Ein Schliisselbeispiel ist die Art und Weise, wie das Sagen gesagt wird, um
iiber das Gesagte hinaus zu bezeichnen, was Levinas manchmal durch die
Formulierung ,die Bedeutsamkeit der Bedeutung“* (la signifiance de la
signification) zum Ausdruck bringt, eine Struktur, die im gesamten Text
mit wenig Variation wiederholt wird. Auf den ersten Blick mag diese For-
mulierung redundant erscheinen. Doch der Effekt ist nichts weniger als
poetisch: ein Versuch, in der Schriftsprache die Ubertragung zu simulie-
ren, die das Sagen auf das Gesagte iibertrégt, ,Kommunikation iiber die
Kommunikation, Zeichen fiir das Zeichengeben [...]“4

Die Frage, wie der Text von Levinas als schriftliches Medium funk-
tioniert, greift Derrida in seinem zweiten groBBen Essay iiber Levinas auf:
Eben in diesem Moment in diesem Werk findest du mich (der Titel setzt
sich aus drei wiederkehrenden Versatzstiicken in Jenseits des Seins zu-
sammen, in denen Levinas, so Derrida, iiber die Funktionsweise seines
Werks nachdenkt).* ,Wie gliickt es ihm, darinnen dem, was jenseits des
Seins, der Priisenz, der Essenz, des Selben, der Okonomie diesem Medium
absolut fremd, von dieser Sprache absolut losgelost ist, Raum zu geben,
indem er ihn erfindet?“* Die zentrale Metapher, die Derrida verwendet,

43 Ebd, S. 351.

44 Ebd., S.177.

45 Ebd,, S. 265. Diane Davis beschreibt dies als die ,Rhetorik des Sagens®, die aus-
driicklich nicht-hermeneutisch ist: Diane Davis: Inessential Solidarity, a.a.0., S. 69-70.
Siehe auch Levinas’ Metapher der Sprache als ,Rammbock® oder ,Steinbrech“. Emmanuel
Levinas: sSprache und Néhex, in: ders.: Die Spur des Anderen, Freiburg, Miinchen 2012,
S. 287.

46 [Vgl. zur deutschen Version auch die Vorbemerkung der Ubersetzerin Elisabeth
Weber in: Parabel 12,1990, S. 42-43; Anm. d. U]

47 Jacques Derrida: sEben in diesem Moment in diesem Werk findest Du michg, in:
Parabel 12,1990, S. 49.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

285


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Amit Pinchevski

um Levinas’ Text zu beschreiben, ist die Textur: Der Text ist nicht nur eine
Komposition von Phrasen, die eine Bedeutung tragen sollen, sondern ein
Gewebe, das die Spuren der Arbeit, die es zusammengesetzt hat, in sich
trigt - die Briiche und Risse sowie die Flicken und Nihte, die entlang sei-
ner Lénge fortbestehen und die seine konstruierte Kohirenz verunsichern.
Der Text enthélt etwas, das iiber ihn selbst hinausgeht: ,Der Ubergang tiber
die Sprache hinaus erfordert die Sprache oder vielmehr den Text als Stét-
te der Spuren fiir einen Schritt, der nicht anderswo (gegenwirtig) ist.“*
Der Text ist ein Medium, das seine eigenen Unterbrechungen enthélt, und
diese Unterbrechungen, die in seine Textur eingewoben sind und aus ihr
herausragen, sind das, was ,,der Autoritét des Gesagten, des Thematischen,
des Dialektischen, des Selben, des Okonomischen, usw. regelmiflig ein
Ende setzt [...]“*° Das Sagen wird durch die Unterbrechungen, die die Ein-
heit des Textes sprengen, bedeutungsvoll, wobei der Text gerade danach
strebt, diese Unterbrechungen zu iiberwinden und zu verdecken. Es ist, als
ob man dem Text nicht nur mit den Augen, sondern auch mit den Fingern
folgen und damit seine Textur fiihlen muss, um diese Unterbrechungen
wahrzunehmen.

In der Tat ist ,Unterbrechung’ [interruption] ein operatives Wort in
Levinas’ Text, das zwischen Metapher und Metonymie changiert. Einer-
seits wird ,Unterbrechung’ metaphorisch fiir die Art und Weise verwendet,
wie die Ontologie durch Alteritit gestort und das Selbst durch das Andere
in Frage gdestellt wird. Andererseits wird die Unterbrechung metony-
misch verwendet, um auf die Art und Weise zu verweisen, wie das Buch als
Medium des Gesagten die ,Echos‘ und ,Spuren’ des Sagens in seiner Textur
bewahrt und verréat. Die Unterbrechung als das Voriiberziehen des Sagens
im Gesagten wird im Text durch die Briiche markiert, die irgendwie noch
im Text vorhanden sind, Briiche, die als solche nie sichtbar sind, da sie be-
reits in das Gewebe des Gesagten eingewoben sind. Bei dem Versuch, die
Vielschichtigkeit seiner Reflexivitit zu vermitteln, fragt sich Levinas, ob
er nicht bereits Gefahr lauft, sie zu verlieren: ,Und sind wir nicht, auch
in diesem Augenblick, dabei, uns den Ausweg zu versperren, dem der Ver-
such unserer gesamten Uberlegungen gilt, und unsere Position von allen
Seiten her einzukreisen?“*® Die Gefahr besteht in der Tat und sie ist nicht
zu vermeiden. Aber im Gegensatz zu anderen Diskursen des Gesagten, auf
die Levinas beildufig verweist, denen des Staates, der Medizin und der Phi-
losophie, versucht sein Diskurs nicht, die Spuren der Unterbrechung zu
leugnen oder zu tilgen - im Gegenteil. Levinas’ Text schreitet also voran,
indem er das Gesagte bejaht und gleichzeitig zuriicknimmt - sagen, un-
gesagt machen und erneut das Gesagte sagen -, indem er das Gewebe des
Textes unterbricht und die Unterbrechungen dann in den Text einwebt.

48 Ebd, S.52.
49 Ebd, S.58.
50 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 367.

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

Durch diese stidndigen Oszillationen kommt der Text dazu, auf die Spur
der Alteritit zu achten, die er in sich tragt.

In dieser Hinsicht kann man sagen, dass Levinas’ Medium der Kom-
munikation mehr speichert, als es speichert, und mehr {ibertragt, als es
iibertrigt, und dadurch den ontologischen Status sowohl der Speicherung
als auch der Ubertragung erschiittert. Es speichert die Spuren des Spei-
cherns selbst, die Einschreibung des Aktes des Einschreibens als Spur,
die der Versuch hinterlédsst, das Unerfassbare zu erfassen. Die Spur kann
dann als eine Form der Speicherung gesehen werden, die élter ist als jedes
Depot, ,die Spur einer unvordenklichen Vergangenheit.“*! Und sie iiber-
trigt die Ubertragbarkeit selbst, die jede Ubertragung ankiindigt, und
die Empfinglichkeit, die die Bedingung jeder Ubertragung ist. Das Sagen
kann dann als eine Ubertragung gesehen werden, die vor jedem Signal ge-
geben und empfangen wird, ,das Zeichen gibt von ebendiesem Zeichenge-
ben.“%? Dies fiihrt zu einer einzigartig fliichtigen ethischen Botschaft. Wir
werden die Botschaft nie ganz verstehen, sie nie vollstindig akzeptieren
oder zu eigen machen, sie nie als eine vollstéindig formulierte Bedeutung
empfangen. Aber wir sind in gewissem Sinne bereits fiir sie pridisponiert,
sind bereits von ihr ergriffen, haben ihre Aufforderung immer schon an-
genommen und befolgt. ,Die Transzendenz ist es sich schuldig, ihre eigene
Bekundung zu unterbrechen. Ihre Stimme muf} verstummen, sobald man
ihre Botschaft hort.“%® Die ethische Botschaft unterbricht, ohne sich auf-
zudringen. Thre Macht ist vielleicht in Anlehnung an Walter Benjamins
schwachen Messianismus zu verstehen - eine Macht, die auf ihre eigene
Erlosung wartet.* Wir werden von dieser Botschaft gerufen, bevor wir sie
begreifen. Die grundlegendste Lehre dieser Botschaft ist, dass wir ihre
Empfianger sind und schon immer waren.

Wenn Levinas in Totalitit und Unendlichkeit die Aufgabe des Lehrens
an den Lehrenden richtet, der auf den Anderen achtet, wihrend das Buch
als auBBerhalb dieser Lehre stehend betrachtet wird, so ist es in Jenseits
des Seins das Buch, das die Lehre durchfiihrt, indem es auf seine eigenen
sprachlichen Unterbrechungen achtet. ,Der unterbrochene Diskurs, der
seine eigenen Unterbrechungen noch einmal einholt - genau das ist das
Buch® bemerkt Levinas. ,Doch haben®, so fahrt er fort, ,Biicher ihre Be-
stimmung, sie gehoren zu einer Welt, die sie nicht umfassen, sondern die
sie anerkennen, indem sie geschrieben und gedruckt werden und indem
sie sich Vorworte geben und vorausgehen lassen. Sie werden unterbrochen,
berufen sich auf andere Biicher und lassen sich schlieBlich interpretieren

51 Ebd, S.200.

52 Ebd, S.51.

53 Ebd, S.333.

54 Walter Benjamin: sUber den Begriff der Geschichtes, in: ders.: Gesammelte Schriften
I, 1, Frankfurt a.M.: 1991, S. 691-704.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

287


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Amit Pinchevski

in einem Sagen, das sich vom Gesagten unterscheidet.“®® Das Buch ent-
hélt nicht nur seine eigenen Unterbrechungen, es ruft auch nach weiteren
Unterbrechungen, die ihrerseits zu Interpretationen werden. Indem es auf
seine eigenen Unterbrechungen achtet, simuliert das Buch als geschrie-
benes Medium die Adressierbarkeit des gesprochenen Mediums: Biicher
srufen’ nach anderen Biichern und nach weiterem Sprechen und weiterem
Auslegen. Die Unterbrechung des Schreibens des Gesagten, des Diskurses
des Gesagten als Geschriebenem, erzeugt dieses Bitten, dieses ,Rufen nach,
wie ein Sagen, das iiber das Gesagte hinausgeht. Dieses ,Sagen’ ist frei-
lich nicht dasselbe wie dasjenige, das im Sprechen zum Ausdruck kommt,
das iiber das Gesagte hinausgeht, indem es sich dem anderen nihert. Das
Sagen des Schreibens hat eine formale, nicht inhaltliche Ahnlichkeit mit
dem Sagen des Sprechens: Beide sind analoge und doch unterschiedliche
Formen der Aufhebung der Dominanz des Gesagten. Ob gesprochen oder
geschrieben, das Sagen unterbricht das Medium des Gesagten und unter-
gribt dessen Bestimmung, das letzte Wort zu haben.

UNTERBRECHUNG UND DAS AUDIOVISUELLE

Ich wende mich nun der eingangs erwidhnten Frage zu, ob auch andere
Medien als die Sprache und die Schrift die Unterbrechung des Sagens iiber
das Gesagte leisten und damit die ethische Botschaft von Levinas ver-
mitteln konnen. Man stelle sich vor, Levinas lehre seine Philosophie nur
durch das Sprechen und ohne jemals auch nur ein Wort zu schreiben, als
ob er seine eigene Lehre vom Primat der Rede auf die Spitze treiben wiirde.
Wiirde ein solcher rein sokratischer Levinas denselben Begriff des Sagens
hervorbringen, wenn er ihn ausschlie3lich durch die Rede ausfiihren miiss-
te? Konnte die Sprache allein die Lehre des Sagens vermitteln? Und wenn
es um die Lehre des Sagens geht, ist dann die miindliche Rede die Fiille
des Diskurses, wie Levinas in Totalitit und Unendlichkeit argumentiert?
Meines Erachtens ist Levinas’ Vorstellung vom Sagen notwendigerweise
von seinem Schreiben iiber das Sagen geprégt. Levinas versucht nicht, im
Schreiben zu verwirklichen, was das Sagen im Sprechen wire, er benutzt
das Schreiben nicht, um das Sprechen zu imitieren. Vielmehr gewinnt das
Sagen im Schreiben eine eigenstindige Dimension auB3erhalb des selbst-
referentiellen Sprechens, das es erlaubt, es als ein Thema, das seine eigene
Unterbrechung erféahrt, zu enthiillen. Der Begriff des Sagens verdankt sich
wohl mehr dem Schreiben als dem Sprechen. Es braucht ein Gesagtes, um
die Bedeutung des Sagens zu lehren, und es braucht die Schrift, um die
Bedeutung des Sprechens zu bezeichnen. Das Lehren von Ethik erfordert
diesen Ubersprung von einem Medium auf das andere.

55 Ebd., S. 370.

- am 14.02.2026, 11:45:43.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

Diese Argumentationslinie kann als Fortsetzung von Derridas Kritik am
sekundiren Status der Schrift in Levinas’ Denken gelesen werden. Doch
wenn es um die modernen Medien geht, scheinen Levinas und Derrida gar
nicht so weit voneinander entfernt zu sein, so wenig wie von der Tradition
der westlichen Philosophie, die sie eigentlich kritisieren wollten. Denn so-
wohl Levinas als auch Derrida operieren in einem dichotomen Medienuni-
versum, indem sie sich, jeder auf seine Weise, dem Gegensatz von Sprache
und Schrift verschreiben. Was wird aus dieser Debatte in einem Zeitalter,
das nicht mehr von einem bipolaren Mediensystem beherrscht wird, in
einem Zeitalter der audiovisuellen Medien, die nach einer anderen Logik
als Sprache und Schrift funktionieren? Welchen Stellenwert hat der Ethik-
unterricht in einer Zeit, in der wir Levinas und Derrida nicht nur lesen,
sondern auch sehen und horen konnen, wie sie lehren - ein Privileg, das
frither nur von Angesicht zu Angesicht maéglich war - und das wiederholt
und von {iberall her auf der Welt? Man muss sie nur auf YouTube suchen!
Es stellt sich also die Frage: Wenn Sprache und Schrift die beiden traditio-
nellen Medien fiir die Durchfiihrung der Lehre von Ethik sind, welche Art
von ethischer Lehre kann dann mit Hilfe audiovisueller Medien realisiert
werden? %

Die Antwort liegt aus meiner Sicht in der Moglichkeit, in den audio-
visuellen Medien die Art von Ruptur zu reproduzieren, die Levinas in der
Schrift zu simulieren versucht - mit anderen Worten, die Erzeugung des
Effekts einer textuellen Unterbrechung im Audiovisuellen. Dies wiederum
hat zur Folge, dass die ethische Lehre von der Sprache und Schrift auf das
Audiovisuelle ausgreift. Wie auch beim geschriebenen Text kann man sa-
gen, dass das Audiovisuelle die Spuren seiner eigenen Produktion enthélt.
Und in dem MaBe, in dem diese Spuren mit den von Levinas diskutierten
Textspuren verglichen werden kdnnen, kann das Audiovisuelle auch als ein
Medium betrachtet werden, das seine eigenen Zésuren enthélt. So wie eine
bestimmte Art des Schreibens - wie in Levinas’ Spitwerk und in Derridas
Schreiben {iiber Levinas - sich an ihren eigenen Unvollstéindigkeiten ab-
arbeitet und sich in ihren Dienst stellt, wie subtil oder unmerklich auch
immer, ist es ebenso denkbar, dass das Audiovisuelle in seiner ,Schrift’
etwas Ahnliches leisten kann. Der audiovisuelle ,Text' kann dazu gebracht
werden, auf die Briiche zu achten, die er enthélt und gleichzeitig ausbes-
sert - und zwar durch Schnitt, Tonspur, Narration und andere Techniken
der Herstellung einer audiovisuellen Artikulation. Auch hier wéren es die

56 Ineinem Interview driickt Levinas sein Misstrauen gegeniiber audiovisuellen Me-
dien aus: ,Was ich feststelle, ist, dass es einen groBen Anteil an Zerstreuung im Bereich
des Audiovisuellen gibt, eine Art Traumwelt, die uns wieder in den Schlaf versinken lésst
[...] und uns dort gefangen hilt“ Emmanuel Levinas: sVom Nutzen der Schlaflosigkeitc, in:
ders.: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg, Miinchen 20086, S. 172. Diese
Ansicht stimmt mit Levinas’ frithen Uberlegungen zur Kunst als Schatten der Wirklich-
keit iiberein. Vgl. im gleichen Band: »sDie Wirklichkeit und ihr Schattens, a.a.0., S. 105-124.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

289


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Amit Pinchevski

Spuren des Zusammenfiigens, wo die Trennung die Moglichkeit eines Jen-
seits markiert.

Doch trotz der Analogien zur Schrift stellen die audiovisuellen Medien
eine grundlegend andere Art der Einschreibung dar, die auch eine ande-
re Ebene der Unterbrechung einfiihrt. Dem deutschen Medientheoretiker
Friedrich Kittler zufolge markieren die modernen Medientechnologien
des spéten 19. Jahrhunderts einen entscheidenden Wandel in der Logik
der Speicherung und Ubertragung, die jahrhundertelang vom geschriebe-
nen Wort beherrscht wurde. Mit dem Phonographen und dem Kinemato-
graphen wurde ein neuartiges System der Einschreibung eingefiihrt, das
sich nicht auf die Vermittlung von Symbolen als Bedeutungstréger stiitzt,
sondern sich in die physikalischen Effekte von Licht und Ton direkt ein-
tragt. Kittler: ,Zum wahrhaft ersten Mal hort Schreiben auf, mit serieller
Datenspeicherung synonym zu sein. [...] Zur symbolischen Fixierung von
Symbolischem tritt die technische Aufzeichnung von Realem in Konkur-
renz.“%" Was diese Medien auszeichnet ist, dass sie Gerite der unselektiven
Einschreibung sind, die nicht nur intendierte Bedeutungen aufzeichnen,
sondern auch nicht-intendierte, was Kittler ,physiologischer Zufall, sto-
chastische Unordnung von Kérpern“s nennt - die ungefilterten und un-
beabsichtigten Gerdusche des Realen.®® Moderne Medien speichern und
iibermitteln nicht nur beabsichtigte Inhalte, sondern auch die Spuren der
physischen Bedingungen, durch die Inhalte gespeichert und iibermittelt
werden. Es wird eine ganz neue Dimension eingefiihrt, nicht nur die des
Rauschens und der Interferenzen, sondern auch der Klangfarbe und des
Tons, der Filterung und Verstidrkung, des Zooms und der Fokussierung,
des Einfrierens und der Wiederholung - kurz, der Materialitdten der
Kommunikation.

Audiovisuelle Medien fangen also die materiellen Spuren der Ver-
mittlung ein: die Riickstéinde der Bedeutungsproduktion, die oft unver-
meidlichen Unbedeutsamkeiten, die die Produktion von Bedeutung be-
gleiten und gleichzeitig unterbrechen. Levinas’ Metaphern von Spur und
Echo, die in der Erkldrung des Sagens metaphorisch verwendet werden,
konnen mit den audiovisuellen Medien eine neue Ebene der Literalitét
und Referenzialitat gewinnen. Es geht um das, was Roland Barthes ,die
Rauheit der Stimme“ genannt hat: die materiellen Spuren des signifizie-
renden Korpers, die iiber den kommunizierten Inhalt hinaus signifizie-
ren, und etwas bezeichnen, wo, um mit Barthes’ Worten zu sprechen, ,eine
Sprache einer Stimme begegnet.“®° Diese materiellen Spuren bezeichnen
auch durch andere Medien: ,Die ,Rauheit’ ist der Kérper in der singenden

57  Friedrich Kittler: Aufschreibesysteme 1800 1900, Miinchen 1995, S. 289.

58 Friedrich Kittler: Grammophon Film Typewriter, Berlin 1986, S. 28.

59 Die Rede ist hier von Jacques Lacans Registern des Realen und des Symbolischen.
60 Roland Barthes: »Die Rauheit der Stimmeg, in: ders.: Der entgegenkommende und der
stumpfe Sinn, Frankfurt am Main 1990, S. 269-278, bes. S. 270fT.

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

Stimme, in der schreibenden Hand, im ausfiihrenden Korperteil.“® Fiir
Barthes hat die Materialitit des Ausdrucks eine erotische Dimension, da
sie uns nidher an den Kérper bringt, der den Ausdruck vollzieht. Sie kann
aber auch eine ethische Dimension besitzen, insofern sie iiber das Wis-
sen oder die Bedeutung hinausgeht, um etwas von der Relationalitit im
Ereignis des Ausdrucks zu vermitteln. Die Medien, die das Ereignis des
Ausdrucks begleiten, enthalten mediale Spuren, die diesen Ausdruck be-
gleiten: Sie bewahren die physischen Effekte der Beziehung, die medialen
Spuren des Sagens.

Wenn fiir Levinas und Derrida die Beziehung zur Alteritit mit der Be-
ziehung zwischen Sprache und Schrift verwoben ist, konnten die moder-
nen Medien die Parameter dieser Beziehung neu gestalten - oder zumin-
dest die Art und Weise, wie diese Beziehung vermittelt werden kann.%? Es
ist ein Gemeinplatz, dass audiovisuelle Medien die Dichotomie zwischen
der Priasenz des Sprechens und der Entriicktheit der Schrift verkompli-
zieren, indem sie eine Kombination aus Prisenz in der Ferne oder ent-
fernter Prisenz bieten. Diese Kombination erklirt die Art und Weise, wie
audiovisuelle Medien die beiden von Levinas heraufbeschworenen Arten
der Unterbrechung simulieren kénnen - die des Gesichts und des Textes,
des Phonems und des Graphems. Einerseits bringt uns das Audiovisuelle
den Ruptionen der Sprache néher, insofern wir iiber die technologische
Fihigkeit verfiigen, das tatsichliche Ereignis des Ausdrucks, das tatséch-
liche Sprechen und Ansprechen zu erfassen und zu vermitteln. Anderer-
seits funktioniert das Audiovisuelle wie ein Text - ein audiovisueller Text
-, der seine eigenen Unterbrechungen enthélt und beibehilt, und indem er
diese Unterbrechungen mittransportiert, kann er ein Jenseits des Textes
als Medium des Gesagten markieren. Die Zdsuren, die das Audiovisuelle
aufwendet, sind sowohl diegetisch als auch nicht-diegetisch, innerhalb
und auBerhalb des vermittelten Ausdrucksereignisses, und sie werden von
den Medien sowohl produziert als auch reproduziert.

61 Ebd, S.277.

62 Eine unbeabsichtigte, aber anschauliche Illustration stammt von Derrida und
Levinas selbst, wie sie von Derrida in seiner Laudatio Adieu: Nachruf auf Emmanuel
Lévinas vorgetragen wird: ,Wenn die Beziehung zum Anderen eine unendliche Trennung
bedeutet, eine unendliche Unterbrechung, in der das Antlitz aufscheint, was geschieht
dann, wo und wem geschieht es, wenn eine andere Unterbrechung, herzzerreiende
Unterbrechung inmitten der Unterbrechung, mit dem Tod diese erste Trennung noch ein-
mal mit Unendlichkeit aush6hlt? Wenn ich Unterbrechung sage, muf ich, wie sicherlich
auch einige von Ihnen, an die Angst vor der Unterbrechung denken, die ich bei Emmanuel
Lévinas spiiren konnte, wenn er zum Beispiel am Telephon jeden Augenblick das Ge-
spriachsende und das Schweigen bzw. das Verschwinden, das ,Ohne-Antwort’ des anderen
zu befiirchten schien, den er sogleich zuriickrief und mit einem ,Hallo, hallo‘ zwischen
den Sitzen, gelegentlich auch mitten im Satz, zu sich zuriickholte Derrida: Adieu, a.a.0.,
S.17.Ist der Hinweis auf das Telefon zufillig? Handelt es sich nicht bereits um eine Re-
konfiguration des Verhéltnisses zum Gesicht, bei der eine vermittelte Unterbrechung
(,Hallo, hallo“) die sterbliche Unterbrechung vorwegnimmt? In dieser Hinsicht nimmt

die Ferne des Telefons (und die Angst ,vor der Unterbrechung®) die endgiiltige Ferne des
Adieu, den endgiiltigen Abschied ,Ohne-Antwort’, vorweg.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

291


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Amit Pinchevski

Der Effekt der Unterbrechung innerhalb des Audiovisuellen kann im Sinne
dessenverstandenwerden,was Hans Ulrich Gumbrecht als ,Priasenzeffekte”
bezeichnet, im Gegensatz zu ,Sinneffekten”. Wenn Sinneffekte der Ord-
nung der Interpretation und des Erzédhlens - der Hermeneutik - angeho-
ren, gehoren Prisenzeffekte der Ordnung des Nicht-Hermeneutischen an,
jenseits (und vor) dem Sinn. Die ,Produktion von Prisenz” bezieht sich auf
den ,von der Materialitit der Kommunikation herriihrende[n] Effekt der
Greifbarkeit [...]. [JJede Form von Kommunikation [impliziert] eine solche
Produktion von Prisenz [..], jede Form von Kommunikation [wird] durch
ihre materiellen Elemente die Korper der kommunizierenden Personen in
spezifischen und wechselnden Weisen ,beriihren’ [...]“®* Prisenzeffekte, so
Gumbrecht, wirken der traditionellen Auseinandersetzung mit der Herme-
neutik entgegen: ,Wenn man unter Erleben eher ein Wahrnehmen als ein
Erfahren versteht, wird das Erleben der Dinge dieser Welt in ihrer vorbe-
grifflichen Dinghaftigkeit ein Gefiihl fiir die k6rperliche und die rdumliche
Dimension unseres Daseins reaktivieren.®* Unterbrechungen konnen als
solche ,Prasenzeffekte” verstanden werden, insofern sie die zugehérigen
materiellen Spuren der Beziehung innerhalb der Vermittlung konstituie-
ren. Was diese Diskussion jedoch hervorhebt, ist die ethische Bedeutung
des Nicht-Hermeneutischen, da es die Hermeneutik durchkreuzt: die Wir-
kung der Prisenz auf die Wirkung der Bedeutung als Korrelat zur Wirkung
des Sagens auf das Gesagte.

Obwohl Levinas praktisch nichts iiber technologische Vermitt-
lung zu sagen hat, schwingt das, was er iiber die Poesie sagt, dennoch in
Gumbrechts Analyse mit. In einem Essay iiber Shmuel Yosef Agnon, einen
jiidischen Autor, der auf Hebréisch schrieb, einer alten und modernen
Sprache, stellt Levinas fest:

Bei Agnon geht es um Auferstehung. Als vor aller Gegenwart stehend,
wird das Nichtwiedergebbare im Gedicht nicht reprdsentiert. Dadurch
erst wird es zur Dichtung. Dichtung bedeutet die Auferstehung, von
der sie getragen wird, auf poetische Weise: nicht in der Fabel, die sie
singt, sondern durch ihr Singen selbst.“%

Es ist anzumerken, dass im Hebriischen (das Levinas gut kannte) Poesie
und Gesang mit demselben Wort ,shira’ bezeichnet werden, was darauf
hindeutet, dass die Poesie irgendwo zwischen Musik und Sprache an-
gesiedelt ist. Agnons Prosa, so Levinas, ldsst die alte Sprache der Schrift

63 Hans-Ulrich Gumbrecht: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Prisenz,
Frankfurt a.M. 2004, S. 33.

64 Ebd., S.138.

65 Emmanuel Lévinas: sDichtung und Auferstehung. Notizen zu Agnong, in: ders.:
Eigennamen, a.a.0., S. 18-19.

- am 14.02.2026, 11:45:43.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

nicht als Thema wieder auferstehen, sondern ,bezeichnet sie als Gesang, %
indem sie den Klang dieser Sprache wieder aufleben ldsst. Anders ausge-
driickt, die Poesie (zumindest einige Formen) vermittelt eine Beziehung
zur Transzendenz, indem sie singt, anstatt zu erzdhlen, oder, in Gum-
brechts Worten, durch einen ,Prisenzeffekt”, anstatt durch einen ,Sinnef-
fekt” Die Poesie ist eine Form der Vermittlung, die die Resonanz der Spra-
che qua Beziehung in der Sprache durch Benennung hervorruft. Sie ldsst
die der Sprache zugrunde liegende Relationalitit wieder auferstehen. Und
Poesie ist hier sowohl im griechischen Sinne von poeisis (hervorbringen)
als auch im hebriischen Sinne von skira (singen) zu verstehen, wobei das
Hebriische das Griechische impliziert, wie es in Levinas’ Denken immer
der Fall ist. ,Sicherlich, die Dinge erscheinen auch, als Ausgesagtes dieses
dichterischen Aussagens;‘ bemerkt Levinas in Anspielung auf die Poesie
Paul Celans, ,aber in ihrer Bewegung auf den Anderen hin, als Gestalten
dieser Bewegung.“ %

DIE ETHIK DER MEDIENETHIK

Wie wiirde eine von Levinas inspirierte Medienethik aussehen? Wenn die
ethische Botschaft von Levinas die Brechnungen der Kommunikation ver-
mittelt, wenn dies das ,Gute” der Levinas’schen Kommunikationsethik ist,
dann ist die Lehre dieser Botschaft, die Lehre der Ethik, im Grunde eine
Medienethik. Und wenn wir Medienethik in Bezug auf das Gute verste-
hen, dann wird es in einer von Levinas inspirierten Medienethik um die
Unterbrechung gehen, die in und durch Vermittlung erfolgt. Eine solche
Ethik wird sich in erster Linie nicht mit Codes und Normen befassen (so
wichtig diese auch sind), sondern mit der Alteritit, die durch die Vermitt-
lung entsteht. Sie wird weniger damit zu tun haben, ob das, was in den
Medien steht, dem Guten entspricht, sondern vielmehr damit, ob das so
vermittelte Gute unterbrochen werden kann. Eine von Levinas inspirier-
te Medienethik, sofern eine solche denkbar ist, wird sich daher mit den
Rupturen beschéftigen miissen, die von den betreffenden Medien produ-
ziert und reproduziert werden. Die Ethik, die sich mit diesen Unterbre-
chungen befasst, ldsst sich von Levinas Lehre inspirieren wobei sie seine
Lehre (in Rede oder Schrift) beriicksichtigt, und dadurch verhindert, dass
der Sinn sich verselbstindigt, abschliet und innerhalb seines Mediums
abgeschirmt wird. In dieser Hinsicht kann sogar das Gerdusch erlosend
sein, insofern es die Tatsache der Vermittlung evoziert - die Tatsache, dass
keine Botschaft ohne die Kontamination der Ubertragung hindurchgeht,
nicht zuletzt die Ubertragung von der Zweitheit zur Drittheit.

66 Ebd., S.13.
67 Emmanuel Levinas: »Vom Sein zum Anderen - Paul Celang, in: ders.: Eigennamen,
a.a.0., S. 60.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

293


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

Amit Pinchevski

Derrida beschreibt die Ethik von Levinas als ,eine Ethik der Ethik“
»L...] Levinas [will] uns keine Gesetze oder moralischen Regeln vorschlagen
[...], er hat nicht die Absicht, eine Moral, sondern das Wesen des ethischen
Verhiltnisses im allgemeinen [sic!] zu bestimmen.“%® Mit dieser Formel
verweist Derrida auf die notwendigerweise fliichtige Grundlage der Ethik
von Levinas, die ,keine bestimmte einzelne Ethik mit bestimmten Geset-
zen hervorbringen kann, ohne sich selbst zu verleugnen oder aufzuge-
ben“® Diese Ethik der Ethik schlégt eine selbstdekonstruktive Formel vor:
Sie formuliert, ohne vollstindig zu formulieren, sie verallgemeinert, ohne
vollstindig zu verallgemeinern. Und genau diese Widerspenstigkeit ist es,
die es der Ethik von Levinas erlaubt, auch als Metaethik zu funktionieren,
jede spezifische Ethik zu transzendieren und einen Blick auf das zu werfen,
was die Ethik ethisch macht. ,Die ZerreiBkraft der Ethik,” schreibt Levinas
in Ideologie und Idealismus,” ,zeugt nicht von einer Infragestellung des
Philosophierens, die selbst nicht in Philosophie zuriickfallen kann.“™ Was
die Ethik ethisch macht, ist ihr Beharren darauf, nicht zu einer Philosophie
zu erstarren, sie bleibt anfillig fiir dieselbe Unterbrechung, die sie befiir-
wortet. In dieser Hinsicht kann mein Argument hier gelesen werden als
eine Ausdehnung der Levinas’schen Ethik auf die Medienethik sowie auf
eine Metaethik der Medien - die Ethik der Medienethik - und damit als
eine Form ethischer Kritik.

Zur Verdeutlichung dieser Metaethik mochte ich auf zwei bemerkens-
werte Darstellungen verweisen, die Levinas in die Frage der Medienethik
einbeziehen. Judith Butler liefert eine knappe Darstellung der Verwendung
des Gesichts in den Medien als Marker fiir Humanisierung und Dehuma-
nisierung. Im Allgemeinen wird davon ausgegangen, dass diejenigen, die
reprasentiert werden, mit gréBerer Wahrscheinlichkeit vermenschlicht
werden, wihrend diejenigen, die daran gehindert werden, sich selbst zu
repréasentieren, ein groBBeres Risiko eingehen, entmenschlicht zu werden,
als weniger menschlich behandelt zu werden. Gegen diese Annahme ar-
gumentiert Butler, dass ,die Personifizierung zuweilen ihre eigene Ent-
menschlichung vollzieht“? Die Gesichter von Osama Bin Laden, Jassir
Arafat und Saddam Hussein werden zum Beispiel oft als Gesichter des
Bosen und damit als unmenschlich dargestellt, wihrend die Gesichter
afghanischer Miadchen, die gerade ihre Burkas abgelegt haben, als Zeichen

68 Derrida: »Gewalt und Metaphysike, a.a.0., S. 169 [Kursivierung i.0.].

69 Ebd., S.169f [Kursivierung i.0.].

70 [Amit Pinchevski verweist hier auf den ersten Teil ,Rupture de 'immanence’, der
auch in die engl. Fassung iibernommen wurde. Die deutsche Fassung enthélt diesen
sowie andere Beitrége aus De Dieu qui vient a l'idée nicht. Auch die Unterteilung der
franz. Originalausgabe wurde nicht iibernommen. Vgl. die Anm. auf den Seiten 274-277 in
Emmanuel Levinas: Wenn Gott ins Denken einfillt, Freiburg, Miinchen 2004; Anm. d. Tj.]
71  Emmanuel Levinas: »Ideologie und Idealismusc, in: ders.: Wenn Gott ins Denken ein-
fallt, Freiburg, Miinchen 2004, S. 24.

72 Judith Butler: »Gefdhrdetes Lebens, in: dies.: Gefdhrdetes Leben. Politische Essays,
Frankfurt a.M. 2005, S. 167.

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

neu gewonnener Menschlichkeit dargestellt werden. Beide Darstellun-
gen, argumentiert Butler, sind, obwohl sie scheinbar gegensitzlich sind, in
Wirklichkeit Akte der Entstellung, da beide das Gesicht im Levinas’schen
Sinne verbergen, da fiir Levinas das Menschliche im Gesicht niemals voll-
stindig dargestellt werden kann. Unter einem solchen Représentationsre-
gime werden diese Gesichter, ob gut oder bdse, als Kriegsbeute produziert.
Wie kann man das Gesicht im Levinas’schen Sinne darstellen, ohne es auf
eine Représentation des Gesichts zu reduzieren? Butlers Antwort besteht
darin, die Unméglichkeit der Reprédsentation darzustellen:

Damit die Darstellung das Menschliche vermitteln kann, muf3 sie nicht
nur scheitern, sondern sie muf} ihr Scheitern zudem noch zeigen. Es
gibt etwas Nichtdarstellbares, das wir dennoch darzustellen versu-
chen, und dieses Paradox muf in der Darstellung, die wir geben, bei-
behalten werden.”™

Butlers ethische Rhetorik verldsst sich auf die performative Kraft der
gescheiterten Représentation, um das zu evozieren, was jenseits der Re-
préasentation liegt. Kein ethisches Protokoll kann uns hier leiten, sondern
nur eine gute Dosis an Ambiguitit und Ambivalenz. Butler fiigt hinzu: ,Die
Wirklichkeit wird nicht von dem vermittelt, was im Bild dargestellt wird,
sondern dadurch, daB} die Darstellung, welche die Realitét iibermittelt, in
Frage gestellt wird.“™ Doch wie kann die Herausforderung der Realitét, die
nach Butler immer jenseits der Repréasentation liegt, innerhalb der Repri-
sentation geltend gemacht werden? Wie kann die Repriasentation das Me-
dium ihres eigenen Scheiterns sein? Ist es dariiber hinaus nicht so, dass
Butler, indem sie das Scheitern der Reprisentation in den Vordergrund
stellt, in Wirklichkeit die Reprisentation als ein organisierendes Konzept
wiederherstellt? Dass Butlers Darstellung, indem sie die Reprisentation in
Frage stellt, sich bereits auf deren Prioritit beruft?

Roger Silverstone legt eine weitere plausible Darstellung einer
Medienethik vor, die sich auf das Denken von Levinas stiitzt. Silverstone
konzentriert sich dabei auf die Online-Interaktion, hat aber auch die elek-
tronische Mediation im Allgemeinen im Blick und entwickelt die Idee der
angemessenen Distanz als MaBstab fiir die Aufrechterhaltung und Be-
wertung des Engagements mit medial vermittelten anderen. Angemessene
Distanz erinnert an Levinas’ Begriff der Nihe, ,[which] preserves the
separation of myself and the other, a separation which ensures the possibi-
lities of both respect and responsibility for the other.” Eine angemessene

73 Ebd, S.171.

74 Ebd., S.173.

75 Roger Silverstone: sProper Distance: Towards an Ethics of Cyberspaces, in: Gunnar
Liestol, Andrew Morrison (Hg.): Digital Media Revisited: Theoretical And Conceptual
Innovations In Digital Domains, Cambridge 2003, S. 475.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

295


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296

Amit Pinchevski

Distanz (oder Nihe) ist die Voraussetzung fiir die Schaffung von Betroffen-
heit ohne Assimilation; sie ist der Ort, an dem aus der Differenz Verant-
wortung erwichst. Die modernen Technologien bringen nie dagewesene
Herausforderungen fiir die Integritit der ethischen Ndhe mit sich, deren
Modell fiir Levinas die Begegnung von Angesicht zu Angesicht ist. Zygmunt
Bauman hat das soziale Management von Néhe als eine Schliisselstrategie
moderner Kontrolle postuliert, bei der Technologie eine entscheidende
Rolle spielt.” Silverstone wendet sich seinerseits gegen eine iiberspann-
te Rhetorik der neuen Medien, die Interaktion mit Verbindlichkeit gleich-
setzt, und pladiert stattdessen fiir die Einfiihrung einer angemessenen
Distanz im Umgang mit dem medialen Gegeniiber.

In Anlehnung an Levinas hélt Silverstone eine nicht eindeutig zu defi-
nierende Grundlage fiir seine Ethik aufrecht. Seine Darstellung ist, wie die
von Butler, unweigerlich mit Ambiguitdt und Ambivalenz behaftet:

We have to determine - perhaps case by case - what that proper dis-
tance is or might be when we are confronted with both familiar and
novel appearances or representations of the other.™

Wie Butler sieht auch Silverstone das Scheitern als eine ethische Chance:

The motivated irony in Levinas’s position, and also in my own, is that
it is precisely in the failure completely to connect, and in the acknow-
ledgement of the inevitability of that failure, that technologically me-
diated communication might enable us ethically.™

Wahrend die richtige Distanz alle ethischen Beziehungen prégt, ist das Be-
sondere an der vermittelten Form die Leichtigkeit, mit der das Unbekannte
beiseite geschoben werden kann, die Moglichkeit, sich zu 16sen: ,The me-
diated face makes no demands on us, because we have the power to switch
it off, and to withdraw.“™ Silverstone sieht zu Recht die Herausforderun-
gen, die die elektronischen Medien fiir die Wahrung einer angemessenen
Distanz mit sich bringen. Doch sein Begriff der Vermittlung, der im Grunde
die Produktion und Zirkulation von Bedeutungen und Représentationen
meint, macht die richtige Distanz zu einer Frage der Repriisentation (und
ihres Scheiterns). Wire es nicht mdglich, dass ein anderes Verstindnis von
Vermittlung, das iiber die Ebene der Reprisentation hinausgeht, den Me-
dien eine positive Rolle bei der Wahrung angemessener Distanz zuweist? *°

76 Zygmunt Bauman: Postmodern Ethics, Oxford 1993.

77  Silverstone: sProper Distances, a.a.0., S. 476.

78 Ebd,, S. 483 [Kursivierung i.0.].

79 Ebd, S. 481

80 Daniel Dayan kritisiert Silverstones Konzept der angemessenen Distanz und
argumentiert, dass , die angemessene Distanz eine gleichberechtigte Distanz sein muss®“
und dass, wichtiger als die Moral, die Aquidistanz die Bedingung der Gerechtigkeit ist

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

Butler und Silverstone bieten zwei wertvolle Anwendungen der
Levinas’schen Ethik auf die Medien, aber beide versdumen es letztlich, die
Bedeutung der Vermittlung fiir ihre jeweiligen Bemiihungen angemessen
zu beriicksichtigen. In dem Maf3e, in dem Levinas’ spéiteres Werk nicht
nur eine philosophische Darstellung der Beziehung zum Anderen bietet,
sondern auch eine reflexive Darstellung der Vermittlung dieser Beziehung,
verfihrt es sowohl ethisch als auch metaethisch: Es legt eine Philosophie
der ethischen Beziehung dar und beruft sich gleichzeitig auf die ethische
Beziehung als das, was diese Philosophie transzendiert. So korrespondiert
der Einbruch des Anderen als Gesicht (ethische Ebene) mit der Unter-
brechung, die in Levinas’ Text hervorgerufen wird (metaethische Ebene),
und es ist der Beachtung der textuellen Unterbrechungen geschuldet, dass
Levinas die Komplexitét seiner ethischen Botschaft vermitteln kann. So-
wohl Butler als auch Silverstone befassen sich allein mit der Ethik, und so
fehlt ihren Diskussionen die metaethische Dimension: Sie konzentrieren
sich auf die Reprisentation und ihr Scheitern und iibersehen die Vermitt-
lung, die mit der Durchfiihrung einer vermittelten ethischen Beziehung
verbunden ist, in diesem Fall die elektronische Vermittlung. Die Frage
der Vermittlung geht iiber die der Représentation hinaus und verbindet
sowohl das Ethische als auch das Metaethische, das Problem der Alteri-
tit sowie das Problem, sie angemessen in den Bereich der Erscheinung
einzufiihren. Dariiber hinaus machen Vorschriften wie ,das Scheitern der
Représentation zu vollziehen' und ,die richtige Distanz zu wahren' wenig
Sinn, wenn man nicht von der Ebene der Reprasentation auf die Ebene der
Vermittlung wechselt, d.h. wenn man sich nicht um die medienspezifischen
Zasuren kiimmert.

Wenn es in den Medien darum geht, das Besondere zum Allgemeinen
zu machen, dann geht es bei der Anwendung von Levinas auf die Medien
- sowohl als Ethik als auch als Metaethik - um die Idee, das Allgemei-
ne durch das Besondere zu filtern, oder, genauer gesagt, das Allgemeine
gegeniiber der Unterbrechung des Besonderen zu exponieren, ohne die
Anziehungskraft des Besonderen auf das Allgemeine zu opfern. In die-
ser Hinsicht ist die Frage der Mediation mit der Frage der Gerechtigkeit
gleichzusetzen, da es bei beiden um die Verschriankung von Zweitheit und
Drittheit geht. Auf der einen Seite steht der Andere fiir das Allgemeine:
»In der Ndhe des Anderen bedringen mich - bis zur Besessenheit - auch
all die Anderen, die Andere sind fiir den Anderen, und schon schreit die

Daniel Dayan: »On Morality, Distance, and the Other: Roger Silverstone’s Media and
Morality«, in: International Journal of Commumnication 1 (1), 2007, S. 121. Levinas’ Ver-
stidndnis von Gerechtigkeit wiirde hier keinen Widerspruch sehen; sowohl angemessene
als auch gleichwertige Distanz sind notwendig, aber gleichzeitig unvereinbar. Gerechtig-
keit verlangt, die Spannung zwischen beidem immer wieder aufs Neue aufrechtzuerhal-
ten: ,,Friede, ja Friede, dem Fernen wie dem Nichsten' (Jesaia 57,19), die Schirfe dieser
scheinbaren Rhetorik wird nun verstindlich Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 343.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

297


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298

Amit Pinchevski

Besessenheit nach Gerechtigkeit, verlangt sie Mal3 und Wissen, ist sie Be-
wuBtsein® Auf der anderen Seite stort der Andere das Allgemeine: ,Die
Gerechtigkeit bleibt Gerechtigkeit nur in einer Gesellschaft, in der zwi-
schen Nahen und Fernen nicht unterschieden wird, in der es aber auch
unméglich bleibt, am Néchsten vorbeizugehen; [...]“%> Ohne die wechsel-
seitigen Unterbrechungen von Zweitheit und Drittheit ist keine ethisch in-
formierte Konzeption von Gerechtigkeit moglich - und ebenso wenig eine
ethisch informierte Konzeption von Vermittlung.

Levinas als Medientheoretiker zu betrachten, lauft letztlich darauf
hinaus, mit den Medien das zu tun, was Levinas mit der Philosophie tut:
sie zu einem Triger der ethischen Botschaft zu machen. Diese Botschaft
hat keine konkrete Bedeutung, keinen spezifischen Referenten; sie besteht
darin, die Produktion von Bedeutung und die Sicherung des Referenten
zu unterbrechen und die Unterbrechung selbst bedeutsam zu machen.
Medien fiir solche Unterbrechungen empfénglich zu machen, vollzieht das
konstitutive ethische Paradox zwischen Wissen und Fiirsorge, zwischen
Informiertheit und Adressiertheit, ein Prozess, der es erfordert, iiber
die Ebene der Représentation hinaus auf die Ebene der Vermittlung zu
gehen - Vermittlung als das, was Botschaft und Passage, Représentation
und Ubertragung zusammenbringt. Eine von Levinas inspirierte Medien-
ethik wird sich daher damit befassen, innerhalb der vermittelten Kommu-
nikation die Wirkung der Unterbrechung des Sagens auf das Gesagte zu
erzeugen, es innerhalb der Artikulation zirkulieren zu lassen. Sich an diese
Ethik zu halten, bedeutet - jedes Mal anders - herauszufinden, wie Bezie-
hung unter den Bedingungen der Reproduktion und Zweitheit unter den
Bedingungen der Drittheit vermittelt werden kann. Zu bestimmen, wie Be-
ziehung zu vermitteln ist, bedeutet, den einzigartigen Einschnitt, den das
Sagen im Gesagten hinterlisst, wieder aufleben zu lassen, ,,auf der Helle
des Sichtbaren Streifen zu hinterlassen [...].“8

Aus dem Englischen tibersetzt von Johannes Bennke.

81 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 344.
82 Ebd, S. 347.
83 Ebd, S.222.

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung
QUELLENVERZEICHNIS

Arnett, Ronald C.: sThe Responsive I Levinas’s Derivative Argumentg, in:
Argumentation and Advocacy 40 (1), 2003, S. 39-50.

Barthes, Roland: »sDie Rauheit der Stimmec, in: ders.: Der entgegenkom-
mende und der stumpfe Sinn, Frankfurt am Main 1990, S. 269-278.

Bauman, Zygmunt: Postmodern Ethics, Oxford 1993.

Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichtes, in: ders.: Gesammelte
Schriften I, 1, Frankfurt a.M. 1991, S. 691-704.

Butler, Judith: »Gefdhrdetes Lebeng, in: dies.: Gefdhrdetes Leben. Politi-
sche Essays, Frankfurt a.M. 2005, 154-178.

Cohen, Richard A: »sEthics and Cybernetics: Levinasian Reflectionsg, in:
Ethics and Information Technologies 2 (1), (2000), S. 27-35.

Davis, Diane: Inessential Solidarity: Rhetoric and Foreigner Relations,
Pittsburgh, PA 2010.

Dayan, Daniel: »On Morality, Distance, and the Other: Roger Silverstone’s
Media and Morality«, in: International Journal of Communication 1 (1),
2007, S. 113-122.

Derrida, Jacques: sGewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken
Emmanuel Levinasg, in: ders.: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt
a.M. 1972, S.156.

— Adieu: Nachruf auf Emmanuel Lévinas, Miinchen 1999.

—sEben in diesem Moment in diesem Werk findest Du michg, in: Parabel
12,1990, S. 42-84.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Diesseits der Hevmeneutik. Die Produktion von
Prasenz, Frankfurt am Main 2004.

Gunkel, David J.: Thinking Otherwise: Philosophy, Communication,
Technology, West Lafayette, IN 2007.

Hyde, Michael J.: The Call of Conscience: Heidegger and Levinas, Rhetoric
and the Euthanasia Debate, Columbia 2001.

- am 14.02.2026, 11:45:43.

299


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

Amit Pinchevski

Innis, Harold A.: »sEin kritischer Riickblicke, in: ders.: Kreuzwege der
Kommunikation. Ausgewdhite Texte, hrsg. v. Karlheinz Barck, Wien,
New York 1997, S. 182-187.

Jovanovic, Spoma, Roy V. Wood: sSpeaking from the Bedrock of Ethics, in:
Philosophy and Rhetoric 37 (4), 2004, S. 317-334.

Kittler, Friedrich: Aufschreibesysteme 1800/1900, Miinchen 1995.
— Grammophon Film Typewriter, Berlin 1986.

Levinas, Emmanuel: sSdkularisierung und Hungers, in: Hans-Werner
Bartsch, Rudolf Bultmann, Franz Theunis (Hg.): Zum Problem der
Séakularisierung: Mythos oder Wirvklichkeit - Verhangnis oder Verhei-
Bung? Hamburg 1977, S. 66-72.

— »Dichtung und Auferstehung. Notizen zu Agnon, in: ders.: Eigennamen.
Meditationen tiber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold,
Miinchen 1988, S. 12-24.

— »Vom Sein zum Anderen - Paul Celan, in: ders.: Eigennamen. Medi-
tationen viber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold,
Miinchen 1988, S. 56-66.

— sUnterschriftc, in: Eigennamen. Meditationen iiber Sprache und Litera-
tur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, Miinchen 1988, S. 107-114.

—»Der Paktc, in: ders.: Jenseits des Buchstabens. Talmud-Lektiirven,
Frankfurt a.M. 1996, S. 101-128.

— »Ideologie und Idealismusg, in: ders.: Wenn Gott ins Denken einfdlit,
Freiburg, Miinchen 2004, S. 22-43.

— sVom Nutzen der Schlaflosigkeitc, in: ders.: Die Unvorhersehbarkeiten
der Geschichte, Freiburg, Miinchen 2006, S. 171-174.

— Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, Miinchen
42011.

— »Die Spur des Anderen, in: ders.: Die Spur des Anderven. Untersuchung-
en zur Phinomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg, Miinchen
62012, S. 209-235.

— »Sprache und Nahey, in: ders.: Die Spur des Anderen, Freiburg, Miinchen
2012, S. 260-294.

— Totalitdt und Unendlichkeit: Versuch tiber die Exterioritdt, Freiburg,
Miinchen 52014.

Lipari, Lisbeth: sRhetoric’s Other: Levinas, Listening, and the Ethical
Responsec, Philosophy and Rhetoric 45 (3), 2012: S. 227-245.

Murray, Jeffrey W.: Face to Face in Dialogue: Emmanuel Levinas and
(the) Communication (of) Ethics, Lanham, MD 2003.

- am 14.02.2026, 11:45:43.


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas als Medientheoretiker: Fiir eine Ethik der Vermittlung

Peirce, Charles Sanders: Selected Writings (Values in a Universe of
Change), New York 1958.

Pinchevski, Amit: By Way of Interruption: Levinas and the Ethics of
Communication, Pittsburgh, PA 2005.

Ricoeur, Paul: Anders. Eine Lektiive von Jenseits des Seins und anders als
Sein geschieht von Emmanuel Levinas, Wien 2015.

Silverstone, Roger: Why Study the Media?, London 1999.

- sProper Distance: Towards an Ethics of Cyberspaces, in: Gunnar
Liestol, Andrew Morrison (Hg.): Digital Media Revisited: Theovetical
And Conceptual Innovations In Digital Domains, Cambridge 2003,
S. 469-490.

Zylinska, Joanna: The Ethics of Cultural Studies, London 2005.

WEBSEITEN

Die Bibel in der Einheitsiibersetzung, https://www.uibk.ac.at/theol/lese-
raum/bibel/dtn27.html#8 (letzter Zugriff 08.04.2023).

- am 14.02.2026, 11:45:43.

301


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02,2026, 11:45:43,


https://doi.org/10.14361/9783839457665-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

