170

Alltag in der Moschee

Handeln wird in Form von Gebet, Bildung und 6ffentlichen Veranstaltungen dar-
gestellt. Die Kapitel sind so aufgebaut, dass unter Beriicksichtigung religioser
Vorgaben die Angebote im Kontext der Erwartungen verschiedener Zielgruppen
und Rahmenbedingungen analysiert und verortet werden. Die Auswahl ist zwar
exemplarisch, da es sich aber um zentrale Angebote handelt, lisst eine Analyse
Vergleiche und iibergreifende Erkenntnisse zu.

Im sich daran anschlief}enden Kapitel 5.5 werde ich Strukturen und Entwick-
lungen entlang der Erwartungen der verschiedenen Erwartungsgruppen aufzei-
gen, die teilweise schon in der Analyse der Aktivititen zu Tage traten, aber dar-
iber hinausgehen. Dabei werden Regulative, gesellschaftliche Erwartungen sowie
die Erwartungen der Mitglieder besondere Beriicksichtigung finden.

5.2 Gebet und Feste: Moscheen als Orte kollektiver religidser Praxis

5.2.1 Einflihrung

Das Wort masjid stammt von der arabischen Wurzel s-j-d, welche die Handlung
des Niederwerfens beschreibt (vgl. Gaffney 2004). sugid wird die Bewegung im
Verlaufe des Gebets genannt, bei der die Gliubigen mit der Stirn den Boden
berithren (vgl. Hartmann 1992: 83). Das gemeinsame Gebet zu ermdglichen ist die
zentrale Aufgabe von Moscheen und zunichst der erste Grund fiir ihre Existenz.
Entsprechend beschreibt es der Interviewpartner Adnan:

[..] also Ziel von Moscheen ist das, dass mir, dass die Leute im, im alltiglichen
Cebet sich versammeln und GEMEINSAM das Gebet verrichten, oder? Das ist der
Hauptgrund von, von, von einer Moschee. #00:16:59-1#

(Adnan)’

Die Betonung auf »gemeinsam« beschreibt, worum es Adnan in erster Li-
nie geht: Ein individuelles Gebet kann zu Hause oder unterwegs verrichtet wer-
den, aber die Moschee bietet Raum fiir das gemeinsame Gebet und die religiose
Pflichterfilllung. Daher ist es nicht verwunderlich, dass die Eroffnung des Neu-
baus des ImanZentrums in Volketswil eng mit der Aufnahme des regelmifligen
Gebetes zusammenhingt: Erst als das Gebet regelmifiig durchgefithrt wird, wird
von einer Aufnahme des Betriebs als Moschee gesprochen (L. Oulouda, ZH_Ex-
plnt_o2).

1 Die Transkriptionsregeln, Interviewleitfiden sowie eine Ubersicht iiber die Interviews, Doku-
mente und Beobachtungen befindensichinden Anhangen B und C. Die Personen sind anony-
misiert, mit Ausnahme der Reprasentantinnen und Reprasentanten, die einer namentlichen
Nennung zugestimmt haben. Fiir eine bessere Lesbarkeit habe ich Pseudonyme vergeben.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Der islamischen Gebetspraxis kann sich von zweierlei Seiten angenihert wer-
den: Ein Blick in die Lehrbiicher und Nachschlagewerke eréfinet einen Eindruck
von dem korperlichen Ablauf, den Besonderheiten der Rechtsschulen und der Be-
deutung des Gebets in der islamischen Lehre. Man kann sich dem Gebet aber auch
iiber die beobachtete religiése Praxis nihern, wie sie im Kontext der jeweiligen
Bedingungen abliuft und welche Bedeutung sie fiir die Betenden hat. Das fol-
gende Kapitel verfolgt beide Perspektiven. Es soll allerdings kein Losungsversuch
fir den Umgang mit einer moglichen Diskrepanz zwischen dogmatischer Lehr-
meinung und religiéser Praxis gemacht werden. Vielmehr stellt die Lehrmeinung
aus der Literatur einen Aspekt des Kontextes des Gebets in den untersuchten
Moscheen dar. Weiter wird untersucht, welche religiosen, gesellschaftlichen und
regulativen Bedingungen fur das gemeinschaftliche Gebet in der Moschee rele-
vant sind. Schliefflich wird gefragt, wie Moschee-Organisationen und muslimi-
sche Glaubige lokale Rahmenbedingungen und religiose Vorgaben ausbalancieren
und so zu einer eigenen Form der Gebetspraxis finden. Hierfiir ist die Bedeutung
des gemeinsamen Gebets fiir die Menschen zu beachten und dabei wird beson-
deres Augenmerk auf die geschlechterspezifische Gebetspraxis in den Moscheen
gelegt.

Das Konzept der Legitimitit dient als Heuristik fiir den Umgang mit ver-
schiedenen Erwartungen, welche sich im Handeln der Menschen widerspiegeln.
Denn ich gehe davon aus, dass Moscheen Legitimitit gegeniiber verschiedenen
Erwartungsgruppen gewinnen oder aufrechterhalten mochten. Aspekte sind da-
bei staatliche und kommunale Regulative wie Feiertagsregelungen oder stadt- und
raumplanerische Aspekte. Auch die Vorgaben der Arbeitgeber miissen beriicksich-
tigt werden, wenn das Gebet in der Mittagspause verrichtet werden soll. Dabei
entstehen Fragen nach dem Verhiltnis von ethnischer/vereinsmifiger Zugeho-
rigkeit zu einer Moschee und pragmatischer Nutzung. Religios-kulturelle Tradi-
tionen spielen besonders bei dem Gebet von Frauen in der Moschee eine Rolle
und schliefdlich ist zu untersuchen, welche Bedeutung das Gebet im Kontext der
Migrationssituation hat. Daran im Anschluss wird der Ramadan als Beispiel fiir
ein religidses Fest analysiert.

Der praktische Vollzug des Gebets lisst sich am besten iiber teilnehmende
Beobachtung ergriinden. Aus meinen Besuchen sind sowohl in Wien als auch
in Zirich eine groflere Zahl an Beobachtungsprotokollen entstanden, die fir die
Analyse herangezogen werden. Wenn es um die Bedeutungsebene und Funktion
fiir die Glaubigen geht, sind narrative Interviews die geeignete Methode, um
geteilte Sinnstrukturen zu erschlieflen. Hier liegen ebenfalls mehrere Interviews
vor, in denen es um die gemeinsame Gebetspraxis in der Moschee geht und die
Grundlage fur die folgenden Ausfithrungen sind.

- am 13.02.2026, 15:49:56.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Alltag in der Moschee

5.2.2 Das gemeinschaftliche Gebet in Moscheen in Ziirich und Wien

Zunichst einmal muss gefragt werden, in welchen religios begriindeten Rah-
menbedingungen das Gebet verortet ist. Diese Ausfithrungen zum Gebet in Mo-
scheen scheinen vielleicht banal zu sein, jedoch werden meiner Ansicht nach
die alltagsweltlichen Grundlagen hiufig vernachlissigt und mehr Wert auf die
Untersuchung von Integrationspotential gelegt (siehe Kap. 3.4 und Pries 2010).
Doch gerade in den grundlegenden charakteristischen Aspekten scheint mir der
Schliissel darin zu liegen, was eine »normale« Moschee ausmacht. Dies ist dann
insofern von Bedeutung, als erst itber das Wissen iiber einen Mainstream oder
iber »Normalitit« Abweichungen erfasst werden konnen. Schliefilich sind die re-
ligiosen Grundlagen ein wichtiger Bestandteil der geteilten Sinnstrukturen, die
dem zugrunde liegen, was von Menschen muslimischen Glaubens als »Moschee«
verstanden wird.

Die wichtigsten Grundlagen religidser Praxis bilden die sogenannten »Finf
Siulen« (arkan), welche aus dem Glaubensbekenntnis (shahada), dem Gebet (salat),
der Almosengabe (zakat), dem Fasten im Monat Ramadan (saum) sowie der Pilger-
fahrt nach Mekka (hagg) bestehen. Ausgenommen die $hahada bilden die anderen
vier die <ibadat, die gottesdienstlichen Handlungen, zu denen zusitzlich noch
die Vorschriften zur rituellen Reinheit zihlen (vgl. Hartmann 1992: 80). <ibadat
umfassen die Praktiken, die die Beziehung zwischen Gott und den Menschen be-
treffen und sind Teil der Sharica. Zur Sharica gehoéren ebenfalls die Vorschriften
mu<amalat, die auf die sozialen Interaktionen bezogen sind. Gemifd der $hari<a
sind die <ibadat individuelle Pflicht, die von jedem geistig fihigen, erwachsenen
und gesunden Muslim und von jeder Muslimin® gleichermafien ausgefiihrt wer-
den miissen. Dabei spielt die Intention, die nija, eine wichtige Rolle, die gemif}
der Aussage des Propheten Mohammed jede Tat erst giiltig macht.

Aus religidser Sicht sind die funf Siulen konstant und erlauben keine abwei-
chende Interpretation aufgrund von geinderten Rahmenbedingungen. Laut Wie-
gers gibt es keinen Zweifel, dass ihr religioser Status erklirt, warum die <ibadat
sich weit weniger verinderten als die mu<amalat, die Regeln fiir soziale Interak-
tionen (vgl. Wiegers 2004: 327). Jedoch korreliere der hohe Status nicht immer
mit einer hohen Partizipation. Dies verdeutlichen auch Zahlen zur Teilnahme am
gemeinsamen Gebet in der Moschee, welche Schitzungen zufolge in den unter-
suchten Lindern bei etwa 20 Prozent liegen (siehe Kap. 3.1). Weiterhin schrinkt
Wiegers ein, dass die <ibadat in der Praxis eng eingebettet seien in informelle
und formelle religiose Verhaltensweisen:

2 Ausgenommen sind Frauen, die ihre Regelblutung haben.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Abbildung 22: Waschraum, Albanische Moschee, Abbildung 23: Waschraum, Bosnische Moschee
Ziirich 2015. Schlieren, Ziirich 2013.

These behaviors are not only guided by the rules of the figh [Islamische
Rechtswissenschaft, A.dV.], but also by cultural and political traditions, local
circumstances, the norms and values of the believer's own community and
other religious communities, politics, and the society at large. (Ebd.: 328)

Obwohl also der Gebetsakt selbst weitgehend standardisiert und in seiner Be-
deutung unverinderlich ist, ist zu fragen, wie die religiése Praxis des Gebets
in Moscheen durch genannte Rahmenbedingungen beeinflusst wird. Denn Mo-
scheen sind zum Beispiel hiufig in stidtischen Randgebieten angesiedelt und
weitgehend unsichtbar. Der Freitag ist kein Feiertag, wodurch Anpassungen vor-
genommen werden miissen. Ein Vorteil ist hier gewissermaflen, dass das Gebet
iiberall verrichtet werden kann: In der Moschee, aber auch zu Hause oder unter-
wegs. Voraussetzung ist die rituelle Reinheit (tahara) des oder der Betenden, die
spirituelle und physische Reinheit des Ortes sowie die Ausrichtung nach Mekka
(qibla).

Materielle Voraussetzungen

Die religiésen Vorgaben machen materielle Voraussetzungen notwendig, um das
religiose Handeln zu ermdglichen. Dies zeigt sich in den von mir besuchten Mo-
scheen in Form verschiedener riumlicher Arrangements. In den Moscheen sind
Waschriaume fur die rituelle Waschung wudu> vorgesehen, die unterschiedlich
ausgestattet sein konnen: mit haushaltsiiblichen Waschbecken (Abb. 22) oder mit
Becken auf Bodenhohe (Abb. 23). Um die Sauberkeit zu wahren, darf der Ge-

- am 13.02.2026, 15:49:56.

173


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Alltag in der Moschee

— E=F

Abbildung 24: mihrab, Islamisches Bosnisches Zentrum Schlie-
ren, 2013.

betsraum nicht mit Schuhen betreten werden. Deshalb sind im Eingangsbereich
Schuhregale angebracht. Gerade in den kleineren Moscheen wie der Blauen Mo-
schee oder der Albanischen Moschee in Ziirich sind die gesamten Riume »schuh-
frei«.

Die Ausrichtung der Gebetsrichtung nach Mekka erfolgt wenn moglich so,
dass das gesamte Gebiude ausgerichtet ist. In den hier vorliegenden Fillen war
dies jedoch lediglich fir das Islamische Zentrum Wien moéglich. Das ImanZen-
trum Volketswil musste sich der lokalen Bauordnung anpassen und alle anderen
Moscheen sind in bereits existierenden Gebiuden untergebracht. Dies hat eine
Kompromisslosung zur Folge, so dass hier lediglich die Teppiche und die Gebets-
nische (mihrab) in Richtung Mekka zeigen, um eine Orientierung der Betenden
zu gewdhrleisten. Abbildung 24 zeigt, wie in einer Moschee in Ziirich Schlieren
die mihrab in die Wand integriert ist. Die Ausrichtung nach Mekka deutet der
schrig davor liegende Teppich an.

Fiir das Gebet ist keine besondere rituelle Kleidung vorgeschrieben, es gelten
die Regeln, die auch fiir den Alltag iiblich sind. So sollte die Kleidung insofern
angemessen sein, als dass die <aura, der Schambereich, bedeckt ist. Der Koran
spezifiziert nicht, welche Korperbereiche zur <aura gehoren. Dementsprechend
ist es Auslegungssache, was darunter verstanden wird, und die Rechtsschulen
unterscheiden sich darin. Grundsitzlich reicht bei Miannern der Schambereich
nur vom Nabel bis zu den Knien; bei Frauen gilt der ganze Korper als <aura.
Nur im malakitischen und hanafitischen Rechtssystem, zu denen die meisten
Moscheen und Gliubigen in der Schweiz und in Osterreich gehéren, sind ihre
Hinde und ihr Gesicht ausgenommen (vgl. Ammann 2004: 87). Entsprechend
sind diese Korperteile bei den meisten Besucherinnen nicht bedeckt.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Abbildung 25: Gebet, Albanische Moschee, Ziirich 2014.

In den von mir besuchten Moscheen liegen in den Frauenbereichen Rocke
und Ticher aus, die kurzfristig iiber die Kleidung gezogen werden kénnen, um
den Kleidervorschriften zu entsprechen. Hiufig war zu beobachten, dass Frauen
die Moschee ohne Kopftuch betraten und es erst vor Ort anlegten. Dass hierbei
soziale Kontrolle eine Rolle spielen kann, wurde im Islamischen Zentrum Wien
deutlich, als ich beobachtete, dass eine Frau eine andere Frau darauf hinwies, dass
ihr kurzer Rock nicht angemessen sei und sie doch ihre Beine bedecken solle.
Meine Anwesenheit als Forscherin diente bisweilen als »Krisenexperiment« im
Sinne der Ethnomethodologie, wenn diskutiert wurde, ob ich als Nicht-Muslimin
ohne Kopftuch im Moscheeraum sein dirfte. Dadurch wurden selbstverstindliche
Verhaltensweisen sichtbar. Kleidungsstiicke, die Manner iiberziehen kénnen, sind
seltener bereitgestellt. Im ImanZentrum gibt es eine Kleiderstange mit langen
kaftandhnlichen weiflen Hemden, die bei Bedarf iibergezogen werden konnen.
Einige Minner sehen es als Pflicht an, beim Gebet eine Kopfbedeckung zu tragen,
wie Abbildung 25 veranschaulicht.

Die bereitgestellten Kleidungsstiicke verdeutlichen, dass Menschen die Mo-
schee zum Gebet aufsuchen, die im Alltag die Kleiderregeln nicht befolgen. Durch
das Anlegen bestimmter Bekleidung wird die Moschee zu einem besonderen Ort
gemacht, insofern, als dass innerhalb ihrer Riume die religiosen Vorgaben be-
folgt werden, auferhalb aber nicht zwingend. Damit wird hier der Raum »Mo-
schee« als sozial konstruierter Raum (vgl. Léw 2004) von dem Raum auflerhalb
unterschieden und ihm eine herausgehobene Bedeutung beigemessen. Spezielle
Kleidungsregeln sind auch von Kirchen bekannt. Wer beispielsweise schon einmal
in einer italienischen Kathedrale war, wird sich an die Verbotsschilder fiir Shorts
und schulterfreie Oberteile erinnern. Auch die Tradition, dass Minner in der Kir-
che Kopfbedeckungen abnehmen, ist nach wie vor verbreitet. Eine Moschee ist

- am 13.02.2026, 15:49:56.

175


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Alltag in der Moschee

zwar nicht heilig im Sinne der katholischen Dogmatik. Allerdings verleiht ihr das
Handeln der Menschen eine gesonderte Stellung vergleichbar mit reformierten
Kirchen. Dort wird das Kirchengebiude selbst nicht als heilig verstanden, son-
dern die in ihr vollzogenen Handlungen sind heilig (vgl. Sahli & Wiithrich 2007:
17f.).

Die »Moschee« kann also iiberall dort sein, wo das Reinheitsgebot eingehalten
wird und sich Gliubige zum Gebet treffen. Sie ist aber gleichzeitig ein besonde-
rer Ort und diese Herausgehobenheit wird ihr durch bestimmte Verhaltensweisen
zugewiesen. Hinzu kommt das Gewicht, das dem gemeinschaftlichen Gebet bei-
gemessen wird. Einem Ausspruch des Propheten Mohammed folgend existiert
die Ansicht, dass ein Gebet in der Moschee 27 mal so viel wert ist als das allein
verrichtete (vgl. Wensinck & Kramers 1941: 430; Ceylan 2010: 28).

Gebetszeiten und Ablauf

Die Gebetszeiten orientieren sich am Sonnenstand und sind fir die Gliubigen
iiber Apps oder gedruckte Kalender einsehbar (Abb. 26 und Abb. 27). Sie umfas-
sen subh vor Sonnenaufgang, zuhr zu Mittag, <asr am Nachmittag, maghrib am
Abend und <i$ha> zur Nacht. Aufgrund der Abhingigkeit vom Sonnenstand kén-
nen die Zeiten von Stadt zu Stadt variieren, wie der Kalender der Islamischen
Féderation fiir Osterreich und die Schweiz zeigt (siche Abb. 26). Der Kalender
ist fir die Schweiz und fiir Osterreich gedruckt - er fithrt die groflen Stidte
beider Linder auf. Die tiirkische Sprache deutet auf das tiirkeistimmige Klientel
des Dachverbandes hin. Vergleicht man die Kalender unterschiedlicher Traditio-
nen innerhalb einer Stadt, so kénnen sogar hier abweichende Zeiten auftreten,
die auf unterschiedliche Berechnungen verschiedener Gelehrter und Institutionen
zuriickzufithren sind.

Der Kalender des ImanZentrums spezifiziert seine Reichweite, indem ange-
geben wird, dass er fur Ziirich und Umgebung bis zu einem Umbkreis von etwa
20km giiltig ist (Abb. 27). In den Moscheen selbst sind hiufig auch digitale Uh-
ren aufgehingt, die die genauen Gebetszeiten anzeigen. Die Gebetszeiten werden
meist als Zeitfenster verstanden, was bedeutet, dass das Gebet nicht zu einer ge-
nauen Uhrzeit, sondern innerhalb eines zeitlichen Abschnitts verrichtet werden
kann (vgl. Hartmann 1992: 82). Trotzdem verdeutlichen die Kalender die Wich-
tigkeit des korrekten Zeitpunkts.

Besucht man eine Moschee in Ziirich oder Wien zur Gebetszeit, so wird man
héchstwahrscheinlich an folgendem Ablauf teilhaben: Zunichst erklingt in den
Riumen der Moschee der Gebetsruf (adhan), welcher auflerhalb des Gebiudes
nicht zu hoéren ist. Er wird nicht vom Imam gerufen, sondern von einem ande-
ren anwesenden minnlichen Gliubigen, der die Rolle des Muezzin tibernimmt.
Bei meinen Beobachtungen war dies oft ein Gemeindemitglied, aber nicht un-

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

P S
314 ‘ 5.04 ‘13 16‘1724:‘21.13‘22 42
S 315 | 5.05 |13.16/17.24(21.12(22.42
27 |
P a7 | 527 [13.41|17.47|21.41{23.11
8
%ea\ 3.41 | 5.3113.41|17.48|21.38/23.08
%:‘0 3.33 | 5:23 |13.31{17.38 21 25:22,55 onune ‘ e :uughm Artscha | Wi
Sizden birniz T 330 | 5.20 [13.31/17.41|21.20 22,59 15 06:43 | 13:26 | 17:08 | 20:06|21:36 | 6
g | 117 06:45 | 13:2617:07 | 20:05|21:35 | 7
%@90“ 352 | 5.4213.46/17.5021.36|23.06 05:1906:46 | 13:25 | 17:06 | 20:03| 21:33| 8
@ e 105:20 ﬂﬁ 47 |13 25|17:05| 20:01 | 21:31 |9
& Suls 26 [13.33117.28 1212502259 105:22|06:4913:2517:03 19:59 | 21:29| 10
« 331|521 [1332(17.38|21.29/22.59 05:24|06:50 | 13:24 | 17:02 19:57 | 21:27 | 11
[ 05:25|06:51|13:24|17:01|19:55| 21:25 | 12
O 311501 /13.00/17.15 21.0222.32 I 105:27|06:53 | 13:2417:00 | 19:53 | 21:23 | 13
v 326 | 5.16[13.25(17.33|21.21|2251 f 28 06:54 13:2316:58 | 19:51|21:21 14
@ & 06:5513:23 | 16:57 | 19:49| 21:19| 15
& |520 1328/17.35 21.22 252 I 57 13:22 | 16:56 | 19:46 21:16 | 16
N o312 (502 [1.15]17.22 |21.14[22.44 r 16:04 [10ikd | 21:14 |17
e 14 sty | 05:36|07:01 | 13:21 | 16:51 | 19:40 21:40 19
v L1513 241700 21,28 225 - — |15 | e 05:38(07:02|13:2116:50 19:38 | 21:08| 20
\Fp“’ 340 | 530 13.38/17.4421.31/23.01 116 | sess|05:39[07:03 | 13:2116:49 | 19:36 | 21:06 | 21
~ = el e 7| 07:0513:20 | 16:47 | 19:34| 21:04| 22
ezayir'de, segim 817|507 |13.19/17.27 211712247 e 1718 | o | 05:42|07:06 | 13:20 | 16:46  19:32 | 21:02| 23
ko Vo> 37 537 1241 (17.46|21.31 2301 B 07:07|13:20 | 16:44 | 19:30| 21:00 | 24
o f 20 07:09(13:19 | 16:43 | 19:28|
S a1 (501 131301721 2141 2240 21 07:10|13:19 1“2‘197;5
S 22 07:11/13:19 | 16:40 | 19:24
%\z@ 3.31 | 5.21 [13.33{17.38|21.3123.01 2 CREIREED
N3 3.00 | 4.50 {13.05(17.16 21.06/22.36 = 124 | wmo |05:51/07:14 13:18]16;
Q@O 25 | fowesy | 05:5307:15|13:18
. 3125)5:151{18.22|17.29)21.16122:46 26| e | 05:54]07:47 | 13:47 | 16:34[ 19:16
$ e 212 45 [54 2859 01 [ 27 | s [05:56|07:18 | 13:17 | 16:33 | 19:14
‘@*Q\ 333 | 5.23 |13.3717.45/21.3823.08 — S| 05:57 | 07:19 | 13:17 | 16:3119:12
iow | 05:5907:2113:1616:30 | 19:10
- 2 o [19:08

Abbildung 26: Gebetskalender Wien, 2014 (Quelle:
Islamische Féderation)

Abbildung 27: Gebetskalender Zirich, 2014 (Quel-
le: ImanZentrum Volketswil)

bedingt immer die gleiche Person. Frauen iibernehmen diese Rolle nicht. In den
Moscheen gibt es dafiir ein Mikrofon, das den Ruf innerhalb der Riumlichkeiten
erschallen lisst. Der Gebetsruf erfolgt auf Arabisch und umfasst viermal »Gott ist
grof3« (Allah akbar), zweimal die Bezeugung seiner Einheit, zweimal die Bezeu-
gung Mohammeds als seines Gesandten, zwei Aufrufe zum Gebet, zwei Aufrufe
zum Heil/Seeligkeit, zwei Lobpreisungen Gottes (»Gott ist grofd«) und eine Erkli-
rung seiner Einheit.

Ist der Ruf verklungen, sammeln sich die Minner und Frauen (sofern an-
wesend) nach und nach in ihren jeweiligen Bereichen und verrichten, je nach
Tageszeit, ihr du<a>, die freiwilligen Bitt- oder Dankgebete. Vorher haben sie zu
Hause oder in der Moschee die rituelle Waschung vollzogen. Dann erfolgt der
zweite Aufruf zum Gebet (igama) und die Anwesenden stellen sich in einer Reihe
Schulter an Schulter auf, um das Gebet mit seinen jeweiligen Wiederholungen
der rak<a, den Niederwerfungen, zu verrichten. Sind nur wenige Personen anwe-
send, so bilden sich, wie Abbildung 25 zeigt, nur eine oder zwei Reihen. Gerade
auch bei den meist in geringerer Zahl anwesenden Frauen kann dies beobach-
tet werden (Abb. 29). Beim Gebet ist auf die genaue Nachahmung des Imams
zu achten. Der Ablauf variiert leicht je nach Rechtsschule, dies betrifft vor al-
lem die Haltung der Arme und Hinde. In dem multiethnischen ImanZentrum in
Volketswil oder am Freitag, wenn Menschen unterschiedlicher Herkunft in den
Moscheen zusammenkommen, kommt es durchaus einmal vor, dass verschiede-

- am 13.02.2026, 15:49:56.

171


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Alltag in der Moschee

ne Handhaltungen nebeneinander praktiziert werden. Abbildung 28 zeigt einen
typischen Ablauf eines Gebets?.

Weitere Unterschiede in der Gebetshaltung sind mir in der Hinsicht aufge-
fallen, dass Frauen den rechten Fuf in der Sitzhaltung nicht aufgestellt haben
(Tawarruk-Sitz*), Minner hingegen hiufig schon. Je nach Auffassung sind die
Gebetshaltungen von Frauen und Minnern gleich bzw. variieren. Die Rechts-
schulen weichen in dem einen oder anderen Punkt bzgl. der Kérperhaltungen
und der gesprochenen Worte voneinander ab. G. Monnot (1995: 928fT.) betont in
der »Encyclopedia of Islam« zwar, dass das Gebet fir alle Gliubigen gleich sei, die
tatsichliche Praxis konne aber nach Region variieren. So stellt er heraus, dass in
einigen Lindern wie Agypten die Gliubigen sich stirker an die Regeln hielten als
in anderen. Allerdings wiirde es keine ausreichenden Studien zu diesem Thema
geben, um detailliertere Angaben zu machen.

Grundsitzlich ist der standardisierte Ablauf folgendermafen: Stehend wird
nach der Formel Allah akbar die Sure fatiha, die erste Sure des Korans, rezitiert
und noch eine weitere Sure. Daran schliefen sich die Niederwerfungen (rak<a)
an, je nach Gebetszeit in unterschiedlicher Zahl: zwei am Morgengebet, je vier
am Mittag und am Nachmittag, drei am Abendgebet sowie vier zum Nachtgebet.
Sitzend wird ein Gebet gesprochen (Abb. 28) und schliellich wird am Ende ein
Segensspruch an die anwesenden Gliubigen und auch an die Engel gerichtet (vgl.
Wensinck & Kramers 1941: 639). Das Gebet sollte nach Méglichkeit gemeinsam
in der Moschee, kann aber auch individuell verrichtet werden. Menschen mit
korperlichen Einschrinkungen kénnen zur Unterstiitzung einen Stuhl benutzen,
welcher in allen Moscheen bereitsteht.

Meinen Beobachtungen zufolge bewegen sich Kinder oft ungehindert zwi-
schen den Betenden. Manche machen erste Versuche, selbst die Bewegungen
mitzumachen, andere spielen zwischen den Reihen. Auf Nachfrage, ob das die
Menschen nicht store, erfuhr ich, dass auch der Prophet Mohammed es zulief3,
wenn die Kinder auf seinen Riicken kletterten, wihrend er betete. Dies werde als
Vorbild genommen. Allerdings ist im Islamischen Zentrum Wien ein gesonderter
Gebetsraum fiir Miitter und Kinder eingerichtet, so dass die iibrigen Frauen ihr
Gebet ungestort verrichten und der Predigt zuhéren kénnen.

3 Detaillierte Ausfithrungen zum Gebet und den Unterschieden bei den Rechtsschulen finden
sich bei Wensinck & Kramers (1941). Die genauen Regelungen zum Cebet sind vielfaltig und
werden je nach Rechtsschule teilweise unterschiedlich gesehen. So gibt es Zeiten, zu denen
das Gebet nicht verrichtet werden darf und auch Zeiten, in denen kein freiwilliges Gebet
verrichtet wird. Wie und in welcher Form ein Gebet nachgeholt werden kann, wird ebenfalls
unterschiedlich ausgelegt.

4 Diese Art des Sitzens bezieht sich auf eine Sunna des Propheten und wird nurin den Gebeten
mit zwei rak<a praktiziert.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 179

Abbildung 28: Gebetshaltungen (Quelle: Breuilly et al. 2005: 77).

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Alltag in der Moschee

Die Rolle des Vorbeters, des Imams, kann prinzipiell jede angesehene Per-
son iibernehmen, die in der Durchfithrung der salat bewandert ist. So schrei-
ben Wensinck & Kramers, dass in der zaiditischen Tradition auch von Frauen
als Imaminnen die Rede ist (vgl. Wensinck & Kramers 1941: 641). In Moscheen
in der Schweiz und in Osterreich ist mir allerdings nicht bekannt, dass Frauen
fir die Versammelten das Gebet anleiten®. Es ist allerdings nicht ungewdhnlich,
dass jemand die Vertretung des festangestellten Imams iibernimmt, wihrend die-
ser beispielsweise Urlaub hat, wie ich bei meinem Besuch in der Moschee Gazi
Husrev-beg in Wien miterlebt habe (W_Prot_10), oder wenn wihrend des Rama-
dan junge Besucher aus Saudi-Arabien die Rolle des Vorbeters itbernehmen, wie
beobachtet im ImanZentrum Volketswil (ZH_Prot_22). Jedoch gewihrleistet ein
angestellter Imam die Regelmifigkeit des finfmaligen Gebets und erfillt noch
weitere Funktionen wie den Koran- und Religionsunterricht fiir Kinder oder das
Angebot von Seelsorge, worauf spiter noch eingegangen wird (siehe Kap. 5.3 und
5.5.4).

An den Wochenenden sind die Aktivititen wie der Religions- und Koranun-
terricht den Gebetszeiten angepasst. So ist der Beginn einer Veranstaltung hiufig
mit »nach dem Abendgebet« oder Ahnlichem angegeben. Die von mir besuchten
Moscheen sind unter Tags gedfInet, so dass jederzeit die Mdglichkeit besteht, das
Gebet individuell zu verrichten. Es gibt jedoch auch Moscheen, die die Riume
nur zu den Gebetszeiten 6ffnen oder auch nur zu den Gebetszeiten ab <asr, weil
sie sich z.B. keinen festangestellten Imam leisten kénnen. Andere sind nur zum
Freitagsgebet geoffnet oder sie sind gedfnet, aber es ist kein Imam da und Laien
fithren gemeinsam das Gebet durch.

Das Freitagsgebet und andere Festgebete

Dem Freitagsgebet (salat al-gum<a) kommt eine besondere Bedeutung zu, ist die
Verrichtung in der Moschee doch eine besondere religigse Pflicht fiir alle minn-
lichen Muslime. Die Zeit des Freitagsgebetes ist grundsitzlich die Zeit des Mit-
tagsgebetes und ebenfalls variabel. Viele der von mir besuchten Moscheen haben
jedoch fixe Gebetszeiten fiir den Freitag, die sich nur zwischen Sommer- und
Winterzeit unterscheiden. Das ImanZentrum in Volketswil hat 2015 zwei Ge-
betszeiten (12:30 und 13:45 Uhr) eingefithrt, um den Andrang der Gliubigen zu
bewiltigen. Fir Frauen ist das Gebet empfohlen, aber keine Pflicht. Wie spi-
ter noch ausgefithrt wird, wird jedoch weibliche Gebetspraxis in den Moscheen
unterschiedlich gehandhabt. Dem Freitagsgebet geht eine Predigt, die chutba, vor-
aus, welche in den von mir besuchten Moscheen mehr oder weniger ausfiihrlich
ausfillt. Sie wird von einem chatib (Prediger) von der Kanzel (minbar) gesprochen,

5 In der Berliner Ibn Rushd-Goethe-Moschee leitet Seyran Ates als einzige weibliche Imamin
in Deutschland das Gebet an.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

welcher tiblicherweise der Imam der Moschee ist. Inhaltlich bezieht sich die Pre-
digt »je nach aktuellem Anlass auf gesellschaftspolitische Themen, historische
und nationale Ereignisse oder religids-moralische Anweisungen« (Ceylan 2010).
Themen die mir begegnet sind, sind beispielsweise »Dankbarkeit gegeniiber Al-
lah«, »die Zunge«, d.h. tiber andere zu reden, die Besonderheit bestimmter Tage
im Ramadan oder die Bedeutung des Koranlesens im Ramadan. Ceylan kommt
zu der Einschitzung, dass »die Themen der Predigt in den meisten Fillen kaum
die Lebenswirklichkeit der Gemeinden« widerspiegelt und die Zuhorenden die
chutba meist »zihneknirschend iiber sich ergehen lassen« (ebd.). Beim anschlie-
Renden Gebet werden abweichend vom normalen Mittagsgebet zwei statt vier
rak<a verrichtet. Des Weiteren werden die Koranverse laut rezitiert, wohingegen
sie wihrend der Woche leise gesprochen werden.

Daneben gibt es zwei wichtige Festgebete zum <id al-fitr (tiirk. ramazan bayram
»Ramadan-Fest« oder seker bayrami »Zuckerfest«) am Ende des Ramadan und zum
<id al-adha, dem Opferfest zum Hohepunkt der hagg. Wihrend des Ramadan wird
nach dem reguliren Nachtgebet das saldt at-tarawih abgehalten®.

Am Freitagsgebet oder im Monat Ramadan sind die Moscheen weitgehend
tberfiillt. Gerade freitags entsteht ein regelrechter Stau beim Verlassen der Ge-
betsriume, da die meist minnlichen Gliubigen ziigig zum Arbeitsort zuriickkeh-
ren wollen. Nach dem Gebet bleiben bisweilen aber auch noch einzelne Personen
fiir du<a>, lesen den Koran, treffen sich zum Tee oder zu anderen Aktivititen.

5.2.3 Weibliche Gebetspraxis in Moscheen

Die vorausgegangen Ausfithrungen bezogen sich zwar auf die Gebetspraxis in
Moscheen im Allgemeinen. Sucht man jedoch eine Moschee zu Gebetszeiten auf,
so wird der Besucherin und dem Besucher wahrscheinlich als eines der ersten
Dinge auffallen, dass das Gebet nach Geschlechtern getrennt verrichtet wird’
(vgl. Kraft 2002; Beinhauer-Kohler 2009). Daher ist es wichtig, die Nutzung von
Moscheen durch Frauen gesondert zu betrachten. Die Verfiigbarkeit eines Berei-
ches fir Frauen spielt eine zentrale Rolle, ob sie Moscheen zum Gebet aufsuchen
oder nicht. Auch hier also spielen materielle Voraussetzungen in Form physischer
Moglichkeitsriume eine wichtige Rolle fiir das Handeln.

Die beiden grofien Moscheen, das ImanZentrum Volketswil und das Islami-
sche Zentrum Wien, haben fiir Frauen eine Empore, so dass sie ebenfalls mit

6 An dieser Stelle muss es bei der Nennung der Gebete bleiben, da ich selbst, ausgenommen
das Nachtgebet im Ramadan, nicht daran teilnehmen konnte.

7 Durch mein »Frausein« war es mir moglich, sowohl dem Gebet der Mdnner als auch der Frau-
en beizuwohnen. Jedoch konnte ich mich in den Frauenbereichen viel leichter bewegen und
wurde vonden ménnlichen Vereinsreprasentanten auch haufigzu den Frauen geschickt. Des-
halb gibt es eine Ungleichheit bzgl. meiner Beobachtungsméglichkeiten.

- am 13.02.2026, 15:49:56.

181


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Alltag in der Moschee

Abbildung 29: Frauen beim Freitagsgebet, ImanZentrum Volkets-
wil, 2014.

den Minnern in einem Raum beten, jedoch nicht unbedingt gesehen werden
konnen. Im Unterschied zum ImanZentrum, wo die Empore sehr vielen Frauen
Platz bietet (Abb. 29), ist sie im Islamischen Zentrum relativ schmal, so dass sie
am Freitagsgebet nicht ausreicht. Hinzu kommt, dass am Freitag praktisch jeder
Zentimeter der Moschee durch Minner genutzt wird, d.h. der Vorplatz, die Ein-
gangshalle, das Untergeschoss, der Versammlungsraum und auch die Empore.
Fiir Frauen stehen dann zwei Riume in einem angrenzenden Nebengebiude zur
Verfiigung, von denen der Kleinere von Frauen mit Kindern belegt wird. Auch
hier ist aufgrund des vergleichsweise groflen Andrangs die Lage sehr beengt. In
den bosnischen Moscheen Gazi Husrev-beg und Schlieren ist es tiblich, dass Frau-
en sich im hinteren Bereich des Gebetsraums aufhalten, welcher gegebenenfalls
dann durch durchsichtige Vorhinge abgetrennt ist (Abb. 30)®.

Die verbreitetste Losung fiir die Geschlechtertrennung in der Moschee ist der
separate Raum fiir Frauen, der zu allen Gebetszeiten von ihnen genutzt wird.
Dies ist der Fall in der Albanischen Moschee (Abb. 31) und der Blauen Moschee in
Zirich wie auch in der Ulu Camii in Wien und am Freitagsgebet in der Moschee
Gazi Husrev-beg und im Islamischen Zentrum. Eine solche Regelung habe ich
dariiber hinaus in vielen anderen von mir besuchten Moscheen vorgefunden. Als
Grund fiir diese Losung wird angegeben, dass einfach zu wenig Platz sei und auf-
grund der Verpflichtung der Minner zur Teilnahme am Freitagsgebet der ganze
Platz im Gebetsraum bendtigt werde. Abhilfe wird dadurch versucht zu schaffen,

8 Am Freitagsgebet oder bei grofReren Versammlungen werden in der Moschee Gazi Husrev-
begauch die Riume im Obergeschoss benutzt, wo Frauen und am Freitagsgebet oder bei gro-
Reren Veranstaltungen auch Manner durch Audio- und Videoiibertragung dem Gebet folgen
koénnen.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 183

Abbildung 30: Frauenbereich, Moschee Gazi Husrev-beg, Wien
2014.

Abbildung 31: Frauengebetsraum, Albanische Moschee Zirich,
2014.

- am 13.02.2026, 15:49:56.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Alltag in der Moschee

dass eine Video-Ubertragung installiert wird’, wie Abb. 31 zeigt. Der Bildaus-
schnitt der Kamera ist hier auf den Imam gerichtet, dessen Gebetsperformanz
zur Orientierung dienen soll*°.

Wie die riumliche Trennung umgesetzt wird, ist also sehr unterschiedlich
und auch, ob Frauen tiberhaupt das Gebet in der Moschee verrichten. Beim Frei-
tagsgebet wird dies deutlich, wenn z.B. in der Albanischen Moschee in Ziirich
oder der Moschee Gazi Husrev-beg keine Frauen anzutreffen sind.

Allerdings gibt es auch Moscheen, die keine Frauenbereiche haben, wie Leyla
im Interview berichtet. Dies hat zur Folge, dass sie nicht gemeinsam mit ihrem
Mann die Moschee zum Gebet besuchen kann. Sie fithrt dies auf die Gewohnheit
pakistanischer Frauen zuriick, die Moschee nicht zum Gebet aufzusuchen.

[..] weil bei den Pakistanern gibts eben kein Frauenabteil. Sonst wiirde ich sicher
auch gern (unverst.) mit ihm gehen. Aber da gibts wirklich fiir die Frauen einfach
keinen Platz. Es ist so eng. Und die pakistanischen Frauen in Pakistan die gehen
grundsatzlich NIE in die Moschee. Aber eigentlich NIE oder praktisch nie. Aber
die schwi/ oder die wo dann in der Schweiz leben, die pakistanischen Frauen, die
gehen dann. Aber daa leider habens bis jetzt (schnalzt) halt noch keinen Vorhang
oder kein Abteil fiir die Frauen eingerichtet. Also einfach wirklich aus Platzgriin-
den hauptsichlich oder auch eben aus Mangel an Interesse von den pakistani-
schen Frauen. #00:41:54-3#

(Leyla)

Neben der Begriindung durch die riumliche Enge bringt Leyla auch eine Kul-
turalisierung vor. Sie unterscheidet dabei aber zwischen den pakistanischen Frau-
en in Pakistan, die eben nicht in die Moschee gehen, und jenen hier. Leyla korri-
giert sich selbst, mochte erst »schwiizer Frauen« sagen, schwenkt aber dann um
auf die pakistanischen Frauen, die in der Schweiz leben. Daher wird nicht ganz
klar, ob sie letztendlich meint, dass auch die pakistanischstimmigen Frauen in
der Schweiz in die Moschee gehen méchten, oder nur Schweizer Konvertitinnen.
Sie scheint aber selbst unsicher zu sein, warum es keine Losung fir die Frau-
en gibt: wegen der fehlenden Praxis der pakistanischen Frauen oder wegen der
raumlichen Enge. Schlieflich ist es aber so, dass die riumlichen Gegebenheiten
ihr die Partizipation an religidser Praxis in der Moschee, in die ihr Mann geht,

9 Diese funktioniert jedoch nicht immer, wie ich mehrfach beobachten konnte.

10  Alsdas Foto aufgenommen wurde, waren jedoch aufler mir nur zwei Madchen anwesend und
keine weiteren Frauen. Es schien, als wire die Video-Ubertragung nur fiir mich aufgebaut
worden. Die Méglichkeit, per Video-Ubertragung am Gebet teilnehmen zu kénnen, scheint
daher nichtallein ausschlaggebend fir die Anwesenheit von Frauen zu sein. Hierfiir miissen
noch andere Griinde vorliegen.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

unmoglich machen. Denkbar sind fiir Leyla sogar verschiedene Mafinahmen fiir
eine Separierung wie ein »Vorhang« oder »ein Abteil«, sprich ein separater Raum.

Andernorts konnte ich beobachten, dass obgleich es Platz gibe und auch die
Méglichkeit einer Video-Ubertragung bestiinde, Frauen trotzdem nicht am Frei-
tagsgebet teilnehmen. Besonders augenfillig war dies in der Albanischen Moschee
in Zirich, aber auch in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien. Die Interview-
partnerin Mira begriindet die Abwesenheit von Frauen ebenfalls mit einer kultu-
ralisierten Erklirung, nimlich dass es fiir albanische Frauen nicht @blich sei, am
Gebet teilzunehmen. Sie berichtet von folgenden Erfahrungen:

Nein, also Freitagsgebet praktisch nicht, also nicht, dass ich wiisste. Ich glaube
dafiir wiirde erstens der Raum fehlen und ich glaub es ist auch nicht so etabliert
in der Kultur. Ich weifS es nicht. Ich war jetzt zum Beispiel, im Januar war ich in
(Name des Landes). Und das ist ja ein muslimisches Land. Aber ich hab da Frei-
willigenarbeit geleistet und die Castmutter die ging auch jeden Freitag zum zum
Freitagsgebet. Das war irgendwie so kulturell, das war normal, dass man auch als
Frau geht. Und bei uns Albanern/ also da hab ich mir gedacht: OH, OK! Und dann
ist mir erst aufgefallen, eigentlich nur bei uns ist es anders. Dass bei, dass es bei
uns nicht so ja, nicht so, nicht so nor/ also ja nicht so der Standard. #00:31:41-7#
(Mira)

In der Reflexion tiber die kulturelle Prigung ihrer religiosen Praxis stellt sie
ihre tradierten Verhaltensweisen in Frage. Interessant ist hier, dass sie dies auf-
grund eines Auslandsaufenthaltes tut und nicht, weil sie die Erfahrung mit an-
deren Musliminnen in der Schweiz gemacht hat. Mira hat die Tradition, dass
albanische Frauen nicht in die Moschee zum Beten gehen, von ihrer Mutter iiber-
nommen (»bei uns«). So hat sich fiir sie Moschee als ein geteilter Erfahrungsraum
institutionalisiert, in dem Frauen beim Gebet nicht vorkommen.

Dies bedeutet jedoch nicht, dass albanischstimmige Frauen die Moschee
grundsitzlich nicht aufsuchen. Zum Unterricht, zu sozialen Aktivititen sowie
zu Festgebeten sind auch Frauen in der Moschee anzutreffen. Diese Aktivititen
finden in den von mir beobachteten Fillen nach Geschlechtern getrennt statt
und sind dann auch an ein gemeinsames Gebet gekoppelt.

Wahrend Leyla und Mira fiir die Abwesenheit von Frauen eine kulturelle Be-
grindung finden, liegt sie fiir den Interviewpartner Adnan an religidsen Vorga-
ben.

[..] auf dem Moschee, wir sehen mehrere Frauen/ also mehrere MANNER anstatt
Frauen, oder Frauen siehst du ab und zu nicht, das ist dadurch, dass im religios
dhh her sozusagen, religiose Pflichten, Frauen sind nicht verpflichtet, das Gebet
im Gemeinschaft zu verrichten (.), sondern, nur die Manner sind ja verpflichtet,
Cebete in Gemeinschaft zu verrichten, sondern Frauen kénnen zu Hause das ma-

- am 13.02.2026, 15:49:56.

185


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Alltag in der Moschee

chen () >so ist die Uberlieferung durch unseren Propheten.
[.]
und durch das | und durch das sozusagen, Moscheen sind geblieben so MANNER-
sache sozusagen, oder? Weil, die Mdnner sind ja verpflichtet in Moscheen (.) das
Cebet Gemeinschaft zu verrichten, und durch das sind sie ja meistens wo da sind
#00:34:56-7#

(Adnan)

Das Argument, dass Frauen das Gebet zu Hause verrichten konnten, wohinge-
gen Minner verpflichtet seien, in der Moschee zu beten, ist weit verbreitet. Durch
den Rekurs auf die »Uberlieferung des Propheten« verleiht Adnan dem Argument
mehr Gewicht. Die Moschee ist »Minnersache«, weil das Gebet in der Moschee
fiir Manner verpflichtend ist. So wird die Moschee mit dem Gebet gleichgesetzt
und liefert damit die Begriindung fiir das Fehlen von Frauen in der Moschee
im Allgemeinen (siehe auch Kap. 5.5.3). Diese Argumentation fithrt in der Praxis
dazu, dass fur Frauen wenig Platz zum Beten da ist, bzw. dass sie den Raum,
der fir sie vorgesehen ist, an die Minner abtreten miissen, was vor allem am
Freitagsgebet der Fall ist. Der Interviewpartner Mesut beschreibt die riumliche
Situation in seiner Moschee am Freitag.

Mesut: Also Freitagsgebet sind circa vierhundert Leute. #00:01:31-1#
[": Ahhh. #00:01:32-6#
Mesut: ja. mindestens. #00:01:32-6#
I: Und die haben dort alle Platz? Nein, oder? #00:01:34-1#
Mesut: Ja. Oben, unten, wir haben noch namlich oben [das ist der Frauengebets-
raum A.d.V.] dann oben noch eine RECHTS, dann unten im Keller, dann miiss ma
dann, wenns zu viele sind, miissen wir auch im Lebensmittelgeschiaft Platz ma-
chen. #00:01:44-5#

(Mesut)

Der Verweis, dass sogar das Lebensmittelgeschift genutzt werden muss, soll
mir als weiblicher Interviewerin vermutlich andeuten, dass man keine andere
Wahl hat, als den Raum der Frauen mitzubelegen. Weiter fithrt Mesut im In-
terview aus, dass die riumliche Situation in der Moschee es gar nicht zulassen
wiirde, mehr Platz fiir die Frauen einzurichten, auch wenn man das wollte'>.

Wihrend meine minnlichen Interviewpartner das Fehlen der Frauen mit re-
ligioser Pflicht und riumlichem Mangel begriinden, fithren die weiblichen In-

1 Interviewerin.

12 Hier schwingt bereits eine Erwartungserwartung mit, namlich dass ich als »Teil der Mehr-
heitsgesellschaft«davon ausgehe, dass Frauen in Moscheen schlechter gestellt sind. Die Ant-
wort widerspiegelt den Diskurs Gber die Stellung von Frauen im Islam

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

terviewpartnerinnen kulturelle Traditionen an. Das Beispiel von Leyla zeigt aller-
dings, dass der Wunsch nach dem gemeinsamen (Freitags-) Gebet in der Moschee
und auch gemeinsam als Familie vorhanden ist. Eine Reduktion auf religiése oder
kulturelle Gepflogenheiten allein greift daher zu kurz, denn in den Moscheen, wo
es Platz fiir Frauen gibt, waren auch meist mehr Frauen anwesend®”. Damit wird
die religiése Begriindung in Frage gestellt.

Daher ist es naheliegend, dass sich im Hinblick auf die weibliche Gebetspraxis
die GroRRe der Riumlichkeiten zentral auswirken, denn die Gréf3e ist fir Moglich-
keiten der Umsetzung der Geschlechtertrennung entscheidend (vgl. auch Stockli
2014). Bei Gesprichen im ImanZentrum Volketswil deutete es sich entsprechend
an, dass Frauen gerade wegen der Grofde der Moschee und der Frauenempore in
die Moschee kommen, auch wenn sie dafiir ggf. weiter anreisen miissen. Als ich
dort einige Male am Freitagsgebet teilnahm, lag die Anzahl der Frauen durch-
schnittlich etwa bei zehn Prozent der Anzahl der Minner. Am Freitagsgebet im
Islamischen Zentrum Wien waren die beiden Frauengebetsriume bis zum letz-
ten Platz gefiillt, wenngleich auch hier prozentual gesehen weit weniger Frauen
anwesend waren als Minner. Dies lisst darauf schliefSen, dass dort wo es Platz
fiir sie gibt, Frauen durchaus am Gebet und besonders auch am Freitagsgebet
teilnehmen, wenn auch nicht in so grofer Zahl wie Minner.

Die genannten unterschiedlichen riumlichen Losungen legen nahe, dass zwar
die Geschlechtertrennung beim Gebet ein Muss ist, die Art und Weise der Um-
setzung jedoch einem Aushandlungsprozess unterliegt, der von verschiedenen
Faktoren beeinflusst wird. Gerade wenn unterschiedliche Vorstellungen aufein-
andertreffen, wird die vermeintliche Selbstverstindlichkeit herausgefordert. Dies
kann innerhalb einer ethnisch homogeneren Moscheegemeinschaft der Fall sein,
wird jedoch am deutlichsten bei Moscheen, deren Publikum sich aus Menschen
unterschiedlicher Herkunft zusammensetzt. Ein sehr gutes Beispiel dafir ist das
ImanZentrum Volketswil: Hier treffen Menschen aufeinander, deren Erwartun-
gen und Gewohnheiten durch unterschiedliche Traditionen geprigt sind. Diese
unterschiedlichen Erwartungen kristallisierten sich an der Frage des Materials
der Balustrade fiir die Frauenempore (Abb. 13 in den Kurzbeschreibungen). Dabei
ging es im Kern darum, wie viel die Frauen sehen und gesehen werden sollen.
Im Verlauf der Diskussion wurden Materialien besprochen, die komplett die Sicht
nach unten und von unten nach oben versperren, solche die zwar den Blick von
oben nach unten, aber nicht umgekehrt erlauben, sowie komplett durchsichtige
Losungen. Die anfingliche Variante mit durchsichtigem Glas wurde von einigen
Frauen nicht akzeptiert, da es zulassen wiirde, dass Minner sie von unten nach
oben sehen kénnten. Ein Bestandteil der Diskussion war auch, ob die Frauen den

13 Siehe auch die feministische Kritik an den raumlichen Verhéltnissen in Moscheen und der
Marginalisierung von Frauen im Film »Me and the Mosque«.

- am 13.02.2026, 15:49:56.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Alltag in der Moschee

Imam sehen miissten, um die Abfolge des Gebetes korrekt zu verrichten. Nach
Diskussionen wurde nun eine Milchglasvariante gewihlt, um moglichst vielen
Frauen die Teilnahme am Gebet zu erméglichen. Letztendlich zeigt die Praxis,
dass sich die Frauen nun in einer Reihe mit einem grofien Abstand zur Balustrade
formieren. So kénnen sie von unten nicht gesehen werden und auch selbst nicht
nach unten sehen. Der Wunsch bzw. die Pflicht, in einer gemeinsamen Reihe zu
stehen, fithrt also wiederum zu einem Kompromiss. Riumlich-strukturell ist also
die Moglichkeit fiir verschiedene Praxen gegeben, das Handeln ist aber davon ent-
koppelt (decoupling), was darauf hindeutet, dass hier divergierende Erwartungen
nicht vereint werden konnten.

An diesem Beispiel zeigt sich zum einen, wie sich riumliche Geschlechtertren-
nung und die Gebetspraxis tiberschneiden und gegenseitig beeinflussen. Zum
anderen wird deutlich, dass Geschlechtertrennung und Gebetspraxis keine un-
verdnderlichen Institutionen sind, sondern vielmehr einem Aushandlungsprozess
unterliegen, in den unterschiedliche Publikumserwartungen einflieRen. Die un-
terschiedlichen Formen der Geschlechtertrennung sind auf die kulturelle Diver-
sitit des Islam zuriickzufithren. Damit unterliegen die normgebenden religis-
sen Grundlagen in Bezug auf die Geschlechtertrennung bis zu einem gewissen
Grad einem Interpretationsspielraum. Der konjunktive geteilte Erfahrungsraum,
zu dem die »Moschee« gehort, ist im Bezug auf die Ausgestaltung der Geschlech-
tertrennung wandelbar und bedarf einer immer wiederkehrenden Aushandlung
und Reproduktion.

5.2.4 Ethnische Zugehdrigkeit versus Alltagstauglichkeit

Die ausgesuchten Fille sowie die Darstellungen in Kapitel 3 weisen eindeutig
auf die nach wie vor verbreitete Form der Moschee als ethnisch-nationale Ge-
meinschaft hin. Gleichzeitig aber scheint die Praxis in den Moscheen durch lose
Zugehorigkeit und pragmatische Nutzung bestimmt zu sein, die vor allem durch
riaumliche Faktoren beeinflusst sind. Es lohnt daher noch einmal ein genauerer
Blick auf die dahinter stehenden Logiken zu werfen.

Réumliche Faktoren

Die Vorstellung der untersuchten Moscheen in Kapitel 4.4 hat bereits gezeigt,
dass die Moscheen riumlich ganz unterschiedlich verteilt sind. Einige befinden
sich an den Peripherien, andere mitten in Wohnquartieren. Aufgrund der hiufig
eingeschrinkten finanziellen Moglichkeiten stehen ihnen oft nur die »giinstige-
ren« Gebiude bzw. Stadtteile offen. Dies fithrt unter anderem zu einer gewissen
Unsichtbarkeit der Moscheen, die oftmals nur durch eine Plakette an der Tiir
identifizierbar sind (vgl. u.a. C. Monnot 2016; Schuller 2013; Heine etal. 2012).

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Auf Seiten der Mitglieder und Besucherinnen und Besucher ist die raumliche
Lage in hohem Mafle dafiir verantwortlich, wann und wo das Gebet verrichtet
wird. Die von mir besuchten Moscheen kénnen dabei in zwei Gruppen einge-
teilt werden: Stadtteilmoscheen, die in einem Wohnviertel liegen und die von
vielen Besucherinnen und Besuchern zu Fufd erreicht werden kénnen, und Mo-
scheen in der Peripherie, die extra angefahren werden miissen. Die beiden Karten
Abbildung 5 und Abbildung 15 in Kapitel 4.4 geben die Lage der Moscheen wie-
der. Zu den Stadtteilmoscheen kénnen die Blaue Moschee in Ziirich und die Ulu
Camii sowie die Moschee Gazi Husrev-beg gezihlt werden. Moscheen in der Pe-
ripherie sind das ImanZentrum Volketswil sowie das Islamische Zentrum Wien.
Diese Grof3bauten liegen nicht in Wohngebieten und miissen mit dem Auto oder
offentlichen Verkehrsmitteln angefahren werden. Sie haben deshalb auch ein re-
lativ grof3es Einzugsgebiet. Die Albanische Moschee in Ziirich ist zwischen diesen
beiden Typen zu verorten. Sie liegt in einem Stadtteil, in dem sich Wohn- und
Gewerbegebiet mischen, jedoch reisen die Besucherinnen und Besucher eher von
weiter her an, weshalb auch sie ein grofies Einzugsgebiet hat.

Bei einem Blick auf die zwei unterschiedlichen Stidte ist schnell zu sehen,
dass in Wien die Moscheen viel hiufiger in Wohngegenden zu finden sind als
in Ziirich, wo sie stirker an der Peripherie angesiedelt sind (vgl. auch M. Bau-
mann & Tunger-Zanetti 2010: 161). Dies ist selbstverstindlich nur als Tendenz
zu beschreiben, da im Rahmen dieses Projektes keine Religionenkartographie
durchgefithrt wurde und eine solche fiir Ziirich nicht vorliegt. In Ziirich ist der
stidtische Raum jedoch in den letzten Jahren stark umkimpft und dies dirfte
zu sehr hohen Immobilienpreisen gefiihrt haben, welche von den Vereinen nicht
bezahlt werden kénnen.

Allerdings bedeutet dies nicht, dass die Peripheriemoscheen wihrend der Wo-
che keine Besucher hitten. Gerade Menschen, die sie auf dem Weg zur Arbeit
passieren oder in der Nihe arbeiten, sind vor oder nach der Arbeit zum Gebet
anzutreffen. In der Albanischen Moschee in Ziirich wurde besonders die Bedeu-
tung des gemeinsamen Gebets am Morgen betont, das vor der Arbeit verrichtet
wird.

Folgender Interviewausschnitt verdeutlicht die Bedeutung der Lage der Mo-
scheen fiir die religiése Praxis:

Aha, ja gut, also (...) Bedeutung, jetzt genau diese Moschee da hats net so, sozu-
sagen grofle Moschee, weil, ich gehe auch/ ich wohne ja in (Name des Wohnor-
tes), und ich gehe ofter, sagen wir so, in eine Moschee in (Name des Wohnortes),
und das ist ja bosnische JAMAT, bosnische Herkunft, anstatt hier sozusagen, weil
dort bin ich/ wohne ich in der Ndhe sozusagen, oder? Und auch komme ich her
wirklich, wenn ich von Arbeit zurlickkomme, weil jetzt meine Arbeit ist hier in
(unverst.) oder? Im Riick/, Zuriickweg sozusagen, wenn, wenn da dh Gebetszeit

- am 13.02.2026, 15:49:56.

189


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Alltag in der Moschee

ist, dann halte ich halt, dann mache ich das Gebet, und dann fahre ich wieder
nach Hause, oder? Ah, das ist eben, die ORTLICHKEIT verbindet dich mit, mit den
Moscheen, net dass sie sagen, dass jetzt da ist irgend besonders, und irgendeine
Moschee, ist nicht das was man da hat, nein, das nicht, sondern einfach wirklich
abhingig von Ortlichkeiten, wie man sich, oder wo man wohnt. #00:51:18-0#
(Adnan)

Adnan wohnt recht weit von der Moschee, in der er Mitglied ist, entfernt.
Seine Mitgliedschaft bedeutet nicht, dass er auch immer dort betet, sondern die
Lage der Moschee ist fiir ihn ausschlaggebend. So geht er hiufig in der Nahe
seines Wohnortes in eine Moschee. Dass diese eine bosnische Moschee ist, stort
ihn nicht. Die riumliche Lage und Erreichbarkeit ist entscheidender fiir seine
religiése Praxis. In seine Moschee geht er dann, wenn es sich auf dem Weg von
oder zur Arbeit anbietet, und, wie er spiter noch ausfithrt, am Wochenende.
Zugehorigkeit und Verbindung zur Moschee ist bei Adnan eine riumliche Frage.

In typischen Stadtteil-Moscheen wie der Moschee Gazi Husrev-beg oder der
Blauen Moschee halten sich auch wihrend der Woche hiufig minnliche Rentner
auf und trinken Tee zwischen den Gebetszeiten (W_Prot_10). Die religidse Pflicht
wird dabei mit dem Sozialen verkniipft. Auch die Gesprachspartnerin Mevlida
beschreibt im Interview, wie wichtig fiir sie der Besuch der Moschee ist, jetzt wo
ihre Kinder weit weg wohnen. Sie schitzt, dass sie die Moschee zu Fuf} erreichen
kann.

Ich kann zu Fuf, das @ist fir mich wichtig@, dann kann ich, ich muss nicht
schnell machen oder, oder fah/ oder Fahrschein kaufen, dass ich gehe, Moschee
zu besuchen, oder, oder, oder irgendwelche Frauen so irgendwie treffen, reden
[..] #00:38:16-6#

(Mevlida)

Auch fiir sie steht die Zugehorigkeit mit der riumlichen Nihe der Moschee
in Zusammenhang und es verbinden sich religiése Praxis und Soziales, was sie
durch »treffen« und »reden« andeutet. Ahnliches berichtet Mehmet, ein Mitglied
der Blauen Moschee in Ziirich, der erzihlt, wie er, da er nun niher an der Moschee
wohnt, dort auch mehr Zeit hier verbringen und sich stirker engagieren kann:

[..]ich wareben bisschen weit weg von da gewohnt, dh, etwa acht Kilometer //aha,
ok//, ja, und jetzt seit elf Jahre bin ich in die Nihe, und mit dem Imam und mit
die Leute dann mehr, mehr Zeit da in die Moschee kommen, und auch ih, den
Kontakt mit dem Imam, und der hat mit empfohlen da zum Verein kommen, und
dann dh, dhich bin auch dabei [..]. #00:02:24-7#

(Mehmet)

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Die Nihe der Moschee zu seinem neuen Wohnort macht es fir ihn méglich,
ofter in die Moschee zu kommen und sich auch als eines der sieben Vorstands-
mitglieder und zeitweise als Vereinsprisident zu engagieren.

Neben der Lage der Moschee sind auch raumliche Faktoren innerhalb der
Moscheen bedeutend fiir die religiése Praxis. Dies hat sich bereits fiir die Frauen
gezeigt. An Freitagen sind die Moscheen hiufig so uberfillt, dass es zu Eng-
passen innerhalb der Moschee, aber auch bei den Parkplitzen kommt. Denn an
diesem Tag kommen nicht nur die formalen Mitglieder einer Moschee zusam-
men, sondern auch viele Personen, die in der Umgebung der Moschee arbeiten.
Weitere Zeitpunkte, zu denen die Moscheen an ihre riumlichen Grenzen stof3en,
sind dariiber hinaus die Gebete wihrend des Ramadan sowie die Festgebete. Zu
Letzteren werden hiufig separate Riumlichkeiten wie Turnhallen angemietet, um
dem Andrang Herr zu werden. Im Interview beschreiben der Imam Fatih Toy-
gun der Ulu Camii in Wien und Mesut, ein Mitglied des Vereinsvorstandes, die
Situation folgendermafien:

Mesut: Also im Ramadan| genau, mindestens fiinfhundert. Manchmal ist es so,

dass man tber die Strafien auch| #00:02:00-1#

I: nein, oh (lacht) | #00:02:00-1#

Mesut: genau, also so viel Platz #00:02:02-6#

I: ist nicht #00:02:05-0#

Mesut: Also wir versuchen, soweit es geht Platz zu machen. #00:02:07-6#

F. Toygun: (unverst.) olsa cok daha kalabalik olur [Ubersetzung: wire, wire noch

mehr Andrang] #00:02:09-9#

Mesut: mhm. Also wenn wir noch genug Platz hatten, wirens natiirlich also sicher-

lich viel mehr Leute da. Weil es ist halt fir maximal fiinfhundert. #00:02:20-3#
(F. Toygun, Mesut)

Die Gesprachspartner vermuten, dass noch mehr Menschen kommen wiir-
den, wenn die Moschee grofier wire. Die riumliche Situation wird hier als ein-
schrankend fiir die Reichweite der Moschee betrachtet. Damit riicken die Vorteile
einer Lage in der Peripherie in den Blick, da beispielsweise in Industriegebieten
am Wochenende keine Anwohner durch Lirm und parkende Autos gestdrt wer-
den. Gleichzeitig konnen diese Orte oft schlechter zu Fufl oder mit 6ffentlichen
Verkehrsmitteln erreicht werden und die Moscheen bleiben weitgehend unsicht-
bar und im Stadtbild marginalisiert. Auch nutzen die Mitglieder die Moscheen
weniger fiir soziale Zwecke. Riumliche Aspekte stellen damit einen erheblichen
Einfluss auf das Handeln in Moscheen dar.

- am 13.02.2026, 15:49:56.

191


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Alltag in der Moschee

Pragmatische Losungen

Menschen, die nicht in der Nihe der Moschee wohnen oder arbeiten, in der
sie Mitglied sind, behelfen sich damit, dass sie andere Moscheen aufsuchen. Im
Interviewausschnitt oben berichtet Adnan bereits, wie er die bosnische Moschee
am Wohnort aufsucht. Auch Nedzad sucht sich gelegentlich einen anderen Ort
zum Beten:

Ich besuche die [die andere bosnische Moschee a.d.V.] auch, wennich in der Nahe/
esistjetztauch so, wennich irgendwo bei einer Moschee in der Nahe bin, geheich
nichtzu meiner Moschee oder dort wo ich Mitglied bin, sondern gehe ich dort hin.
Wenn ich also beim16.* in der (Name der StrafRe) in der Nihe bin, dann, gehe ich
gleich dort hin beten, dann ist das schon Gebetszeit. Das ist jetzt nicht so, dass ich
immer (.) in meine, dort wo ich Mitglied bin dort hingehen muss. Nicht nur ich,
sondern alle, alle machen das so. #00:12:13-5#

(Nedzad)

Fir Nezad besteht keine Notwendigkeit, ausschlieflich »seine Moschee« zu
besuchen. Er besucht auch andere bosnische Moscheen. Die Mitgliedschaft in ei-
nem Moscheeverein ist nicht dafiir ausschlaggebend, ob Nezad das Gebet dort
verrichtet, sondern die geographische Nihe. Dieser Vorzug der Praktikabilitit
vor der formalen Zugehorigkeit wurde in den Interviews von vielen Menschen
beschrieben und ich konnte dies auch bei meinen Vor-Ort-Besuchen beobachten.
Auch im oben zitierten Interview mit Adnan hat sich angedeutet, dass sich die
Verbundenheit mit einer Moschee iiber ihre riumliche Lage ergibt — zumindest
was die Gebetspraxis anbelangt. Das Gebet ist eine religiose Pflicht, deren Erfil-
lung im Vordergrund steht, unabhingig von Fragen ethnischer Zugehorigkeit zu
einer Moschee. Entsprechend beschreibt Adnan, wie er sich nach und nach mehr
in der Moschee engagiert hat, aber fiir ihn zu Beginn vor allem die Pflichterfiil-
lung im Vordergrund stand:

Ja, net von Anfang an, bin ich net so voll 4h hier konzentriert, sondern hab ich
meine, meine Pflicht da () erledigt sozusagen, oder? die Gebete, Freitagsgebete
werden das dhhh Sonntagsunterricht was ma da haben und und so. Und mit dem
Zeit immer wieder mit der Kollegenschaft da kennengelernt und &h verbreitet
und dann @immer wieder so@. Da ist ja so ne Art von Ritual oder Routine dann
passiert. Oder weil man bei uns/ oder wenn Sie mal eine islamische Land oder
Dorf oder Stadt dann sehen, dann sehen Sie, dass in jede Quartier oder so es gibt
eine, eine Moschee, das wird erst tiglich von &h, von die Besuchenden besucht,
oder? Also die, wo das dh () Gebet fangt ja mit dem, mit dem Gemeinschaft das
zusammen verrichten. Und durch das ist einfach nicht mitirgendeinem spezielle

14 16.Bezirkin Wien.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Gedanke, sondern einfach meine, meineee Pflichten mal () zummm (..) einfach
dh erledigen. [..] #00:04:30-1#
(Adnan)

Adnan beschreibt das Gebet in der Moschee als Routine, so wie er es auch
aus seinem Herkunftsland kennt. Moscheen sind in dieser Logik uiberall verfiig-
bar und werden flexibel besucht, um das Gebet zu verrichten. Das Gebet in der
Moschee beschreibt er dabei als »Pflicht«, die es zu erledigen gibt. Allerdings er-
éffnen sich in der Schweiz und in Osterreich andere Bedingungen fiir die Praxis:
Zum einen ist die Dichte der Moscheen nicht so grof? und es miissen ggf. Fahrt-
zeiten in Kauf genommen werden. Zum anderen sind die Moscheen ethnisch und
ideologisch divers. So kommt es, dass Adnan am Abend an seinem Wohnort in
eine bosnische Moschee geht, da dies einfach praktischer fiir ihn ist, als 15 Minu-
ten mit dem Auto zu seiner »Stamm-Moschee« zu fahren. Dies fithrt dazu, dass
er, wie oben bereits ausgefithrt, sein Gebet an unterschiedlichen Orten verrich-
tet, obwohl er mittlerweile im Vorstand der Moschee aktiv ist. In Bezug auf das
Freitagsgebet erklirt er, wie er seiner religiésen Pflicht nachkommt:

Bin ich dort immer, wo heifdt das Strafle, (Name der Strafie), dort gibts eine tiir-
kische Moschee (lacht) und dort, dort ah ist wirklich dort in der Nihe von unserer
Arbeit, ganz nah, und wir gehen dort (iber Mittag, dann essen wir was dort, ei-
ne Kebap und dann machen wir das Gebet und kehren wieder zuriick an Arbeit
/lahja, ok//, ja. Sonst, wenn, wenn, wenn ich da mehr Zeit habe, dann komm ich
lieber hier sozusagen, weil das, das Unterricht oder das, das Predigen im Freitag
wiird man gerne (.) horen und verstehen dann andres, oder? Das ist ein anderes
Geflihl sozusagen. Aber, wenn es anders nicht geht, dann sammeln wir uns dort,
Kollegen, Arbeitskollegen gehen dort, machen wir das Gebet dann und wieder ar-
beiten. Also, Sie sehen, dass da wirklich eine Moschee da, oder eine bestimmte
Ort ist nicht irgendwie eine spezielle Sache, sondern wirklich Moscheen sind ja
offen fiir alles fiir alle Leute, und je nach dem, Mitglieder oder nicht Mitglieder
kommen, gehen, >einfach ist eine eine gute Sache ist offen fiir alle. #00:53:30-9#

(Adnan)

Wie dieser Interviewausschnitt zeigt, kommen mehrere Faktoren zusammen:
Es gibt eine Moschee in der Nihe der Arbeit, das ist eine »tiirkische Moschee,
das heifdt in der Moschee wird vor allem Tiirkisch gesprochen und sie wird von
tirkeistimmigen Menschen besucht. Vielleicht gehort sie auch einem tiirkischen
Dachverband an. Die Nihe zur Arbeit ist wichtig, denn das spart Zeit, man kann
seine Mittagspause dort verbringen, wie auch der Verweis auf den »Kebap« ver-
deutlicht. Fiir Adnan ist das zwar eine gute Losung (Nihe, Verpflegung, Pflicht-
erfullung), optimalerweise witrde er aber in »seine« Moschee gehen und wenn er

- am 13.02.2026, 15:49:56.

193


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Alltag in der Moschee

mehr Zeit hat, dann tut er dies. Denn er deutet auf ein Problem hin, nimlich die
Predigtsprache: Er mochte gerne verstehen, was am Freitag gepredigt wird. Da
aber in der tiirkischen Moschee auf Tiirkisch gepredigt wird, versteht Adnan die
Predigt nicht. Dieses Verstehen hat fiir ihn nicht nur eine kognitive Seite, sondern
betrifft auch das »Gefithl«. Damit verweist er auf die emotionale Funktion des
Moscheebesuchs, die iiber die Pflichterfilllung durch das Gebet hinausgeht. Aller-
dings, so riumt er ein, miissen er und seine Arbeitskollegen hier Kompromisse
eingehen. Schliefilich reflektiert Adnan vor dem Hintergrund des Geschilderten,
was in seinem Verstindnis eine Moschee ist. Eine Moschee ist nicht »speziell«,
sondern offen fiir alle. Er beschreibt eine Moschee nicht als exklusiv nur fiir Mit-
glieder, sondern als offen fiir alle Leute, die hingehen mochten.

Die beschriebene Form der Flexibilitit bei der Auswahl des Ortes fur die
religiése Praxis ist nicht auf Minner beschrinkt, sondern auch bei Frauen an-
zutreffen. Bei meinem Forschungsaufenthalt in Wien begleitete ich zwei junge
Frauen zu ihren Gebeten. Je nachdem, wo sie sich gerade aufhielten, besuchten
sie eine Moschee, die gerade in der Nihe war. Eine feste Zugehorigkeit in Form
formaler Mitgliedschaft haben sie nicht, auch wenn sie in der Moschee Gazi
Husrev-beg 6fter Freunde treffen. Bedingt durch einen Umzug in einen anderen
Stadtteil, sucht nun eine von ihnen vermehrt eine Moschee am neuen Wohn-
ort auf. Die Lage zum Wohnort ist damit nicht unerheblich, wie bereits deutlich
wurde. Anders als diese Stadtteilmoscheen haben andere, grofRere Moscheen wie
das ImanZentrum Volketswil oder das Islamische Zentrum ein grofes Einzugs-
gebiet. Dieses zeigt sich vor allem bei Festgebeten und am Freitagsgebet. Gerade
in Wien, wo die Moscheen vermehrt in den Wohngebieten liegen, kommen viele
Frauen aus dem gleichen Stadtteil. Dies scheint ein Unterschied zu Ziirich sein,
wo die Moscheen eher in der Peripherie liegen und dadurch extra angefahren
werden miissen. Damit ist deren Einzugsgebiet viel grofRer, sie haben aber auch
weniger Laufkundschaft.

Dass die Wahl fir die eine oder andere Moschee je nach Situation unter-
schiedlich ausfallen kann, wird aus folgendem Interviewausschnitt mit Nadja
deutlich:

Nadja: Also so ein wenig verschieden. Es ist ja nicht im dem Sinne eine Moschee
wo man immer hin geht. Punkt. Man kann ja da wie man will. [...] #00:04:27-2#

I: Also zu welchen Ereignissen geht man dann so in andere Moscheen, ist das ir-
gendwie auch mal zu Festtagen oder? #00:04:32-9#

Nadja: ahm ja genau. Also dem Id, also das das |d Gebet nach dem Ramadan, das
grofle Gebet sozusagen wo dann der Ramadan fertig ist. [..] Und d4443hm in der
(Name der Moschee) hab ich Moscheefiihrungen gemacht. In der (Name der Mo-
schee) auch. Also das sind so verschiedene Anldsse wo man dann mal dort oder
dort hingeht. Ja #00:05:20-3#

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

[..] Oder halt wenn man jemanden kennt, der dort wohnt und man ist gerade
dort, dann geht man haltdort. Also also ganz flexibel eigentlich die Entscheidung.
#00:05:53-6#

(Nadja)

Nadjas Ausfithrungen zu den Moscheen verdeutlichen wieder, dass die Zu-
gehorigkeit sich nicht nur auf eine Moschee beziehen muss. Es ist sogar ganz
»normal, in unterschiedliche Moscheen zu gehen, um das Gebet zu verrichten,
aber auch sich mehrfach zu engagieren, wie hier in Form von Moscheefithrun-
gen. Engagement in einer bestimmten Moschee ist fiir sie auch dort moglich, wo
sie weder ihre religiose Praxis vollzieht noch (formales) Mitglied ist oder durch
andere Aktivititen partizipiert”. Festgebete sind ebenfalls ein Anlass, um eine
andere Moschee zu besuchen.

Ganz dhnlich beschreibt auch Adile ihre Gebetspraxis in unterschiedlichen
Moscheen, die gut in ihren Alltag integrierbar sein muss. Folgender Interviewaus-
schnitt verdeutlicht, wie wichtig es fiir sie ist, das Gebet in der Moschee effektiv
zu gestalten:

Adile: Diese die dh, Beispiel ich komme Einkaufen oder so etwas neben Zeite und
in der Zeit ich will nicht verloren, ich komme hier und dann bete ich. Ja, dann ja.
Jedesmal nicht nach Hause fahren oder so etwas. Nicht stressig. Zehnte Bezirk
hier oder die andere ist auch kleinen Moschee. #00:07:59-2#

I: Ahso. #00:07:59-5#

Adile: Vieles so (unverst.) #00:08:00-9#

I: ah ja. Wo sie gerade sind. #00:08:00-9#

Adile: Wir besuchen alle. Jeden Tag fiinfmal, welche Zeit haben wir, dann dh
die unterschiedliche Programme, Termine und dann machen wir schnell unsere.
#00:08:12-6#

(Adile)

Zwar wihlt Adile vorzugsweise eine tiirkische Moschee, wie im Verlauf des
Interviews noch deutlich wird, sucht aber in der Regel eine Moschee auf, die in der
Nihe liegt. Welche Kriterien fir die Wahl noch eine Rolle spielen konnen, konnte
hier leider nicht geklirt werden. Allerdings wird deutlich, dass bei der Verrichtung
der tiglichen Gebete die Pflichterfiillung vor einer moglichen sozialen Funktion
des Gebets steht. Und auch die Tatsache, dass sie in einer Moschee unterrichtet,
fithrt nicht dazu, dass Adile auch dort ihr Gebet verrichtet.

15 Ahnlichesistauch bei Religionslehrerinnen festzustellen, die in unterschiedlichen Moscheen
unterrichten (siehe Kap. 5.3) oder bei Personen, die Moscheefithrungen machen (siehe Kap.
5.4).

- am 13.02.2026, 15:49:56.

195


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Alltag in der Moschee

Nicht die Moschee, in dessen Tragerverein man also formales Mitglied ist
oder in der eine Leistungsrolle iibernommen wird, ist in erster Linie die, in der
auch das Gebet, vor allem das Freitagsgebet, verrichtet wird. Vielmehr werden
sowohl von den Gliubigen als auch von den Organisationen ganz pragmatische
Losungen gefunden, um der religiosen Verpflichtung nachzukommen und diese
mit der geographischen Lage der Moschee und der Arbeitssituation in Einklang
zu bringen. Es miissen allerdings Einschrinkungen in Kauf genommen werden,
wenn es um das Verstehen der Predigt geht.

Religiése Praxis muss organisiert sein

Die Verpflichtung fir minnliche Gliubige, die Kiirze der Mittagspause und die
beengte Situation in den Moscheen macht eine gute Organisation erforderlich. Sie
ist letztendlich dafiir verantwortlich, dass die o.g. religiésen Rahmenbedingungen
eingehalten werden konnen. Ibrahim fithrt dazu aus:

Also die Gemeinschaft die entsteht natiirlich, die funktioniert durch Organisati-
on das ist klar. Und auch das Freitagsgebet muss organisiert sein. Also man muss
da einen Imam haben, der immer kontinuierlich immer das nach Plan macht und
da muss es Leute haben im Verein, die die Parkplatze organisieren, die dh viel-
leicht dieee die sanitiren Installationen sauber halten. Alles, das sind schon or-
ganisatorische Sachen, die die die da stimmen miissen, die der Verein garantiert.
#00:13:12-0#

(Ibrahim)

Damit Gemeinschaft in der Moschee entstehen kann, braucht es fiir Ibra-
him eine Organisation, die dafiir die geeignete Infrastruktur bereitstellt und am
Laufen hilt. Dies ist Voraussetzung dafiir, dass das regelmiflige Gebet in Gemein-
schaft stattfinden kann. Gemeinschaft und Gebet stehen damit fiir ihn in Verbin-
dung miteinander und beides wird durch den Verein erst erméglicht. Das Gebet,
insbesondere das pflichtgemifle gemeinschaftliche Freitagsgebet, erscheint hier
als zentrale Aufgabe der Moschee. Auch das ehrenamtliche Engagement zielt in
dieser Hinsicht auf den reibungslosen Ablauf des Gebetes. Die Interviewpartne-
rin Aniqa erzihlt, wie sie Ideen aus Frankreich mitbringt, um das Gebet besser
zu organisieren:

[..] Darum wenn ich zum Beispiel in Frankreich geh. Oder irgendwo, aber (un-
verst.) Frankreich, dann &h zum Beispiel beim Freitagsgebet, dann gehen wir nor-
mal zum zum Moschee, dann beobachte ich wie die Leute wie die Leute engagiert
sind. Wie die Leute sehr organisiert sind, wie unglaublich auch beim Beten also
Frauen von von Anfang bis hinten, jede hatihre Position. Fiir das weil 4h kommen
viele Leute am Freitag und dannvielleichtist der Ortist klein, nicht? Es langt nicht
fiiralle. Und dann einfach wunderbar und ich beobachte immer, wie die arbeiten,

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

wie und dannja, dann komm ich in der Schweiz, daher und dann sagich:jawarum
gibts nicht sowas bei uns? [...] #01:38:25-5#
(Aniga)

Auch fiir Aniqa sind die gute Organisation und der reibungslose Ablauf beim
Gebet wichtig und sie bringt diesbeziiglich Ideen aus anderen Moscheen, zum Teil
auch aus anderen Lindern mit. Dariiber hinaus muss fiir sie das Gebet selbst or-
dentlich ablaufen, denn jede Frau muss »ihre Position« einnehmen. Die Erforder-
lichkeit einer Organisation als Garant fiir Stabilitit fiir die gemeinsame religiose
Praxis wird hier deutlich. Struktur und Organisation wirken sich positiv auf das
Gebet in Moscheen aus.

Die Beschrinkung auf die Mittagspause hat grofRe Auswirkungen darauf, ob
das Freitagsgebet gemeinsam in der Moschee verrichtet werden kann, in der
man durch formale Mitgliedschaft oder soziale Anbindung zugehérig ist, oder
ob aus pragmatischen Griinden die nichstgelegene Moschee aufgesucht wird.
Des Weiteren hat sie Auswirkungen auf den Vollzug des Freitagsgebets. So ist es
beispielsweise notwendig, dass die Predigt sehr kurz gehalten wird, damit das
Gebet in die Mittagspause passt (ZH_Prot_28). Als Ersatz fiir eine ausfithrliche
Predigt konnte ich beobachten, dass z.B. in der Blauen Moschee in Ziirich der
Imam vor dem Gebet eine religiése Unterweisung fiir diejenigen gibt, die bereits
anwesend sind. Viele Moscheen haben auch fixe Zeiten fiir das Freitagsgebet,
die nur mit der Sommer- oder Winterzeit variieren. Wie bereits erwahnt hat das
ImanZentrum aufgrund der vielen Menschen zwei Gebetszeiten eingefithrt. So ist
die gemeinsame Praxis des Gebets besser in den Arbeitsalltag integrierbar. Es ist
damit erklirbar, warum am Freitagsgebet sogar nicht einmal die Mitglieder von
Vereinsvorstinden in »ihrer« Moschee anwesend sind. Ibrahim, zum Zeitpunkt
des Interviews Vorstandsmitglied im Moscheeverein, erklirt, dass er am Freitag
hiufig in eine tiirkische Moschee im Zentrum Ziirichs gehe, da diese einfach
niher an seinem Arbeitsort lige (ZH_Prot_o4). Er erklirt, wie wichtig zeitliche
Effizienz fur ihn ist:

Aber das ka/ es ist eben nicht méglich, dass dann alle Mitglieder vom Verein 4hm
das auch wahrnehmen kénnen. Weil sie alle berufstitig sind, oder? Und eigent-
lich durch diesen Umstand dh ist es naheliegend, wenn wir von Arbeit schon so
viel Zeit nehmen diirfen, dass wir dann die Zeit so einsetzen, dass wir effizient
hin und zuriick kommen. Es geht um Effizienz dann schlussendlich. Aber wenn
natlrlich dann Leute sind, die ZEIT haben am Freitag und die sind im Verein AK-
TIV, dann ist es schon so, dann sollten sie eigentlich dann im Verein helfen. Aber
SONST gibt es eigentlich keine (..) also es ist wirklich, also jetzt zum Beispiel in
den islamischen Liandern geht man dort wo man am nachsten ist. Weil eine Mo-

- am 13.02.2026, 15:49:56.

197


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Alltag in der Moschee

schee ist eine Moschee. #00:13:12-0#
(Ibrahim)

Ebenso wie Adnan beschreibt Ibrahim die Divergenz zwischen Arbeit und
Pflicht zum Gebet. Er sieht sich seinem Arbeitgeber gegeniiber verpflichtet,
schnell wieder zuriick zum Arbeitsplatz zu kommen und ist froh, dass er sich
fiir das Gebet die Zeit nehmen darf. Im Interviewausschnitt redet er dabei nicht
in der Ich-Form, sondern iiber die Mitglieder im Allgemeinen. Dadurch verweist
er auf die allgemeine Verpflichtung zur effizienten Erledigung des Gebets. Eine
Strategie zum Umgang mit der religiosen Pflicht unter den gegebenen Voraus-
setzungen ist fiir Ibrahim eine effiziente Zeiteinteilung, die es ihm eben dann
nicht erlaubt, in die Moschee am Freitag zu gehen, in der er auch im Vorstand
ist.

In vergleichbarer Art und Weise hat Adile oben bereits die gebotene Effizienz
bei der Verrichtung des Gebets betont. Auch fiir sie und Hanife ist die ethnische
Ausrichtung der Moschee nicht vordergriindig:

I: [..] Wo gehen sie hin zum beten? Wo? Uberall/ #00:08:40-8#
Hanife: Alles (unverst.) #00:08:41-4#
Adile: Moschee ist Moschee. #00:08:43-0#
Hanife: kein Problem. Moschee Moschee. Nur Name ist verschieden. #00:08:46-
6#
(Adile und Hanife)

Fiir Ibrahim ist es dann auch die Aufgabe des Vorstandes, das Freitagsgebet
0 zu organisieren, dass es reibungslos stattfinden kann. Dabei steht fir ihn die
Pflichterfiillung @iber dem Wunsch nach sozialem Kontakt in seiner Mitgliedsmo-
schee.

[..] esisteine Bindung daaa, organisatorisch, und ich habe da meine Freunde und
alles, die bin ich froh wenn ich die wieder SEHE, aber aber dass das andere (iber-
wiegt, dass ich muss praktisch funktionieren, dass dass ich meinen Tagesablauf
muss organisieren, dass ich darum in die Moschee gehe, die nebenan ist das das
Uberwiegt. #00:13:48-5#

(Ibrahim)

Eine soziale Funktion erhilt bei ihm der Gebetsbesuch eher am Abend, wenn
er nach der Arbeit das Abendgebet verrichtet. Diese beiden pragmatischen Typen,
Ibrahim und Adnan, zeigen, wie die Zugehorigkeit zu einer Moschee eine gerin-
gere Bedeutung hat, wenn die religiose Verpflichtung erfiillt werden will. Dies gilt
in jedem Fall fir das obligatorische Freitagsgebet als Gemeinschaftsgebet, aber
auch in anderen Fillen, nimlich wenn Gliubige unterwegs sind und deshalb die

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

nichstmogliche Moschee anvisieren oder weit entfernt von der Moschee, in der sie
Mitglied sind, wohnen. Religiése Pflicht und Zugehorigkeit durch Mitgliedschaft
und Freundschaften stehen sich hier unvereinbar gegeniiber.

Sprache und ethnische Verbundenheit versus Universalitat

Dies fithrt uns zu einem weiteren Aspekt, der sich aus dem Verhiltnis zwischen
religiéser Pflichterfillung und ethnischer Zugehorigkeit bzw. der diversen Mo-
scheenlandschaft ergibt. In den Moscheen wird hiufig in der Herkunftssprache
der Mitglieder gepredigt. Zwar wird in den gréfieren Moscheen, die sich als mul-
tiethnische Moscheen verstehen (ImanZentrum, Islamisches Zentrum, Blaue Mo-
schee), die Predigt ins Deutsche iibersetzt. Die anderen von mir besuchten Mo-
scheen, die stirker ethnisch geprigt sind, bieten jedoch keine Ubersetzung an.
In der Ulu Camii in Wien, in der auf Tiirkisch gepredigt wird, wird dies damit
begriindet, dass es bei der Vielzahl der Moscheen im Stadtteil fir jeden mog-
lich sei, eine Moschee mit seiner eigenen Sprache zu finden (F. Toygun/Mesut,
W_Explnt_o5, #00:04:12-5%).

An Freitagen werden Moscheen jedoch aus geschilderten Griinden zu multi-
ethnischen Gemeinschaften. Das Aufsuchen der nichstmoéglichen Moschee, wie
man das auch aus den Herkunftslindern gewohnt ist, ist nur mit sprachlichen
Einschrinkungen hinzunehmen. Hinzu kommt, dass die Dichte der Moscheen
nicht so groR ist, wie man das vielleicht aus den Herkunftslindern gewohnt ist.

Das eingangs geschilderte Beispiel einer Konvertitin und ihres pakistanischen
Mannes zeigt aber, wie vor allem die gemeinsame Sprache, ethnische Zugehorig-
keit und raumliche Faktoren fir die Wahl einer Moschee bedeutsam sein konnen.
Leyla fiihlt sich keiner Moschee besonders zugehoérig, sie ist mal hier, mal dort.
Ihr Mann allerdings geht aufgrund der Sprache und der freundschaftlichen Ver-
bundenheit in die pakistanische Moschee, wo Urdu gesprochen wird. Da es dort
aber keinen Frauenbereich gibt, geht Leyla dort nicht hin.

[..] undich gehjajetzt auch am liebsten dort wo die Khutbah logisch ja Gbersetzt

wird auf Deutsch, weil sonst bringt mirja die Khutbah eigentlich nichts. Also klar,

von der Belohnung her schon, aber &h ich mochts ja verstehen. #00:41:54-3#
(Leyla)

Der Interviewausschnitt verdeutlicht, dass es fiir Leyla zwei wichtige Aspekte
bei der Freitagspredigt gibt: Zum einen das Verstehen und zum anderen die Be-
lohnung. Die Belohnung bei Gott ist jedoch in ihrer Darstellung zweitrangig, das
Verstehen der Predigt ist ihr wichtiger. Sie zieht deshalb Moscheen vor, wo die
chutba auf Deutsch gehalten bzw. iibersetzt wird, auch wenn sie betont, dass die
Belohnung bei Gott auch erfolgt, wenn man die chutba nicht versteht. Wenn sich
also die Moglichkeit ergibt, dann ziehen die beiden es vor, dort zum Freitagsgebet

- am 13.02.2026, 15:49:56.

199


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Alltag in der Moschee

zu gehen, wo die Predigt in ihrer beider Sprache gehalten wird. Gleichzeitig spie-
len riumliche Moglichkeiten eine Rolle, denn Leyla braucht als Frau einen Raum,
wo sie ihr Gebet verrichten kann. Fiir die Konvertitin, die, wie sie selbst sagt,
den Islam noch lernen muss, da sie ihn nicht von den Eltern tradiert bekommen
hat, ist die Lehre in der Moschee aber besonders wichtig (Leyla, #00:47:03#). Sie
will deshalb die Predigt verstehen konnen. Moglicherweise ist dies fur gebiirtige
Musliminnen und Muslime nicht so wichtig und es konnte in dieser Aussage ein
Hinweis darauf liegen, warum am Freitag so viele Menschen Moscheen zum Ge-
bet aufsuchen, in denen sie womdéglich die Predigt gar nicht verstehen. Denn hier
wird allein mit der Anwesenheit und Aufmerksambkeit eine Belohnung bei Gott
verbunden, unabhingig von dem Verstehen des eigentlichen Inhalts (siehe auch
oben bei Adnan). Konvertierte kénnen dadurch die tradierten kulturellen Spe-
zifika in den ethnisch ausgerichteten Moscheen herausfordern, denn sie stellen
Traditionen in Frage und rekurrieren hiufig auf Vorstellungen von einem Ur-
Islam, da sie sich mit vielen muslimisch-kulturellen Communities und mit einer
Vielfalt von islamischen Richtungen konfrontiert sehen (vgl. Roald 2012: 349ff.).

Am Beispiel von Leylas Mann zeigt sich allerdings auch die Bedeutung der
Sprache, einer landsmannschaftlichen Zusammenkunft und sozialen Funktion.
Leyla wigt zwischen dem universalen Ethnien-iibergreifenden Anspruch des Is-
lam und der umma der Glaubigen und den Vorteilen sprachlicher und ethnischer
Zugehorigkeit in einer Moschee ab.

Und eben und er ist jetzt schon einer, der sehr auf die Moscheeee dh wahrschein-
lich fixiert ist oder sagt: Nein, dorthin geh ich am liebsten und soo. Aber eben,
er ist sicher offen, also er wird sicher jetzt auch mal nach (Ortsname) kommen,
bisjetzt haben wir es noch nie geschafft zusammen, aber und andere jetzt Freun-
dinnen, was soll ich sagen, ja die ich kenne, die viel in die (Name der Moschee)
gehen, eben die gehen eben dorthin, weil der Mann geht, man geht miteinander.
Und dann machts ja Sinn. Dann wiirde ich ja auch nicht ich nach (Ortsname) und
mein Mann, weil bei den Pakistanern gibts eben kein Frauenabteil. Sonst wiirde
ich sicher auch gern (unverst.) mitihm gehen. [..] Also fiir mich, ja, kommts wirk-
lich nicht darauf an welche Moschee. ja und mhm. Und klar jetzt, (Name einer
Frau) oder andere von dem VORstand LOGISCH, die gehen natiirlich jetzt dorthin,
JA, weil dasistjetzt wie auch ihres /oderihre /JA oderihree VEREIN ist oderihreee
ihre Zugehorigkeit, das ist ja wie logisch dann, aber ich denk jetzt auch eine (Na-
me einer Frau), ich weifd nicht, was sie dir gesagt hat, aber ich kann mir vorstellen,
gehtja auch gern mal wieder dort oder da oder sie ist sicher jetzt auch nicht nur
fixiert auf diese Moschee, das nehm ich nicht an. Also ja (..) also ich denk schon
eher, die Muslime sind eher ja/ also ich hoffs eigentlich, ich finds auch besser so,
wenn man mal da, mal dort oder einfach die Offenheit hat und nicht sagt: Ich geh

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

nur noch dort hin, oder ja, ich weif es nicht (lacht) #00:41:54-3#
(Leyla)

Dieser Interviewausschnitt lohnt sich, genauer betrachtet zu werden. Wichti-
ge Aspekte sind hier »fixiert« auf eine Moschee versus »offen«. Auf eine Moschee
fixiert zu sein steht in engem Zusammenhang mit der Sprache und ethnischen
Zugehorigkeit. Offenheit ist fiir Leyla aber der zu erstrebende Zustand, da damit
die umma als multiethnische Gemeinschaft der Muslime praktiziert werden kann.
An einer anderen Stelle fithrt sie aus, warum ihr Mann nicht in eine andere Mo-
schee geht, denn »er sieht nicht seine Briider und seine Freunde und mit denen
kann man nicht reden, weil dort reden alle, eben [...] Arabisch [...] dort versteht
er dann wieder die Leute nicht, da kann er nicht mitreden, fithlt sich ja dann in
dem Sinne auch nicht so wohl oder mmmbh eingeschlossen« (Leyla, #00:41:54#).
Gemeinsame Sprache und miteinander reden zu kdnnen fordert hier ein Gefiihl
von Zugehorigkeit. Ebenso wichtig ist auch die deutsche Sprache fiir Leyla, aber
dann eher in der Predigt, da sie noch mehr iiber den Islam lernen mochte. Der
Islam ist fiir sie etwas, das man bewusst erlernt und nicht unbewusst kulturell
vermittelt bekommt. Hier werden zwei Logiken angesprochen: die von der ethni-
schen Zugehorigkeit und emotionalen Verbundenheit versus der Offenheit, iiber
ethnische Grenzen hinweg eine globale umma zu formen.

Dies fithrt fiir Leyla und ihren Mann jedoch zu einem Problem: Sie kénnen
nicht gemeinsam als Paar eine Moschee aufsuchen, so wie das ihre Freundinnen
tun. Hier kommt einschrinkend hinzu, dass die Moschee des Mannes keinen
Frauenbereich hat, sie also gar nicht die Méglichkeit zur Partizipation hitte (siehe
Kap. 5.5.3).

Der Interviewpartner Nedzad beschreibt im Interview die Universalitit des
Gebets und die gleichzeitige Zugehorigkeit als Mitglied in einer bestimmten Mo-
schee:

I: Und in welche Moschee fiihlst du dich irgendwie/ also kann man sagen, du
fithlst dich einer bestimmten |zugehérig, oder wie, wie kann man das beschrei-
ben? #00:07:52-9#

Nedzad: Nein (.) ich fithle mich, ich fithle mich|/ bei uns ist das so, das ist das so
spezifisch, einmal hateiner gefragt dh (.) wie is/ wie ein Gebet war irgendwas, hab
ich gesagt, ihr versteht's das nicht. Bei uns ist das spezifisch, wir verstehen ja al-
les. Egal wo ich/ welche Moschee hingehe, ich weifd was ich da/ weil ich weif}, was
die beten. Und fiir uns/ also fir (unverst.) Gebetshaus ein Gotteshaus, da fithlt
man sich einfach wohler in der Umgebung. Also, Zugehorigkeit, ich fithle HIER
Zugehorigkeit, weil ich hier Mitglied bin, ich zahle meine Mitgliedschaft hier in
der Moschee aber besonders zugehorig fithle ich mich, egal wo ich jetzt reingehe,
welche bosnische Moschee, hat man genauso Mitspracherecht //mhm, und aha,

- am 13.02.2026, 15:49:56.

201


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Alltag in der Moschee

ok//. Also nicht Mitspracherecht, man kann halt reden mit den Leuten, wir helfen

uns gegenseitig sehr, also, also, dass wir irgendwelche Konkurrenten sind, son-

dern (.) wir sind Briderlichkeit, also, wir helfen uns gegenseitig. #00:08:45-8#
(Nedzad)

Das Gebet in Arabisch beschreibt Nedzad als universell und Ethnien-
tibergreifend. Er weif3, was gebetet wird, egal in welche Moschee er geht. Auf
der sprachlichen Ebene erméglicht dies die Partizipation am Gebet. Ebenfalls
auf der sprachlichen Ebene spielt sich jedoch der Aspekt »Zugehorigkeit« ab.
Denn diese verbindet Nedzad mit »Mitspracherecht« und dass er mit den Leuten
reden kann, mit gegenseitiger Hilfe, Ehrenamt und Mitgestaltung. Dieses Gefiihl
der »Briiderlichkeit« schrinkt er allerdings auf bosnische Moscheen ein, sie gilt
nicht fir alle Moscheen. So ist es diese Ebene der ethnischen und sprachli-
chen Zugehorigkeit zu einer bestimmten Moschee und Gemeinschaft, die das
Zugehorigkeitsgefiihl ausmacht. Er fithrt weiter aus, wie er das Gebet praktiziert:

Wenn's geht, dann schon, wenn ich Zeit dafiir hab, und ich schau, ich seh: ok, jetzt
hab ich zehn fiinfzehn Minuten Zeit, dann gehe ich, egal ob jetzt bosnische, tiir-
kische, arabische ist, die beten alle auf die gleich Weise. Also keine besondere
Zugehorigkeit zum @STAMM-VEREIN oder (lacht) //ja// Stamm ham wer nicht@.
#00:12:41-1#

(Nedzad)

Im Hinblick auf das Gebet kennt Nedzad keine exklusive Zugehorigkeit. Diese
entfaltet sich eher in den sozialen Angeboten, dem Engagement und der gegen-
seitigen Hilfe in der Moschee. Adnan verweist auf die Nutzungspraxis in seinem
Herkunftsland:

Ah, Sie miissen sich das so vorstellen, dort gibt es ein oder zwei Moscheen im Dorf
oder in der Stadt gibts mehr, fast in jedem Quartier, oder? Leute dort auch neben,
neben das, das Gebet das sie verrichten, dann natiirlich sich auch treffen und sit-
zen. Man darfja in Moschee sitzen und &h bleiben und lernen, Sie haben einmal
auch gesehen, dass da auch fiir andere Zweck genutzt werde. [..] Ahh, das Wort
allein Moschee (.) gibts ja schon Hinweis, was du alles @darfst machen, oder’@
(lacht) #00:18:51-7#

(Adnan)

Adnan reflektiert, dass die Anzahl der Gebete ausschlaggebend dafiir ist, dass
man flexibel sein muss. Er betont dariiber hinaus die Dichte der Moscheen und
dass die Gebiude vielfiltig genutzt werden. Adnan beschreibt die Moscheen im
Herkunftsland als soziale Orte, indem er »treffen« und »sitzen« betont. Gleich-
zeitig ist die Moschee fiir ihn ein Ort, wo man sich nicht erkliren muss und
es keine soziale Kontrolle gibt. Allerdings schrinkt er ein, dass der Begriff »Mo-

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

schee« bereits vorgibt, was man in einer Moschee alles machen darf. Was das fiir
ihn konkret bedeutet, bleibt hier vage. Die mangelnde Dichte der Moscheen in
der Schweiz und in Osterreich erschwert damit die mitgebrachte Nutzungspraxis.
So entsteht ein Spannungsverhiltnis zwischen lokaler, ethnischer Zugehédrigkeit
und tradierter pragmatischer Nutzung.

Tatsichlich gibt es in islamisch geprigten Lindern unterschiedliche Mo-
scheen: Kleinere in den Stadtteilen und grofiere, die fiir die Festtage und
das Freitagsgebet aufgesucht werden (vgl. Beinhauer-Kohler 2009: 48). Diese
unterscheiden sich auch terminologisch: Eine masgid ist der Ort der Nieder-
werfung, wohingegen eine gamic ein Ort des Versammelns ist'. Die kleinen
Stadtteilmoscheen werden demnach zu den tiglichen Gebetszeiten von Passanten
aufgesucht. In der Diaspora vermischen sich allerdings die Funktionen, da die
Dichte der Moscheen, wie gesagt, nicht so grof} ist. Lediglich das Islamische
Zentrum und das ImanZentrum kénnen unter Umstidnden als Freitagsmoscheen
bezeichnet werden.

Die Besonderheit in den Lindern wie Osterreich oder der Schweiz ist, dass
hier Gliubige aus unterschiedlichen Herkunftslindern praktizieren und sich in
einer Minderheitenrolle befinden. Es darf nicht vergessen werden, dass diese
beiden Aspekte fir die meisten muslimischen Gliubigen neu ist. Aufgrund der
fehlenden Dichte miissen gegebenenfalls lingere Wege in Kauf genommen wer-
den. Dariiber hinaus haben die Moscheen eben nicht nur eine religiése Funktion,
sondern auch eine soziale, in der Hinsicht, dass eine gemeinsame Sprache ge-
sprochen, gemeinsame Migrationserlebnisse und eine gemeinsame Kultur geteilt
werden (Beilschmidt 2015; Bartels & De Jong 2007; Halm etal. 2012; Kraft 2002;
Lemmen 2003; C. Monnot 2013; Ornig 2006; Suder 2015). So existieren parallel
immer zwei Logiken: Die von der Universalitit des Islam und der Gemeinschaft
der Muslime, die moscheeiibergreifend ist, und die von der ethnischen Zugeho-
rigkeit. »Zugehorigkeit« scheint hier ein schwer fassbares Phinomen zu sein, das
mit der Praxis der Zugehorigkeit zu einer christlichen Ortsgemeinde als religio-
se und politische Ortsgemeinschaft nicht vergleichbar ist. Die Moschee ist dabei
kein Ort, der exklusiv das Gebet nur fir Mitglieder anbietet, sondern ist offen fiir
alle. Sie fungiert als Dienstleisterin, die Moglichkeitsstrukturen fiir die Ausitbung
religiéser Praxis schafft.

b.2.5 Gebet und soziale Funktion der Moschee

In den vorausgegangenen Ausfithrungen konnte gezeigt werden, dass sich die
Praxis in Moscheen zwischen ethnischer/formaler Zugehorigkeit und Flexibili-

16  Vergleiche auch die tiirkische Bezeichnung camii, wie z.B. verwendet bei der Ulu Camii in
Wien.

- am 13.02.2026, 15:49:56.

203


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Alltag in der Moschee

tit bewegt. Moscheen wiirden ohne einen gewissen Grad an Zugehdrigkeitsbe-
wusstsein und Gemeinschaft allerdings nicht funktionieren, denn sie sind auf
ehrenamtliches Engagement und Spenden angewiesen. Wie bereits deutlich wur-
de, wird das gemeinsame Gebet als Handeln verstanden, an dem punktuell Ge-
meinschaft entsteht. Die Gemeinschaft ist dabei nicht auf einen bestimmten Ort
bezogen und wird in diesem Fall als Gemeinschaft der Muslime, also als umma
verstanden. Dabei ist es wichtig, dass das Gebet organisiert ist und reibungs-
los und zuverlissig lauft. Mogliche Konflikte und unterschiedliche Auffassungen
werden zugunsten der gemeinsamen Verrichtung des Gebets ausgeblendet. In
der multiethnischen Moschee, dem ImanZentrum, wird dariiber hinaus betont,
dass auf politische Auflerungen verzichtet wird:

Zwei Richtlinien gibts: Wir wollen keine radikale Gruppe haben. Also radikale
Gruppen haben KEINE Plattform hierund es wird keine kein politisches Statement
abgegeben vom Zentrum aus. Ob das jetzt Auslidnderpolitik ist oder inlandische
Politik, das ist nicht unser Business. Also zum Beispiiiel, bei dem dhh, dgyptischen
sogenannten Revolution hat es natirlich pro-Mursi und gegen-Mursi Leute da ge-
kommen und &hm, wenn man sich vorstellt, wenn der Imam dann etwas fiir Mursi
oder gegen Mursi sagt, dann ist die andere Partei verriickt und das geht gar nicht.
Also. Kénnen wir nicht. Da soll sich jeder seine eigene Bildung, Meinung bilden.
#00:23:27-8#

(I. Kientzler)

Die Vermeidung von Differenzen ist hier eine Strategie, um den Frieden
zu wahren und Gemeinschaft iiber ethnisch-nationale Grenzen hinweg in einer
multi-ethnischen Moschee zu erméglichen. Ein anderer Aspekt von Gemeinschaft
findet sich in den Fillen, in dem der soziale und gemeinschaftliche Aspekt des
Moscheebesuchs im Vordergrund steht und sich an diesen das gemeinsame Ge-
bet anschlieft. Im Interview mit einer jungen Muslimin wird deutlich, dass es
gerade fiir Jugendliche wichtig ist, Freunde zu treffen. Fiir Mira und ihren Bruder
ist der soziale Aspekt des Moscheebesuchs besonders wichtig und iiberstrahlt die
religiése Bedeutung:

Weil ich mein, Moschee ist ja etwas Religidses, aber man splirt es nicht wirklich,
dass es religios orientiert ist, weil man hat dann eben auch Freunde und es ist eher
so irgendwie, JA, man denkt nicht gerade an die/ an Religion, wenn man sagt: ich
geh in die Moschee. Man denkt dann eher: ok, ich hab hab meine Freunde dort.
#00:04:08-3#

(Mira)

Fir Mira hat der Besuch der Moschee eine starke soziale Bedeutung, welche
die religiése Funktion des Ortes iiberdeckt. Moschee bedeutet fiir sie, Freunde

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

dort zu haben und nicht in erster Linie, die Religion zu praktizieren. Die Moschee
sei fiir sie ein Ort mit »Gleichgesinntenc, ein Ort an dem man sich nicht erkliren
miisse, wie Mira weiter konkretisiert (Mira, #00:03:12-6#). Obwohl sie sich selbst
als religios bezeichnet, ist das Gebet in der Moschee nur zweitrangig. Neben
dem Unterricht (siehe Kap. 5.3), der fiir sie als Kind sehr wichtig war, sind fir sie
die sozialen Kontakte zu Gleichaltrigen von hoher Bedeutung. Die Moschee der
Eltern zeigt sich fir die Jugendlichen daher nicht primir als Ort des Gebetes, da
man dieses auch andernorts verrichten kann, sondern als sozialer Ort. Dies trifft
in dhnlichem Mafe auch auf die Erwachsenen zu, wie das Beispiel von Leylas
Ehemann im vorherigen Abschnitt gezeigt hat, wobei hier Sprache eine wichtige
Rolle gespielt hat. Fiir Adnan kommt die soziale Funktion der Moschee vor allem
am Sonntag zum Tragen:

Haben Sie eigentlich auch mal gesehen, dass da am Sonntag da gibts mehrere
Leute? Weil meistens Leute haben dann frei, dann kommen da vielleicht mit eine
Bekannte oder so treffen, seinen Kaffee trinken und dann. @Das ist alles@ . [...]
#00:16:59-1#

(Adnan)

Am Wochenende, wenn Adnan Zeit hat, findet fiir ihn das soziale Leben in der
Moschee statt. Mit dem lachend gesprochenen Nachsatz »Das ist alles« mochte
der Interviewte verdeutlichen, dass es nichts Besonderes ist, was am Wochenende
stattfindet. Allerdings wird deutlich, dass Soziales und religiése Pflicht zeitlich
entkoppelt werden. Entkoppelung findet immer dann statt, wenn sich Erwartun-
gen widersprechen und nur getrennt voneinander erfiillt werden konnen (vgl. J.W.
Meyer & Rowan 1991: 58). Wihrend Adnan also wihrend der Woche die Moscheen
im Kontext seiner Berufstitigkeit pragmatisch nutzt, wird Zugehérigkeit am Wo-
chenende praktiziert. Die Moscheen stellen sich mit Angeboten am Wochenende
auf diese Praxis ein (z.B. Bildungsangebote, siehe Kap. 5.3). Die Moschee ist da-
bei ein sozialer Ort, der seine besondere Bedeutung durch die Minderheitenrolle
der Musliminnen und Muslime erhilt. Dies haben auch Arbeiten zahlreicher For-
schender verdeutlicht (vgl. Beilschmidt 2015; Bartels & De Jong 2007; Halm etal.
2012; Kraft 2002; Lemmen 2003; C. Monnot 2013; Ornig 2006; Suder 2015).

Mira erklirt, was das Gemeinschaftsgefiihl fiir sie ausmacht, und stellt dabei
einen Zusammenhang zwischen Gebet und Gemeinschaft her:

Mira: Ja, es ist anders. Es ist anders als wenn man es, als wenn man zu Hause das
Gebet verrichtet. Man hat dann so ein Gemeinschaftsgefiiliithl, weil ich meine im
Gymnasium war ich die einzige Auslanderin, also das heifst auch die einzige mit
einem anderen Glauben. Und dann hab ich das wie nicht wirklich so ahm (..) also
ich mein alle wussten, dass ich Moslem bin aber nicht wirklich so heraus posaunt.
Weil es immer so einen negativen Beigeschmack hat, hab ich das Gefiihl, dass

- am 13.02.2026, 15:49:56.

205


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Alltag in der Moschee

Leute dann immer so etwa so zuriickhaltend sind und dann hat man sich natiir-
lich schon etwas kontrolliert in dem Sinn, dass man vielleicht das vegetarische
Menu bestellt hat und nicht gefragt hat: was ist das fiir ein Fleisch? #0:06:08-8#
I: aha, ja ok. #00:06:06-1#
Mira: so Sachen. Und dann dhm war es dann pldtzlich irgendwie in der Moschee,
war es ok, wenn man in der Moschee ist, dann weifd man: alle sind Moslems. Die
Vorurteile, die Leute haben, die die negative Haltung, die existiert gar nicht. Al-
so weifdt du? Ist man schon automatisch auf einer anderen Ebene. Und von dem
her finde ich das Gebet in der Moschee etwas sehr sehr Schones. Darum liebe ich
es auch in der Fastenzeit in die Moschees zu gehen und zu beten. Weil es ist so,
man (unverst.) einen Moment der Ruhe, wo man wirklich, (.) JA! ich weif auch
nicht, mal runter kommen kann und einfach nur FOLGEN kann, was der Imam sagt.
#00:06:44-0#

(Mira)

Das gemeinsame Gebet steht bei Mira im engen Zusammenhang mit dem
Zusammentreffen mit anderen Musliminnen und Muslimen. In ihrer Erklirung
macht sie eine Differenzierung auf zwischen ihrem Leben als Schiilerin am Gym-
nasium und dem Ort Moschee. Auflerhalb der Moschee mdchte sie nicht offen
zeigen, dass sie Muslimin ist, weil sie den Eindruck hat, dass die Menschen ihr
gegeniiber dann reservierter sind. Sie hat sich deshalb mit offenem Zurschau-
stellen ihrer Religionszugehorigkeit zuriickgehalten und nennt als Beispiel das
Essen. Die Essensauswahl — sie nimmt das Vegetarische anstatt zu fragen, ob
das Fleisch halal ist — wird damit zum Marker ihrer Zugehorigkeit und Religion
wird dadurch sichtbar. Obwohl es in dem Abschnitt des Interviews um das Gebet
ging, ist ihr Beispiel fir sichtbare Religion nicht das Gebet sondern das Essen.

Interessant sind dann auch ihre weiteren Gedanken und die Gegeniiberstel-
lung ihrer Fremdheitserfahrung aulerhalb der Moschee mit ihrer Erfahrung in-
nerhalb der Moschee, die sie vornimmt. In der Moschee gibt es keine »negative
Haltung« gegeniiber ihr als Muslimin. Sie erfihrt ein gegenseitiges Verstehen
aufgrund der gemeinsamen Religionszugehorigkeit. Es ist tatsichlich die Reli-
gion, die fir Mira dafiir ausschlaggebend ist, denn das Albanischsein wird hier
nicht genannt. Ihre Erfahrung des Andersseins bezieht sich also stark auf ihre
Religionszugehorigkeit und nicht auf ihre auslindische Herkunft. Hierin spie-
gelt sich die Verlagerung des 6ffentlichen Diskurses von »den Auslindern« hin zu
»den Muslimen« wider, der in der Forschung vielfach festgestellt worden ist (sie-
he Kap. 3 und z.B. Behloul 2007a). Das Gefiihl der Zugehdrigkeit im Gegensatz
zum Gefithl der Andersartigkeit entsteht fiir Mira im Gebet. Es ist mit einem
Gefiihl der Ruhe verbunden, ihre Existenz wird nicht in Frage gestellt und sie
kann einfach dem Imam zuhoren.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

Die Reproduktion der muslimischen Gemeinschaft erfolgt hier durch das Ge-
bet. Es ist Teil der Selbstverstindlichkeit muslimischen Lebens und hat fiir Mira
als gemeinschaftsstiftendes Element eine wichtige Bedeutung, da sie gerade im
Gebet die Gemeinschaft spiirt. Erst als sie die Schule wechselt und sich aufgrund
von Fragen der Mitschiilerinnen und Mitschiiler mit ihrer Religionszugehorigkeit
auseinandersetzen muss, bemerkt sie, was es bedeutet, einer Minderheit anzu-
gehdren und mit Vorurteilen konfrontiert zu sein. Die Moschee erfihrt sie als
krassen Kontrast zu ihren Erlebnissen. Als Ort, an dem man sich nicht erkliren
muss, wird die Moschee zum Ort geteilter, impliziter Sinnstrukturen im Sinne
Karl Mannheims. Hier muss das Selbstverstindliche, das »Muslimisch-Sein« oder
auch das »Albanisch-Sein«, nicht erklirt werden. Die Moschee steht so im Gegen-
satz zur Auflenwelt, wo man sich eben erkliren muss. Die Auflenwelt ist damit
der Ort der Mira ihr Anderssein immer wieder vor Augen fiihrt.

Bei Mira deutet sich an, dass die ethnische Zugehorigkeit fiir die Teilnahme
am Gebet fir die zweite und dritte Generation nicht im Vordergrund steht. An-
ders als bei der ilteren Generation, bei der eine gewisse »Treue« an eine Moschee
zu beobachten ist, scheint sich dies bei jingeren Musliminnen und Muslimen
zu dndern und Moscheen dienen weniger als »Kulturverein«, wo man die gleiche
Sprache spricht und ihnliche Erlebnisse teilen kann. Obwohl die Gemeinschaft
mit anderen Musliminnen und Muslimen wichtig fir die Selbstversicherung ist,
tritt der spezifische Ort in den Hintergrund. Als Miras Freunde nicht mehr in
die Moschee gehen, weil sie berufstitig sind und nicht mehr wie gewohnt am
gemeinsamen Religionsunterricht teilnehmen kénnen, geht auch sie nicht mehr
hin. Erst an der Universitit findet sie wieder muslimische Gleichaltrige, mit de-
nen sie gemeinsam das Gebet im Raum der Stille des Universititsgebiudes ver-
richtet. Und auch hier wird wieder deutlich, wie wichtig ihr der soziale Aspekt
des Gebets und das Zusammentreffen mit anderen Musliminnen und Muslimen
ist, wenn sie mehrfach das »zusammen« betont.

Und sie haben ja jetzt an der Uni das Freitagsgebet eingefiihrt, was wirklich cool
ist, weil man geht zusammen, man isst nachher zusammen zum Mittag und das
ist wirklich und da versuch ich sozusagen mir den Freitagmittag fiir das frei zu
behalten und dann die anderen zu treffen und dann das Gebet zusammen zu ver-
richten () zusammen zu essen. #00:07:20-0#

(Mira)

Die Verbindung von religiéser Praxis und Sozialem wird hier durch die Be-
griffe »treffen« und »zusammen essen« angezeigt. Heute definiert Mira ihre Zu-
gehorigkeit neu, was jedoch nicht eine definitive Abkehr von der Moschee, in der
sie aufgewachsen ist, bedeutet. Sie kann sich sehr gut vorstellen, dass sie spiter
einmal, wenn sie eigene Kinder hat, wieder in diese Moschee gehen wird, aber

- am 13.02.2026, 15:49:56.

207


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Alltag in der Moschee

weniger zum Gebet als fiir die Erziehung ihrer Kinder und fiir konkrete Aufgaben.
Neben der Flexibilitit beim Moscheebesuch, welche bereits beschrieben wurde,
kann es damit auch eine wechselnde Zugehorigkeit im Biographieverlauf geben.
Es ist legitim, zu einem spiteren Zeitpunkt im Leben wieder mehr Zeit in der
Moschee zu verbringen und Aufgaben zu iibernehmen. So dhnlich beschrieb es
der Imam Muris Begovic in der bosnischen Moschee in Schlieren, Ziirich, nim-
lich dass die Jugendlichen irgendwann einmal nicht mehr kimen, aber er sich
keine Sorgen machen wiirde, denn spiter kimen sie dann schon wieder zuriick
(M. Begovic, ZH_ExpInt_03).

Eine weitere wichtige Beobachtung im Hinblick auf den sozialen Aspekt des
gemeinsamen Gebets ist, dass der Moscheebesuch nicht unbedingt eine Angele-
genheit der ganzen Familie sein muss. Dies ist auch vor dem Hintergrund der
geschlechterspezifischen Bedeutung des Moscheebesuchs zu sehen, wie aus dem
folgenden Interviewausschnitt deutlich wird:

Und also eben heute noch in der Familie, ja mein Vater jeden Freitag, mein Bru-
der praktisch jeden Sonntag und meine Mutter wenn es dann Veranstaltungen
gibt. Und ich dann auch @wenn so etwas@ von der Uni organisiert ist oder so.
#00:04:35-6#

(Mira)

Wihrend Mira mit ihrem Vater immer freitags und sonntags in die Moschee
gegangen ist, ging ihr Bruder nur sonntags und ihre Mutter nur zu Feiertagen.
Die oben zitierte Interviewpartnerin Leyla besucht ebenfalls Moscheen getrennt
von ihrem Mann, wenngleich sie sich einen gemeinsamen Besuch als Familie
wiinscht. Altere Herren treffen sich gemeinsam ohne ihre Frauen und sitzen zwi-
schen den Gebetszeiten zusammen und trinken Tee. Wie Mira versichert, sei ihr
erst kiirzlich klar geworden, dass im Vergleich zu anderen Frauen Albanerinnen
kaum in die Moschee gingen. Auch sie geht heute nur zu einem gemeinsamen
Gebet, wenn etwas von ihrer Studierendengruppe organisiert wird und behilt
damit die erlernte Praxis zumindest teilweise bei. Aber auch Vater und Sohn ge-
hen nicht gemeinsam in die Moschee, sondern jeder wie er Zeit hat. Die soziale
Funktion des Moscheebesuchs bezieht sich damit nicht unbedingt auf die Fami-
lie, sondern auf Gleichgesinnte, Gleichaltrige und vielleicht auch auf Menschen
des gleichen Geschlechts.

Anders als die regelmiRigen Gebete in der Moschee sind die Aktivititen wih-
rend des Fastenmonats Ramadan Ereignisse, die alle Familienmitglieder in der
Moschee zusammenbringen. Im nichsten Abschnitt werden die Aktivititen in
den Moscheen im Ramadan exemplarisch fir das Feiern von Festen beschrieben.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

5.2.6 Ramadan: Familienereignis und umma-Gefiihl

Das Fasten im Monat Ramadan ist eine der fiinf Siulen des Islam und gehort da-
mit zu den Grundpflichten einer und eines jeden Gliubigen. Der Monat Ramadan
ist der neunte Monat des Mondkalenders und verschiebt sich damit im Jahresver-
lauf. Zwischen dem Sonnenaufgang und dem Sonnenuntergang soll auf die Zu-
sichnahme von Nahrung und Getrinken sowie auf sexuelle Aktivititen verzichtet
werden. Aufgrund der unterschiedlichen Traditionen und Rechtsschulen gibt es
unterschiedliche Auffassungen dariiber, wann der Ramadan beginnt und endet.
Die Heterogenitit bezieht sich auch auf den tiglichen Beginn des Fastens und
den Zeitpunkt des Fastenbrechens (?iffar)”. Die von mir untersuchten Moschee-
organisationen orientieren sich meist an der Praxis ihrer Herkunftslinder und
den Vorgaben dortiger religidser Autorititen. So verkiindete das ImanZentrum in
Volketswil den Beginn der Fastenzeit einen Tag spiter als die Blaue Moschee in
Ziirich. Innerhalb des heiligen Monats, so die Uberzeugung, sind die Gliubigen
Gott niher als zu anderen Zeiten und der Teufel und die Dimonen sind machtlos
(vgl. Wiegers 2004: 331). An den Tagen und Nichten des 21., 23., 25., 27. und 29.
wird noch einmal besonders gefeiert, denn eine dieser Nichte gilt laut Koran als
lailat al-qadr, die Nacht der Bestimmung, in der der Koran offenbart wurde™. In
dieser Nacht, deren genaues Datum unbekannt ist, sind nach islamischer Tradi-
tion die Tore des Himmels offen (vgl. ebd.: 331). Der Ramadan schliefdt mit dem
Fest des Fastenbrechens ab (<id al-fitr), das das salat al-<id beinhaltet sowie den
Besuch von Verwandten.

Der Ramadan wird in der Literatur als stark gemeinschaftsstiftend beschrie-
ben und selbst Menschen, die ansonsten die Moschee nicht aufsuchen, nehmen
teil (vgl. ebd.: 331). Dementsprechend sind die Moscheen wihrend dieser Zeit
voller als im Rest des Jahres, denn es besteht der Glaube, dass die Gebete, die
im Ramadan gemacht werden, mehr zihlen als wihrend des Jahres, und damit
versiumte Gebete nachgeholt werden kénnen. Adnan beschreibt, wie dann auch
Frauen in die Moschee kommen:

Weil in de Fastenmonat sozusagen sind ja (.) sind ja, es ist ein Monat, wo Leute/
die Glaubige sind ja mehr aktiv in der Moschee, dann wird da alles ausgeraumt,
gerdumt, und dann dh dann wird da das Zimmer da exklusiv nur fiir Frauen &h
freigestellt. Und die Frauen kommen dannjaauch firjedes, jedes Gebet oder auch
Freitagsgebet. #00:37:03-3#

(Adnan)

17 Zuden genauen Regelungen bzgl. der Zeiten und Ausnahmen vom Fasten vgl. Ahmad (2009).
18  Siehe auch Sure Al-Qadr.

- am 13.02.2026, 15:49:56.

209


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltag in der Moschee

C
IMAN 220505

ZENTRUM vouerswi zoricH
.

Der Weg der Mitte

Dieses Thema wird uns den ganzen Ramadan begleiten
Programm:
Zeit Angebot Dauer Sprache Wer Bemerkungen
Mo/Mi/Fr nach Asr-Gebet*: Ders mit NN 90 Min. deutsch Frauen ausser 28.06.-04.07.2015
Auf Anfrage und Anmeldung. Quranrezitation mit [ offen deutsch Frauen ausser 28.06.-04.07.2015
Tiglich nach Fajir-Gebet: Ders mit e Gésten 15 Min. arabisch Alle
Tiglich nach Asr-Gebet: Ders oder Quranrezitation mit [ 30-45Min.  arabisch/deutsch Alle
Vor dem Isha-Gebet: Ders mit [N 10 Min arabisch/deutsch Alle

*  Nach dem Ischa-Gebet um 23:00 Uhr beginnt das Tarawih-Gebet,

* Am Samstag, 27. Juni und Samstag, 04. Juli 2015 gibt es jeweils einen Iftar fiir Frauen im 2. Obergeschoss, genauere Infos werden noch bekannt gegeben.
= *persthemen von IR Vo: Figh / Mi: Tauhid / Fr: Ramadan

*  Vom 19. bis 22. Juni wird (N zu Gast sein, néhere Informationen folgen

Wir wiinschen allen einen gesegneten Ramadan.

IGVZ und SIzv

Juchstrasse 15
8604 Volketswil - Hegnau
+41 43 399 58 74

info@imanzentrum.ch
www.imanzentrum.ch

Abbildung 32: Ramadan Programm, ImanZentrum Volketswil, 2015.

Er beschreibt den Ramadan als einen besonderen Zeitraum, in dem sich alle
mehr einbringen und engagieren als sonst. Es wird zudem darauf geachtet, dass
auch Frauen praktizieren kénnen. Die unterschiedliche Praxis von Minnern und
Frauen in der Moschee scheint sich daher im Ramadan zu dndern und mehr Frau-
en suchen die Moschee auf. Dariiber hinaus wird der Monat in vielen Moscheen
durch ein vielfiltiges Angebot begleitet, so z.B. in Volketswil wo es vermehrt
Kurse mit religiéser Unterweisung gibt (Abb. 32). Das Programm ist in vielerlei
Hinsicht interessant: Es ist ein rein religiéses Programm und dient damit der
religiésen Unterweisung und Besinnung. Dies unterstreicht die religiése Bedeu-
tung des Ramadan. Es gibt Angebote, die sowohl nach Geschlechtern getrennt als
auch gemischt sind. So sollen verschiedene Bediirfnisse angesprochen werden.
Dass Angebote durch externe Gelehrte und Giste bereitgestellt werden, hebt die
Besonderheit des Ramadan hervor.

Das Fastenbrechen (viftar) wird zudem hiufig in Gemeinschaft in der Mo-
schee vollzogen, woran sich dann die Ramadan-Gebete anschlief}en. In der Blau-
en Moschee wird dies als »Familienereignis« beschrieben, zu dem auch nicht-
muslimische Freunde eingeladen werden, wie zum Beispiel die Nachbarschaft der
Moschee. Hier gewann ich den Eindruck, dass am -iffar in erster Linie tiirkisch-
stimmige Personen anwesend waren. Dies deutet darauf hin, dass, obwohl die
Besucherinnen und Besucher am Freitagsgebet eher international zusammenge-

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

setzt sind, das Fastenbrechen im Ramadan dann doch eine Frage der ethnischen
Gemeinschaft und Familie ist. Auch in der Ulu Camii werden die Anwohnerinnen
und Anwohner zum Fastenbrechen eingeladen, welches aufgrund von Platzman-
gel dann als StraRenfest stattfindet. Damit dient die Einladung zum :iffar auch
dazu, Kontakte zu pflegen®. Das Essen als nicht-religiése rituelle Handlung bietet
sich hier in besonderer Weise an.

Die Speisen werden in der Regel von Mitglieds-Familien gestiftet (ZH_Prot_21).

Im ImanZentrum Volketswil iibernahm 2013 aus organisatorischen Griinden der
Verein die Bereitstellung von Essen an mehreren Tagen, was durch Spenden
finanziert wurde (ZH_Prot_o5). Das gemeinsame Essen in der Moschee spielt in
den meisten Fillen eine wichtige Rolle und wird nach Geschlechtern getrennt
eingenommen. In anderen Traditionen, wie sie die Mitglieder in der Albanischen
Moschee in Ziirich verfolgen, wird das -ifftar im Kreis der Familie gefeiert,
weshalb in der Moschee kein gemeinsames Essen stattfindet.

Die Praxis des Fastenbrechens ist in der Moschee eng mit der des Gebetes
verbunden. Zunichst wird das Nachtgebet verrichtet, woran sich das gemeinsame
Fastenbrechen, zunichst mit Datteln und Milch oder Wasser, anschlief3t. Nach
dem gemeinsamen Mahl ist es dann méglich, das salat at-tarawih in der Moschee
zu verrichten. Je nach Tradition wird dies unterschiedlich hiufig wiederholt, von
acht lingeren Einheiten bis zu zwanzig kiirzeren. Der Zweck des Gebetes ist es,
in dieser Zeit einer Koranrezitation zu folgen und dadurch wihrend des Ramadan
ein- oder mehrmals den kompletten Koran zu héren (vgl. ZH_Prot_21 und Ahmad
2009: 409).

Junge Musliminnen in Ziirich und Wien erzihlten mir von einer Tradition,
die wieder die lose Bindung an Moscheen verdeutlicht. Mit Hilfe von WhatsApp-
Gruppen organisieren sie eine Art »Moschee-Hopping«, wie Mira beschreibt:

Das war schon cool, denn die eine kam aus dem Aargau mit dem Auto, weifdt du
(.) wir haben so einen Gruppenchat und geschrieben: Hey, welche Moschee heute
Abend? und dann hat man geschrieben: ok! Und dann gingen wir alle zusammen
hin. [..] #00:25:39-7#

(Mira)

19 Sternbach analysiert unterschiedliche °iftar-Veranstaltungen, unter anderem als eine Form
von »Geschaftsessen«, im Rahmen derer religiéser und politischer Dialog betrieben und da-
mit Sozialkapital akquiriert wird (vgl. Sternbach 2010). Dieses Mittel zur Sozialkapitalakqui-
se werde sowohl von Moscheeorganisationen als von nicht-muslimischen Akteuren genutzt.
Mitinterreligiésen Veranstaltungen als Governance-Instrument hat sich indes auch A.-K. Na-
gel (2015a) auseinandergesetzt und stellt fest, dass die staatliche Beteiligung je nach Format
unterschiedlich ausfallen kann. In meinem Sample gab es allerdings keine Beteiligung von
staatlicher Seite an iftar-Veranstaltungen. Sie waren entweder intern, auf die muslimische
Offentlichkeit oder auf nachbarschaftliche Kontaktpflege ausgelegt.

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltag in der Moschee

Eine junge Frau aus Wien erzihlte mir, dass sie den Besuch in den unter-
schiedlichen Moscheen geniefRe und sich auch iiber die unterschiedliche inter-
nationale Verkdstigung freue. Mira beschreibt weiter, wie sie mit einer Gruppe
junger Frauen unterschiedliche Moscheen im Ramadan besucht:

Aber diesen/zum Beispiel diesen Sommer habich, hab ich hierin der Schweiz ver-
brachtund dann dh hat der MSAZ [Muslim Students Association Zurich, A.d.V.] oft
irgendwie so Iftars veranstaltet in verschiedenen Moscheen. Und dann lernt man
natiirlich andere so kennen und dann habe ich die (Name einer Frau), die du auch
an diesem Abend kennengelernt hast, und wir wohnen ziemlich nah, dann sind
wir mit dem Fahrrad einmal in die tURkische Moschee, einmal in die albanische,
das war so etwas SCHONes. Ja und plétzlich Leute, die gleich alt sind, (unverst.)
da jetzt mit dem Fahrrad, das war wirklich so, ja. Von daher hab ich es wirklich
schdn genossen, weil man betet mit dem Imam zusammen, es ist so eine Ruhe, es
ist, ich weifd nicht, es ist eine inner/ innerliche Ruhe. Das finde ich sehr sehr schon.
#00:24:46-6#

(Mira)

Mira und auch andere Gliubige beschreiben den Ramadan als ein freudiges
Ereignis, dem das ganze Jahr entgegengefiebert wird und dessen Gebete und
Festmahle in Gemeinschaft mit Freunden und Familie begangen werden. Durch
das Moschee-Hopping wird der Ramadan fir Mira zu einem Ereignis, bei dem
sie ethnieniibergreifend unterschiedliche Moscheen kennenlernen kann. Die Mo-
schee bietet hier den Raum fiir gemeinschaftliche religiése Praxis und auch Mog-
lichkeitsstrukturen fiir soziale Aktivititen. Das Fasten wird dabei nicht als Last
angesehen, sondern man freut sich aufgrund der Besonderheit des Ereignisses.

Das Beispiel der Jugendlichen zeigt, dass wie beim wochentlichen Gebet fiir
die Gemeinschaft nicht eine bestimmte Moschee notwendig ist. Vielmehr ist es
die Gemeinschaft mit Gleichgesinnten, die hier von Bedeutung ist. Bei dem stark
gemeinschaftszentrierten Ereignis ist der Ort an sich zweitrangig.

In den Jahren, in denen ich meine Beobachtungen durchgefiihrt habe, fiel der
Ramadan jeweils auf die lingsten Tage im Jahr. Daher fand das Fastenbrechen
erst spat in der Nacht, teilweise nach 23 Uhr statt. Viele Gliubige meinten daher,
dass sie gar nicht in der Lage seien, so viel zu essen, weil sie sonst nicht schlafen
konnten (ZH_Prot_21). Die Klage dariiber, dass im Ramadan sogar ein paar Kilos
zugelegt witrden, zeugt jedoch davon, dass diesem Vorsatz nicht alle folgen. In
der Ulu Camii in Wien beklagte sich ein Mitglied des Vorstandes, dass aufgrund
der Uhrzeit des -iffar nur wenige bis gar keine geladenen Nachbarinnen und
Nachbarn gekommen wiren. Die Hoffnung besteht, dass in den nichsten Jahren
dann wieder mehr ihrer Einladung folgen (Mesut, #00:10:50-4#). Hier miissen

- am 13.02.2026, 15:49:56.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

also Einschrinkungen hingenommen und Anpassungsleistungen aufgrund der
geographischen Lage und Feiertagsregelungen vorgenommen werden.

Bis auf die Ausnahmen ImanZentrum Volketswil und Islamisches Zentrum
Wien sind die meisten Moscheen viel zu klein, um den Andrang der Menschen
zu bewiltigen, die an den Ramadangebeten teilnehmen wollen. Deshalb wer-
den auch oft die Plitze vor den Moscheen mit Teppichen ausgelegt, damit die
Menschen das Gebet absolvieren kénnen. Endgiiltig an ihre riumlichen Grenzen
stoflen die Moscheen jedoch am salat al-<id. Dann werden hiufig grofere Riu-
me wie Turnhallen angemietet (vgl. auch Interview Nadja, #00:04:56-6#). Dies
zeugt davon, dass der Ort Moschee und der Gebetsraum nicht an ein bestimm-
tes Gebidude gebunden sind. Die Moschee ist nur eine Moglichkeit eines Raumes
religidser Praxis (siehe ausfihrlich in Kap. 6).

Anders herum sind die Aktivititen in der Moschee nicht ausschlieflich auf
religiose Praxis beschrinkt. Ein Angebot, das alle von mir besuchten Moscheen
machten, ist der Koran- und Religionsunterricht fiir Kinder und Jugendliche. Hin-
zu kommen hiufig Bildungsangebote fiir Erwachsene. Um den Charakter einer
Moschee besser zu verstehen, ist es daher wichtig, sich diese genauer anzusehen,
was im folgenden Kapitel geschehen wird.

5.3 Bildungsangebote: Moscheen als Orte religioser Sozialisation
5.3.1 Einflhrung

Wer eine Moschee aufsucht, der wird feststellen, dass vor allem am Wochenende
das Programm durch verschiedene Bildungsangebote gepragt ist. Diese Angebote
sind meist speziell auf Kinder und Jugendliche ausgerichtet, aber es finden auch
Kurse und Treffen fiir Erwachsene statt.

»Where would you learn if you won't come to the mosque?«** Mit diesen
Worten beschreibt eine muslimische Gliubige die zentrale und einzigartige Be-
deutung von Moscheen als Bildungseinrichtungen fiir Menschen muslimischen
Glaubens in Lindern, in denen sie eine religiose Minderheit bilden. Denn in
diesen Lindern gibt es hiufig keine Alternativen zur Moschee, wenn es um die
Weitergabe von religiésem Wissen an die Gliubigen geht. Zwar bietet auch das
Internet eine Vielzahl an Moglichkeiten von YouTube-Kanilen bis Blogs und Social
Media. Moscheen haben jedoch nach wie vor eine grofRe Bedeutung als Bildungs-
einrichtungen, welche sich historisch begriinden lisst. Moscheen und ihre ange-
schlossenen madrasas waren schon immer Orte von religiéser Unterweisung und
der Koranrezitation (vgl. Beinhauer-Kéhler 2009: 62ff.; Fernindez-Puertas 2002:

20  Aus dem Dokumentarfilm »Me and the mosque« (Nawaz 2005).

- am 13.02.2026, 15:49:56.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

