
170 Alltag in der Moschee

Handeln wird in Form von Gebet, Bildung und öffentlichen Veranstaltungen dar-

gestellt. Die Kapitel sind so aufgebaut, dass unter Berücksichtigung religiöser

Vorgaben die Angebote im Kontext der Erwartungen verschiedener Zielgruppen

und Rahmenbedingungen analysiert und verortet werden. Die Auswahl ist zwar

exemplarisch, da es sich aber um zentrale Angebote handelt, lässt eine Analyse

Vergleiche und übergreifende Erkenntnisse zu.

Im sich daran anschließenden Kapitel 5.5 werde ich Strukturen und Entwick-

lungen entlang der Erwartungen der verschiedenen Erwartungsgruppen aufzei-

gen, die teilweise schon in der Analyse der Aktivitäten zu Tage traten, aber dar-

über hinausgehen. Dabei werden Regulative, gesellschaftliche Erwartungen sowie

die Erwartungen der Mitglieder besondere Berücksichtigung finden.

5.2 Gebet und Feste: Moscheen als Orte kollektiver religiöser Praxis

5.2.1 Einführung

Das Wort masjid stammt von der arabischen Wurzel s-j-d, welche die Handlung

des Niederwerfens beschreibt (vgl. Gaffney 2004). suǧūd wird die Bewegung im

Verlaufe des Gebets genannt, bei der die Gläubigen mit der Stirn den Boden

berühren (vgl. Hartmann 1992: 83). Das gemeinsame Gebet zu ermöglichen ist die

zentrale Aufgabe von Moscheen und zunächst der erste Grund für ihre Existenz.

Entsprechend beschreibt es der Interviewpartner Adnan:

[…] also Ziel von Moscheen ist das, dass mir, dass die Leute im, im alltäglichen

Gebet sich versammeln und GEMEINSAM das Gebet verrichten, oder? Das ist der

Hauptgrund von, von, von einer Moschee. #00:16:59-1#

(Adnan)1

Die Betonung auf »gemeinsam« beschreibt, worum es Adnan in erster Li-

nie geht: Ein individuelles Gebet kann zu Hause oder unterwegs verrichtet wer-

den, aber die Moschee bietet Raum für das gemeinsame Gebet und die religiöse

Pflichterfüllung. Daher ist es nicht verwunderlich, dass die Eröffnung des Neu-

baus des ImanZentrums in Volketswil eng mit der Aufnahme des regelmäßigen

Gebetes zusammenhängt: Erst als das Gebet regelmäßig durchgeführt wird, wird

von einer Aufnahme des Betriebs als Moschee gesprochen (L. Oulouda, ZH_Ex-

pInt_02).

1 Die Transkriptionsregeln, Interviewleitfäden sowie eineÜbersicht über die Interviews,Doku-

menteundBeobachtungenbefinden sich indenAnhängenBundC.Die Personen sind anony-

misiert, mit Ausnahme der Repräsentantinnen und Repräsentanten, die einer namentlichen

Nennung zugestimmt haben. Für eine bessere Lesbarkeit habe ich Pseudonyme vergeben.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 171

Der islamischen Gebetspraxis kann sich von zweierlei Seiten angenähert wer-

den: Ein Blick in die Lehrbücher und Nachschlagewerke eröffnet einen Eindruck

von dem körperlichen Ablauf, den Besonderheiten der Rechtsschulen und der Be-

deutung des Gebets in der islamischen Lehre. Man kann sich dem Gebet aber auch

über die beobachtete religiöse Praxis nähern, wie sie im Kontext der jeweiligen

Bedingungen abläuft und welche Bedeutung sie für die Betenden hat. Das fol-

gende Kapitel verfolgt beide Perspektiven. Es soll allerdings kein Lösungsversuch

für den Umgang mit einer möglichen Diskrepanz zwischen dogmatischer Lehr-

meinung und religiöser Praxis gemacht werden. Vielmehr stellt die Lehrmeinung

aus der Literatur einen Aspekt des Kontextes des Gebets in den untersuchten

Moscheen dar. Weiter wird untersucht, welche religiösen, gesellschaftlichen und

regulativen Bedingungen für das gemeinschaftliche Gebet in der Moschee rele-

vant sind. Schließlich wird gefragt, wie Moschee-Organisationen und muslimi-

sche Gläubige lokale Rahmenbedingungen und religiöse Vorgaben ausbalancieren

und so zu einer eigenen Form der Gebetspraxis finden. Hierfür ist die Bedeutung

des gemeinsamen Gebets für die Menschen zu beachten und dabei wird beson-

deres Augenmerk auf die geschlechterspezifische Gebetspraxis in den Moscheen

gelegt.

Das Konzept der Legitimität dient als Heuristik für den Umgang mit ver-

schiedenen Erwartungen, welche sich im Handeln der Menschen widerspiegeln.

Denn ich gehe davon aus, dass Moscheen Legitimität gegenüber verschiedenen

Erwartungsgruppen gewinnen oder aufrechterhalten möchten. Aspekte sind da-

bei staatliche und kommunale Regulative wie Feiertagsregelungen oder stadt- und

raumplanerische Aspekte. Auch die Vorgaben der Arbeitgeber müssen berücksich-

tigt werden, wenn das Gebet in der Mittagspause verrichtet werden soll. Dabei

entstehen Fragen nach dem Verhältnis von ethnischer/vereinsmäßiger Zugehö-

rigkeit zu einer Moschee und pragmatischer Nutzung. Religiös-kulturelle Tradi-

tionen spielen besonders bei dem Gebet von Frauen in der Moschee eine Rolle

und schließlich ist zu untersuchen, welche Bedeutung das Gebet im Kontext der

Migrationssituation hat. Daran im Anschluss wird der Ramadan als Beispiel für

ein religiöses Fest analysiert.

Der praktische Vollzug des Gebets lässt sich am besten über teilnehmende

Beobachtung ergründen. Aus meinen Besuchen sind sowohl in Wien als auch

in Zürich eine größere Zahl an Beobachtungsprotokollen entstanden, die für die

Analyse herangezogen werden. Wenn es um die Bedeutungsebene und Funktion

für die Gläubigen geht, sind narrative Interviews die geeignete Methode, um

geteilte Sinnstrukturen zu erschließen. Hier liegen ebenfalls mehrere Interviews

vor, in denen es um die gemeinsame Gebetspraxis in der Moschee geht und die

Grundlage für die folgenden Ausführungen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Alltag in der Moschee

5.2.2 Das gemeinschaftliche Gebet in Moscheen in Zürich und Wien

Zunächst einmal muss gefragt werden, in welchen religiös begründeten Rah-

menbedingungen das Gebet verortet ist. Diese Ausführungen zum Gebet in Mo-

scheen scheinen vielleicht banal zu sein, jedoch werden meiner Ansicht nach

die alltagsweltlichen Grundlagen häufig vernachlässigt und mehr Wert auf die

Untersuchung von Integrationspotential gelegt (siehe Kap. 3.4 und Pries 2010).

Doch gerade in den grundlegenden charakteristischen Aspekten scheint mir der

Schlüssel darin zu liegen, was eine »normale« Moschee ausmacht. Dies ist dann

insofern von Bedeutung, als erst über das Wissen über einen Mainstream oder

über »Normalität« Abweichungen erfasst werden können. Schließlich sind die re-

ligiösen Grundlagen ein wichtiger Bestandteil der geteilten Sinnstrukturen, die

dem zugrunde liegen, was von Menschen muslimischen Glaubens als »Moschee«

verstanden wird.

Die wichtigsten Grundlagen religiöser Praxis bilden die sogenannten »Fünf

Säulen« (arkān), welche aus dem Glaubensbekenntnis (šhahāda), dem Gebet (ṣalāt),

der Almosengabe (zakāt), dem Fasten im Monat Ramadan (ṣaum) sowie der Pilger-

fahrt nach Mekka (ḥaǧǧ) bestehen. Ausgenommen die šhahāda bilden die anderen

vier die ↪ibādāt, die gottesdienstlichen Handlungen, zu denen zusätzlich noch

die Vorschriften zur rituellen Reinheit zählen (vgl. Hartmann 1992: 80). ↪ibādāt

umfassen die Praktiken, die die Beziehung zwischen Gott und den Menschen be-

treffen und sind Teil der šharī↪a. Zur šharī↪a gehören ebenfalls die Vorschriften

mu↪āmalāt, die auf die sozialen Interaktionen bezogen sind. Gemäß der šharī↪a

sind die ↪ibādāt individuelle Pflicht, die von jedem geistig fähigen, erwachsenen

und gesunden Muslim und von jeder Muslimin2 gleichermaßen ausgeführt wer-

den müssen. Dabei spielt die Intention, die nīja, eine wichtige Rolle, die gemäß

der Aussage des Propheten Mohammed jede Tat erst gültig macht.

Aus religiöser Sicht sind die fünf Säulen konstant und erlauben keine abwei-

chende Interpretation aufgrund von geänderten Rahmenbedingungen. Laut Wie-

gers gibt es keinen Zweifel, dass ihr religiöser Status erklärt, warum die ↪ibādāt

sich weit weniger veränderten als die mu↪āmalāt, die Regeln für soziale Interak-

tionen (vgl. Wiegers 2004: 327). Jedoch korreliere der hohe Status nicht immer

mit einer hohen Partizipation. Dies verdeutlichen auch Zahlen zur Teilnahme am

gemeinsamen Gebet in der Moschee, welche Schätzungen zufolge in den unter-

suchten Ländern bei etwa 20 Prozent liegen (siehe Kap. 3.1). Weiterhin schränkt

Wiegers ein, dass die ↪ibādāt in der Praxis eng eingebettet seien in informelle

und formelle religiöse Verhaltensweisen:

2 Ausgenommen sind Frauen, die ihre Regelblutung haben.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 173

Abbildung 22: Waschraum, Albanische Moschee,

Zürich 2015.

Abbildung 23: Waschraum, Bosnische Moschee

Schlieren, Zürich 2013.

These behaviors are not only guided by the rules of the fiqh [Islamische

Rechtswissenschaft, A.d.V.], but also by cultural and political traditions, local

circumstances, the norms and values of the believer's own community and

other religious communities, politics, and the society at large. (Ebd.: 328)

Obwohl also der Gebetsakt selbst weitgehend standardisiert und in seiner Be-

deutung unveränderlich ist, ist zu fragen, wie die religiöse Praxis des Gebets

in Moscheen durch genannte Rahmenbedingungen beeinflusst wird. Denn Mo-

scheen sind zum Beispiel häufig in städtischen Randgebieten angesiedelt und

weitgehend unsichtbar. Der Freitag ist kein Feiertag, wodurch Anpassungen vor-

genommen werden müssen. Ein Vorteil ist hier gewissermaßen, dass das Gebet

überall verrichtet werden kann: In der Moschee, aber auch zu Hause oder unter-

wegs. Voraussetzung ist die rituelle Reinheit (ṭahāra) des oder der Betenden, die

spirituelle und physische Reinheit des Ortes sowie die Ausrichtung nach Mekka

(qibla).

Materielle Voraussetzungen

Die religiösen Vorgaben machen materielle Voraussetzungen notwendig, um das

religiöse Handeln zu ermöglichen. Dies zeigt sich in den von mir besuchten Mo-

scheen in Form verschiedener räumlicher Arrangements. In den Moscheen sind

Waschräume für die rituelle Waschung wuḍu↩ vorgesehen, die unterschiedlich

ausgestattet sein können: mit haushaltsüblichen Waschbecken (Abb. 22) oder mit

Becken auf Bodenhöhe (Abb. 23). Um die Sauberkeit zu wahren, darf der Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Alltag in der Moschee

Abbildung 24: miḥrāb, Islamisches Bosnisches Zentrum Schlie-

ren, 2013.

betsraum nicht mit Schuhen betreten werden. Deshalb sind im Eingangsbereich

Schuhregale angebracht. Gerade in den kleineren Moscheen wie der Blauen Mo-

schee oder der Albanischen Moschee in Zürich sind die gesamten Räume »schuh-

frei«.

Die Ausrichtung der Gebetsrichtung nach Mekka erfolgt wenn möglich so,

dass das gesamte Gebäude ausgerichtet ist. In den hier vorliegenden Fällen war

dies jedoch lediglich für das Islamische Zentrum Wien möglich. Das ImanZen-

trum Volketswil musste sich der lokalen Bauordnung anpassen und alle anderen

Moscheen sind in bereits existierenden Gebäuden untergebracht. Dies hat eine

Kompromisslösung zur Folge, so dass hier lediglich die Teppiche und die Gebets-

nische (miḥrāb) in Richtung Mekka zeigen, um eine Orientierung der Betenden

zu gewährleisten. Abbildung 24 zeigt, wie in einer Moschee in Zürich Schlieren

die miḥrāb in die Wand integriert ist. Die Ausrichtung nach Mekka deutet der

schräg davor liegende Teppich an.

Für das Gebet ist keine besondere rituelle Kleidung vorgeschrieben, es gelten

die Regeln, die auch für den Alltag üblich sind. So sollte die Kleidung insofern

angemessen sein, als dass die ↪aura, der Schambereich, bedeckt ist. Der Koran

spezifiziert nicht, welche Körperbereiche zur ↪aura gehören. Dementsprechend

ist es Auslegungssache, was darunter verstanden wird, und die Rechtsschulen

unterscheiden sich darin. Grundsätzlich reicht bei Männern der Schambereich

nur vom Nabel bis zu den Knien; bei Frauen gilt der ganze Körper als ↪aura.

Nur im malakitischen und hanafitischen Rechtssystem, zu denen die meisten

Moscheen und Gläubigen in der Schweiz und in Österreich gehören, sind ihre

Hände und ihr Gesicht ausgenommen (vgl. Ammann 2004: 87). Entsprechend

sind diese Körperteile bei den meisten Besucherinnen nicht bedeckt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 175

Abbildung 25: Gebet, Albanische Moschee, Zürich 2014.

In den von mir besuchten Moscheen liegen in den Frauenbereichen Röcke

und Tücher aus, die kurzfristig über die Kleidung gezogen werden können, um

den Kleidervorschriften zu entsprechen. Häufig war zu beobachten, dass Frauen

die Moschee ohne Kopftuch betraten und es erst vor Ort anlegten. Dass hierbei

soziale Kontrolle eine Rolle spielen kann, wurde im Islamischen Zentrum Wien

deutlich, als ich beobachtete, dass eine Frau eine andere Frau darauf hinwies, dass

ihr kurzer Rock nicht angemessen sei und sie doch ihre Beine bedecken solle.

Meine Anwesenheit als Forscherin diente bisweilen als »Krisenexperiment« im

Sinne der Ethnomethodologie, wenn diskutiert wurde, ob ich als Nicht-Muslimin

ohne Kopftuch im Moscheeraum sein dürfte. Dadurch wurden selbstverständliche

Verhaltensweisen sichtbar. Kleidungsstücke, die Männer überziehen können, sind

seltener bereitgestellt. Im ImanZentrum gibt es eine Kleiderstange mit langen

kaftanähnlichen weißen Hemden, die bei Bedarf übergezogen werden können.

Einige Männer sehen es als Pflicht an, beim Gebet eine Kopfbedeckung zu tragen,

wie Abbildung 25 veranschaulicht.

Die bereitgestellten Kleidungsstücke verdeutlichen, dass Menschen die Mo-

schee zum Gebet aufsuchen, die im Alltag die Kleiderregeln nicht befolgen. Durch

das Anlegen bestimmter Bekleidung wird die Moschee zu einem besonderen Ort

gemacht, insofern, als dass innerhalb ihrer Räume die religiösen Vorgaben be-

folgt werden, außerhalb aber nicht zwingend. Damit wird hier der Raum »Mo-

schee« als sozial konstruierter Raum (vgl. Löw 2004) von dem Raum außerhalb

unterschieden und ihm eine herausgehobene Bedeutung beigemessen. Spezielle

Kleidungsregeln sind auch von Kirchen bekannt. Wer beispielsweise schon einmal

in einer italienischen Kathedrale war, wird sich an die Verbotsschilder für Shorts

und schulterfreie Oberteile erinnern. Auch die Tradition, dass Männer in der Kir-

che Kopfbedeckungen abnehmen, ist nach wie vor verbreitet. Eine Moschee ist

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Alltag in der Moschee

zwar nicht heilig im Sinne der katholischen Dogmatik. Allerdings verleiht ihr das

Handeln der Menschen eine gesonderte Stellung vergleichbar mit reformierten

Kirchen. Dort wird das Kirchengebäude selbst nicht als heilig verstanden, son-

dern die in ihr vollzogenen Handlungen sind heilig (vgl. Sahli & Wüthrich 2007:

17f.).

Die »Moschee« kann also überall dort sein, wo das Reinheitsgebot eingehalten

wird und sich Gläubige zum Gebet treffen. Sie ist aber gleichzeitig ein besonde-

rer Ort und diese Herausgehobenheit wird ihr durch bestimmte Verhaltensweisen

zugewiesen. Hinzu kommt das Gewicht, das dem gemeinschaftlichen Gebet bei-

gemessen wird. Einem Ausspruch des Propheten Mohammed folgend existiert

die Ansicht, dass ein Gebet in der Moschee 27 mal so viel wert ist als das allein

verrichtete (vgl. Wensinck & Kramers 1941: 430; Ceylan 2010: 28).

Gebetszeiten und Ablauf

Die Gebetszeiten orientieren sich am Sonnenstand und sind für die Gläubigen

über Apps oder gedruckte Kalender einsehbar (Abb. 26 und Abb. 27). Sie umfas-

sen ṣubḥ vor Sonnenaufgang, ẓuhr zu Mittag, ↪aṣr am Nachmittag, maghrib am

Abend und ↪išha↩ zur Nacht. Aufgrund der Abhängigkeit vom Sonnenstand kön-

nen die Zeiten von Stadt zu Stadt variieren, wie der Kalender der Islamischen

Föderation für Österreich und die Schweiz zeigt (siehe Abb. 26). Der Kalender

ist für die Schweiz und für Österreich gedruckt – er führt die großen Städte

beider Länder auf. Die türkische Sprache deutet auf das türkeistämmige Klientel

des Dachverbandes hin. Vergleicht man die Kalender unterschiedlicher Traditio-

nen innerhalb einer Stadt, so können sogar hier abweichende Zeiten auftreten,

die auf unterschiedliche Berechnungen verschiedener Gelehrter und Institutionen

zurückzuführen sind.

Der Kalender des ImanZentrums spezifiziert seine Reichweite, indem ange-

geben wird, dass er für Zürich und Umgebung bis zu einem Umkreis von etwa

20 km gültig ist (Abb. 27). In den Moscheen selbst sind häufig auch digitale Uh-

ren aufgehängt, die die genauen Gebetszeiten anzeigen. Die Gebetszeiten werden

meist als Zeitfenster verstanden, was bedeutet, dass das Gebet nicht zu einer ge-

nauen Uhrzeit, sondern innerhalb eines zeitlichen Abschnitts verrichtet werden

kann (vgl. Hartmann 1992: 82). Trotzdem verdeutlichen die Kalender die Wich-

tigkeit des korrekten Zeitpunkts.

Besucht man eine Moschee in Zürich oder Wien zur Gebetszeit, so wird man

höchstwahrscheinlich an folgendem Ablauf teilhaben: Zunächst erklingt in den

Räumen der Moschee der Gebetsruf (adhān), welcher außerhalb des Gebäudes

nicht zu hören ist. Er wird nicht vom Imam gerufen, sondern von einem ande-

ren anwesenden männlichen Gläubigen, der die Rolle des Muezzin übernimmt.

Bei meinen Beobachtungen war dies oft ein Gemeindemitglied, aber nicht un-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 177

Abbildung 26: Gebetskalender Wien, 2014 (Quelle:

Islamische Föderation)

Abbildung 27: Gebetskalender Zürich, 2014 (Quel-

le: ImanZentrum Volketswil)

bedingt immer die gleiche Person. Frauen übernehmen diese Rolle nicht. In den

Moscheen gibt es dafür ein Mikrofon, das den Ruf innerhalb der Räumlichkeiten

erschallen lässt. Der Gebetsruf erfolgt auf Arabisch und umfasst viermal »Gott ist

groß« (Allāh akbar), zweimal die Bezeugung seiner Einheit, zweimal die Bezeu-

gung Mohammeds als seines Gesandten, zwei Aufrufe zum Gebet, zwei Aufrufe

zum Heil/Seeligkeit, zwei Lobpreisungen Gottes (»Gott ist groß«) und eine Erklä-

rung seiner Einheit.

Ist der Ruf verklungen, sammeln sich die Männer und Frauen (sofern an-

wesend) nach und nach in ihren jeweiligen Bereichen und verrichten, je nach

Tageszeit, ihr du↪a↩, die freiwilligen Bitt- oder Dankgebete. Vorher haben sie zu

Hause oder in der Moschee die rituelle Waschung vollzogen. Dann erfolgt der

zweite Aufruf zum Gebet (iqāma) und die Anwesenden stellen sich in einer Reihe

Schulter an Schulter auf, um das Gebet mit seinen jeweiligen Wiederholungen

der rak↪a, den Niederwerfungen, zu verrichten. Sind nur wenige Personen anwe-

send, so bilden sich, wie Abbildung 25 zeigt, nur eine oder zwei Reihen. Gerade

auch bei den meist in geringerer Zahl anwesenden Frauen kann dies beobach-

tet werden (Abb. 29). Beim Gebet ist auf die genaue Nachahmung des Imams

zu achten. Der Ablauf variiert leicht je nach Rechtsschule, dies betrifft vor al-

lem die Haltung der Arme und Hände. In dem multiethnischen ImanZentrum in

Volketswil oder am Freitag, wenn Menschen unterschiedlicher Herkunft in den

Moscheen zusammenkommen, kommt es durchaus einmal vor, dass verschiede-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Alltag in der Moschee

ne Handhaltungen nebeneinander praktiziert werden. Abbildung 28 zeigt einen

typischen Ablauf eines Gebets3.

Weitere Unterschiede in der Gebetshaltung sind mir in der Hinsicht aufge-

fallen, dass Frauen den rechten Fuß in der Sitzhaltung nicht aufgestellt haben

(Tawarruk-Sitz4), Männer hingegen häufig schon. Je nach Auffassung sind die

Gebetshaltungen von Frauen und Männern gleich bzw. variieren. Die Rechts-

schulen weichen in dem einen oder anderen Punkt bzgl. der Körperhaltungen

und der gesprochenen Worte voneinander ab. G. Monnot (1995: 928ff.) betont in

der »Encyclopedia of Islam« zwar, dass das Gebet für alle Gläubigen gleich sei, die

tatsächliche Praxis könne aber nach Region variieren. So stellt er heraus, dass in

einigen Ländern wie Ägypten die Gläubigen sich stärker an die Regeln hielten als

in anderen. Allerdings würde es keine ausreichenden Studien zu diesem Thema

geben, um detailliertere Angaben zu machen.

Grundsätzlich ist der standardisierte Ablauf folgendermaßen: Stehend wird

nach der Formel Allāh akbar die Sure fātiḥa, die erste Sure des Korans, rezitiert

und noch eine weitere Sure. Daran schließen sich die Niederwerfungen (rak↪a)

an, je nach Gebetszeit in unterschiedlicher Zahl: zwei am Morgengebet, je vier

am Mittag und am Nachmittag, drei am Abendgebet sowie vier zum Nachtgebet.

Sitzend wird ein Gebet gesprochen (Abb. 28) und schließlich wird am Ende ein

Segensspruch an die anwesenden Gläubigen und auch an die Engel gerichtet (vgl.

Wensinck & Kramers 1941: 639). Das Gebet sollte nach Möglichkeit gemeinsam

in der Moschee, kann aber auch individuell verrichtet werden. Menschen mit

körperlichen Einschränkungen können zur Unterstützung einen Stuhl benutzen,

welcher in allen Moscheen bereitsteht.

Meinen Beobachtungen zufolge bewegen sich Kinder oft ungehindert zwi-

schen den Betenden. Manche machen erste Versuche, selbst die Bewegungen

mitzumachen, andere spielen zwischen den Reihen. Auf Nachfrage, ob das die

Menschen nicht störe, erfuhr ich, dass auch der Prophet Mohammed es zuließ,

wenn die Kinder auf seinen Rücken kletterten, während er betete. Dies werde als

Vorbild genommen. Allerdings ist im Islamischen Zentrum Wien ein gesonderter

Gebetsraum für Mütter und Kinder eingerichtet, so dass die übrigen Frauen ihr

Gebet ungestört verrichten und der Predigt zuhören können.

3 Detaillierte Ausführungen zum Gebet und den Unterschieden bei den Rechtsschulen finden

sich bei Wensinck & Kramers (1941). Die genauen Regelungen zum Gebet sind vielfältig und

werden je nach Rechtsschule teilweise unterschiedlich gesehen. So gibt es Zeiten, zu denen

das Gebet nicht verrichtet werden darf und auch Zeiten, in denen kein freiwilliges Gebet

verrichtet wird. Wie und in welcher Form ein Gebet nachgeholt werden kann, wird ebenfalls

unterschiedlich ausgelegt.

4 Diese Art des Sitzens bezieht sich auf eine Sunna des Propheten undwird nur in den Gebeten

mit zwei rak↪a praktiziert.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 179

Abbildung 28: Gebetshaltungen (Quelle: Breuilly et al. 2005: 77).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Alltag in der Moschee

Die Rolle des Vorbeters, des Imams, kann prinzipiell jede angesehene Per-

son übernehmen, die in der Durchführung der ṣalāt bewandert ist. So schrei-

ben Wensinck & Kramers, dass in der zaiditischen Tradition auch von Frauen

als Imaminnen die Rede ist (vgl. Wensinck & Kramers 1941: 641). In Moscheen

in der Schweiz und in Österreich ist mir allerdings nicht bekannt, dass Frauen

für die Versammelten das Gebet anleiten5. Es ist allerdings nicht ungewöhnlich,

dass jemand die Vertretung des festangestellten Imams übernimmt, während die-

ser beispielsweise Urlaub hat, wie ich bei meinem Besuch in der Moschee Gazi

Husrev-beg in Wien miterlebt habe (W_Prot_10), oder wenn während des Rama-

dan junge Besucher aus Saudi-Arabien die Rolle des Vorbeters übernehmen, wie

beobachtet im ImanZentrum Volketswil (ZH_Prot_22). Jedoch gewährleistet ein

angestellter Imam die Regelmäßigkeit des fünfmaligen Gebets und erfüllt noch

weitere Funktionen wie den Koran- und Religionsunterricht für Kinder oder das

Angebot von Seelsorge, worauf später noch eingegangen wird (siehe Kap. 5.3 und

5.5.4).

An den Wochenenden sind die Aktivitäten wie der Religions- und Koranun-

terricht den Gebetszeiten angepasst. So ist der Beginn einer Veranstaltung häufig

mit »nach dem Abendgebet« oder Ähnlichem angegeben. Die von mir besuchten

Moscheen sind unter Tags geöffnet, so dass jederzeit die Möglichkeit besteht, das

Gebet individuell zu verrichten. Es gibt jedoch auch Moscheen, die die Räume

nur zu den Gebetszeiten öffnen oder auch nur zu den Gebetszeiten ab ↪aṣr, weil

sie sich z.B. keinen festangestellten Imam leisten können. Andere sind nur zum

Freitagsgebet geöffnet oder sie sind geöffnet, aber es ist kein Imam da und Laien

führen gemeinsam das Gebet durch.

Das Freitagsgebet und andere Festgebete

Dem Freitagsgebet (ṣalāt al-ǧum↪a) kommt eine besondere Bedeutung zu, ist die

Verrichtung in der Moschee doch eine besondere religiöse Pflicht für alle männ-

lichen Muslime. Die Zeit des Freitagsgebetes ist grundsätzlich die Zeit des Mit-

tagsgebetes und ebenfalls variabel. Viele der von mir besuchten Moscheen haben

jedoch fixe Gebetszeiten für den Freitag, die sich nur zwischen Sommer- und

Winterzeit unterscheiden. Das ImanZentrum in Volketswil hat 2015 zwei Ge-

betszeiten (12:30 und 13:45 Uhr) eingeführt, um den Andrang der Gläubigen zu

bewältigen. Für Frauen ist das Gebet empfohlen, aber keine Pflicht. Wie spä-

ter noch ausgeführt wird, wird jedoch weibliche Gebetspraxis in den Moscheen

unterschiedlich gehandhabt. Dem Freitagsgebet geht eine Predigt, die chuṭba, vor-

aus, welche in den von mir besuchten Moscheen mehr oder weniger ausführlich

ausfällt. Sie wird von einem chaṭīb (Prediger) von der Kanzel (minbar) gesprochen,

5 In der Berliner Ibn Rushd-Goethe-Moschee leitet Seyran Ateş als einzige weibliche Imamin

in Deutschland das Gebet an.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 181

welcher üblicherweise der Imam der Moschee ist. Inhaltlich bezieht sich die Pre-

digt »je nach aktuellem Anlass auf gesellschaftspolitische Themen, historische

und nationale Ereignisse oder religiös-moralische Anweisungen« (Ceylan 2010).

Themen die mir begegnet sind, sind beispielsweise »Dankbarkeit gegenüber Al-

lah«, »die Zunge«, d.h. über andere zu reden, die Besonderheit bestimmter Tage

im Ramadan oder die Bedeutung des Koranlesens im Ramadan. Ceylan kommt

zu der Einschätzung, dass »die Themen der Predigt in den meisten Fällen kaum

die Lebenswirklichkeit der Gemeinden« widerspiegelt und die Zuhörenden die

chuṭba meist »zähneknirschend über sich ergehen lassen« (ebd.). Beim anschlie-

ßenden Gebet werden abweichend vom normalen Mittagsgebet zwei statt vier

rak↪a verrichtet. Des Weiteren werden die Koranverse laut rezitiert, wohingegen

sie während der Woche leise gesprochen werden.

Daneben gibt es zwei wichtige Festgebete zum ↪id al-fiṭr (türk. ramazan bayramı

»Ramadan-Fest« oder seker bayramı »Zuckerfest«) am Ende des Ramadan und zum

↪id al-aḍḥā, dem Opferfest zum Höhepunkt der ḥaǧǧ. Während des Ramadan wird

nach dem regulären Nachtgebet das ṣalāt at-tarāwīḥ abgehalten6.

Am Freitagsgebet oder im Monat Ramadan sind die Moscheen weitgehend

überfüllt. Gerade freitags entsteht ein regelrechter Stau beim Verlassen der Ge-

betsräume, da die meist männlichen Gläubigen zügig zum Arbeitsort zurückkeh-

ren wollen. Nach dem Gebet bleiben bisweilen aber auch noch einzelne Personen

für du↪a↩, lesen den Koran, treffen sich zum Tee oder zu anderen Aktivitäten.

5.2.3 Weibliche Gebetspraxis in Moscheen

Die vorausgegangen Ausführungen bezogen sich zwar auf die Gebetspraxis in

Moscheen im Allgemeinen. Sucht man jedoch eine Moschee zu Gebetszeiten auf,

so wird der Besucherin und dem Besucher wahrscheinlich als eines der ersten

Dinge auffallen, dass das Gebet nach Geschlechtern getrennt verrichtet wird7

(vgl. Kraft 2002; Beinhauer-Köhler 2009). Daher ist es wichtig, die Nutzung von

Moscheen durch Frauen gesondert zu betrachten. Die Verfügbarkeit eines Berei-

ches für Frauen spielt eine zentrale Rolle, ob sie Moscheen zum Gebet aufsuchen

oder nicht. Auch hier also spielen materielle Voraussetzungen in Form physischer

Möglichkeitsräume eine wichtige Rolle für das Handeln.

Die beiden großen Moscheen, das ImanZentrum Volketswil und das Islami-

sche Zentrum Wien, haben für Frauen eine Empore, so dass sie ebenfalls mit

6 An dieser Stelle muss es bei der Nennung der Gebete bleiben, da ich selbst, ausgenommen

das Nachtgebet im Ramadan, nicht daran teilnehmen konnte.

7 Durchmein »Frausein« war esmir möglich, sowohl demGebet der Männer als auch der Frau-

en beizuwohnen. Jedoch konnte ich mich in den Frauenbereichen viel leichter bewegen und

wurde vondenmännlichenVereinsrepräsentanten auchhäufig zuden Frauengeschickt. Des-

halb gibt es eine Ungleichheit bzgl. meiner Beobachtungsmöglichkeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Alltag in der Moschee

Abbildung 29: Frauen beim Freitagsgebet, ImanZentrum Volkets-

wil, 2014.

den Männern in einem Raum beten, jedoch nicht unbedingt gesehen werden

können. Im Unterschied zum ImanZentrum, wo die Empore sehr vielen Frauen

Platz bietet (Abb. 29), ist sie im Islamischen Zentrum relativ schmal, so dass sie

am Freitagsgebet nicht ausreicht. Hinzu kommt, dass am Freitag praktisch jeder

Zentimeter der Moschee durch Männer genutzt wird, d.h. der Vorplatz, die Ein-

gangshalle, das Untergeschoss, der Versammlungsraum und auch die Empore.

Für Frauen stehen dann zwei Räume in einem angrenzenden Nebengebäude zur

Verfügung, von denen der Kleinere von Frauen mit Kindern belegt wird. Auch

hier ist aufgrund des vergleichsweise großen Andrangs die Lage sehr beengt. In

den bosnischen Moscheen Gazi Husrev-beg und Schlieren ist es üblich, dass Frau-

en sich im hinteren Bereich des Gebetsraums aufhalten, welcher gegebenenfalls

dann durch durchsichtige Vorhänge abgetrennt ist (Abb. 30)8.

Die verbreitetste Lösung für die Geschlechtertrennung in der Moschee ist der

separate Raum für Frauen, der zu allen Gebetszeiten von ihnen genutzt wird.

Dies ist der Fall in der Albanischen Moschee (Abb. 31) und der Blauen Moschee in

Zürich wie auch in der Ulu Camii in Wien und am Freitagsgebet in der Moschee

Gazi Husrev-beg und im Islamischen Zentrum. Eine solche Regelung habe ich

darüber hinaus in vielen anderen von mir besuchten Moscheen vorgefunden. Als

Grund für diese Lösung wird angegeben, dass einfach zu wenig Platz sei und auf-

grund der Verpflichtung der Männer zur Teilnahme am Freitagsgebet der ganze

Platz im Gebetsraum benötigt werde. Abhilfe wird dadurch versucht zu schaffen,

8 Am Freitagsgebet oder bei größeren Versammlungen werden in der Moschee Gazi Husrev-

beg auch die Räume imObergeschoss benutzt, wo Frauen und amFreitagsgebet oder bei grö-

ßeren Veranstaltungen auchMänner durch Audio- und Videoübertragung demGebet folgen

können.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 183

Abbildung 30: Frauenbereich, Moschee Gazi Husrev-beg, Wien

2014.

Abbildung 31: Frauengebetsraum, Albanische Moschee Zürich,

2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Alltag in der Moschee

dass eine Video-Übertragung installiert wird9, wie Abb. 31 zeigt. Der Bildaus-

schnitt der Kamera ist hier auf den Imam gerichtet, dessen Gebetsperformanz

zur Orientierung dienen soll10.

Wie die räumliche Trennung umgesetzt wird, ist also sehr unterschiedlich

und auch, ob Frauen überhaupt das Gebet in der Moschee verrichten. Beim Frei-

tagsgebet wird dies deutlich, wenn z.B. in der Albanischen Moschee in Zürich

oder der Moschee Gazi Husrev-beg keine Frauen anzutreffen sind.

Allerdings gibt es auch Moscheen, die keine Frauenbereiche haben, wie Leyla

im Interview berichtet. Dies hat zur Folge, dass sie nicht gemeinsam mit ihrem

Mann die Moschee zum Gebet besuchen kann. Sie führt dies auf die Gewohnheit

pakistanischer Frauen zurück, die Moschee nicht zum Gebet aufzusuchen.

[…] weil bei den Pakistanern gibts eben kein Frauenabteil. Sonst würde ich sicher

auch gern (unverst.) mit ihm gehen. Aber da gibts wirklich für die Frauen einfach

keinen Platz. Es ist so eng. Und die pakistanischen Frauen in Pakistan die gehen

grundsätzlich NIE in die Moschee. Aber eigentlich NIE oder praktisch nie. Aber

die schwi/ oder die wo dann in der Schweiz leben, die pakistanischen Frauen, die

gehen dann. Aber daa leider habens bis jetzt (schnalzt) halt noch keinen Vorhang

oder kein Abteil für die Frauen eingerichtet. Also einfach wirklich aus Platzgrün-

den hauptsächlich oder auch eben aus Mangel an Interesse von den pakistani-

schen Frauen. #00:41:54-3#

(Leyla)

Neben der Begründung durch die räumliche Enge bringt Leyla auch eine Kul-

turalisierung vor. Sie unterscheidet dabei aber zwischen den pakistanischen Frau-

en in Pakistan, die eben nicht in die Moschee gehen, und jenen hier. Leyla korri-

giert sich selbst, möchte erst »schwiizer Frauen« sagen, schwenkt aber dann um

auf die pakistanischen Frauen, die in der Schweiz leben. Daher wird nicht ganz

klar, ob sie letztendlich meint, dass auch die pakistanischstämmigen Frauen in

der Schweiz in die Moschee gehen möchten, oder nur Schweizer Konvertitinnen.

Sie scheint aber selbst unsicher zu sein, warum es keine Lösung für die Frau-

en gibt: wegen der fehlenden Praxis der pakistanischen Frauen oder wegen der

räumlichen Enge. Schließlich ist es aber so, dass die räumlichen Gegebenheiten

ihr die Partizipation an religiöser Praxis in der Moschee, in die ihr Mann geht,

9 Diese funktioniert jedoch nicht immer, wie ich mehrfach beobachten konnte.

10 Als das Foto aufgenommenwurde, waren jedoch außermir nur zweiMädchen anwesend und

keine weiteren Frauen. Es schien, als wäre die Video-Übertragung nur für mich aufgebaut

worden. Die Möglichkeit, per Video-Übertragung am Gebet teilnehmen zu können, scheint

daher nicht allein ausschlaggebend für die Anwesenheit von Frauen zu sein. Hierfür müssen

noch andere Gründe vorliegen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 185

unmöglich machen. Denkbar sind für Leyla sogar verschiedene Maßnahmen für

eine Separierung wie ein »Vorhang« oder »ein Abteil«, sprich ein separater Raum.

Andernorts konnte ich beobachten, dass obgleich es Platz gäbe und auch die

Möglichkeit einer Video-Übertragung bestünde, Frauen trotzdem nicht am Frei-

tagsgebet teilnehmen. Besonders augenfällig war dies in der Albanischen Moschee

in Zürich, aber auch in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien. Die Interview-

partnerin Mira begründet die Abwesenheit von Frauen ebenfalls mit einer kultu-

ralisierten Erklärung, nämlich dass es für albanische Frauen nicht üblich sei, am

Gebet teilzunehmen. Sie berichtet von folgenden Erfahrungen:

Nein, also Freitagsgebet praktisch nicht, also nicht, dass ich wüsste. Ich glaube

dafür würde erstens der Raum fehlen und ich glaub es ist auch nicht so etabliert

in der Kultur. Ich weiß es nicht. Ich war jetzt zum Beispiel, im Januar war ich in

(Name des Landes). Und das ist ja ein muslimisches Land. Aber ich hab da Frei-

willigenarbeit geleistet und die Gastmutter die ging auch jeden Freitag zum zum

Freitagsgebet. Das war irgendwie so kulturell, das war normal, dass man auch als

Frau geht. Und bei uns Albanern/ also da hab ich mir gedacht: OH, OK! Und dann

ist mir erst aufgefallen, eigentlich nur bei uns ist es anders. Dass bei, dass es bei

uns nicht so ja, nicht so, nicht so nor/ also ja nicht so der Standard. #00:31:41-7#

(Mira)

In der Reflexion über die kulturelle Prägung ihrer religiösen Praxis stellt sie

ihre tradierten Verhaltensweisen in Frage. Interessant ist hier, dass sie dies auf-

grund eines Auslandsaufenthaltes tut und nicht, weil sie die Erfahrung mit an-

deren Musliminnen in der Schweiz gemacht hat. Mira hat die Tradition, dass

albanische Frauen nicht in die Moschee zum Beten gehen, von ihrer Mutter über-

nommen (»bei uns«). So hat sich für sie Moschee als ein geteilter Erfahrungsraum

institutionalisiert, in dem Frauen beim Gebet nicht vorkommen.

Dies bedeutet jedoch nicht, dass albanischstämmige Frauen die Moschee

grundsätzlich nicht aufsuchen. Zum Unterricht, zu sozialen Aktivitäten sowie

zu Festgebeten sind auch Frauen in der Moschee anzutreffen. Diese Aktivitäten

finden in den von mir beobachteten Fällen nach Geschlechtern getrennt statt

und sind dann auch an ein gemeinsames Gebet gekoppelt.

Während Leyla und Mira für die Abwesenheit von Frauen eine kulturelle Be-

gründung finden, liegt sie für den Interviewpartner Adnan an religiösen Vorga-

ben.

[…] auf demMoschee, wir sehen mehrere Frauen/ also mehrere MÄNNER anstatt

Frauen, oder Frauen siehst du ab und zu nicht, das ist dadurch, dass im religiös

ähh her sozusagen, religiöse Pflichten, Frauen sind nicht verpflichtet, das Gebet

im Gemeinschaft zu verrichten (.), sondern, nur die Männer sind ja verpflichtet,

Gebete in Gemeinschaft zu verrichten, sondern Frauen können zu Hause das ma-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Alltag in der Moschee

chen (.) >so ist die Überlieferung durch unseren Propheten.

[…]

und durch das c und durch das sozusagen, Moscheen sind geblieben soMÄNNER-

sache sozusagen, oder? Weil, die Männer sind ja verpflichtet in Moscheen (.) das

Gebet Gemeinschaft zu verrichten, und durch das sind sie ja meistens wo da sind

#00:34:56-7#

(Adnan)

Das Argument, dass Frauen das Gebet zu Hause verrichten könnten, wohinge-

gen Männer verpflichtet seien, in der Moschee zu beten, ist weit verbreitet. Durch

den Rekurs auf die »Überlieferung des Propheten« verleiht Adnan dem Argument

mehr Gewicht. Die Moschee ist »Männersache«, weil das Gebet in der Moschee

für Männer verpflichtend ist. So wird die Moschee mit dem Gebet gleichgesetzt

und liefert damit die Begründung für das Fehlen von Frauen in der Moschee

im Allgemeinen (siehe auch Kap. 5.5.3). Diese Argumentation führt in der Praxis

dazu, dass für Frauen wenig Platz zum Beten da ist, bzw. dass sie den Raum,

der für sie vorgesehen ist, an die Männer abtreten müssen, was vor allem am

Freitagsgebet der Fall ist. Der Interviewpartner Mesut beschreibt die räumliche

Situation in seiner Moschee am Freitag.

Mesut: Also Freitagsgebet sind circa vierhundert Leute. #00:01:31-1#

I11: Ahhh. #00:01:32-6#

Mesut: ja. mindestens. #00:01:32-6#

I: Und die haben dort alle Platz? Nein, oder? #00:01:34-1#

Mesut: Ja. Oben, unten, wir haben noch nämlich oben [das ist der Frauengebets-

raum A.d.V.] dann oben noch eine RECHTS, dann unten im Keller, dann müss ma

dann, wenns zu viele sind, müssen wir auch im Lebensmittelgeschäft Platz ma-

chen. #00:01:44-5#

(Mesut)

Der Verweis, dass sogar das Lebensmittelgeschäft genutzt werden muss, soll

mir als weiblicher Interviewerin vermutlich andeuten, dass man keine andere

Wahl hat, als den Raum der Frauen mitzubelegen. Weiter führt Mesut im In-

terview aus, dass die räumliche Situation in der Moschee es gar nicht zulassen

würde, mehr Platz für die Frauen einzurichten, auch wenn man das wollte12.

Während meine männlichen Interviewpartner das Fehlen der Frauen mit re-

ligiöser Pflicht und räumlichem Mangel begründen, führen die weiblichen In-

11 Interviewerin.

12 Hier schwingt bereits eine Erwartungserwartung mit, nämlich dass ich als »Teil der Mehr-

heitsgesellschaft« davon ausgehe, dass Frauen inMoscheen schlechter gestellt sind. Die Ant-

wort widerspiegelt den Diskurs über die Stellung von Frauen im Islam

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 187

terviewpartnerinnen kulturelle Traditionen an. Das Beispiel von Leyla zeigt aller-

dings, dass der Wunsch nach dem gemeinsamen (Freitags-) Gebet in der Moschee

und auch gemeinsam als Familie vorhanden ist. Eine Reduktion auf religiöse oder

kulturelle Gepflogenheiten allein greift daher zu kurz, denn in den Moscheen, wo

es Platz für Frauen gibt, waren auch meist mehr Frauen anwesend13. Damit wird

die religiöse Begründung in Frage gestellt.

Daher ist es naheliegend, dass sich im Hinblick auf die weibliche Gebetspraxis

die Größe der Räumlichkeiten zentral auswirken, denn die Größe ist für Möglich-

keiten der Umsetzung der Geschlechtertrennung entscheidend (vgl. auch Stöckli

2014). Bei Gesprächen im ImanZentrum Volketswil deutete es sich entsprechend

an, dass Frauen gerade wegen der Größe der Moschee und der Frauenempore in

die Moschee kommen, auch wenn sie dafür ggf. weiter anreisen müssen. Als ich

dort einige Male am Freitagsgebet teilnahm, lag die Anzahl der Frauen durch-

schnittlich etwa bei zehn Prozent der Anzahl der Männer. Am Freitagsgebet im

Islamischen Zentrum Wien waren die beiden Frauengebetsräume bis zum letz-

ten Platz gefüllt, wenngleich auch hier prozentual gesehen weit weniger Frauen

anwesend waren als Männer. Dies lässt darauf schließen, dass dort wo es Platz

für sie gibt, Frauen durchaus am Gebet und besonders auch am Freitagsgebet

teilnehmen, wenn auch nicht in so großer Zahl wie Männer.

Die genannten unterschiedlichen räumlichen Lösungen legen nahe, dass zwar

die Geschlechtertrennung beim Gebet ein Muss ist, die Art und Weise der Um-

setzung jedoch einem Aushandlungsprozess unterliegt, der von verschiedenen

Faktoren beeinflusst wird. Gerade wenn unterschiedliche Vorstellungen aufein-

andertreffen, wird die vermeintliche Selbstverständlichkeit herausgefordert. Dies

kann innerhalb einer ethnisch homogeneren Moscheegemeinschaft der Fall sein,

wird jedoch am deutlichsten bei Moscheen, deren Publikum sich aus Menschen

unterschiedlicher Herkunft zusammensetzt. Ein sehr gutes Beispiel dafür ist das

ImanZentrum Volketswil: Hier treffen Menschen aufeinander, deren Erwartun-

gen und Gewohnheiten durch unterschiedliche Traditionen geprägt sind. Diese

unterschiedlichen Erwartungen kristallisierten sich an der Frage des Materials

der Balustrade für die Frauenempore (Abb. 13 in den Kurzbeschreibungen). Dabei

ging es im Kern darum, wie viel die Frauen sehen und gesehen werden sollen.

Im Verlauf der Diskussion wurden Materialien besprochen, die komplett die Sicht

nach unten und von unten nach oben versperren, solche die zwar den Blick von

oben nach unten, aber nicht umgekehrt erlauben, sowie komplett durchsichtige

Lösungen. Die anfängliche Variante mit durchsichtigem Glas wurde von einigen

Frauen nicht akzeptiert, da es zulassen würde, dass Männer sie von unten nach

oben sehen könnten. Ein Bestandteil der Diskussion war auch, ob die Frauen den

13 Siehe auch die feministische Kritik an den räumlichen Verhältnissen in Moscheen und der

Marginalisierung von Frauen im Film »Me and the Mosque«.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Alltag in der Moschee

Imam sehen müssten, um die Abfolge des Gebetes korrekt zu verrichten. Nach

Diskussionen wurde nun eine Milchglasvariante gewählt, um möglichst vielen

Frauen die Teilnahme am Gebet zu ermöglichen. Letztendlich zeigt die Praxis,

dass sich die Frauen nun in einer Reihe mit einem großen Abstand zur Balustrade

formieren. So können sie von unten nicht gesehen werden und auch selbst nicht

nach unten sehen. Der Wunsch bzw. die Pflicht, in einer gemeinsamen Reihe zu

stehen, führt also wiederum zu einem Kompromiss. Räumlich-strukturell ist also

die Möglichkeit für verschiedene Praxen gegeben, das Handeln ist aber davon ent-

koppelt (decoupling), was darauf hindeutet, dass hier divergierende Erwartungen

nicht vereint werden konnten.

An diesem Beispiel zeigt sich zum einen, wie sich räumliche Geschlechtertren-

nung und die Gebetspraxis überschneiden und gegenseitig beeinflussen. Zum

anderen wird deutlich, dass Geschlechtertrennung und Gebetspraxis keine un-

veränderlichen Institutionen sind, sondern vielmehr einem Aushandlungsprozess

unterliegen, in den unterschiedliche Publikumserwartungen einfließen. Die un-

terschiedlichen Formen der Geschlechtertrennung sind auf die kulturelle Diver-

sität des Islam zurückzuführen. Damit unterliegen die normgebenden religiö-

sen Grundlagen in Bezug auf die Geschlechtertrennung bis zu einem gewissen

Grad einem Interpretationsspielraum. Der konjunktive geteilte Erfahrungsraum,

zu dem die »Moschee« gehört, ist im Bezug auf die Ausgestaltung der Geschlech-

tertrennung wandelbar und bedarf einer immer wiederkehrenden Aushandlung

und Reproduktion.

5.2.4 Ethnische Zugehörigkeit versus Alltagstauglichkeit

Die ausgesuchten Fälle sowie die Darstellungen in Kapitel 3 weisen eindeutig

auf die nach wie vor verbreitete Form der Moschee als ethnisch-nationale Ge-

meinschaft hin. Gleichzeitig aber scheint die Praxis in den Moscheen durch lose

Zugehörigkeit und pragmatische Nutzung bestimmt zu sein, die vor allem durch

räumliche Faktoren beeinflusst sind. Es lohnt daher noch einmal ein genauerer

Blick auf die dahinter stehenden Logiken zu werfen.

Räumliche Faktoren

Die Vorstellung der untersuchten Moscheen in Kapitel 4.4 hat bereits gezeigt,

dass die Moscheen räumlich ganz unterschiedlich verteilt sind. Einige befinden

sich an den Peripherien, andere mitten in Wohnquartieren. Aufgrund der häufig

eingeschränkten finanziellen Möglichkeiten stehen ihnen oft nur die »günstige-

ren« Gebäude bzw. Stadtteile offen. Dies führt unter anderem zu einer gewissen

Unsichtbarkeit der Moscheen, die oftmals nur durch eine Plakette an der Tür

identifizierbar sind (vgl. u.a. C. Monnot 2016; Schuller 2013; Heine et al. 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 189

Auf Seiten der Mitglieder und Besucherinnen und Besucher ist die räumliche

Lage in hohem Maße dafür verantwortlich, wann und wo das Gebet verrichtet

wird. Die von mir besuchten Moscheen können dabei in zwei Gruppen einge-

teilt werden: Stadtteilmoscheen, die in einem Wohnviertel liegen und die von

vielen Besucherinnen und Besuchern zu Fuß erreicht werden können, und Mo-

scheen in der Peripherie, die extra angefahren werden müssen. Die beiden Karten

Abbildung 5 und Abbildung 15 in Kapitel 4.4 geben die Lage der Moscheen wie-

der. Zu den Stadtteilmoscheen können die Blaue Moschee in Zürich und die Ulu

Camii sowie die Moschee Gazi Husrev-beg gezählt werden. Moscheen in der Pe-

ripherie sind das ImanZentrum Volketswil sowie das Islamische Zentrum Wien.

Diese Großbauten liegen nicht in Wohngebieten und müssen mit dem Auto oder

öffentlichen Verkehrsmitteln angefahren werden. Sie haben deshalb auch ein re-

lativ großes Einzugsgebiet. Die Albanische Moschee in Zürich ist zwischen diesen

beiden Typen zu verorten. Sie liegt in einem Stadtteil, in dem sich Wohn- und

Gewerbegebiet mischen, jedoch reisen die Besucherinnen und Besucher eher von

weiter her an, weshalb auch sie ein großes Einzugsgebiet hat.

Bei einem Blick auf die zwei unterschiedlichen Städte ist schnell zu sehen,

dass in Wien die Moscheen viel häufiger in Wohngegenden zu finden sind als

in Zürich, wo sie stärker an der Peripherie angesiedelt sind (vgl. auch M. Bau-

mann & Tunger-Zanetti 2010: 161). Dies ist selbstverständlich nur als Tendenz

zu beschreiben, da im Rahmen dieses Projektes keine Religionenkartographie

durchgeführt wurde und eine solche für Zürich nicht vorliegt. In Zürich ist der

städtische Raum jedoch in den letzten Jahren stark umkämpft und dies dürfte

zu sehr hohen Immobilienpreisen geführt haben, welche von den Vereinen nicht

bezahlt werden können.

Allerdings bedeutet dies nicht, dass die Peripheriemoscheen während der Wo-

che keine Besucher hätten. Gerade Menschen, die sie auf dem Weg zur Arbeit

passieren oder in der Nähe arbeiten, sind vor oder nach der Arbeit zum Gebet

anzutreffen. In der Albanischen Moschee in Zürich wurde besonders die Bedeu-

tung des gemeinsamen Gebets am Morgen betont, das vor der Arbeit verrichtet

wird.

Folgender Interviewausschnitt verdeutlicht die Bedeutung der Lage der Mo-

scheen für die religiöse Praxis:

Aha, ja gut, also (...) Bedeutung, jetzt genau diese Moschee da hats net so, sozu-

sagen große Moschee, weil, ich gehe auch/ ich wohne ja in (Name des Wohnor-

tes), und ich gehe öfter, sagen wir so, in eine Moschee in (Name des Wohnortes),

und das ist ja bosnische JAMAT, bosnische Herkunft, anstatt hier sozusagen, weil

dort bin ich/ wohne ich in der Nähe sozusagen, oder? Und auch komme ich her

wirklich, wenn ich von Arbeit zurückkomme, weil jetzt meine Arbeit ist hier in

(unverst.) oder? Im Rück/, Zurückweg sozusagen, wenn, wenn da äh Gebetszeit

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Alltag in der Moschee

ist, dann halte ich halt, dann mache ich das Gebet, und dann fahre ich wieder

nach Hause, oder? Äh, das ist eben, die ÖRTLICHKEIT verbindet dich mit, mit den

Moscheen, net dass sie sagen, dass jetzt da ist irgend besonders, und irgendeine

Moschee, ist nicht das was man da hat, nein, das nicht, sondern einfach wirklich

abhängig von Örtlichkeiten, wie man sich, oder wo man wohnt. #00:51:18-0#

(Adnan)

Adnan wohnt recht weit von der Moschee, in der er Mitglied ist, entfernt.

Seine Mitgliedschaft bedeutet nicht, dass er auch immer dort betet, sondern die

Lage der Moschee ist für ihn ausschlaggebend. So geht er häufig in der Nähe

seines Wohnortes in eine Moschee. Dass diese eine bosnische Moschee ist, stört

ihn nicht. Die räumliche Lage und Erreichbarkeit ist entscheidender für seine

religiöse Praxis. In seine Moschee geht er dann, wenn es sich auf dem Weg von

oder zur Arbeit anbietet, und, wie er später noch ausführt, am Wochenende.

Zugehörigkeit und Verbindung zur Moschee ist bei Adnan eine räumliche Frage.

In typischen Stadtteil-Moscheen wie der Moschee Gazi Husrev-beg oder der

Blauen Moschee halten sich auch während der Woche häufig männliche Rentner

auf und trinken Tee zwischen den Gebetszeiten (W_Prot_10). Die religiöse Pflicht

wird dabei mit dem Sozialen verknüpft. Auch die Gesprächspartnerin Mevlida

beschreibt im Interview, wie wichtig für sie der Besuch der Moschee ist, jetzt wo

ihre Kinder weit weg wohnen. Sie schätzt, dass sie die Moschee zu Fuß erreichen

kann.

Ich kann zu Fuß, das @ist für mich wichtig@, dann kann ich, ich muss nicht

schnell machen oder, oder fah/ oder Fahrschein kaufen, dass ich gehe, Moschee

zu besuchen, oder, oder, oder irgendwelche Frauen so irgendwie treffen, reden

[…] #00:38:16-6#

(Mevlida)

Auch für sie steht die Zugehörigkeit mit der räumlichen Nähe der Moschee

in Zusammenhang und es verbinden sich religiöse Praxis und Soziales, was sie

durch »treffen« und »reden« andeutet. Ähnliches berichtet Mehmet, ein Mitglied

der Blauen Moschee in Zürich, der erzählt, wie er, da er nun näher an der Moschee

wohnt, dort auch mehr Zeit hier verbringen und sich stärker engagieren kann:

[…] ichwar eben bisschenweitweg von da gewohnt, äh, etwa acht Kilometer //aha,

ok//, ja, und jetzt seit elf Jahre bin ich in die Nähe, und mit dem Imam und mit

die Leute dann mehr, mehr Zeit da in die Moschee kommen, und auch äh, den

Kontakt mit dem Imam, und der hat mit empfohlen da zum Verein kommen, und

dann äh, äh ich bin auch dabei […]. #00:02:24-7#

(Mehmet)

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 191

Die Nähe der Moschee zu seinem neuen Wohnort macht es für ihn möglich,

öfter in die Moschee zu kommen und sich auch als eines der sieben Vorstands-

mitglieder und zeitweise als Vereinspräsident zu engagieren.

Neben der Lage der Moschee sind auch räumliche Faktoren innerhalb der

Moscheen bedeutend für die religiöse Praxis. Dies hat sich bereits für die Frauen

gezeigt. An Freitagen sind die Moscheen häufig so überfüllt, dass es zu Eng-

pässen innerhalb der Moschee, aber auch bei den Parkplätzen kommt. Denn an

diesem Tag kommen nicht nur die formalen Mitglieder einer Moschee zusam-

men, sondern auch viele Personen, die in der Umgebung der Moschee arbeiten.

Weitere Zeitpunkte, zu denen die Moscheen an ihre räumlichen Grenzen stoßen,

sind darüber hinaus die Gebete während des Ramadan sowie die Festgebete. Zu

Letzteren werden häufig separate Räumlichkeiten wie Turnhallen angemietet, um

dem Andrang Herr zu werden. Im Interview beschreiben der Imam Fatih Toy-

gun der Ulu Camii in Wien und Mesut, ein Mitglied des Vereinsvorstandes, die

Situation folgendermaßen:

Mesut: Also im Ramadanb genau, mindestens fünfhundert. Manchmal ist es so,

dass man über die Straßen auchc #00:02:00-1#
I: nein, oh (lacht)b #00:02:00-1#
Mesut: genau, also so viel Platz #00:02:02-6#

I: ist nicht #00:02:05-0#

Mesut: Also wir versuchen, soweit es geht Platz zu machen. #00:02:07-6#

F. Toygun: (unverst.) olsa çok daha kalabalık olur [Übersetzung: wäre, wäre noch

mehr Andrang] #00:02:09-9#

Mesut:mhm.Alsowennwir nochgenugPlatz hätten,wärens natürlich also sicher-

lich viel mehr Leute da. Weil es ist halt für maximal fünfhundert. #00:02:20-3#

(F. Toygun, Mesut)

Die Gesprächspartner vermuten, dass noch mehr Menschen kommen wür-

den, wenn die Moschee größer wäre. Die räumliche Situation wird hier als ein-

schränkend für die Reichweite der Moschee betrachtet. Damit rücken die Vorteile

einer Lage in der Peripherie in den Blick, da beispielsweise in Industriegebieten

am Wochenende keine Anwohner durch Lärm und parkende Autos gestört wer-

den. Gleichzeitig können diese Orte oft schlechter zu Fuß oder mit öffentlichen

Verkehrsmitteln erreicht werden und die Moscheen bleiben weitgehend unsicht-

bar und im Stadtbild marginalisiert. Auch nutzen die Mitglieder die Moscheen

weniger für soziale Zwecke. Räumliche Aspekte stellen damit einen erheblichen

Einfluss auf das Handeln in Moscheen dar.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Alltag in der Moschee

Pragmatische Lösungen

Menschen, die nicht in der Nähe der Moschee wohnen oder arbeiten, in der

sie Mitglied sind, behelfen sich damit, dass sie andere Moscheen aufsuchen. Im

Interviewausschnitt oben berichtet Adnan bereits, wie er die bosnische Moschee

am Wohnort aufsucht. Auch Nedzad sucht sich gelegentlich einen anderen Ort

zum Beten:

Ich besuche die [die andere bosnischeMoschee a.d.V.] auch, wenn ich in derNähe/

es ist jetzt auch so, wenn ich irgendwo bei einerMoschee in der Nähe bin, gehe ich

nicht zumeinerMoschee oder dort wo ichMitglied bin, sondern gehe ich dort hin.

Wenn ich also beim 16.14 in der (Name der Straße) in der Nähe bin, dann, gehe ich

gleich dort hin beten, dann ist das schon Gebetszeit. Das ist jetzt nicht so, dass ich

immer (.) in meine, dort wo ich Mitglied bin dort hingehen muss. Nicht nur ich,

sondern alle, alle machen das so. #00:12:13-5#

(Nedzad)

Für Nezad besteht keine Notwendigkeit, ausschließlich »seine Moschee« zu

besuchen. Er besucht auch andere bosnische Moscheen. Die Mitgliedschaft in ei-

nem Moscheeverein ist nicht dafür ausschlaggebend, ob Nezad das Gebet dort

verrichtet, sondern die geographische Nähe. Dieser Vorzug der Praktikabilität

vor der formalen Zugehörigkeit wurde in den Interviews von vielen Menschen

beschrieben und ich konnte dies auch bei meinen Vor-Ort-Besuchen beobachten.

Auch im oben zitierten Interview mit Adnan hat sich angedeutet, dass sich die

Verbundenheit mit einer Moschee über ihre räumliche Lage ergibt – zumindest

was die Gebetspraxis anbelangt. Das Gebet ist eine religiöse Pflicht, deren Erfül-

lung im Vordergrund steht, unabhängig von Fragen ethnischer Zugehörigkeit zu

einer Moschee. Entsprechend beschreibt Adnan, wie er sich nach und nach mehr

in der Moschee engagiert hat, aber für ihn zu Beginn vor allem die Pflichterfül-

lung im Vordergrund stand:

Ja, net von Anfang an, bin ich net so voll äh hier konzentriert, sondern hab ich

meine, meine Pflicht da (.) erledigt sozusagen, oder? die Gebete, Freitagsgebete

werden das ähhh Sonntagsunterricht was ma da haben und und so. Und mit dem

Zeit immer wieder mit der Kollegenschaft da kennengelernt und äh verbreitet

und dann @immer wieder so@. Da ist ja so ne Art von Ritual oder Routine dann

passiert. Oder weil man bei uns/ oder wenn Sie mal eine islamische Land oder

Dorf oder Stadt dann sehen, dann sehen Sie, dass in jede Quartier oder so es gibt

eine, eine Moschee, das wird erst täglich von äh, von die Besuchenden besucht,

oder? Also die, wo das äh (.) Gebet fängt ja mit dem, mit dem Gemeinschaft das

zusammen verrichten. Und durch das ist einfach nicht mit irgendeinem spezielle

14 16. Bezirk in Wien.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 193

Gedanke, sondern einfach meine, meineee Pflichten mal (.) zummm (..) einfach

äh erledigen. […] #00:04:30-1#

(Adnan)

Adnan beschreibt das Gebet in der Moschee als Routine, so wie er es auch

aus seinem Herkunftsland kennt. Moscheen sind in dieser Logik überall verfüg-

bar und werden flexibel besucht, um das Gebet zu verrichten. Das Gebet in der

Moschee beschreibt er dabei als »Pflicht«, die es zu erledigen gibt. Allerdings er-

öffnen sich in der Schweiz und in Österreich andere Bedingungen für die Praxis:

Zum einen ist die Dichte der Moscheen nicht so groß und es müssen ggf. Fahrt-

zeiten in Kauf genommen werden. Zum anderen sind die Moscheen ethnisch und

ideologisch divers. So kommt es, dass Adnan am Abend an seinem Wohnort in

eine bosnische Moschee geht, da dies einfach praktischer für ihn ist, als 15 Minu-

ten mit dem Auto zu seiner »Stamm-Moschee« zu fahren. Dies führt dazu, dass

er, wie oben bereits ausgeführt, sein Gebet an unterschiedlichen Orten verrich-

tet, obwohl er mittlerweile im Vorstand der Moschee aktiv ist. In Bezug auf das

Freitagsgebet erklärt er, wie er seiner religiösen Pflicht nachkommt:

Bin ich dort immer, wo heißt das Straße, (Name der Straße), dort gibts eine tür-

kische Moschee (lacht) und dort, dort äh ist wirklich dort in der Nähe von unserer

Arbeit, ganz nah, und wir gehen dort über Mittag, dann essen wir was dort, ei-

ne Kebap und dann machen wir das Gebet und kehren wieder zurück an Arbeit

//ah ja, ok//, ja. Sonst, wenn, wenn, wenn ich da mehr Zeit habe, dann komm ich

lieber hier sozusagen, weil das, das Unterricht oder das, das Predigen im Freitag

würd man gerne (.) hören und verstehen dann andres, oder? Das ist ein anderes

Gefühl sozusagen. Aber, wenn es anders nicht geht, dann sammeln wir uns dort,

Kollegen, Arbeitskollegen gehen dort, machen wir das Gebet dann und wieder ar-

beiten. Also, Sie sehen, dass da wirklich eine Moschee da, oder eine bestimmte

Ort ist nicht irgendwie eine spezielle Sache, sondern wirklich Moscheen sind ja

offen für alles für alle Leute, und je nach dem, Mitglieder oder nicht Mitglieder

kommen, gehen, >einfach ist eine eine gute Sache ist offen für alle. #00:53:30-9#

(Adnan)

Wie dieser Interviewausschnitt zeigt, kommen mehrere Faktoren zusammen:

Es gibt eine Moschee in der Nähe der Arbeit, das ist eine »türkische Moschee«,

das heißt in der Moschee wird vor allem Türkisch gesprochen und sie wird von

türkeistämmigen Menschen besucht. Vielleicht gehört sie auch einem türkischen

Dachverband an. Die Nähe zur Arbeit ist wichtig, denn das spart Zeit, man kann

seine Mittagspause dort verbringen, wie auch der Verweis auf den »Kebap« ver-

deutlicht. Für Adnan ist das zwar eine gute Lösung (Nähe, Verpflegung, Pflicht-

erfüllung), optimalerweise würde er aber in »seine« Moschee gehen und wenn er

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Alltag in der Moschee

mehr Zeit hat, dann tut er dies. Denn er deutet auf ein Problem hin, nämlich die

Predigtsprache: Er möchte gerne verstehen, was am Freitag gepredigt wird. Da

aber in der türkischen Moschee auf Türkisch gepredigt wird, versteht Adnan die

Predigt nicht. Dieses Verstehen hat für ihn nicht nur eine kognitive Seite, sondern

betrifft auch das »Gefühl«. Damit verweist er auf die emotionale Funktion des

Moscheebesuchs, die über die Pflichterfüllung durch das Gebet hinausgeht. Aller-

dings, so räumt er ein, müssen er und seine Arbeitskollegen hier Kompromisse

eingehen. Schließlich reflektiert Adnan vor dem Hintergrund des Geschilderten,

was in seinem Verständnis eine Moschee ist. Eine Moschee ist nicht »speziell«,

sondern offen für alle. Er beschreibt eine Moschee nicht als exklusiv nur für Mit-

glieder, sondern als offen für alle Leute, die hingehen möchten.

Die beschriebene Form der Flexibilität bei der Auswahl des Ortes für die

religiöse Praxis ist nicht auf Männer beschränkt, sondern auch bei Frauen an-

zutreffen. Bei meinem Forschungsaufenthalt in Wien begleitete ich zwei junge

Frauen zu ihren Gebeten. Je nachdem, wo sie sich gerade aufhielten, besuchten

sie eine Moschee, die gerade in der Nähe war. Eine feste Zugehörigkeit in Form

formaler Mitgliedschaft haben sie nicht, auch wenn sie in der Moschee Gazi

Husrev-beg öfter Freunde treffen. Bedingt durch einen Umzug in einen anderen

Stadtteil, sucht nun eine von ihnen vermehrt eine Moschee am neuen Wohn-

ort auf. Die Lage zum Wohnort ist damit nicht unerheblich, wie bereits deutlich

wurde. Anders als diese Stadtteilmoscheen haben andere, größere Moscheen wie

das ImanZentrum Volketswil oder das Islamische Zentrum ein großes Einzugs-

gebiet. Dieses zeigt sich vor allem bei Festgebeten und am Freitagsgebet. Gerade

in Wien, wo die Moscheen vermehrt in den Wohngebieten liegen, kommen viele

Frauen aus dem gleichen Stadtteil. Dies scheint ein Unterschied zu Zürich sein,

wo die Moscheen eher in der Peripherie liegen und dadurch extra angefahren

werden müssen. Damit ist deren Einzugsgebiet viel größer, sie haben aber auch

weniger Laufkundschaft.

Dass die Wahl für die eine oder andere Moschee je nach Situation unter-

schiedlich ausfallen kann, wird aus folgendem Interviewausschnitt mit Nadja

deutlich:

Nadja: Also so ein wenig verschieden. Es ist ja nicht im dem Sinne eine Moschee

wo man immer hin geht. Punkt. Man kann ja da wie man will. […] #00:04:27-2#

I: Also zu welchen Ereignissen geht man dann so in andere Moscheen, ist das ir-

gendwie auch mal zu Festtagen oder? #00:04:32-9#

Nadja: ähm ja genau. Also dem Id, also das das Id Gebet nach dem Ramadan, das

große Gebet sozusagen wo dann der Ramadan fertig ist. […] Und äääähm in der

(Name der Moschee) hab ich Moscheeführungen gemacht. In der (Name der Mo-

schee) auch. Also das sind so verschiedene Anlässe wo man dann mal dort oder

dort hingeht. Ja #00:05:20-3#

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 195

[…] Oder halt wenn man jemanden kennt, der dort wohnt und man ist gerade

dort, dann gehtman halt dort. Also also ganz flexibel eigentlich die Entscheidung.

#00:05:53-6#

(Nadja)

Nadjas Ausführungen zu den Moscheen verdeutlichen wieder, dass die Zu-

gehörigkeit sich nicht nur auf eine Moschee beziehen muss. Es ist sogar ganz

»normal«, in unterschiedliche Moscheen zu gehen, um das Gebet zu verrichten,

aber auch sich mehrfach zu engagieren, wie hier in Form von Moscheeführun-

gen. Engagement in einer bestimmten Moschee ist für sie auch dort möglich, wo

sie weder ihre religiöse Praxis vollzieht noch (formales) Mitglied ist oder durch

andere Aktivitäten partizipiert15. Festgebete sind ebenfalls ein Anlass, um eine

andere Moschee zu besuchen.

Ganz ähnlich beschreibt auch Adile ihre Gebetspraxis in unterschiedlichen

Moscheen, die gut in ihren Alltag integrierbar sein muss. Folgender Interviewaus-

schnitt verdeutlicht, wie wichtig es für sie ist, das Gebet in der Moschee effektiv

zu gestalten:

Adile: Diese die äh, Beispiel ich komme Einkaufen oder so etwas neben Zeite und

in der Zeit ich will nicht verloren, ich komme hier und dann bete ich. Ja, dann ja.

Jedesmal nicht nach Hause fahren oder so etwas. Nicht stressig. Zehnte Bezirk

hier oder die andere ist auch kleinen Moschee. #00:07:59-2#

I: Ahso. #00:07:59-5#

Adile: Vieles so (unverst.) #00:08:00-9#

I: ah ja. Wo sie gerade sind. #00:08:00-9#

Adile: Wir besuchen alle. Jeden Tag fünfmal, welche Zeit haben wir, dann äh

die unterschiedliche Programme, Termine und dann machen wir schnell unsere.

#00:08:12-6#

(Adile)

Zwar wählt Adile vorzugsweise eine türkische Moschee, wie im Verlauf des

Interviews noch deutlich wird, sucht aber in der Regel eine Moschee auf, die in der

Nähe liegt. Welche Kriterien für die Wahl noch eine Rolle spielen können, konnte

hier leider nicht geklärt werden. Allerdings wird deutlich, dass bei der Verrichtung

der täglichen Gebete die Pflichterfüllung vor einer möglichen sozialen Funktion

des Gebets steht. Und auch die Tatsache, dass sie in einer Moschee unterrichtet,

führt nicht dazu, dass Adile auch dort ihr Gebet verrichtet.

15 Ähnliches ist auch bei Religionslehrerinnen festzustellen, die in unterschiedlichenMoscheen

unterrichten (siehe Kap. 5.3) oder bei Personen, die Moscheeführungen machen (siehe Kap.

5.4).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Alltag in der Moschee

Nicht die Moschee, in dessen Trägerverein man also formales Mitglied ist

oder in der eine Leistungsrolle übernommen wird, ist in erster Linie die, in der

auch das Gebet, vor allem das Freitagsgebet, verrichtet wird. Vielmehr werden

sowohl von den Gläubigen als auch von den Organisationen ganz pragmatische

Lösungen gefunden, um der religiösen Verpflichtung nachzukommen und diese

mit der geographischen Lage der Moschee und der Arbeitssituation in Einklang

zu bringen. Es müssen allerdings Einschränkungen in Kauf genommen werden,

wenn es um das Verstehen der Predigt geht.

Religiöse Praxis muss organisiert sein

Die Verpflichtung für männliche Gläubige, die Kürze der Mittagspause und die

beengte Situation in den Moscheen macht eine gute Organisation erforderlich. Sie

ist letztendlich dafür verantwortlich, dass die o.g. religiösen Rahmenbedingungen

eingehalten werden können. Ibrahim führt dazu aus:

Also die Gemeinschaft die entsteht natürlich, die funktioniert durch Organisati-

on das ist klar. Und auch das Freitagsgebet muss organisiert sein. Also man muss

da einen Imam haben, der immer kontinuierlich immer das nach Plan macht und

da muss es Leute haben im Verein, die die Parkplätze organisieren, die äh viel-

leicht dieee die sanitären Installationen sauber halten. Alles, das sind schon or-

ganisatorische Sachen, die die die da stimmen müssen, die der Verein garantiert.

#00:13:12-0#

(Ibrahim)

Damit Gemeinschaft in der Moschee entstehen kann, braucht es für Ibra-

him eine Organisation, die dafür die geeignete Infrastruktur bereitstellt und am

Laufen hält. Dies ist Voraussetzung dafür, dass das regelmäßige Gebet in Gemein-

schaft stattfinden kann. Gemeinschaft und Gebet stehen damit für ihn in Verbin-

dung miteinander und beides wird durch den Verein erst ermöglicht. Das Gebet,

insbesondere das pflichtgemäße gemeinschaftliche Freitagsgebet, erscheint hier

als zentrale Aufgabe der Moschee. Auch das ehrenamtliche Engagement zielt in

dieser Hinsicht auf den reibungslosen Ablauf des Gebetes. Die Interviewpartne-

rin Aniqa erzählt, wie sie Ideen aus Frankreich mitbringt, um das Gebet besser

zu organisieren:

[…] Darum wenn ich zum Beispiel in Frankreich geh. Oder irgendwo, aber (un-

verst.) Frankreich, dann äh zum Beispiel beim Freitagsgebet, dann gehen wir nor-

mal zum zumMoschee, dann beobachte ich wie die Leute wie die Leute engagiert

sind. Wie die Leute sehr organisiert sind, wie unglaublich auch beim Beten also

Frauen von von Anfang bis hinten, jede hat ihre Position. Für das weil äh kommen

viele Leute am Freitag und dann vielleicht ist der Ort ist klein, nicht? Es langt nicht

für alle. Und dann einfach wunderbar und ich beobachte immer, wie die arbeiten,

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 197

wie und dann ja, dann komm ich in der Schweiz, daher und dann sag ich: ja warum

gibts nicht sowas bei uns? […] #01:38:25-5#

(Aniqa)

Auch für Aniqa sind die gute Organisation und der reibungslose Ablauf beim

Gebet wichtig und sie bringt diesbezüglich Ideen aus anderen Moscheen, zum Teil

auch aus anderen Ländern mit. Darüber hinaus muss für sie das Gebet selbst or-

dentlich ablaufen, denn jede Frau muss »ihre Position« einnehmen. Die Erforder-

lichkeit einer Organisation als Garant für Stabilität für die gemeinsame religiöse

Praxis wird hier deutlich. Struktur und Organisation wirken sich positiv auf das

Gebet in Moscheen aus.

Die Beschränkung auf die Mittagspause hat große Auswirkungen darauf, ob

das Freitagsgebet gemeinsam in der Moschee verrichtet werden kann, in der

man durch formale Mitgliedschaft oder soziale Anbindung zugehörig ist, oder

ob aus pragmatischen Gründen die nächstgelegene Moschee aufgesucht wird.

Des Weiteren hat sie Auswirkungen auf den Vollzug des Freitagsgebets. So ist es

beispielsweise notwendig, dass die Predigt sehr kurz gehalten wird, damit das

Gebet in die Mittagspause passt (ZH_Prot_28). Als Ersatz für eine ausführliche

Predigt konnte ich beobachten, dass z.B. in der Blauen Moschee in Zürich der

Imam vor dem Gebet eine religiöse Unterweisung für diejenigen gibt, die bereits

anwesend sind. Viele Moscheen haben auch fixe Zeiten für das Freitagsgebet,

die nur mit der Sommer- oder Winterzeit variieren. Wie bereits erwähnt hat das

ImanZentrum aufgrund der vielen Menschen zwei Gebetszeiten eingeführt. So ist

die gemeinsame Praxis des Gebets besser in den Arbeitsalltag integrierbar. Es ist

damit erklärbar, warum am Freitagsgebet sogar nicht einmal die Mitglieder von

Vereinsvorständen in »ihrer« Moschee anwesend sind. Ibrahim, zum Zeitpunkt

des Interviews Vorstandsmitglied im Moscheeverein, erklärt, dass er am Freitag

häufig in eine türkische Moschee im Zentrum Zürichs gehe, da diese einfach

näher an seinem Arbeitsort läge (ZH_Prot_04). Er erklärt, wie wichtig zeitliche

Effizienz für ihn ist:

Aber das ka/ es ist eben nicht möglich, dass dann alle Mitglieder vom Verein ähm

das auch wahrnehmen können. Weil sie alle berufstätig sind, oder? Und eigent-

lich durch diesen Umstand äh ist es naheliegend, wenn wir von Arbeit schon so

viel Zeit nehmen dürfen, dass wir dann die Zeit so einsetzen, dass wir effizient

hin und zurück kommen. Es geht um Effizienz dann schlussendlich. Aber wenn

natürlich dann Leute sind, die ZEIT haben am Freitag und die sind im Verein AK-

TIV, dann ist es schon so, dann sollten sie eigentlich dann im Verein helfen. Aber

SONST gibt es eigentlich keine (..) also es ist wirklich, also jetzt zum Beispiel in

den islamischen Ländern geht man dort wo man am nächsten ist. Weil eine Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Alltag in der Moschee

schee ist eine Moschee. #00:13:12-0#

(Ibrahim)

Ebenso wie Adnan beschreibt Ibrahim die Divergenz zwischen Arbeit und

Pflicht zum Gebet. Er sieht sich seinem Arbeitgeber gegenüber verpflichtet,

schnell wieder zurück zum Arbeitsplatz zu kommen und ist froh, dass er sich

für das Gebet die Zeit nehmen darf. Im Interviewausschnitt redet er dabei nicht

in der Ich-Form, sondern über die Mitglieder im Allgemeinen. Dadurch verweist

er auf die allgemeine Verpflichtung zur effizienten Erledigung des Gebets. Eine

Strategie zum Umgang mit der religiösen Pflicht unter den gegebenen Voraus-

setzungen ist für Ibrahim eine effiziente Zeiteinteilung, die es ihm eben dann

nicht erlaubt, in die Moschee am Freitag zu gehen, in der er auch im Vorstand

ist.

In vergleichbarer Art und Weise hat Adile oben bereits die gebotene Effizienz

bei der Verrichtung des Gebets betont. Auch für sie und Hanife ist die ethnische

Ausrichtung der Moschee nicht vordergründig:

I: […] Wo gehen sie hin zum beten? Wo? Überall/ #00:08:40-8#

Hanife: Alles (unverst.) #00:08:41-4#

Adile: Moschee ist Moschee. #00:08:43-0#

Hanife: kein Problem. Moschee Moschee. Nur Name ist verschieden. #00:08:46-

6#

(Adile und Hanife)

Für Ibrahim ist es dann auch die Aufgabe des Vorstandes, das Freitagsgebet

so zu organisieren, dass es reibungslos stattfinden kann. Dabei steht für ihn die

Pflichterfüllung über dem Wunsch nach sozialem Kontakt in seiner Mitgliedsmo-

schee.

[…] es ist eine Bindung daaa, organisatorisch, und ich habe dameine Freunde und

alles, die bin ich froh wenn ich die wieder SEHE, aber aber dass das andere über-

wiegt, dass ich muss praktisch funktionieren, dass dass ich meinen Tagesablauf

muss organisieren, dass ich darum in die Moschee gehe, die nebenan ist das das

überwiegt. #00:13:48-5#

(Ibrahim)

Eine soziale Funktion erhält bei ihm der Gebetsbesuch eher am Abend, wenn

er nach der Arbeit das Abendgebet verrichtet. Diese beiden pragmatischen Typen,

Ibrahim und Adnan, zeigen, wie die Zugehörigkeit zu einer Moschee eine gerin-

gere Bedeutung hat, wenn die religiöse Verpflichtung erfüllt werden will. Dies gilt

in jedem Fall für das obligatorische Freitagsgebet als Gemeinschaftsgebet, aber

auch in anderen Fällen, nämlich wenn Gläubige unterwegs sind und deshalb die

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 199

nächstmögliche Moschee anvisieren oder weit entfernt von der Moschee, in der sie

Mitglied sind, wohnen. Religiöse Pflicht und Zugehörigkeit durch Mitgliedschaft

und Freundschaften stehen sich hier unvereinbar gegenüber.

Sprache und ethnische Verbundenheit versus Universalität

Dies führt uns zu einem weiteren Aspekt, der sich aus dem Verhältnis zwischen

religiöser Pflichterfüllung und ethnischer Zugehörigkeit bzw. der diversen Mo-

scheenlandschaft ergibt. In den Moscheen wird häufig in der Herkunftssprache

der Mitglieder gepredigt. Zwar wird in den größeren Moscheen, die sich als mul-

tiethnische Moscheen verstehen (ImanZentrum, Islamisches Zentrum, Blaue Mo-

schee), die Predigt ins Deutsche übersetzt. Die anderen von mir besuchten Mo-

scheen, die stärker ethnisch geprägt sind, bieten jedoch keine Übersetzung an.

In der Ulu Camii in Wien, in der auf Türkisch gepredigt wird, wird dies damit

begründet, dass es bei der Vielzahl der Moscheen im Stadtteil für jeden mög-

lich sei, eine Moschee mit seiner eigenen Sprache zu finden (F. Toygun/Mesut,

W_ExpInt_05, #00:04:12-5#).

An Freitagen werden Moscheen jedoch aus geschilderten Gründen zu multi-

ethnischen Gemeinschaften. Das Aufsuchen der nächstmöglichen Moschee, wie

man das auch aus den Herkunftsländern gewohnt ist, ist nur mit sprachlichen

Einschränkungen hinzunehmen. Hinzu kommt, dass die Dichte der Moscheen

nicht so groß ist, wie man das vielleicht aus den Herkunftsländern gewohnt ist.

Das eingangs geschilderte Beispiel einer Konvertitin und ihres pakistanischen

Mannes zeigt aber, wie vor allem die gemeinsame Sprache, ethnische Zugehörig-

keit und räumliche Faktoren für die Wahl einer Moschee bedeutsam sein können.

Leyla fühlt sich keiner Moschee besonders zugehörig, sie ist mal hier, mal dort.

Ihr Mann allerdings geht aufgrund der Sprache und der freundschaftlichen Ver-

bundenheit in die pakistanische Moschee, wo Urdu gesprochen wird. Da es dort

aber keinen Frauenbereich gibt, geht Leyla dort nicht hin.

[…] und ich geh ja jetzt auch am liebsten dort wo die Khutbah logisch ja übersetzt

wird auf Deutsch, weil sonst bringt mir ja die Khutbah eigentlich nichts. Also klar,

von der Belohnung her schon, aber äh ich möchts ja verstehen. #00:41:54-3#

(Leyla)

Der Interviewausschnitt verdeutlicht, dass es für Leyla zwei wichtige Aspekte

bei der Freitagspredigt gibt: Zum einen das Verstehen und zum anderen die Be-

lohnung. Die Belohnung bei Gott ist jedoch in ihrer Darstellung zweitrangig, das

Verstehen der Predigt ist ihr wichtiger. Sie zieht deshalb Moscheen vor, wo die

chuṭba auf Deutsch gehalten bzw. übersetzt wird, auch wenn sie betont, dass die

Belohnung bei Gott auch erfolgt, wenn man die chuṭba nicht versteht. Wenn sich

also die Möglichkeit ergibt, dann ziehen die beiden es vor, dort zum Freitagsgebet

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Alltag in der Moschee

zu gehen, wo die Predigt in ihrer beider Sprache gehalten wird. Gleichzeitig spie-

len räumliche Möglichkeiten eine Rolle, denn Leyla braucht als Frau einen Raum,

wo sie ihr Gebet verrichten kann. Für die Konvertitin, die, wie sie selbst sagt,

den Islam noch lernen muss, da sie ihn nicht von den Eltern tradiert bekommen

hat, ist die Lehre in der Moschee aber besonders wichtig (Leyla, #00:47:03#). Sie

will deshalb die Predigt verstehen können. Möglicherweise ist dies für gebürtige

Musliminnen und Muslime nicht so wichtig und es könnte in dieser Aussage ein

Hinweis darauf liegen, warum am Freitag so viele Menschen Moscheen zum Ge-

bet aufsuchen, in denen sie womöglich die Predigt gar nicht verstehen. Denn hier

wird allein mit der Anwesenheit und Aufmerksamkeit eine Belohnung bei Gott

verbunden, unabhängig von dem Verstehen des eigentlichen Inhalts (siehe auch

oben bei Adnan). Konvertierte können dadurch die tradierten kulturellen Spe-

zifika in den ethnisch ausgerichteten Moscheen herausfordern, denn sie stellen

Traditionen in Frage und rekurrieren häufig auf Vorstellungen von einem Ur-

Islam, da sie sich mit vielen muslimisch-kulturellen Communities und mit einer

Vielfalt von islamischen Richtungen konfrontiert sehen (vgl. Roald 2012: 349ff.).

Am Beispiel von Leylas Mann zeigt sich allerdings auch die Bedeutung der

Sprache, einer landsmannschaftlichen Zusammenkunft und sozialen Funktion.

Leyla wägt zwischen dem universalen Ethnien-übergreifenden Anspruch des Is-

lam und der umma der Gläubigen und den Vorteilen sprachlicher und ethnischer

Zugehörigkeit in einer Moschee ab.

Und eben und er ist jetzt schon einer, der sehr auf die Moscheeee äh wahrschein-

lich fixiert ist oder sagt: Nein, dorthin geh ich am liebsten und soo. Aber eben,

er ist sicher offen, also er wird sicher jetzt auch mal nach (Ortsname) kommen,

bis jetzt haben wir es noch nie geschafft zusammen, aber und andere jetzt Freun-

dinnen, was soll ich sagen, ja die ich kenne, die viel in die (Name der Moschee)

gehen, eben die gehen eben dorthin, weil der Mann geht, man geht miteinander.

Und dann machts ja Sinn. Dann würde ich ja auch nicht ich nach (Ortsname) und

mein Mann, weil bei den Pakistanern gibts eben kein Frauenabteil. Sonst würde

ich sicher auch gern (unverst.) mit ihm gehen. […] Also für mich, ja, kommts wirk-

lich nicht darauf an welche Moschee. ja und mhm. Und klar jetzt, (Name einer

Frau) oder andere von demVORstand LOGISCH, die gehen natürlich jetzt dorthin,

JA,weil das ist jetztwie auch ihres / oder ihre / JA oder ihreeVEREIN ist oder ihreee

ihre Zugehörigkeit, das ist ja wie logisch dann, aber ich denk jetzt auch eine (Na-

me einer Frau), ich weiß nicht, was sie dir gesagt hat, aber ich kannmir vorstellen,

geht ja auch gern mal wieder dort oder da oder sie ist sicher jetzt auch nicht nur

fixiert auf diese Moschee, das nehm ich nicht an. Also ja (..) also ich denk schon

eher, die Muslime sind eher ja/ also ich hoffs eigentlich, ich finds auch besser so,

wennmanmal da, mal dort oder einfach die Offenheit hat und nicht sagt: Ich geh

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 201

nur noch dort hin, oder ja, ich weiß es nicht (lacht) #00:41:54-3#

(Leyla)

Dieser Interviewausschnitt lohnt sich, genauer betrachtet zu werden. Wichti-

ge Aspekte sind hier »fixiert« auf eine Moschee versus »offen«. Auf eine Moschee

fixiert zu sein steht in engem Zusammenhang mit der Sprache und ethnischen

Zugehörigkeit. Offenheit ist für Leyla aber der zu erstrebende Zustand, da damit

die umma als multiethnische Gemeinschaft der Muslime praktiziert werden kann.

An einer anderen Stelle führt sie aus, warum ihr Mann nicht in eine andere Mo-

schee geht, denn »er sieht nicht seine Brüder und seine Freunde und mit denen

kann man nicht reden, weil dort reden alle, eben […] Arabisch […] dort versteht

er dann wieder die Leute nicht, da kann er nicht mitreden, fühlt sich ja dann in

dem Sinne auch nicht so wohl oder mmmh eingeschlossen« (Leyla, #00:41:54#).

Gemeinsame Sprache und miteinander reden zu können fördert hier ein Gefühl

von Zugehörigkeit. Ebenso wichtig ist auch die deutsche Sprache für Leyla, aber

dann eher in der Predigt, da sie noch mehr über den Islam lernen möchte. Der

Islam ist für sie etwas, das man bewusst erlernt und nicht unbewusst kulturell

vermittelt bekommt. Hier werden zwei Logiken angesprochen: die von der ethni-

schen Zugehörigkeit und emotionalen Verbundenheit versus der Offenheit, über

ethnische Grenzen hinweg eine globale umma zu formen.

Dies führt für Leyla und ihren Mann jedoch zu einem Problem: Sie können

nicht gemeinsam als Paar eine Moschee aufsuchen, so wie das ihre Freundinnen

tun. Hier kommt einschränkend hinzu, dass die Moschee des Mannes keinen

Frauenbereich hat, sie also gar nicht die Möglichkeit zur Partizipation hätte (siehe

Kap. 5.5.3).

Der Interviewpartner Nedzad beschreibt im Interview die Universalität des

Gebets und die gleichzeitige Zugehörigkeit als Mitglied in einer bestimmten Mo-

schee:

I: Und in welche Moschee fühlst du dich irgendwie/ also kann man sagen, du

fühlst dich einer bestimmten czugehörig, oder wie, wie kann man das beschrei-

ben? #00:07:52-9#

Nedzad: Nein (.) ich fühle mich, ich fühle michb/ bei uns ist das so, das ist das so
spezifisch, einmal hat einer gefragt äh (.) wie is/ wie ein Gebet war irgendwas, hab

ich gesagt, ihr versteht's das nicht. Bei uns ist das spezifisch, wir verstehen ja al-

les. Egal wo ich/ welche Moschee hingehe, ich weiß was ich da/ weil ich weiß, was

die beten. Und für uns/ also für (unverst.) Gebetshaus ein Gotteshaus, da fühlt

man sich einfach wohler in der Umgebung. Also, Zugehörigkeit, ich fühle HIER

Zugehörigkeit, weil ich hier Mitglied bin, ich zahle meine Mitgliedschaft hier in

der Moschee aber besonders zugehörig fühle ichmich, egal wo ich jetzt reingehe,

welche bosnische Moschee, hat man genauso Mitspracherecht //mhm, und aha,

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Alltag in der Moschee

ok//. Also nicht Mitspracherecht, man kann halt reden mit den Leuten, wir helfen

uns gegenseitig sehr, also, also, dass wir irgendwelche Konkurrenten sind, son-

dern (.) wir sind Brüderlichkeit, also, wir helfen uns gegenseitig. #00:08:45-8#

(Nedzad)

Das Gebet in Arabisch beschreibt Nedzad als universell und Ethnien-

übergreifend. Er weiß, was gebetet wird, egal in welche Moschee er geht. Auf

der sprachlichen Ebene ermöglicht dies die Partizipation am Gebet. Ebenfalls

auf der sprachlichen Ebene spielt sich jedoch der Aspekt »Zugehörigkeit« ab.

Denn diese verbindet Nedzad mit »Mitspracherecht« und dass er mit den Leuten

reden kann, mit gegenseitiger Hilfe, Ehrenamt und Mitgestaltung. Dieses Gefühl

der »Brüderlichkeit« schränkt er allerdings auf bosnische Moscheen ein, sie gilt

nicht für alle Moscheen. So ist es diese Ebene der ethnischen und sprachli-

chen Zugehörigkeit zu einer bestimmten Moschee und Gemeinschaft, die das

Zugehörigkeitsgefühl ausmacht. Er führt weiter aus, wie er das Gebet praktiziert:

Wenn‘s geht, dann schon, wenn ich Zeit dafür hab, und ich schau, ich seh‘: ok, jetzt

hab ich zehn fünfzehn Minuten Zeit, dann gehe ich, egal ob jetzt bosnische, tür-

kische, arabische ist, die beten alle auf die gleich Weise. Also keine besondere

Zugehörigkeit zum@STAMM-VEREIN oder (lacht) //ja// Stamm ham wer nicht@.

#00:12:41-1#

(Nedzad)

Im Hinblick auf das Gebet kennt Nedzad keine exklusive Zugehörigkeit. Diese

entfaltet sich eher in den sozialen Angeboten, dem Engagement und der gegen-

seitigen Hilfe in der Moschee. Adnan verweist auf die Nutzungspraxis in seinem

Herkunftsland:

Äh, Siemüssen sich das so vorstellen, dort gibt es ein oder zweiMoscheen imDorf

oder in der Stadt gibts mehr, fast in jedem Quartier, oder? Leute dort auch neben,

neben das, das Gebet das sie verrichten, dann natürlich sich auch treffen und sit-

zen. Man darf ja in Moschee sitzen und äh bleiben und lernen, Sie haben einmal

auch gesehen, dass da auch für andere Zweck genutzt werde. […] Ähh, das Wort

allein Moschee (.) gibts ja schon Hinweis, was du alles @darfst machen, oder?@

(lacht) #00:18:51-7#

(Adnan)

Adnan reflektiert, dass die Anzahl der Gebete ausschlaggebend dafür ist, dass

man flexibel sein muss. Er betont darüber hinaus die Dichte der Moscheen und

dass die Gebäude vielfältig genutzt werden. Adnan beschreibt die Moscheen im

Herkunftsland als soziale Orte, indem er »treffen« und »sitzen« betont. Gleich-

zeitig ist die Moschee für ihn ein Ort, wo man sich nicht erklären muss und

es keine soziale Kontrolle gibt. Allerdings schränkt er ein, dass der Begriff »Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 203

schee« bereits vorgibt, was man in einer Moschee alles machen darf. Was das für

ihn konkret bedeutet, bleibt hier vage. Die mangelnde Dichte der Moscheen in

der Schweiz und in Österreich erschwert damit die mitgebrachte Nutzungspraxis.

So entsteht ein Spannungsverhältnis zwischen lokaler, ethnischer Zugehörigkeit

und tradierter pragmatischer Nutzung.

Tatsächlich gibt es in islamisch geprägten Ländern unterschiedliche Mo-

scheen: Kleinere in den Stadtteilen und größere, die für die Festtage und

das Freitagsgebet aufgesucht werden (vgl. Beinhauer-Köhler 2009: 48). Diese

unterscheiden sich auch terminologisch: Eine masǧid ist der Ort der Nieder-

werfung, wohingegen eine ǧāmi↪ ein Ort des Versammelns ist16. Die kleinen

Stadtteilmoscheen werden demnach zu den täglichen Gebetszeiten von Passanten

aufgesucht. In der Diaspora vermischen sich allerdings die Funktionen, da die

Dichte der Moscheen, wie gesagt, nicht so groß ist. Lediglich das Islamische

Zentrum und das ImanZentrum können unter Umständen als Freitagsmoscheen

bezeichnet werden.

Die Besonderheit in den Ländern wie Österreich oder der Schweiz ist, dass

hier Gläubige aus unterschiedlichen Herkunftsländern praktizieren und sich in

einer Minderheitenrolle befinden. Es darf nicht vergessen werden, dass diese

beiden Aspekte für die meisten muslimischen Gläubigen neu ist. Aufgrund der

fehlenden Dichte müssen gegebenenfalls längere Wege in Kauf genommen wer-

den. Darüber hinaus haben die Moscheen eben nicht nur eine religiöse Funktion,

sondern auch eine soziale, in der Hinsicht, dass eine gemeinsame Sprache ge-

sprochen, gemeinsame Migrationserlebnisse und eine gemeinsame Kultur geteilt

werden (Beilschmidt 2015; Bartels & De Jong 2007; Halm et al. 2012; Kraft 2002;

Lemmen 2003; C. Monnot 2013; Ornig 2006; Suder 2015). So existieren parallel

immer zwei Logiken: Die von der Universalität des Islam und der Gemeinschaft

der Muslime, die moscheeübergreifend ist, und die von der ethnischen Zugehö-

rigkeit. »Zugehörigkeit« scheint hier ein schwer fassbares Phänomen zu sein, das

mit der Praxis der Zugehörigkeit zu einer christlichen Ortsgemeinde als religiö-

se und politische Ortsgemeinschaft nicht vergleichbar ist. Die Moschee ist dabei

kein Ort, der exklusiv das Gebet nur für Mitglieder anbietet, sondern ist offen für

alle. Sie fungiert als Dienstleisterin, die Möglichkeitsstrukturen für die Ausübung

religiöser Praxis schafft.

5.2.5 Gebet und soziale Funktion der Moschee

In den vorausgegangenen Ausführungen konnte gezeigt werden, dass sich die

Praxis in Moscheen zwischen ethnischer/formaler Zugehörigkeit und Flexibili-

16 Vergleiche auch die türkische Bezeichnung camii, wie z.B. verwendet bei der Ulu Camii in

Wien.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Alltag in der Moschee

tät bewegt. Moscheen würden ohne einen gewissen Grad an Zugehörigkeitsbe-

wusstsein und Gemeinschaft allerdings nicht funktionieren, denn sie sind auf

ehrenamtliches Engagement und Spenden angewiesen. Wie bereits deutlich wur-

de, wird das gemeinsame Gebet als Handeln verstanden, an dem punktuell Ge-

meinschaft entsteht. Die Gemeinschaft ist dabei nicht auf einen bestimmten Ort

bezogen und wird in diesem Fall als Gemeinschaft der Muslime, also als umma

verstanden. Dabei ist es wichtig, dass das Gebet organisiert ist und reibungs-

los und zuverlässig läuft. Mögliche Konflikte und unterschiedliche Auffassungen

werden zugunsten der gemeinsamen Verrichtung des Gebets ausgeblendet. In

der multiethnischen Moschee, dem ImanZentrum, wird darüber hinaus betont,

dass auf politische Äußerungen verzichtet wird:

Zwei Richtlinien gibts: Wir wollen keine radikale Gruppe haben. Also radikale

GruppenhabenKEINEPlattformhier undeswird keine keinpolitisches Statement

abgegeben vom Zentrum aus. Ob das jetzt Ausländerpolitik ist oder inländische

Politik, das ist nicht unser Business. Also zumBeispiiiel, bei dem ähh, ägyptischen

sogenannten Revolution hat es natürlich pro-Mursi und gegen-Mursi Leute da ge-

kommen und ähm, wennman sich vorstellt, wenn der Imam dann etwas für Mursi

oder gegen Mursi sagt, dann ist die andere Partei verrückt und das geht gar nicht.

Also. Können wir nicht. Da soll sich jeder seine eigene Bildung, Meinung bilden.

#00:23:27-8#

(I. Kientzler)

Die Vermeidung von Differenzen ist hier eine Strategie, um den Frieden

zu wahren und Gemeinschaft über ethnisch-nationale Grenzen hinweg in einer

multi-ethnischen Moschee zu ermöglichen. Ein anderer Aspekt von Gemeinschaft

findet sich in den Fällen, in dem der soziale und gemeinschaftliche Aspekt des

Moscheebesuchs im Vordergrund steht und sich an diesen das gemeinsame Ge-

bet anschließt. Im Interview mit einer jungen Muslimin wird deutlich, dass es

gerade für Jugendliche wichtig ist, Freunde zu treffen. Für Mira und ihren Bruder

ist der soziale Aspekt des Moscheebesuchs besonders wichtig und überstrahlt die

religiöse Bedeutung:

Weil ich mein, Moschee ist ja etwas Religiöses, aber man spürt es nicht wirklich,

dass es religiös orientiert ist, weilman hat dann eben auch Freunde und es ist eher

so irgendwie, JA, man denkt nicht gerade an die/ an Religion, wenn man sagt: ich

geh in die Moschee. Man denkt dann eher: ok, ich hab hab meine Freunde dort.

#00:04:08-3#

(Mira)

Für Mira hat der Besuch der Moschee eine starke soziale Bedeutung, welche

die religiöse Funktion des Ortes überdeckt. Moschee bedeutet für sie, Freunde

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 205

dort zu haben und nicht in erster Linie, die Religion zu praktizieren. Die Moschee

sei für sie ein Ort mit »Gleichgesinnten«, ein Ort an dem man sich nicht erklären

müsse, wie Mira weiter konkretisiert (Mira, #00:03:12-6#). Obwohl sie sich selbst

als religiös bezeichnet, ist das Gebet in der Moschee nur zweitrangig. Neben

dem Unterricht (siehe Kap. 5.3), der für sie als Kind sehr wichtig war, sind für sie

die sozialen Kontakte zu Gleichaltrigen von hoher Bedeutung. Die Moschee der

Eltern zeigt sich für die Jugendlichen daher nicht primär als Ort des Gebetes, da

man dieses auch andernorts verrichten kann, sondern als sozialer Ort. Dies trifft

in ähnlichem Maße auch auf die Erwachsenen zu, wie das Beispiel von Leylas

Ehemann im vorherigen Abschnitt gezeigt hat, wobei hier Sprache eine wichtige

Rolle gespielt hat. Für Adnan kommt die soziale Funktion der Moschee vor allem

am Sonntag zum Tragen:

Haben Sie eigentlich auch mal gesehen, dass da am Sonntag da gibts mehrere

Leute? Weil meistens Leute haben dann frei, dann kommen da vielleicht mit eine

Bekannte oder so treffen, seinen Kaffee trinken und dann. @Das ist alles@ . […]

#00:16:59-1#

(Adnan)

AmWochenende, wenn Adnan Zeit hat, findet für ihn das soziale Leben in der

Moschee statt. Mit dem lachend gesprochenen Nachsatz »Das ist alles« möchte

der Interviewte verdeutlichen, dass es nichts Besonderes ist, was amWochenende

stattfindet. Allerdings wird deutlich, dass Soziales und religiöse Pflicht zeitlich

entkoppelt werden. Entkoppelung findet immer dann statt, wenn sich Erwartun-

gen widersprechen und nur getrennt voneinander erfüllt werden können (vgl. J.W.

Meyer & Rowan 1991: 58). Während Adnan also während der Woche die Moscheen

im Kontext seiner Berufstätigkeit pragmatisch nutzt, wird Zugehörigkeit am Wo-

chenende praktiziert. Die Moscheen stellen sich mit Angeboten am Wochenende

auf diese Praxis ein (z.B. Bildungsangebote, siehe Kap. 5.3). Die Moschee ist da-

bei ein sozialer Ort, der seine besondere Bedeutung durch die Minderheitenrolle

der Musliminnen und Muslime erhält. Dies haben auch Arbeiten zahlreicher For-

schender verdeutlicht (vgl. Beilschmidt 2015; Bartels & De Jong 2007; Halm et al.

2012; Kraft 2002; Lemmen 2003; C. Monnot 2013; Ornig 2006; Suder 2015).

Mira erklärt, was das Gemeinschaftsgefühl für sie ausmacht, und stellt dabei

einen Zusammenhang zwischen Gebet und Gemeinschaft her:

Mira: Ja, es ist anders. Es ist anders als wenn man es, als wenn man zu Hause das

Gebet verrichtet. Man hat dann so ein Gemeinschaftsgefüüühl, weil ich meine im

Gymnasium war ich die einzige Ausländerin, also das heißt auch die einzige mit

einem anderen Glauben. Und dann hab ich das wie nicht wirklich so ähm (..) also

ich mein alle wussten, dass ich Moslem bin aber nicht wirklich so heraus posaunt.

Weil es immer so einen negativen Beigeschmack hat, hab ich das Gefühl, dass

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Alltag in der Moschee

Leute dann immer so etwa so zurückhaltend sind und dann hat man sich natür-

lich schon etwas kontrolliert in dem Sinn, dass man vielleicht das vegetarische

Menu bestellt hat und nicht gefragt hat: was ist das für ein Fleisch? #0:06:08-8#

I: aha, ja ok. #00:06:06-1#

Mira: so Sachen. Und dann ähm war es dann plötzlich irgendwie in der Moschee,

war es ok, wenn man in der Moschee ist, dann weiß man: alle sind Moslems. Die

Vorurteile, die Leute haben, die die negative Haltung, die existiert gar nicht. Al-

so weißt du? Ist man schon automatisch auf einer anderen Ebene. Und von dem

her finde ich das Gebet in der Moschee etwas sehr sehr Schönes. Darum liebe ich

es auch in der Fastenzeit in die Moschees zu gehen und zu beten. Weil es ist so,

man (unverst.) einen Moment der Ruhe, wo man wirklich, (.) JA! ich weiß auch

nicht,mal runter kommenkannundeinfachnur FOLGENkann,was der Imamsagt.

#00:06:44-0#

(Mira)

Das gemeinsame Gebet steht bei Mira im engen Zusammenhang mit dem

Zusammentreffen mit anderen Musliminnen und Muslimen. In ihrer Erklärung

macht sie eine Differenzierung auf zwischen ihrem Leben als Schülerin am Gym-

nasium und dem Ort Moschee. Außerhalb der Moschee möchte sie nicht offen

zeigen, dass sie Muslimin ist, weil sie den Eindruck hat, dass die Menschen ihr

gegenüber dann reservierter sind. Sie hat sich deshalb mit offenem Zurschau-

stellen ihrer Religionszugehörigkeit zurückgehalten und nennt als Beispiel das

Essen. Die Essensauswahl – sie nimmt das Vegetarische anstatt zu fragen, ob

das Fleisch halal ist – wird damit zum Marker ihrer Zugehörigkeit und Religion

wird dadurch sichtbar. Obwohl es in dem Abschnitt des Interviews um das Gebet

ging, ist ihr Beispiel für sichtbare Religion nicht das Gebet sondern das Essen.

Interessant sind dann auch ihre weiteren Gedanken und die Gegenüberstel-

lung ihrer Fremdheitserfahrung außerhalb der Moschee mit ihrer Erfahrung in-

nerhalb der Moschee, die sie vornimmt. In der Moschee gibt es keine »negative

Haltung« gegenüber ihr als Muslimin. Sie erfährt ein gegenseitiges Verstehen

aufgrund der gemeinsamen Religionszugehörigkeit. Es ist tatsächlich die Reli-

gion, die für Mira dafür ausschlaggebend ist, denn das Albanischsein wird hier

nicht genannt. Ihre Erfahrung des Andersseins bezieht sich also stark auf ihre

Religionszugehörigkeit und nicht auf ihre ausländische Herkunft. Hierin spie-

gelt sich die Verlagerung des öffentlichen Diskurses von »den Ausländern« hin zu

»den Muslimen« wider, der in der Forschung vielfach festgestellt worden ist (sie-

he Kap. 3 und z.B. Behloul 2007a). Das Gefühl der Zugehörigkeit im Gegensatz

zum Gefühl der Andersartigkeit entsteht für Mira im Gebet. Es ist mit einem

Gefühl der Ruhe verbunden, ihre Existenz wird nicht in Frage gestellt und sie

kann einfach dem Imam zuhören.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 207

Die Reproduktion der muslimischen Gemeinschaft erfolgt hier durch das Ge-

bet. Es ist Teil der Selbstverständlichkeit muslimischen Lebens und hat für Mira

als gemeinschaftsstiftendes Element eine wichtige Bedeutung, da sie gerade im

Gebet die Gemeinschaft spürt. Erst als sie die Schule wechselt und sich aufgrund

von Fragen der Mitschülerinnen und Mitschüler mit ihrer Religionszugehörigkeit

auseinandersetzen muss, bemerkt sie, was es bedeutet, einer Minderheit anzu-

gehören und mit Vorurteilen konfrontiert zu sein. Die Moschee erfährt sie als

krassen Kontrast zu ihren Erlebnissen. Als Ort, an dem man sich nicht erklären

muss, wird die Moschee zum Ort geteilter, impliziter Sinnstrukturen im Sinne

Karl Mannheims. Hier muss das Selbstverständliche, das »Muslimisch-Sein« oder

auch das »Albanisch-Sein«, nicht erklärt werden. Die Moschee steht so im Gegen-

satz zur Außenwelt, wo man sich eben erklären muss. Die Außenwelt ist damit

der Ort der Mira ihr Anderssein immer wieder vor Augen führt.

Bei Mira deutet sich an, dass die ethnische Zugehörigkeit für die Teilnahme

am Gebet für die zweite und dritte Generation nicht im Vordergrund steht. An-

ders als bei der älteren Generation, bei der eine gewisse »Treue« an eine Moschee

zu beobachten ist, scheint sich dies bei jüngeren Musliminnen und Muslimen

zu ändern und Moscheen dienen weniger als »Kulturverein«, wo man die gleiche

Sprache spricht und ähnliche Erlebnisse teilen kann. Obwohl die Gemeinschaft

mit anderen Musliminnen und Muslimen wichtig für die Selbstversicherung ist,

tritt der spezifische Ort in den Hintergrund. Als Miras Freunde nicht mehr in

die Moschee gehen, weil sie berufstätig sind und nicht mehr wie gewohnt am

gemeinsamen Religionsunterricht teilnehmen können, geht auch sie nicht mehr

hin. Erst an der Universität findet sie wieder muslimische Gleichaltrige, mit de-

nen sie gemeinsam das Gebet im Raum der Stille des Universitätsgebäudes ver-

richtet. Und auch hier wird wieder deutlich, wie wichtig ihr der soziale Aspekt

des Gebets und das Zusammentreffen mit anderen Musliminnen und Muslimen

ist, wenn sie mehrfach das »zusammen« betont.

Und sie haben ja jetzt an der Uni das Freitagsgebet eingeführt, was wirklich cool

ist, weil man geht zusammen, man isst nachher zusammen zum Mittag und das

ist wirklich und da versuch ich sozusagen mir den Freitagmittag für das frei zu

behalten und dann die anderen zu treffen und dann das Gebet zusammen zu ver-

richten (.) zusammen zu essen. #00:07:20-0#

(Mira)

Die Verbindung von religiöser Praxis und Sozialem wird hier durch die Be-

griffe »treffen« und »zusammen essen« angezeigt. Heute definiert Mira ihre Zu-

gehörigkeit neu, was jedoch nicht eine definitive Abkehr von der Moschee, in der

sie aufgewachsen ist, bedeutet. Sie kann sich sehr gut vorstellen, dass sie später

einmal, wenn sie eigene Kinder hat, wieder in diese Moschee gehen wird, aber

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Alltag in der Moschee

weniger zum Gebet als für die Erziehung ihrer Kinder und für konkrete Aufgaben.

Neben der Flexibilität beim Moscheebesuch, welche bereits beschrieben wurde,

kann es damit auch eine wechselnde Zugehörigkeit im Biographieverlauf geben.

Es ist legitim, zu einem späteren Zeitpunkt im Leben wieder mehr Zeit in der

Moschee zu verbringen und Aufgaben zu übernehmen. So ähnlich beschrieb es

der Imam Muris Begovic in der bosnischen Moschee in Schlieren, Zürich, näm-

lich dass die Jugendlichen irgendwann einmal nicht mehr kämen, aber er sich

keine Sorgen machen würde, denn später kämen sie dann schon wieder zurück

(M. Begovic, ZH_ExpInt_03).

Eine weitere wichtige Beobachtung im Hinblick auf den sozialen Aspekt des

gemeinsamen Gebets ist, dass der Moscheebesuch nicht unbedingt eine Angele-

genheit der ganzen Familie sein muss. Dies ist auch vor dem Hintergrund der

geschlechterspezifischen Bedeutung des Moscheebesuchs zu sehen, wie aus dem

folgenden Interviewausschnitt deutlich wird:

Und also eben heute noch in der Familie, ja mein Vater jeden Freitag, mein Bru-

der praktisch jeden Sonntag und meine Mutter wenn es dann Veranstaltungen

gibt. Und ich dann auch @wenn so etwas@ von der Uni organisiert ist oder so.

#00:04:35-6#

(Mira)

Während Mira mit ihrem Vater immer freitags und sonntags in die Moschee

gegangen ist, ging ihr Bruder nur sonntags und ihre Mutter nur zu Feiertagen.

Die oben zitierte Interviewpartnerin Leyla besucht ebenfalls Moscheen getrennt

von ihrem Mann, wenngleich sie sich einen gemeinsamen Besuch als Familie

wünscht. Ältere Herren treffen sich gemeinsam ohne ihre Frauen und sitzen zwi-

schen den Gebetszeiten zusammen und trinken Tee. Wie Mira versichert, sei ihr

erst kürzlich klar geworden, dass im Vergleich zu anderen Frauen Albanerinnen

kaum in die Moschee gingen. Auch sie geht heute nur zu einem gemeinsamen

Gebet, wenn etwas von ihrer Studierendengruppe organisiert wird und behält

damit die erlernte Praxis zumindest teilweise bei. Aber auch Vater und Sohn ge-

hen nicht gemeinsam in die Moschee, sondern jeder wie er Zeit hat. Die soziale

Funktion des Moscheebesuchs bezieht sich damit nicht unbedingt auf die Fami-

lie, sondern auf Gleichgesinnte, Gleichaltrige und vielleicht auch auf Menschen

des gleichen Geschlechts.

Anders als die regelmäßigen Gebete in der Moschee sind die Aktivitäten wäh-

rend des Fastenmonats Ramadan Ereignisse, die alle Familienmitglieder in der

Moschee zusammenbringen. Im nächsten Abschnitt werden die Aktivitäten in

den Moscheen im Ramadan exemplarisch für das Feiern von Festen beschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 209

5.2.6 Ramadan: Familienereignis und umma-Gefühl

Das Fasten im Monat Ramadan ist eine der fünf Säulen des Islam und gehört da-

mit zu den Grundpflichten einer und eines jeden Gläubigen. Der Monat Ramadan

ist der neunte Monat des Mondkalenders und verschiebt sich damit im Jahresver-

lauf. Zwischen dem Sonnenaufgang und dem Sonnenuntergang soll auf die Zu-

sichnahme von Nahrung und Getränken sowie auf sexuelle Aktivitäten verzichtet

werden. Aufgrund der unterschiedlichen Traditionen und Rechtsschulen gibt es

unterschiedliche Auffassungen darüber, wann der Ramadan beginnt und endet.

Die Heterogenität bezieht sich auch auf den täglichen Beginn des Fastens und

den Zeitpunkt des Fastenbrechens (↩ifṭār)17. Die von mir untersuchten Moschee-

organisationen orientieren sich meist an der Praxis ihrer Herkunftsländer und

den Vorgaben dortiger religiöser Autoritäten. So verkündete das ImanZentrum in

Volketswil den Beginn der Fastenzeit einen Tag später als die Blaue Moschee in

Zürich. Innerhalb des heiligen Monats, so die Überzeugung, sind die Gläubigen

Gott näher als zu anderen Zeiten und der Teufel und die Dämonen sind machtlos

(vgl. Wiegers 2004: 331). An den Tagen und Nächten des 21., 23., 25., 27. und 29.

wird noch einmal besonders gefeiert, denn eine dieser Nächte gilt laut Koran als

lailat al-qadr, die Nacht der Bestimmung, in der der Koran offenbart wurde18. In

dieser Nacht, deren genaues Datum unbekannt ist, sind nach islamischer Tradi-

tion die Tore des Himmels offen (vgl. ebd.: 331). Der Ramadan schließt mit dem

Fest des Fastenbrechens ab (↪id al-fiṭr), das das ṣalāt al-↪id beinhaltet sowie den

Besuch von Verwandten.

Der Ramadan wird in der Literatur als stark gemeinschaftsstiftend beschrie-

ben und selbst Menschen, die ansonsten die Moschee nicht aufsuchen, nehmen

teil (vgl. ebd.: 331). Dementsprechend sind die Moscheen während dieser Zeit

voller als im Rest des Jahres, denn es besteht der Glaube, dass die Gebete, die

im Ramadan gemacht werden, mehr zählen als während des Jahres, und damit

versäumte Gebete nachgeholt werden können. Adnan beschreibt, wie dann auch

Frauen in die Moschee kommen:

Weil in de Fastenmonat sozusagen sind ja (.) sind ja, es ist ein Monat, wo Leute/

die Gläubige sind ja mehr aktiv in der Moschee, dann wird da alles ausgeräumt,

geräumt, und dann äh dann wird da das Zimmer da exklusiv nur für Frauen äh

freigestellt. Unddie Frauen kommendann ja auch für jedes, jedesGebet oder auch

Freitagsgebet. #00:37:03-3#

(Adnan)

17 ZudengenauenRegelungenbzgl. der Zeiten undAusnahmen vomFasten vgl. Ahmad (2009).

18 Siehe auch Sure Al-Qadr.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Alltag in der Moschee

Abbildung 32: Ramadan Programm, ImanZentrum Volketswil, 2015.

Er beschreibt den Ramadan als einen besonderen Zeitraum, in dem sich alle

mehr einbringen und engagieren als sonst. Es wird zudem darauf geachtet, dass

auch Frauen praktizieren können. Die unterschiedliche Praxis von Männern und

Frauen in der Moschee scheint sich daher im Ramadan zu ändern und mehr Frau-

en suchen die Moschee auf. Darüber hinaus wird der Monat in vielen Moscheen

durch ein vielfältiges Angebot begleitet, so z.B. in Volketswil wo es vermehrt

Kurse mit religiöser Unterweisung gibt (Abb. 32). Das Programm ist in vielerlei

Hinsicht interessant: Es ist ein rein religiöses Programm und dient damit der

religiösen Unterweisung und Besinnung. Dies unterstreicht die religiöse Bedeu-

tung des Ramadan. Es gibt Angebote, die sowohl nach Geschlechtern getrennt als

auch gemischt sind. So sollen verschiedene Bedürfnisse angesprochen werden.

Dass Angebote durch externe Gelehrte und Gäste bereitgestellt werden, hebt die

Besonderheit des Ramadan hervor.

Das Fastenbrechen (↩ifṭār) wird zudem häufig in Gemeinschaft in der Mo-

schee vollzogen, woran sich dann die Ramadan-Gebete anschließen. In der Blau-

en Moschee wird dies als »Familienereignis« beschrieben, zu dem auch nicht-

muslimische Freunde eingeladen werden, wie zum Beispiel die Nachbarschaft der

Moschee. Hier gewann ich den Eindruck, dass am ↩ifṭār in erster Linie türkisch-

stämmige Personen anwesend waren. Dies deutet darauf hin, dass, obwohl die

Besucherinnen und Besucher am Freitagsgebet eher international zusammenge-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 211

setzt sind, das Fastenbrechen im Ramadan dann doch eine Frage der ethnischen

Gemeinschaft und Familie ist. Auch in der Ulu Camii werden die Anwohnerinnen

und Anwohner zum Fastenbrechen eingeladen, welches aufgrund von Platzman-

gel dann als Straßenfest stattfindet. Damit dient die Einladung zum ↩ifṭār auch

dazu, Kontakte zu pflegen19. Das Essen als nicht-religiöse rituelle Handlung bietet

sich hier in besonderer Weise an.

Die Speisen werden in der Regel von Mitglieds-Familien gestiftet (ZH_Prot_21).

Im ImanZentrum Volketswil übernahm 2013 aus organisatorischen Gründen der

Verein die Bereitstellung von Essen an mehreren Tagen, was durch Spenden

finanziert wurde (ZH_Prot_05). Das gemeinsame Essen in der Moschee spielt in

den meisten Fällen eine wichtige Rolle und wird nach Geschlechtern getrennt

eingenommen. In anderen Traditionen, wie sie die Mitglieder in der Albanischen

Moschee in Zürich verfolgen, wird das ↩ifṭār im Kreis der Familie gefeiert,

weshalb in der Moschee kein gemeinsames Essen stattfindet.

Die Praxis des Fastenbrechens ist in der Moschee eng mit der des Gebetes

verbunden. Zunächst wird das Nachtgebet verrichtet, woran sich das gemeinsame

Fastenbrechen, zunächst mit Datteln und Milch oder Wasser, anschließt. Nach

dem gemeinsamen Mahl ist es dann möglich, das ṣalāt at-tarāwīḥ in der Moschee

zu verrichten. Je nach Tradition wird dies unterschiedlich häufig wiederholt, von

acht längeren Einheiten bis zu zwanzig kürzeren. Der Zweck des Gebetes ist es,

in dieser Zeit einer Koranrezitation zu folgen und dadurch während des Ramadan

ein- oder mehrmals den kompletten Koran zu hören (vgl. ZH_Prot_21 und Ahmad

2009: 409).

Junge Musliminnen in Zürich und Wien erzählten mir von einer Tradition,

die wieder die lose Bindung an Moscheen verdeutlicht. Mit Hilfe von WhatsApp-

Gruppen organisieren sie eine Art »Moschee-Hopping«, wie Mira beschreibt:

Das war schon cool, denn die eine kam aus dem Aargau mit dem Auto, weißt du

(.) wir haben so einen Gruppenchat und geschrieben: Hey, welche Moschee heute

Abend? und dann hat man geschrieben: ok! Und dann gingen wir alle zusammen

hin. […] #00:25:39-7#

(Mira)

19 Sternbach analysiert unterschiedliche ↩ifṭār-Veranstaltungen, unter anderem als eine Form

von »Geschäftsessen«, im Rahmen derer religiöser und politischer Dialog betrieben und da-

mit Sozialkapital akquiriert wird (vgl. Sternbach 2010). Dieses Mittel zur Sozialkapitalakqui-

se werde sowohl von Moscheeorganisationen als von nicht-muslimischen Akteuren genutzt.

Mit interreligiösen Veranstaltungen als Governance-Instrument hat sich indes auchA.-K. Na-

gel (2015a) auseinandergesetzt und stellt fest, dass die staatliche Beteiligung je nach Format

unterschiedlich ausfallen kann. In meinem Sample gab es allerdings keine Beteiligung von

staatlicher Seite an ↩ifṭār-Veranstaltungen. Sie waren entweder intern, auf die muslimische

Öffentlichkeit oder auf nachbarschaftliche Kontaktpflege ausgelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Alltag in der Moschee

Eine junge Frau aus Wien erzählte mir, dass sie den Besuch in den unter-

schiedlichen Moscheen genieße und sich auch über die unterschiedliche inter-

nationale Verköstigung freue. Mira beschreibt weiter, wie sie mit einer Gruppe

junger Frauen unterschiedliche Moscheen im Ramadan besucht:

Aber diesen/ zumBeispiel diesen Sommer hab ich, hab ich hier in der Schweiz ver-

bracht und dann äh hat derMSAZ [Muslim Students Association Zurich, A.d.V.] oft

irgendwie so Iftars veranstaltet in verschiedenen Moscheen. Und dann lernt man

natürlich andere so kennen und dann habe ich die (Name einer Frau), die du auch

an diesem Abend kennengelernt hast, und wir wohnen ziemlich nah, dann sind

wir mit dem Fahrrad einmal in die tÜRkische Moschee, einmal in die albanische,

das war so etwas SCHÖNes. Ja und plötzlich Leute, die gleich alt sind, (unverst.)

da jetzt mit dem Fahrrad, das war wirklich so, ja. Von daher hab ich es wirklich

schön genossen, weil man betet mit dem Imam zusammen, es ist so eine Ruhe, es

ist, ich weiß nicht, es ist eine inner/ innerliche Ruhe. Das finde ich sehr sehr schön.

#00:24:46-6#

(Mira)

Mira und auch andere Gläubige beschreiben den Ramadan als ein freudiges

Ereignis, dem das ganze Jahr entgegengefiebert wird und dessen Gebete und

Festmahle in Gemeinschaft mit Freunden und Familie begangen werden. Durch

das Moschee-Hopping wird der Ramadan für Mira zu einem Ereignis, bei dem

sie ethnienübergreifend unterschiedliche Moscheen kennenlernen kann. Die Mo-

schee bietet hier den Raum für gemeinschaftliche religiöse Praxis und auch Mög-

lichkeitsstrukturen für soziale Aktivitäten. Das Fasten wird dabei nicht als Last

angesehen, sondern man freut sich aufgrund der Besonderheit des Ereignisses.

Das Beispiel der Jugendlichen zeigt, dass wie beim wöchentlichen Gebet für

die Gemeinschaft nicht eine bestimmte Moschee notwendig ist. Vielmehr ist es

die Gemeinschaft mit Gleichgesinnten, die hier von Bedeutung ist. Bei dem stark

gemeinschaftszentrierten Ereignis ist der Ort an sich zweitrangig.

In den Jahren, in denen ich meine Beobachtungen durchgeführt habe, fiel der

Ramadan jeweils auf die längsten Tage im Jahr. Daher fand das Fastenbrechen

erst spät in der Nacht, teilweise nach 23 Uhr statt. Viele Gläubige meinten daher,

dass sie gar nicht in der Lage seien, so viel zu essen, weil sie sonst nicht schlafen

könnten (ZH_Prot_21). Die Klage darüber, dass im Ramadan sogar ein paar Kilos

zugelegt würden, zeugt jedoch davon, dass diesem Vorsatz nicht alle folgen. In

der Ulu Camii in Wien beklagte sich ein Mitglied des Vorstandes, dass aufgrund

der Uhrzeit des ↩ifṭār nur wenige bis gar keine geladenen Nachbarinnen und

Nachbarn gekommen wären. Die Hoffnung besteht, dass in den nächsten Jahren

dann wieder mehr ihrer Einladung folgen (Mesut, #00:10:50-4#). Hier müssen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 213

also Einschränkungen hingenommen und Anpassungsleistungen aufgrund der

geographischen Lage und Feiertagsregelungen vorgenommen werden.

Bis auf die Ausnahmen ImanZentrum Volketswil und Islamisches Zentrum

Wien sind die meisten Moscheen viel zu klein, um den Andrang der Menschen

zu bewältigen, die an den Ramadangebeten teilnehmen wollen. Deshalb wer-

den auch oft die Plätze vor den Moscheen mit Teppichen ausgelegt, damit die

Menschen das Gebet absolvieren können. Endgültig an ihre räumlichen Grenzen

stoßen die Moscheen jedoch am ṣalāt al-↪id. Dann werden häufig größere Räu-

me wie Turnhallen angemietet (vgl. auch Interview Nadja, #00:04:56-6#). Dies

zeugt davon, dass der Ort Moschee und der Gebetsraum nicht an ein bestimm-

tes Gebäude gebunden sind. Die Moschee ist nur eine Möglichkeit eines Raumes

religiöser Praxis (siehe ausführlich in Kap. 6).

Anders herum sind die Aktivitäten in der Moschee nicht ausschließlich auf

religiöse Praxis beschränkt. Ein Angebot, das alle von mir besuchten Moscheen

machten, ist der Koran- und Religionsunterricht für Kinder und Jugendliche. Hin-

zu kommen häufig Bildungsangebote für Erwachsene. Um den Charakter einer

Moschee besser zu verstehen, ist es daher wichtig, sich diese genauer anzusehen,

was im folgenden Kapitel geschehen wird.

5.3 Bildungsangebote: Moscheen als Orte religiöser Sozialisation

5.3.1 Einführung

Wer eine Moschee aufsucht, der wird feststellen, dass vor allem am Wochenende

das Programm durch verschiedene Bildungsangebote geprägt ist. Diese Angebote

sind meist speziell auf Kinder und Jugendliche ausgerichtet, aber es finden auch

Kurse und Treffen für Erwachsene statt.

»Where would you learn if you won’t come to the mosque?«20 Mit diesen

Worten beschreibt eine muslimische Gläubige die zentrale und einzigartige Be-

deutung von Moscheen als Bildungseinrichtungen für Menschen muslimischen

Glaubens in Ländern, in denen sie eine religiöse Minderheit bilden. Denn in

diesen Ländern gibt es häufig keine Alternativen zur Moschee, wenn es um die

Weitergabe von religiösem Wissen an die Gläubigen geht. Zwar bietet auch das

Internet eine Vielzahl an Möglichkeiten von YouTube-Kanälen bis Blogs und Social

Media. Moscheen haben jedoch nach wie vor eine große Bedeutung als Bildungs-

einrichtungen, welche sich historisch begründen lässt. Moscheen und ihre ange-

schlossenen madrasas waren schon immer Orte von religiöser Unterweisung und

der Koranrezitation (vgl. Beinhauer-Köhler 2009: 62ff.; Fernández-Puertas 2002:

20 Aus dem Dokumentarfilm »Me and the mosque« (Nawaz 2005).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021 - am 13.02.2026, 15:49:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

