ANTHROPOS

102.2007: 19-31

L’art de la migration

La diaspora vue par des artistes et des musées
dans 1’ Afrique contemporaine (Bénin)

Roberta Cafuri

Abstract. — This article studies memories of slavery and
the slave trade, based on research carried out at different
localities in the Republic of Benin. Tracing diverse legacies
of this problematic past in the society of Ouidah, I explore and
compare the diverging memories of descendants of slaves and
former masters. I then show how official UNESCO celebrations
and museum exhibits often mask their conflicting recollections.
In the capital city of Porto-Novo, I examine how the different
memories of Agudas and Afro-Brazilians, i.e., freed slaves
repatriated from the Americas, are represented in a private
museum. I further analyse the paintings of the contemporary
African artist Romuald Hazoumé that are exhibited in the
Honme royal palace, the symbol of ancient Porto-Novo as a
slave trading kingdom. [Africa, Benin, Agudas, Afro-Brazilians,
slavery, museum]

Roberta Cafuri, anthropologue culturelle au Département
d’Ethnologie, Archéologie, Géographie historique de I'Uni-
versité de Turin, Faculté de Langues et Littérature étrangeres. —
Terrains de recherche : Afrique-Occidentale (Sénégal et Bénin) ;
Canada (Ontario et Québec); Europe Occidentale (Italie ru-
rale). — Thématiques de recherche : anthropologie de I’espace
et du pouvoir ; anthropologie muséale ; recherches sur musées,
sites historiques et traditions orales concernant 1’histoire pre-
coloniale et post-coloniale du Bénin ; mémoire de I’esclavage
au Bénin et au Sénégal; artistes africains contemporains ;
écomusées. — Publications : voir références citées.

Aujourd’hui un des phénomenes les plus notables
en Afrique de I’Ouest sont les voyages qui suivent
les itinéraires qui longent les forteresses et les
chateaux sur les cotes d’ou partaient les premiers
bateaux chargés d’esclaves en direction du vieux
et du nouveau continent. L’UNESCO encourage

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

les gens a visiter ces lieux, par des itinéraires
dénommés “La route de I’esclave”. On a lancé
cette initiative en 1993 sur les cOtes du Bénin,
nom actuel de I’ancien Dahomey, un des royaumes
africains les plus impliqués dans la traite atlan-
tique. Je me suis donc rendue a Ouidah ol, en
passant par la représentation de 1’esclavage dans
le Musée Historique de Ouidah, j’ai essayé de
percevoir I’effet d’un tel passé sur la mémoire de
la ville, siege d’un des plus anciens et actifs ports
impliqués dans la traite des esclaves.

Un trait qui frappe est la présence de plusieurs
couches sociales parmi lesquelles se déroule le
processus de réelaboration du passé. La mémoire
du phénomene de I’esclavage dans la communauté
de Ouidah se répercute méme aujourd’hui sur les
individus et la vie sociale. J’ai essayé donc de
dessiner une carte des tensions sociales actuelles
qu’on dissimule souvent dans les célébrations of-
ficielles et les expositions, méme au cceur du Fort
portugais aujourd’hui musée, en suivant la mo-
dalit¢ dont la mémoire marque certains espaces
de la ville. En me déplacent dans la capitale du
Bénin, Porto-Novo, j’ai pu visiter des expositions
privées et officielles qui parlent de la mémoire
des anciens esclaves rentrées des Amériques, les
Aguda ou Afro-Brésiliens. J’ai vu ainsi a I’ceuvre
une autre fagon de mise en valeur de la mémoire
des descendants des esclaves yorubas : par la pein-
ture des signes fa, I’ancien systeéme de divina-
tion de la cbte des esclaves, 1’artiste plasticien

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

20

Romuald Hazoumé a récupéré le savoir propre
de sa famille et d’autres immigrées de Nigeria,
en le placant au cceur du symbole de la struc-
ture sociale de I’ancien royaume esclavagiste de
Porto-Novo, le Palais royal Honme.! J’analyserai
donc les différents processus de réappropriation
de la mémoire de la migration au niveau de la
mémoire publique, privée et collective. J utiliserai
les réflexions développées, parmi les historiens et
ethnologues, par I’africaniste Edna Bay dans son
étude sur I’histoire et la mémoire collective au
Dahomey (ancien sud-centre du Bénin), concer-
nant la traite atlantique. En particulier, elle in-
vite a distinguer dans les formes de mémoires
collectives ce qu’on appelait une fois mythes,
stéréotypes, images du passé véhiculés et partagés
par un group social; les souvenirs individuels ;
les histoires soutenus par la documentation rela-
tive a des évenements factuels (Bay 2001 : 43). La
mémoire collective se retrouve dans la lecture du
passé a partir du présent, donc variable selon les
différents groups sociaux et leurs buts, en plus liée
a I’expérience du trauma, étudié par les théories de
la psychanalyse.?

1 Mon premier séjour au Bénin a eu lieu en 1990 pour
mon mémoire sur le Dahomey précolonial, avec une bourse
d’études du Centre d’Etudes Africaines de Turin. Ensuite
J’y ai fait retour pendant trois mois en 1993 pour effectuer
des recherches au sujet des sites historiques et des groupes
du pouvoir a Porto-Novo, grace a une bourse d’études de
la part de I'Institut Italo-Africain de Rome. J’ai effectué
des séjours ultérieurs au Bénin entre 1997 et 1999 au cours
de mon doctorat. En particulier, j’ai travaillé a Ouidah en
juillet, aolt et décembre 1998 et janvier 1999. J'y suis
encore revenue en 2000 et en 2001, dans le cadre d’une
recherche postdoctorale et en 2002, pour collaborer au
projet de I’EPA-Banque mondiale sur I’étude et valorisation
du patrimoine architectural de Porto-Novo. Je tiens a
remercier le Ministere des Affaires étrangeres et de la
Recherche Scientifique, qui a financé mes recherches avec
I’Université de Turin et du Piémont Oriental.

2 L’ethnologie en Afrique a étudié les pratiques discursives
et non-discursives (rituels, arts) des ceux qui ont survécu
aux traumas comme la traite des esclaves et I’exil. A ce
propos, il faut signaler un article dans le récent numéro des
Cahiers d’Etudes Africains sur I’héritage et les pratiques de
réparation des blessures de I’histoire (Jewsiewicki 2004) ;
I’étude de Dibie et Njoku (2005) sur la perception culturelle
du probleme de la réparation de la traite atlantique par les
Africains de la diaspora et en Afrique ; enfin le dossier du
Journal de la Société des Africanistes “L’ombre portée de
I’esclavage”, ou est paru 1’étude de Nassirou Bako-Arifari
(2000) sur la mémoire de la traite négriere dans le débat
politique au Bénin dans les années 1990.

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

Roberta Cafuri

1 Mémoire publique : I’esclavage dans les
musées africains

Les identités de la diaspora se produisent et se
reproduisent constamment par la transformation et
la différence, écrivait Stuart Hall, qui a suggéré
d’élargir la signification du terme diaspora — uti-
lisé par nombreuses sources qui 1’appliquait depuis
longtemps a I’histoire juive — aux phénomenes
qui impliquent la création d’une identité dans nou-
veaux lieux multiculturels. II a écrit “... dans la
majorité des diasporas, les traditions sont variables
selon individus et individus et elles sont instab-
les dans l'individus méme; elles sont constam-
ment revisitées et transformées comme réponse a
I’expérience de la migration” (Hall 2006: 296).
Bien que les cultures soient soumises a des proces-
sus de contamination de la part d’autres cultures,
il est bien rare, malheureusement, que I’interaction
entre les cultures se fasse par le dialogue, sans
conflit. Ce n’est pas de processus neutre, mais
plutdt une opération inscrite a ’intérieur des rap-
ports de force et de pouvoir, comme par exemple
I’expansion coloniale européenne. A cause de leurs
contacts avec 1’Occident, les cultures africaines se
sont transformées et les résultats ont été soit des-
tructifs soit inscrits dans la production de formes
nouvelles de liaisons (Kanneh 1998).

A I’époque coloniale, par exemple, les mouve-
ments de la Négritude et le Panafricanisme vou-
laient créer une identité et une solidarité active
entre les peuples noirs pour affirmer une liaison
identitaire au-dela des origines et des frontieres
coloniales. On le voit dans quelque institution
muséale. The National Museum and Monuments
Board d’Accra, établi au Ghana indépendant en
1957, a essayé par exemple de représenter ce
que Kwane Nkruman appelait “la personnalité
africaine” (Arinze 1998 :32).3 En effet les deux
musées d’Accra et de Cape Coast ne représentaient
pas seulement le territoire du Ghana. En particu-
lier celui de Cape Coast a mis en évidence les
échanges économiques et les contacts culturels de-
puis le XV¢ jusqu’au XIXe siecle, par I’exposition
de I’histoire du commerce de la région. Dans la
version la plus récente, on peut trouver une ex-
position dédiée a la traite des esclaves et a la

3 Dr’ailleurs la notion de “personnalité africaine” utilisée par
Nkrumah a été forgée par un descendant d’esclaves, qui
était né aux Antilles danoises et par la suite a émigré
au Libéria en 1850. Blyden avait été le premier a utiliser
cette expression qui a été reprise par le mouvement de la
“personnalité africaine” qui s’est développé en Afrique de
I’Ouest anglophone pour symboliser la reprise des valeurs
du passé africain (Gaugue 1997 :13s.).

Anthropos 102.2007

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

L’art de la migration

diaspora noire aux Etats Unis. Aprés avoir ob-
tenu 1’indépendance politique pendant les années
’60, les pays africains se sont toutefois enfermés
derriere leurs frontieres. Chacun d’eux a pensé
a son propre développement. Les Africains ont
fait tous leurs efforts pour obtenir la réhabilitation
de leurs cultures, langues, religions. “On pourrait
penser pourtant que tous ces efforts, bien qu’ils
étaient nécessaires, ont pu créer des barrieres entre
eux et ont en quelque sorte empéchée la soli-
darité transnationale” souligne d’un ceil critique
Marise Condé (1998 :32). Dans les musées afri-
cains s’est développée une tendance parallele, qui
tentait d’esquiver le souvenir de la participation
des royaumes africains a la traite des esclaves et
les guerres civiles précoloniales, au nom de la
solidarité et de 1’unité nationale.

Par exemple, seulement ces trois musées sui-
vants mettent en évidence le phénomene de 1’es-
clavage sur le territoire national entier : le Musée
Historique et la Maison des Esclaves a Gorée au
Sénégal et le Musée National a Dar es-Salam. A
Gorée il y a des représentations soit de la traite
arabe et de celle européenne, soit du commerce
des esclaves vers I'Indochine et la Chine. Les
conséquences du commerce des esclaves sur le
royaume sénégalais y sont également exposées
(de Benoist et Camara 2001 ;2003). Le Musée
National de Dar es-Salam évoque aussi le role du
sultanat de Zanzibar dans la traite. Par contre, dans
les autres musées de Ouidah au Bénin, Cape Coast
au Ghana, Aba et Calabar au Nigeria, Douala
au Cameroun, Luanda en Angola, Saint-Louis au
Sénégal, Lomé au Togo, Korhogo en Cote-d’Ivoire
et Banjul en Gambie, on attire tout simplement
I’attention sur les ports d’embarquement des es-
claves le long des régions cdtieres. En général
dans ces expositions on représente ces themes :
I’échange des esclaves avec produits européens sur
les marchés de la cote ; la traversée de I’ Atlantique
dans des conditions épouvantables et affreuses (des
bateaux surchargés) ; ’influence des cultures afri-
caines sur le continent américain, des Caraibes
jusqu’au Brésil, surtout, en ce qui concerne le
vaudou ; I’impact des esclaves revenus du Haiti et
du Brésil et puis surtout le theme de I’architecture
des villes du Golfe du Bénin est repris et développé
(Gaugue 1997 ; Soulillou 1993). Bien qu’ils si-
gnalent le rle joué par les Africains en fournissant
la marchandise humaine a la traite européenne et
arabe, ils se taisent en ce qui concerne la traite a
Iintérieur du pays (Célius 1998). Elle s’effectuait
soit sur distances courtes soit sur distances plus
longues, dans certains cas aussi longues que le
trafic atlantique et transsaharien. Le silence a cet

Anthropos 102.2007

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

21

égard cache la composition hétérogene de 1’état
a l'intérieur du pays. Il y a certains citoyens qui
sont descendants des maraudeurs qui razziaient les
esclaves, tandis que d’autres descendent de leur
victimes qui constituaient un réservoir constant
(Callier-Boisvert 1998). On se tait aussi en ce qui
concerne le réle fondamental joué par le com-
merce des esclaves dans la constitution du pouvoir
des entités politiques africaines. Au Mali aussi on
constate des omissions frappantes. Dans le Musée
National de Bamako, on célebre des hommes tels
que Samori Touré ou El Hadji Omar comme des
héros de la résistance contre les Européens, tout
en oubliant qu’ils ont participé a la traite.*

Malgré ce silence la traite interafricaine et
I’esclavage appartiennent a une époque récente.
Bien que I’esclavage ait été aboli par un décret
au Sénégal le 12 décembre 1905 et en Tanganyka
en 1922, il n’a pas disparu du continent.> Il
est donc bien probable que certains antagonismes
actuels, a I'intérieur des frontieres établies par les
pouvoirs coloniaux ont effectivement leur racines
dans la cohabitation difficile entre ces factions,
étant marqués par des souvenirs encore vifs du role
joué par celles-ci, I’'une contre 1’autre. Les musées
nationaux continuent pourtant a promouvoir un
sentiment de solidarité et d’unité nationale, tout en
dissimulant le souvenir de tensions sociales encore
vives.

2 Mémoire collective : souvenirs de maitres
et d’esclaves

En plus des représentations de I’histoire four-
nies par les musées nationaux, il existe d’autres
formes de mémoire. Au début de mon voyage dans
I’identité hybride de Ouidah (Kelly 1995 : 4 ; Law
1989), j’ai découvert I’existence d’un musée privé,
I’ancienne maison de Félix de Souza. Ce grand
commercant brésilien d’esclaves a vécu a Ouidah
au début du XIXe siecle et était grand ami du
roi du Dahomey Ghezo. Des photographies de ses
fils sont exposées dans sa chambre. Ceux-ci sont
les ancétres des différentes branches de la famille
dans lesquelles se reconnaissent aujourd’hui les
descendants (Sinou 1995:113s.). Chaque année
entre décembre et février, ils se rassemblent pour

4 Les campagnes militaires de Samori Touré ont fourni des
esclaves au marché soudanais, tandis qu’Omar Tall est
censé avoir tué ou réduit en esclavage tous les musulmans
non orthodoxes, créant a la fois un empire qui s’étendait du
fleuve Sénégal jusqu’au delta du Niger (Gaugue 1997 : 59).

5 La Mauritanie a aboli I’esclavage en 1981, mais les décrets
pour rendre active la loi n’ont été jamais faits.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

22

organiser une féte a son honneur. Cette féte pour-
tant ne fait pas partie du calendrier des cultes
vaudou, parce que les de Souza se souviennent
de leurs origines étrangeres et donc favorisent
I’évangélisation en se rangeant contre les pratiques
vaudous.

La premicre ligne de démarcation sociale au-
jourd’hui a Ouidah se manifeste par la présence ou
pas d’un culte vaudou dans la famille a laquelle
chaque personne appartient. Les ancétres des fa-
milles les plus anciennes de Ouidah ont emporté
avec eux des reliques lorsqu’ils se sont installés
le long de la cbte. L’observance des cultes des
divinités ou vaudou, symbolisés par ces reliques
anciennes, distingue les descendants d’un groupe
social d’un autre en rappelant les origines. Tous ne
posseédent pas un vaudou en ville. Les descendants
des esclaves ne possedent méme pas un yoho,
grand temple de famille o I’on peut honorer les
ancétres. Ils sont représentés a I’intérieur du yoho
par les assin, un type de parapluie en fer ciselé.
On y accroche des figures sculptées du méme
matériel qui symbolisent des événements impor-
tants pendant la vie (Bay 1985; Freyer 1994).
D’ailleurs les descendants des Brésiliens qui se
sont unis a la population locale comme les de
Souza n’ont pas d’assin. Cependant ils ont un
yoho, c’est a dire un temple qui a, d’habitude, une
forme circulaire ou ils peuvent célébrer les grandes
et importantes cérémonies familieres, comme tous
les autres groupes les plus importants de la ville.

Les cérémonies constituent, en effet, une sorte
de théatre ou I’on représente roles et statuts so-
ciaux. En plus on y souligne certaines différences
au sein de la société, lies a la mémoire de la pro-
venance de chaque groupe a Ouidah. “On deman-
dait aux serviteurs s’ils voulaient participer aux
préparatifs de la féte. Jadis, en tant qu’esclaves, ils
étaient obligés d’y participer. Maintenant ils sont
libres de ne pas y participer s’ils veulent” (Honoré
Gnahoui-David, rencontre en aofit 1998). Leur par-
ticipation aux cérémonies se limite quand méme
aux travaux préparatoires et aux offrandes dues a
leurs maitres. La récitation des chansons familiales
indique celui qui fait partie de la famille et celui
qui lui est étranger. Si les chansons ne parlent pas
de I’histoire des ancétres d’un tel ou tel individu,
il s’agit donc d’un esclave. Ce mécanisme singu-
lier dénonce publiquement, a travers son silence,
I’origine de la classe sociale d’un individu.

Les interdictions sont une forme ultérieure pour
rappeler les différents statuts sociaux des indi-
vidus. D’antan un esclave ne devait jamais se
présenter habillé chez son seigneur. Par contre
aux femmes il était permis de se couvrir d’une

untersagt,

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

Roberta Cafuri

étoffe liée a la taille, a condition que les épaules
fussent nues. Pendant les cérémonies familiales,
houekpikpé et houétanou, importantes pour une
collectivité, il était interdit qu’un serviteur fit chef
des cultes des ancétres de famille. D’ailleurs il leur
était interdit de s’asseoir sur les chaises et sur les
tabourets comme leurs propriétaires, mais seule-
ment sur des nattes de paille. Les épaules ainsi
que la téte devaient rester nues. Il leur était interdit
de se servir avant le propriétaire. Aujourd’hui les
interdictions ont toujours une certaine importance
dans la présence d’un grand chef de la collecti-
vité, mais elles ne concernent plus les vétements
ou I’allocation des places. Les descendants des
serviteurs aujourd’hui sont entierement libres de
pratiquer leurs cérémonies. En effet au cours de
ces cérémonies, ils parlent encore leur langue
d’origine, tandis qu’auparavant il leur était com-
pletement interdit de faire ¢a (Honoré Gnahoui-
David, rencontre du 21 décembre 1998).°

Bien qu’il soit bien intégré dans la famille de
son patron, dans la mesure ou il est résident dans
sa concession et qu’il jouisse de sa protection,
I’esclave n’était pas et n’est pas pourtant assimilé
dans le groupe de parenté.

L’intégration et I’assimilation des descendants
des anciens esclaves dans les sociétés exesclava-
gistes s’affirment souvent. Comme nous informe
Alain Testart (1998 :42), on a souvent employé
le mot “intégration” d’une maniere vague, pour
nier la réalité de 1’esclavage dans les sociétés
lignatiques ou du moins pour faire croire que
I’esclavage dans ces sociétés était radicalement
différent de celui qui est présente dans les sociétés
de I’Antiquité. Bien qu’elle se présente sous des
formes différentes, 1’intégration n’est pas pareille

6 Michel Robert Gomez, chef d’un des plus important groupe
social dans I’histoire de Ouidah, aujourd’hui il a une maison
d’édition et il habite a Cotonou, ville ou est concentrée
la vie économique actuelle du Bénin. Il m’a raconté que
la famille Gomez posseéde une vieille maison a Ouidah
“ou logent encore des esclaves, comme s’ils étaient chez
eux. Les rapports entre eux et nous, les vieux propriétaires
d’esclaves, sont trés compliqués. On dirait que la libération
a été unilatérale parce qu’ils continuent a se comporter
d’une facon obséquieuse en notre présence. Je vous fais
un exemple: quand je m’assois, ils n’osent pas s’asseoir
eux aussi. Quand il y a une féte ou une cérémonie, ils
apportent des cadeaux, en maintenant quand méme une
attitude d’infériorité. Les jeunes ont pu choisir de s’en aller
de Ouidah. Mais les parents sont restés ici. Ils ont avec
nous un rapport de parenté. Notre rapport s’est transformé
en une amitié trés profonde fondée sur les souvenirs
de ce qu’il y avait auparavant” (Michel Robert Gomez,
rencontre du 26 décembre 1998, Cotonou). L’esclavage
marque donc a Ouidah non seulement le passé mais aussi le
présent.

Anthropos 102.2007

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

L’art de la migration

a l’assimilation. Elle se manifeste dans une des
modalités les plus fréquentes, le mariage.

Jadis il était interdit aux esclaves de se marier
avec les filles de leur maitre. Il arrivait de temps
en temps qu’un maitre se décidait de donner une
fille comme €pouse a un esclave particulierement
doué. De suite celui-ci pouvait &tre nommé coordi-
nateur d’importantes activités économiques. Pour
empécher quand-méme 1’assimilation, aux enfants
issus de cette union on donnait le nom de famille
du maitre, pas celui du pere. Pourtant le nom du
pere naturel ne disparaissait pas completement,
il s’ajoutait au nom du patron pour rappeler les
origines sociales de l’enfant issu d’un serviteur
et une fille de la famille dont il portait le nom.
Ce mécanisme avait le but de le distinguer des
descendants 1égitimes auxquels était d I’héritage
(Burgat 1998). “Les société lignageres . .. pensent
parenté. Corrélativement elles pensent I’esclave
comme étant exclus de 1’ordre de la parenté”,
écrit Testart (2001 : 43) dans une intéressante étude
comparative, qui compare les modeles d’esclavage
dans I’ Antiquité avec ceux pratiqués en Afrique.

Quant aux unions illégitimes, c’est a dire sans
le soutien du maitre, ’enfant portait le nom
d’esclave de son pere, pas celui de la mere, fille
du propriétaire d’hommes et terre. C’était un autre
mécanisme pour éviter des revendications en ce
qui concerne I’héritage, étant donné que 1’en-
fant n’était pas reconnu comme fils légitime.
C’est I’héritage méme, en particulier celui qui
est domanial, qui se trouve aujourd’hui au centre
des conflits sociaux les plus problématiques a
Ouidah.

Dans certains cas les serviteurs s’approprient
des champs qui se trouvent dans les fermes hors
de la ville, ou ils travaillent la terre pour leurs
maitres en échange d’une partie de la moisson.
Les Gnahoui-David et les Gomez ont eu en cours
au tribunal une plainte contre ceux qui aujourd’hui
revendiquent la propriété de la terre au nom d’un
principe incontestable. Une vieille regle de Oui-
dah sanctionne que la terre doit étre la propriété
des descendants de ceux qui y sont enterrés. En
toute honnéteté cette regle avait le but une fois
de sauvegarder les propriétaires riches. Aupres
des familles du Bénin du Sud, on a I’habitude
d’ensevelir son propre pere dans une chambre de la
maison. A Ouidah les propriétaires avaient interdit
aux esclaves de faire la méme chose. S’ils avaient
enterré leurs défunts ou ils habitaient en ville,
c’est a dire chez leur propriétaire, ils auraient pu
revendiquer la propriété de cet espace en réduisant
donc les dimensions originales de la concession.
Par conséquent, ils ensevelissaient leurs grands-

Anthropos 102.2007

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

23

parents et leurs parents dans les champs ou ils
travaillaient. Aujourd’hui cependant ils exploitent
le principe lié a cette pratique pour bouleverser
les rapports économiques subordonnants, qui les
ancrent a leurs origines anciennes d’esclaves (Ho-
noré Gnahoui-David, rencontre du 21 décembre
1998 ; Théophile Gomez, rencontre du 2 janvier

1999, Ouidah).

3 Les itinéraires de ’oubli : les routes
des esclaves UNESCO

On ignore complétement cette tension qui existe
entre les classes sociales a Ouidah aujourd’hui
dans I’exposition du vieux fort portugais. Méme
le projet UNESCO “La route de 1’esclave” cache
et banalise la condition actuelle. Lancé en 1993,
le projet ambitieux concentre I’attention internatio-
nale sur la reconstruction historique de 1’esclavage
noir depuis le XVI® jusqu’au XIX® siecle (So-
glo 1993). On prévoit, en plus, la création d’un
musée a propos de la traite triangulaire a Haiti
afin d’encourager la reprise d’une identité com-
mune transatlantique des Afro-Américains (Mayor
1998). A I’époque postcoloniale, ’'UNESCO vou-
drait accentuer de cette fagon les aspects posi-
tifs du métissage des différents traits culturels
d’un coté et de l'autre de 1’Atlantique (Mayor
1998 : 4). En faisant ¢a, on court quand méme le
risque d’associer I’esclavage a un certain moment
de I’histoire, le passé, et d’éloigner le regard du
présent.

Actuellement a Ouidah il existe un itinéraire
historique, inauguré juste au cours du festival qui
en 1993 a lancé le projet UNESCO en Afrique.
Ayant son départ au Musée Historique, cet itiné-
raire passe par le quartier Brésil pour conti-
nuer jusqu’'a la plage. De temps en temps on
croise des arbres pres desquels un monument rap-
pelle les étapes des caravanes des esclaves avant
I’embarquement. Sur la plage on a bati un mo-
nument commémoratif, “La porte du non-retour”,
en s’inspirant au modele plus célebre au musée
de Gorée. En codifiant les choses a voir, on a
essayé de dissimuler la réalité: les quartiers ex-
clus de l’itinéraire correspondent aux différents
statuts sociaux qui s’y sont établis dans la ville
par exemple. Les descendants des Portugais et des
Afro-Portugais habitent le quartier Zomai ou sur
la route qui y aboutit, dénongant le métier de leurs
ancétres. Zomai est un terme qui veut dire “La
ou il n’y a pas d’incendies”. A I’époque de la
traite, on batissait a 1’est de la ville les édifices ou
I’on arrimait les esclaves, expressément en terre

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

24

dure, matériel qui ne s’enflamme pas. “En plus il
n’y avait pas d’éclairage, pour que les esclaves
n’aient aucune possibilité de se rebeller ou de s’en
fuir’, m’a confié Honoré Gnahoui-David. Un de
ses ancétres, d’origine nigérienne, avait été invité
par le roi Ghezo pour contrdler et pour coor-
donner le flux commercial au nom du souverain
d’Abomey. Chaque famille avait son propre lieu
ol elle pouvait arrimer ses esclaves. Méme au-
jourd’hui, quand on entend le bruit de la pluie
sur le toit, on dit que ce sont les esclaves nago
qui supplient “Mon maitre, ne me vendez pas!”
(Honoré Gnahoui-David, rencontre en aoiit 1998).
Quelques étrangers d’origine Yoruba, appelés aus-
si Nago, sont arrivés du Nigeria pour faire du
commerce ou bien ils y ont été amenés comme
esclaves. Les Derego, par exemple, arrivent de
la région de Abéokuta,” comme 1’indique le nom
Yoruba du quartier ou ils habitent, Kyota. D’autres
Nago habitent le quartier Emahoré (en langue yo-
ruba) ou Maholé (en langue fon). Leurs ancétres
ne faisaient pas le trafic d’esclaves, ils étaient
arrivés comme prisonniers vaincus. Par contre les
Houéda, considérés les descendants des premiers
habitants de Ouidah, habitent trés loin du centre
de la ville. Ils se consacrent a I’extraction du sel
pres de la lagune charmante qui se trouve un peu
avant la cote atlantique. Dans le dernier village
avant la plage habitent les Kananakou. Invités par
le roi d’Abomey, ils ont encore des reliques liées
a leur role de fonctionnaires du roi: le couteau
avec lequel le roi du Dahomey voulait couper la
téte a un rebelle, aprés la conquéte de Ouidah
en 1727 et les chalnes d’un chef Houéda qui a
combattu contre I’occupation et la conquéte. Les
descendants d’autres fonctionnaires invités par le
roi d’Abomey habitent principalement, en ville,
dans les quartiers Gomé et Fonsrame.

Malheureusement, on ne mentionne pas toutes
ces traces de la formation historique du réseau
urbain dans “La route de I’esclave”. Il émerge
donc un aspect problématique qu’on retrouve lors
de la transformation en musée d’une partie du
territoire : dans un territoire rendu seulement en
partie accessible, quel souvenir peut &tre percu,
sinon celui d’une Afrique au passé si lointain qui
ignore les tensions du présent ? On se tait a propos
de ces tensions, tandis que les individus continuent
a se rappeler et a contester une mémoire qui risque
de les ancrer au passé. Un méme mécanisme parait
en vigueur, qu’on retrouve souvent dans les proces
liés aux mémoires officielles : I’oubli.

7 Abeokuta était prés de I’Empire d’Oyo, dans I’actuelle
Nigeria.

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

Roberta Cafuri

Inséré dans les circuits touristiques par les
opérateurs du secteur des Etats Unis, le parcours au
long des forts de la traite en Afrique occidentale est
visité par les Afro-Américains. Au Ghana a El Mi-
na (Bruner 1996), au Sénégal a Gorée ou au Bénin
a Ouidah, I’itinéraire offert aux touristes se termine
par des monuments qui représentent une porte
ouverte sur 1I’océan, symbole d’un voyage duquel
les esclaves ne pouvaient pas revenir. Aujourd’hui
au contraire les Afro-Américains reviennent en
Afrique sur les traces d’un passé lointain. Mais il
y a le risque d’associer I’esclavage a un moment
particulier de I’histoire africaine, celle du passé, en
éloignant le regard du présent. Derriere la figure
du retour, il est difficile de penser a la continuité,
a écrit Marc Augé (1998 : 98). Ses considérations
sur I’oubli s’adaptent bien a quelques aspects du
voyage de retour aux racines de I’histoire et de la
culture des Noirs américains. En particulier, dans
le rite du voyage a travers la route de I’esclave
je vois la présence d’une modalité fondamentale
avec laquelle I’oubli se manifeste. Le retour a
le but de trouver un passé. Mais seulement en
oubliant le passé le plus récent on peut établir
quelque contiguité avec le passé le plus lointain.
Pour atteindre cet objectif il faut alors activer une
fonction fondamentale pour la mémoire : I’oubli
(Augé 1998 :7). Pour retrouver le passé le plus
lointain il faut mettre entre parentheése le plus
récent. Si ce filtre n’obscurcissait pas 1’histoire
personnelle du touriste et celle plus récente du
territoire qu’il s’appréte a visiter, on ne pourrait
pas cultiver le réve de retrouver intégralement
ce qui a été autrefois abandonné. En réalité on
s’approprie ainsi d’un passé simplifié, privé de
la complexe stratification donnée par la succes-
sion des événements, méme de ceux qui sont plus
proches dans le temps. En établissant des ponts qui
vont au-dela des périodes historiques, le retour pa-
rait reprendre les choses 1a ou on les avait laissées,
retrouver en quelque sorte le fil rouge de sa propre
identité en ce qu’elle a d’inchangé.’ Mais le prix a
payer est élevé : il s’agit du manque de conscience
des profonds changements qui ont intéressé les
sociétés africaines dans le temps. A la recherche
des témoignages d’une époque lointaine, gardée en
quelque sorte inchangée dans ses caractéristiques
principales, le retour aux “lieux de la mémoire”
rencontre ainsi paradoxalement 1’oubli (cf. Augé
1998 : 76).

8 Sur le retour impossible aux racines africaines a paru un
ouvrage documenté écrit par un Afro-Américain, Clarence
Walker. Professeur d’histoire américaine a 1’Université de
la Californie, il démantele les théories de I’ Afrocentrisme,
démontrant la manipulation des sources historiques (2004).

Anthropos 102.2007

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

L’art de la migration

I y a une recherche intéressante, réalisée
par des muséologues et historiens africains sous
I’égide de 'UNESCO justement sur les parcours
liés a la mémoire de 1’esclavage dans le continent.

4 Lieux de la mémoire historique

L’UNESCO et I’Organisation mondiale du Tou-
risme ont promu un projet commun, dont la
coordination et la réalisation ont été confiés a
I’EPA (Ecole du Patrimoine Africain) en 2001. Il
s’agissait de faire I’inventaire des sites et des lieux
liés a la mémoire de la traite des esclaves, pour
étudier ensuite les conditions de leur valorisation
dans des circuits de tourisme culturel.

La recherche “Tourisme culturel sur la route
de l’esclave” intéressait bien quinze pays afri-
cains, qui dans I’enquéte ont été partagés en deux
groupes : pour le moment le travail a été fait
au Burkina Faso, au Cameroun, en Co6te-d’Ivoire,
au Congo, au Gabon, en Guinée équatoriale, au
Mali, au Tchad, au Togo, au Bénin et dans la
République centrafricaine, méme si on a prévu
un élargissement successif de la recherche au
deuxieme groupe aussi, qui comprend Afrique
méridionale, Ghana, Libéria et Ouganda. Des
éléments intéressants ont apparu d’un rapport sur
I’état de la recherche (EPA 2002): les chercheurs
ont explicité que dans tous leurs pays une forme
d’esclavage domestique était présente avant le
commerce atlantique des esclaves. Ils ont en outre
relevé au cours de leurs enquétes des réticences et
des malaises de la part des populations locales a
parler ouvertement de I’esclavage ou du commerce
en esclaves. Seulement les Aguda du Bénin ou du
Togo au contraire étaient disponibles a discuter
de ce sujet, puisqu’ils identifiaient cette réalité
historique a 1’origine d’une identité sociale dont ils
étaient fiers. Le commerce des esclaves a travers
I’ Atlantique a en outre mis en contact — quelque-
fois méme violent — des populations qui, apres la
colonisation, se trouverent séparées ou enfermées
par des frontieres de I’état créées artificiellement
dans des espaces indifférenciés. Les chercheurs
des pays voisins par conséquent ont souligné
I’opportunité d’une comparaison des données sur
I’histoire ethnique et sociale, dans une approche
régionale au phénomene. Par exemple une optique
élargie est fonctionnelle pour Togo et Bénin ; pour
Gabon, Guinée équatoriale et Congo; de méme
pour Burkina Faso, Mali et Cote-d’Ivoire. Certes
les résultats des enquétes effectuées sur le terrain
sont encore partiels. Toutefois les chercheurs ne
se sont pas limités a I’'inventaire des sites liés ex-

Anthropos 102.2007

untersagt,

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

25

clusivement au commerce atlantique des esclaves,
bien que les circuits touristiques proposés soient
au contraire bornés a cette derniere. L’historien
Oumarou Nao, par exemple, rappelle que le Bur-
kina Faso, bien qu’il ait évité le fort impact de
la traite négriere grace aux barrieres naturelles,
comme la forét au sud, les montagnes a 1’ouest
et le désert au nord et nord-est, a toutefois été
dans quelques-unes de ses régions un bassin au-
quel puiser des esclaves ou au contraire un refuge
pour les populations frappées par les rafles.” Les
esclaves étaient exportés vers ’actuel Mali et le
Niger, tandis que les prisonniers étaient envoyés
vers ’actuelle Cote-d’Ivoire, le Ghana, le Bénin
et le Togo pour étre vendus dans les circuits atlan-
tiques, comme le site de Loropeni pres de Gaoua
le témoigne (EPA 2002).1°

Klessigué Abdoulaye Sanogo aussi a diversifié,
dans sa recherche au Mali, les sites liés a la traite
atlantique et ceux qui sont attachés au commerce
transsaharien, oriental ou arabe. Il parle aussi de
I’esclavage domestique (EPA 2002). En 1’absence
des infrastructures classiques liées a 1’économie
esclavagiste, comme les forteresses ou les prisons,
qui par contre sont tres répandus en Cote-d’Ivoire
ou au Cameroun, au Mali ce sont les lieux ou tradi-
tionnellement se tenaient les marchés qui gardent
la mémoire des négociations faites pour acquérir
ou vendre des esclaves, dans les villes de Segou,
Bambarene, Khasso et Bambouk. Déja répandu a
partir du XVe siecle, le commerce d’esclaves se
déroulait a partir de Tombouctou en suivant deux
directions distinctes : I’une vers le nord conduisait
les esclaves jusqu’a Marrakech, Ourgla, Alger et
Tripoli ; ’autre piste caravaniere descendait vers
le sud, vers Cape Coast, El Mina ou Freetown.
Mais d’autres caravanes se dirigeaient vers Bobo-
Dioulasso au Burkina a I’est ou Gorée a 1’ouest.
Justement sur cette route et pres de la fronticre
avec la Mauritanie d’aujourd’hui se trouve le Fort
de Médine. Béti en 1855 par le colonel Faidherbe,
c’est un ensemble de murs d’enceinte en ruine

9 C’est le cas du sud-est, avec le territoire habité par Lobi,
Dagara et Gan, avec le nord-ouest, ou résident Bwa,
Marka et Peul et le nord-est avec les Peul et les Emirats
musulmans. Les Derma descendent du Nigéria, les Peul ou
les chevaliers arabes de 1’actuel Mali opéraient dans ces
régions au détriment des Bwaba, des Marka ou des villages
gourmanceés pres du Niger, pour alimenter avec leurs rafles
le commerce transsaharien.

10 Ce sont des ruines probablement destinées a un premier
stockage des esclaves, qui déja maintenant sont la des-
tination de visiteurs étrangers, bien qu’ils soient encore
a restaurer et sans guides opportunément formés sur les
dessous historiques de la localité.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

26

qui témoignent encore aujourd’hui I’existence d’un
marché d’esclaves. Une construction sur deux
étages a l'intérieur du mur d’enceinte hébergeait
autrefois une prison, une école militaire, la pou-
driere. A I’extérieur il y avait le cimetiere mili-
taire. Aujourd’hui encore se profilent tout pres les
ruines des nombreuses entreprises commerciales
et la place du marché des esclaves. Des canons,
des verres cassés et de la ferraille témoignent soit
la vie animée pendant la traite, soit la présence
coloniale a I'intérieur du fort. Déja inséré parmi
les biens culturels du Mali, le site pourrait étre
valorisé, comme le suggere Sanogo, par le projet
de 'UNESCO. En privilégiant Médine comme
étape du commerce vers Gorée le risque, et il
semble ennuyeux de le rappeler encore une fois,
c’est d’oublier les imposantes dimensions histo-
riques d’autres formes de commerce, comme le
transsaharien ou le role des femmes. Seulement
dans le rapport qui concerne le Togo on parle
des femmes esclaves, élevées dans les couvents
vaudou pour étre ensuite destinées comme épouses
aux propriétaires d’esclaves : les vodunsi.

Aux chercheurs africains, qui ont collaboré avec
1’Ecole du Patrimoine Africain 2 la réalisation de
cet important travail d’inventaire et de documen-
tation sur les sites historiques liés a la mémoire
de I’esclavage, va le mérite d’avoir regardé en
profondeur et a des échelles différentes.

De leur part les musées nationaux en Afrique,
comme souvent ailleurs aussi, tendent a mettre
en évidence comme dominante par rapport a un
territoire une culture élitaire, bien que minoritaire,
tandis qu’ils représentent la diversité culturelle en
marquant I’intégration dans ’unité nationale. On a
un exemple dans le Musée Historique d’ Abomey,
ou on raconte I’histoire de 1’établissement des Fon
sur le haut plateau, tandis qu’on ne parle pas des
autres populations conquises et des leurs moda-
lités d’intégration ou de contact violent, comme
I’exploitation des prisonniers comme force travail
ou comme esclaves a vendre aux Européens. Le
conflit entre diversité et homogénéité culturelle
reste irrésolu dans les musées, ainsi qu’il 1’est sur
le plan politique (Okita 1997). Mais maintenant
je voudrais faire le parcours envers, par rapport
au mouvement que notre voyage dans la mémoire
et dans les sites historiques a fait jusqu’ici. En
effet, en partant du musée privé de Karim da Silva,
on peut parcourir une forme de bricolage de la
mémoire qui parait typique d’une forte composante
de la société du sud du Bénin : il s’agit des Aguda
ou Afro-Portugais, c’est-a-dire de ceux qui sont
liés a la mémoire de 1’esclavage et de la traite
atlantique des esclaves (Guran 2000).

untersagt,

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

Roberta Cafuri

5 Mémoires collectives : les Aguda

En décembre 2001 le batiment afro-portugais de
la bibliotheque dans la capitale du Bénin, Porto-
Novo, s’est animé d’une foule colorée. On y
avait organisé€ 1’exposition sur I’histoire des Agu-
da, c’est-a-dire sur les descendants des Afro-
Brésiliens et des Afro-Portugais, concomitamment
avec un congres international sur les esclaves re-
venus du Brésil et sur les descendants des familles
nées de 'union entre les femmes du pays et les
commergants portugais, qui s’établirent au long
des cotes du Golfe de Guinée des le XV¢ siecle.
A ces initiatives va le mérite d’avoir exprimé les
cultures africaines hybrides sur les deux coOtés de
I’ Atlantique, phénomene qui est indissolublement
lié aux mouvements migratoires qui ont eu lieu a
une grande échelle du début a la fin de la traite
atlantique des esclaves.!!

Les Afro-Portugais conduisirent avec eux des
plantes américaines, les techniques de leur culture
et transformation, comme par exemple le manioc,
de nouvelles recettes culinaires et 1’habitude des
Européens de consommer des fruits aux repas ; de
précieuses techniques artisanales et des métiers,
comme |’ébénisterie ; un habillement original de
facon européenne, des coiffures différentes et
des fétes, comme le carnaval avec de nouveaux
masques, avec des rythmes innovants de musique,
des chants et des pas de danse. Ils transformerent
aussi le visage des localités ou ils s’établirent, en
batissant des maisons a I’architecture originale. En
retournant avec des artisans qui étaient des me-
nuisiers et des macons habiles, les Afro-Brésiliens
construisirent leurs demeures dans le style, la
forme et avec des décorations semblables a celles
ou ils avaient vécu a Bahia, qui étaient un exemple
d’architecture coloniale portugaise. La maison,
de plan rectangulaire, était batie sur deux étages
avec des piliers qui supportaient des vérandas et
des facades décorées. Les fenétres aussi, hautes,
surmontées par un arc, a battants, les portes en
bois massif et les balcons étaient des éléments
absents dans I’architecture locale, soit a Lagos
soit a Ouidah ou a Porto-Novo, Badagry, Aneho,
Grand-Popo. Les Aguda se distinguerent donc par
les traits de leur style de vie et leurs connais-
sances artisanales ou linguistiques, éléments tirés
de I’expérience de leur rencontre avec la culture
portugaise et brésilienne. A 1’éducation scolaire
d’ailleurs fut donnée une importance si grande, que
les Aguda sont devenus la classe dirigeante dans

11 Law 2001 ; Babalola Yai 2001 ; Soumonni 2001.

Anthropos 102.2007

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

L’art de la migration

I’administration des états de I’ Afrique occidentale
(Guran 2000).

Pendant I’expansion coloniale britannique, fran-
caise et allemande dans le Golfe de Bénin les Afro-
Brésiliens subirent toutefois d’alternes vicissi-
tudes. Les grands commergants se virent pénalisés
par la politique coloniale en matiere de taxes
(Cafuri 2000 : 248), qui visait a les éliminer car
ils étaient concurrentiels par rapport aux entre-
prises commerciales européennes. Quelques-uns
au contraire firent fortune, d’autres trouverent des
emplois comme interprétes ou comme commis
dans les entreprises commerciales. En général,
pendant la domination coloniale frangaise les Agu-
da se firent promoteurs des revendications pour
une meilleure justice sociale, économique et po-
litique surtout par moyen de la presse. La presse
privée en effet fut une création surtout des Afro-
Brésiliens. Toutefois les écoles portugaises furent
fermées, tandis que 1I’éducation devint monopole
des écoles missionnaires et surtout la langue
francaise, anglaise et allemande furent enseignées.
D’autre part avec les écoles publiques la posses-
sion de l’instruction cessa d’étre apanage d’une
seule classe sociale, comme elle I’était auparavant.
Ainsi commenga aussi le déclin du poids cultu-
rel des Aguda, apres la crise de leur role éco-
nomique. Un autre coup a la position privilégiée
des Afro-Brésiliens dans les sociétés du Golfe du
Bénin fut donné par ces événements historiques :
I’assassinat en 1963 du président du Togo Sylva-
nus Olympio, membre de la communauté Aguda
(Amos 2001); la révolution marxiste-léniniste
dans le Dahomey, devenu République populaire
du Bénin de 1975 a 1990; la dissolution de la
communauté au Nigeria et au Ghana, sous 1’effet
de I’adoption de la langue anglaise et de la conver-
sion a I’islam.

Aujourd’hui les Aguda sont un noyau de des-
cendants des Afro-Portugais non sans différences
sociales a leur intérieur: en effet encore actuel-
lement reste vif le souvenir de 1’ancétre libre
propriétaire d’esclaves ou commercant portugais
ou brésilien, qui épousa les femmes de la cote
du Golfe du Bénin et s’installa en Afrique, ou
I’humble origine de celui qui est identifié comme
descendant d’un serviteur ou d’un esclave des
familles les plus riches. Nassirou Bako-Arifari a
écrit que les Aguda “ont des rapports différents
a la mémoire de 1’esclavage. Mais ces rapports
sont modulés en fonction des circonstances. Ils
peuvent selon le cas se considérer globalement
tous comme des victimes de la traite négricre
vis-a-vis des auteurs présumés de ce trafic ou bien
évoquer les différenciations internes a leur groupe

Anthropos 102.2007

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

27

pour montrer qu’ils ne partagent pas tous le stig-
mate de I’esclavage sous le prisme duquel le
commun des Béninois les observe” (2000 : 223 s.).
Cette stratégie est bien exemplifiée a ’entrée
du musée privé da Silva, a Porto-Novo. Deux
sculptures imposantes accueillent le visiteur sur
la porte: a gauche il y a I’ajeul des da Silva,
a Porto-Novo, vétu comme un gentilhomme eu-
ropéen du XIXe siecle, tandis que sur la droite
il y a la souche des Paraizo. L’un rappelle les
Afro-Brésiliens descendant des négriers qui ont
ensuite épousé les femmes du pays, tandis que
I’autre rappelle les esclaves de ces négriers qui
ont été ensuite affranchis. Inutile de dire que de
cette maniere le propriétaire du musée entend mon-
trer sa supériorité de classe, a l'intérieur de la
communauté Aguda. Une approche bien différente
de celle du musée da Silva que nous venons
de mentionner a guidé I’exposition sur les Agu-
da, hébergée dans la Bibliotheque de Porto-Novo.
Dans le magnifique batiment d’architecture afro-
brésilienne récemment restauré, qui donne sur la
place principale de la capitale ou siege le Par-
lement aussi, I’exposition mettait en évidence,
a travers les itinéraires sur les deux cotés de
I’Atlantique, la richesse des apports des Agu-
da au patrimoine culturel des populations du
Golfe du Bénin, en soulignant les dynamiques
liées a l’intégration, plutdt qu’aux divisions de
classe.

L’hybridation est visible surtout dans les cultes :
la prédilection particuliere pour les jumeaux, tres
pratiquée dans 1’ancien Danhomé jusqu’a deve-
nir un véritable culte, a été adoptée dans les fa-
milles des Afro-Brésiliens aussi; les Aguda sont
entrés a faire partie de sociétés secretes mascu-
lines comme egungun, répandue au Nigeria et au
Bénin ; ils utilisent des assins, ¢’est-a-dire des au-
tels funébres pour rappeler et honorer les défunts et
possedent aussi un yoho, ¢’est-a-dire une construc-
tion circulaire qui constitue le temple ou aupres de
quelques grandes familles les reliques et les assins
d’ancétres importants sont gardés.

En se déplacant dans la capitale du Bénin,
Porto-Novo, on pouvait voir a 1’ceuvre une autre
facon de mettre en valeur la mémoire des des-
cendants des anciens esclaves, cette fois Yoruba.
L’artiste Romuald Hazoumé a repris le savoir de
sa famille et d’autres immigrées de Nigeria, en le
placant au coeur du symbole de la structure sociale
de I’ancien royaume esclavagiste de Porto-Novo,
le Palais royal Honme. Différents processus de
réappropriation de la mémoire de la migration
sont donc développés au niveau de la mémoire
publique, privée et collective.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

28

6 Romuald Hazoumé et le savoir des esclaves

Dans la cour d’initiation du Palais royal de Porto-
Novo, le souverain du petit royaume de Porto-
Novo — Hogbonu en langue locale —, passait
quelques mois pour apprendre les secrets du pou-
voir et l’art de I’administrer. Dans cet espace
deux toiles énormes accrochées aux murs étaient
visibles : jusqu’a il y a quelques ans on pouvait
observer la surface des toiles tachée de terre ocre
et orange, avec quelques rares signes dessinés, les
signes de fa.

Fa est une méthode de divination. Appris des
Yoruba, il fut introduit officiellement dans 1’ancien
royaume du Danhomé pendant le regne du souve-
rain Agadja avant le XVIII® siecle, probablement
par des commercants nagos, autre terme utilisé
pour indiquer Yoruba. Répandu dans la vaste zone
du Golfe du Bénin, fa consiste encore aujourd’hui
dans un systeme complexe de regles divinatoires,
basé sur l'interprétation de la configuration as-
sumée par quelques cauris, de petites coquilles
blanches lancées a terre par un expert.!? Fa n’est
pas cependant un ensemble de procédures divina-
toires seulement : il renvoie a un systéme cosmo-
logique lui aussi dérivé de 1’est, avec une vaste
mythologie liée a chaque proces de divination. Ro-
muald, qui se définit un artiste “itinérant” entre une
culture et ’autre, quelles suggestions trouve-t-il
dans les signes de fa ?

Une de ses expositions a Porto-Novo, qui a
eu lieu dans le Musée Honme en 1994, avait
comme titre “Je sais d’ou je viens”. Ces mots sont
une provocation a s’engager dans I’effort de com-
prendre les cultures étrangeres — la sienne pour un
occidental, la yoruba pour un habitant du Bénin,
pays ou beaucoup de groupes sociaux ne par-
tagent pas des histoires et des valeurs communes.
Il s’agit d’une entreprise ol ’artiste s’est engagé
en premiere personne et qui fait partie intégrante
de sa biographie existentielle, outre que profes-
sionnelle. Romuald Hazoumé nait en effet d’une
famille catholique d’origine yoruba qui s’installa
a Porto-Novo apres avoir émigré du voisin Nige-
ria. Du point de vue religieux cela signifie une
appartenance non exclusive: dans sa famille on
pratique aussi les cultes vaudou et le culte de
Gun, le dieu du fer, souvent associé au pouvoir
royal ou a celui de quelques sociétés secretes tres

12 La disposition des cauris est reconduite a des figures de
base, qui donnent aussi origine a une série de figures de
leurs variantes possibles. Fa est composé de 16 ifa, les
signes élémentaires qui, en se combinant entre eux, donnent
lieu a 256 signes secondaires, pictogrammes et lignes.

untersagt,

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

Roberta Cafuri

répandues dans cette zone de frontiere. Cette pro-
miscuité religieuse est commune au Bénin urbain.
Pour saisir le complexe entrelacement d’échanges
et de transformations qui constitue I’histoire d’une
société ou d’un groupe social, il peut étre utile de
se refaire a James Clifford.

Clifford part de I’impossibilité de soutenir une
immobilité coloniale et une mobilité seulement
postcoloniale, auxquelles correspondraient des ra-
cines indigénes d’un co6té et des flux migratoires
de I’autre, surtout face a des expériences histo-
riques de ‘“racines en voyage”: que ce soit le
paysage afro-américan esquissé par Paul Gilroy
(2003) en Atlantique noir ou bien des connexions
qui émergent dans 1’ Arctique japonais et indigene,
ou les iles du Pacifique. Ce sont des exemples
de sociétés qui se recousent dans un filet, ol une
série d’attachements a la terre se combinent de
nouveau avec d’anciennes et de nouvelles tradi-
tions de voyages pour commerce, migration et
tourisme. Dans la théorie de I’articulation des faits
culturels on assume que la continuité des sociétés
indigénes a été fluctuante, a cause des discon-
tinuités causées par des événements historiques.
Les traditions locales, au cas ou elles persiste-
raient méme apres avoir été souvent dégondées
d’une facon violente, peuvent tout au plus étre
interprétées “comme articulations originales d’élé-
ments hétérogenes, anciens et nouveaux, indigénes
et étranger” (Clifford 2004 : 87). Comme on pré-
sume que les formes culturelles ont été créées,
défaites et récréées, la théorie de 1’articulation
met de coté les themes de I'authenticité et de
I’inauthenticité, pour se concentrer sur 1’analyse
de comment les groupes sociaux se reconfigurent,
en puisant a des passés sélectionnés et interprétés
selon de différentes stratégies du souvenir indivi-
duel, biographique ou de la mémoire collective,
officielle.

Méme le sens du lieu, I’attachement a la
terre est réarticulé, repensé et vécu de manieres
différentes au cours du temps, ainsi que les mythes
et les généalogies changent, se connectent et
s’étendent, quand bien méme en rapport a un
lien avec I’espace ancien. La notion d’articulation
renvoie en outre a celle de liens, de connexions :
qu’il suffise de penser a I’identité afro-américaine
et afro-canadienne, qui s’origine justement a partir
d’un point géographique, 1’Afrique et d’événe-
ments historiques comme la traite des esclaves, les
travaux forcés sous le colonialisme, la lutte pour la
liberté contre les discriminations raciales, en com-
binant dans le continent américain des éléments
anciens et plus récents dans la poésie, dans la
musique blues, jazz, hip-hop, ainsi que dans la

Anthropos 102.2007

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

L’art de la migration

littérature et dans 1’art. En suivant cette perspec-
tive, nous comprenons peut étre mieux méme le
mouvement continu des artistes africains contem-
porains du passé au présent, lorsqu’ils dépassent
les frontieres culturelles non seulement entre les
sociétés africaines mais aussi entre les occidentales
ou ils travaillent et exposent, dont ils emploient
des moyens expressifs ou matériels combinés
d’une manicre créative avec d’autres éléments.
La théorie de D’articulation nous consent aussi
de cueillir dans I’histoire la création d’ensembles
politico-religieux innovants, comme ceux qui dis-
tinguent le passé du Bénin, la terre de Romuald
Hazoumé et a laquelle ses peintures qui portent
les signes de I’oracle fa font allusion.

Fa est un exemple des échanges qui ont mar-
qué I’histoire de I’ Afrique. Ceux-ci n’ont pas tou-
jours été causés par 1’imposition du systeme des
croyances de celui qui domine sur le dominé, mais
parfois, comme en ce cas, ils sont allés dans le
sens opposé (Bhabha 2002). Dans le Danhomé,
une monarchie gagnante et en expansion conti-
nuelle a cause des guerres avec les voisins et grace
aux trafiques commerciaux avec les Européens,
a qui elle achetait des armes pour conduire de
nouvelles batailles en donnant en échange comme
esclaves les prisonniers de guerre, elle acquit beau-
coup des traits culturels des ennemis soumis, des
cultes religieux aux beaux-arts et aux habiletés
artisanales. Fa fut inséré dans le cceur profond
de la cosmologie danhoméénne méme s’il venait
d’une population qui avait été longuement enne-
mie et redoutée par les souverains d’Abomey, la
capitale de I’ancien Danhomé : en effet I’empire
d’Oyo avait été pendant des siecles une puissance
économique et militaire ennemie et rivale méme
dans le commerce des esclaves avec les Européens.
Fa devint cependant dans le Danhomé le verbe
de “Mawu”, la divinité qui avec “Lisa” se trou-
vait a la téte du monde et qui était consulté au
moment du couronnement des souverains ou de
la naissance des enfants, pour connaitre de quel
ancétre de la famille ils étaient la réincarnation
et quel serait leur caractere personnel. Concentrer
I’attention sur fa implique, pour Hazoumé, parler
des contactes et des préts culturels arrivés entre
les populations du Golfe du Bénin et évoquer en
méme temps une histoire de conflits politiques.
N’oublions pas que les Yoruba furent longuement
considérés des ennemis et que, lorsqu’ils étaient
vaincus, en partie ils furent faits prisonniers et
vendus comme esclaves aux négriers européens sur
la cote ou employés dans les plantations royales et
dans les économies domestiques locales comme
main-d’ceuvre servile.

Anthropos 102.2007

untersagt,

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

29

Sur la mémoire de la traite des esclaves Ha-
zoumé a réalisé une ceuvre en bidons en plas-
tique. Vrais supports du commerce informel qui
se déroule au long de la frontiere entre Bénin et
Niger, les bidons contiennent du riz a I’aller vers
le Nigeria et au retour de I’essence de contrebande
dont s’alimentent motos et voitures du sud du
Bénin. En laissant sur la surface les traces du
temps et de ’'usage, Romuald en a fait le symbole
des distorsions du marché, en instituant un lien
avec la mémoire de la traite des esclaves aussi.
Dans la “Bouche du roi”, le squelette d’un bateau
négrier avec sa triste charge, a été reconstruit a
travers le déploiement ordonné des bidons noirs
par terre. A la conduite du bateau sont placés
deux bidons, tous les deux avec la couronne:
I’un est peint en jaune, surmonté des cheveux
gris et blancs d’un occidental, tandis que 1’autre
garde la couleur sombre sillonnée par quelques
signes du pouvoir local. L’ceuvre fait allusion a
I’alliance entre royaumes africains de I'intérieur
et Européens au long des cotes de 1I’Afrique oc-
cidentale, qui a alimenté de marchandise humaine
le marché de la main-d’ceuvre servile pendant des
siecles. Aux bords du bateau sont déployés des
bouteilles de verre vert, qu’aujourd’hui on peut
facilement remarquer pleines d’essence de contre-
bande, a vendre au détail au bord des routes. Mais
cela renvoie aussi a d’autres images aujourd’hui
fréquentes, au long des plages et des ports afri-
cains sur I’Atlantique: des pétroliers sillonnent
incessamment 1’océan pour transporter une autre
marchandise précieuse, pour le contrdle de la-
quelle on déploie des alliances ou des conflits
internationaux. L’attention pour le passé sert a
Romuald Hazoumé pour souligner les logiques
économiques actuelles, auxquelles les matériaux
employés dans les installations renvoient. L’art
contemporain africain réveéle ainsi incessamment
une maniere d’intervenir dans le débat politique,
en discutant sur le savoir ou sur ’invisibilité de
cultures subordonnées qui souvent ne trouvent pas
de reconnaissance, a travers 1’utilisation innovante
des langages de I’art international.

Pendant que Romuald voyageait pour des années
du Nigeria a la Guinée, pour interviewer des
membres de sa famille d’origine sur les sens de
quelques signes de fa qui aujourd’hui se sont
perdus, et qu’il installait deux tableaux avec les
signes de fa dans la cour d’initiation du fu-
tur roi dans I’ancien Palais royal de la capitale,
aujourd’hui Musée Honme, il redonnait voix et
visibilité¢ a une culture appartenue aux esclaves
d’origine yoruba. Dans I’histoire du royaume de
Hogbonu les relations entre les groupes sociaux

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

30

ont été tissées soit autour du pouvoir, soit autour
du savoir.!? Une des opérations implicites dans le
travail silencieux fait par Hazoumé dans le do-
maine de la créativité artistique, c’est de restituer
le savoir et un rdle actif méme aux figures de
subordonnés — toutefois doués d’une force, celle
exemplifiée par les divinités dont ils connaissaient
ou pratiquaient les cultes. L’ceuvre d’Hazoumé,
installée dans un site historique qui est aussi un
musée, c’est-a-dire une institution publique, est
intéressant, parce qu’elle s’insere dans le débat
sur I'invisibilité de I’existence sociale des noirs
marginalisés. Les institutions culturelles ont été et
sont encore peu attentives a la 1égitimation de celui
qui doit pouvoir agir par son propre compte, pour
pouvoir parler pour lui-méme, comme le soutient
Olu Oguibe (2004). La culture et la reconnais-
sance des diversités culturelles sont en effet cru-
ciales pour assurer a ces personnes des moyens
et des possibilités pour se représenter eux-mémes
et leurs propres valeurs dans les sociétés démo-
cratiques.

Une partie de cet article a fait ’objet d’'une commu-
nication au colloque de 1I’ACFAS, Patrimoines des mi-
grations, migrations des patrimoines, tenu a la McGill
University a Montréal le 15 mai 2006. Je tiens ici a
remercier ceux qui ont rendu possible ma participa-
tion au colloque : le professeur en musélogie Philippe
Dubé, le professeur en ethnologie Laurien Turgeon de
I’Université Laval, Marie Blanche Fourcade et Caroline
Legrand pour 1’organisation efficace et 1’accueil chaleu-
reux.

13 Le Palais royal muséalisé est une mise en scéne de la
valence politique des groupes sociaux influents de Porto-
Novo, représentés dans la cour du conseil, de la reine mere
et des épouses du roi. Autrefois c’était aussi le lieu de
réception du souverain, qui normalement résidait ailleurs.
Au palais il se servait des fonctions des lalis, ou serviteurs.
Ceux-ci étaient précieux pour le roi, dépositaires de secrets
politiques et rituels, comme la localisation des divinités ou
gris gris enterrés ¢a et la dans la vaste aire du palais, qui
comprend aussi les tombeaux des rois défunts et un temple
dédié au piton.

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

Roberta Cafuri
Références citées

Amos, A. M.

2001 Afro-Brazilians in Togo. The Case of the Olympio
Family, 1882—1945. Cahiers d’Etudes Africains 162:
293-314.

Arinze, E.
1998 Musées africains. Le défi du changement. Museum
1:31-37.

Augé, M.
1998 Les formes de 1’oubli. Paris : Payot & Rivages.

Babalola Yai, O.

2001 The Identity, Contributions, and Ideology of the Aguda
(Afro-Brazilians) of the Gulf of Benin. A Reinterpreta-
tion. In: K. Mann and E. G. Bay (eds.); pp. 72—-82.

Bhabha, H.
2002 Connaissance de la démocratie ou la démocratie dé-
réalisée. Diogéne 197 : 29-39.

Bako-Arifari, N.

2000 La mémoire de la traite négriere dans le débat politique
au Bénin dans les années 1990. Journal des Africanistes
70:221-231.

Bay, E. G.

1985 Asen. Iron Altars of the Fon People of Benin. Atlanta:
Emory University Museum of Art and Archaeology.
Protection, Political Exile, and the Atlantic Slave-
Trade. History and Collective Memory in Dahomey. In:
K. Mann and E. G. Bay (eds.); pp. 42-60.

Bruner, E. M.

1996 Tourism in Ghana. The Representation of Slavery and
the Return of the Black Diaspora. American Anthropol-
ogist 98:290-304.

2001

Burgat, F.
1998 Esclavage et propriété. L’Homme 145 :11-30.

Cafuri, R.
2000 Silenzi della memoria. La tratta degli schiavi. Africa 2:
244-260.

Callier-Boisvert, C.
1998 Captifs et esclaves au XVIe siecle. Une diatribe contre
la traite restée sans écho. L’Homme 145 : 109-126.

Célius, C. A.

1998 L’esclavage au musée. Récit d’un refoulement.
L’Homme 145 :249-261.

Condé, M.

1998 Globalisation et diaspora. Diogéne 184 :29-36.

Clifford, J.

2004 Ai margini dell’antropologia. Roma: Meltemi. [Original
2003]

de Benoist, J. R., et A. Camara
2001 Gorée. Guide de I'ile et du Musée Historique. Madrid:
Coopération espagnole.

de Benoist, J. R., et A. Camara (éds.)
2003 Histoire de Gorée. Paris : Maisonneuve et Larose.

Dibie, R., and J. Njoku

2005 Cultural Perceptions of Africans in Diaspora and in
Africa on Atlantic Slave Trade and Reparations. African
and Asian Studies 4: 403-425.

Anthropos 102.2007

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

L’art de la migration

EPA (Ecole du Patrimoine Africain)
2002 Rapport d’étape n. 2 : Inventaire et tourisme culturel sur
la route de I’esclave. Porto-Novo : EPA.

Freyer, B.

1994  Asen. Iron Altars from Ouidah, Republic of Benin. De-
cember 17, 1993 — April 24, 1994. Washington: Na-
tional Museum of African Art.

Gaugue, A.
1997 Les états africains et leurs musées. La mise en scéne de
la nation. Paris : L’Harmattan.

Gilroy, P.
2003 The Black Atlantic. L’identita nera tra modernita e
doppia coscienza. Roma: Meltemi. [Original 1993]

Guran, M.
2000 Aguda, os “brasileiros” do Benim. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira.

Hall, S.

2006 La questione multiculturale. In: S.Hall, Il soggetto e
la differenza; pp. 279-327. Roma: Meltemi. [Original
2000]

Jewsiewicki, B.

2004 Héritages et réparations en quéte d’une justice pour le
passé ou le présent. Cahiers d’Etudes Africaines : 173—
174 :7-24.

Kanneh, K.

1998 African Identities. Race, Nation, and Culture in Ethno-
graphy, Pan-Africanism, and Black Literatures. London:
Routledge.

Kelly, K.

1995 Transformation and Continuity in Savi, West-African
Trade Town. An Archaeological Investigation of Culture
Change in the Coast of Benin during the 17th and 18th
Centuries. Los Angeles. [Ph. D. Dissertation, University
of California, Los Angeles]

Law, R.

1989 Between the Sea and the Lagoons. The Interaction
of Maritime and Inland Navigation on the Precolonial
Slave Coast. Cahiers d’Etudes Africaines 114 :209—
237.

Anthropos 102.2007

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

31

2001 The Evolution of the Brazilian Community in Ouidah.

In: K. Mann and E. G. Bay (eds.); pp. 22-41.

Mann, K., and E. G. Bay (eds.)

2001 Rethinking the African Diaspora. The Making of a
Black Atlantic World in the Bight of Benin and Brazil.
London: Frank Cass.

Mayor, F.
1998 Journée internationale du souvenir de la traite négriere
et de son abolition. Paris: UNESCO. [CL/3494: 1-2]

Oguibe, O.
2004 The Culture Game. Minneapolis: University of Minne-
sota Press.

Okita, S.

1997 Community, Country, and Commonwealth. The Ethical
Responsibility of Museums. In: G. Edson (ed.), Museum
Ethics; pp. 131-139. London: Routledge.

Sinou, A.
1995 Le comptoir de Ouidah. Une ville africaine singuliere.
Paris : Karthala.

Soglo, G.

1993 Notes sur la traite des esclaves a Glexwe (Ouidah). In:
J. Adande, C.B. Codo et E. Soumonni (éds.), Le Bénin
et la route de I’esclave ; pp. 66—69. Cotonou : ONEPI ;
Comité National pour le Bénin du projet “La route de
I’esclavage”.

Soulillou, J. (dir.)
1993 Rives coloniales. Architectures de Saint-Louis a Douala.
Paris : Orstom.

Soumonni, E.
2001 Some Reflections on the Brazilian Legacy in Dahomey.
In: K. Mann and E. G. Bay (eds.); pp. 61-71.

Testart, A.
1998 L’esclavage comme institution. L’Homme 145 : 31-69.
2001 L’esclave, la dette et le pouvoir. Paris : Errance.

Walker, C. E.
2004 L’impossible retour. Paris : Karthala. [Original 2001]

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

.73.216.36, am 22.01.2026, 08:56:28. ©
m

untersagt, mit, ftir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodelen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-19

