Herausgeber: Horst Dreier « Dietmar Willoweit

Wrzburger Vortroge

Rechtstheorie
und Rechtssoziologie

zur Rechtsphilosophie,

38

V

Ingolf U. Dalferth

Naturrecht in
protestantischer
Perspektive

X2

Nomos Verlag

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. Ginli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2028, 10:



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirzburger Vortrage zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Herausgegeben von Horst Dreier
und Dietmar Willoweit

Begriindet von Hasso Hofmann, Ulrich Weber
und Edgar Michael Wenz T

Heft 38

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. Ginli Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

Naturrecht in protestantischer
Perspektive

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. Ginli Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vortrag gehalten am 5. Juli 2007

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tber http://www.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-8329-3225-1

1. Auflage 2008

© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2008. Printed in Germany. Alle
Rechte, auch die des Nachdrucks von Ausziigen, der fotomechanischen
Wiedergabe und der Ubersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbe-
standigem Papier.

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. Ginli Access


https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltstibersicht

IL.

III.

IVv.

VL

VIL

VIIL

IX.

XL

Wiederkehr des Naturrechts?

Katholisches Naturrechtsdenken der Gegenwart

1. Die substanzontologische Denkweise

2. Die erfahrungsontologische Denkweise

3. Die subjektivitatstheoretische Denkweise
Problemfelder

1. Vernunftrecht vs. positives Recht

2. Gesetzliches Unrecht vs. iibergesetzliches Recht

3. Menschenbild und Vernunftverstindnis
Protestantische Naturrechtsdebatten der Gegenwart

1. Hermeneutisch-empirisches Naturrechtsverstindnis
2. Fundamentalethisches Naturrechtsverstandnis

3. Theologischer Verzicht auf eine theologische Rechtslehre
Versionen des Naturrechts

Kritik des Naturrechts

1. Philosophische Kritik

2. Rechtliche Kritik

3. Soziologische Kritik

4. Historische Kritik

5. Konfessionelle Kritik

Theologische Neuzeitkonstruktion

Das verniinftige Tier als Bild Gottes

1. Das verniinftige Tier

2. Bild Gottes

3. Korrektur des traditionellen Versténdnisses der
Gottebenbildlichkeit

Orientierung an Gott

Schopfung als Ort der Gegenwart Gottes

Aktive Kreativitit und kreative Passivitét
Evangelisches Menschenbild

Dle katholische Denkform: Glaube als Wertorientierung
Rechtsetzung als Gesetzgebung und Verfassungsgebung
Die protestantische Denkform: Glaube als Neuorientierung
des Lebens

N v e

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access

10
10
11
13
13
15
17
18
19
20
22
25
29
29
30
32
33
34
34
39
39
40

41
42
44
45
48
53
56

61


https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2028, 10:



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Wiederkehr des Naturrechts?

Von der Wiederkehr des Naturrechts ist gegenwartig wieder verstéirkt
die Rede — nicht nur in katholischen Kreisen.! Doch priziser wire es
wohl, von der Wiederkehr der Naturrechtsdebatte zu sprechen, und
das auch in der evangelischen Theologie. Allerdings werden in dieser
Debatte in beiden theologischen Traditionen keineswegs identische,
sondern zum Teil gegenldufige Intentionen verfolgt. Sieht die katho-
lische Seite die «Chance eines als Vernunftrecht verstandenen
Nlaturrecht]s» vor allem darin, dass mit ihm «die theologische Argu-
mentation tiber den theologischen Kontext hinaus kommunikabel zu
macheny ist,” so heiBt es auf evangelischer Seite pointiert: «Eine pro-
testantische Naturrechtslehre wire nichts anderes als eine Selbstauf-
gabe des Protestantismus.»’ Was die einen anstreben, wird von den
anderen entschieden verworfen — ein vertrautes Bild im Verhéltnis der
beiden Traditionen.

Doch die Situation ist kein schlichtes Pro und Contra entlang der kon-
fessionellen Differenzlinie. Auf katholischer Seite gibt es nicht nur
entschiedene Verteidiger des traditionellen Naturrechts,* die der Uber-
zeugung sind: «Ohne Naturrecht kann es keine Menschenrechte ge-

1 R. Weiler (Hrsg.), Die Wiederkehr des Naturrechts und die Neuevangelisierung
Europas, Miinchen 2005. Vgl. schon H. Rommen, Die ewige Wiederkehr des Na-
turrechts, Miinchen 21947. H. Dreier verdanke ich den Hinweis, dass sich die
«Wiederkehn-Wendung schon bei E. Landsberg, Rezension von Del Vecchio,
ARSP (Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie) 18, 1924/25, 347 ff. (Uber-
schrift) finden lésst.

2 A. Saberschinsky, Naturrecht, in: A. Franz/W. Baum/K. Kreutzer (Hrsg.), Lexi-
kon philosophischer Grundbegriffe der Theologie, Freiburg/Basel/Wien 2003,
287-290, 290. Vgl. auch ders., Die Begriindung universeller Menschenrechte.
Zum Ansatz der katholischen Soziallehre, Paderborn 2001, bes. Teil II (239 ff.).

3 J. Bohn, Herrschaft ohne Naturrecht. Der Protestantismus zwischen Weltflucht
und christlicher Despotie, Berlin 2004, 61.

4 Vgl. W. Waldstein, Das Naturrecht in der modernen Staatsphilosophie, in: B.
Ziemske/Th. Langheid/H. Wilms/G. Haverkate (Hrsg.), Staatsphilosophie und
Rechtspolitik, Festschrift fiir Martin Kriele, Miinchen 1997, 903-923; ders., Na-
turrecht. Pluralistische Gesellschaft und Naturrecht, Schriftenreihe der Aktion
Leben e.V., Abtsteinach/Odw. 2003.

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben»,” sondern es gibt auch Papst Benedikt XVI., der als Kardinal
Ratzinger unmissverstdndlich erklart hatte, dass die zentrale «Idee des
Naturrechtsy, ndmlich dass «die Natur selbst verniinftig ist ... mit dem
Sieg der Evolutionstheorie zu Bruche gegangen» sei.® Ubrig geblieben
seien allein die Menschenrechte,” aber auch iiber diese kdnne man sich
heute nur noch interkulturell und interreligids verstindigen,® weil das
Vernunftrecht westlicher Pragung «nicht jeder Ratio einsichtig ist»
und auch — mit leichtem Seitenhieb nach Tiibingen — «das sogenannte
Weltethos eine Abstraktion» bleibe.”

In protestantischer Perspektive wiederum wird mit der Kritik des
Naturrechtsdenkens eine bestimmte Rechts- bzw. Moralkonzeption
verworfen, aber nicht in jedem Fall auch das Problem bestritten, das
mit dieser geldst werden soll. Man klagt zusammen mit vielen anderen
Kritikern tiber die Vagheit des Konzepts, «das jedem Versuch eindeu-
tiger Bestimmung sich entzieht, jedem Willen zur Einordnung wider-
steht».'” Man moniert, dass das Naturrechtstheorem sowohl als «spe-
zifische Legitimitdtsform der revolutionir geschaffenen Ordnungen»
fungieren kann'' als auch als Ideologie zur Rechtfertigung bestehen-
der Herrschaftsverhiltnisse.'> Aber man sieht im Naturrecht auch eine
Denkform, die nicht nur entscheidend zur Ausbildung des Begriffs
eines Rechtssubjekts beigetragen hat, das mit Kategorien wie
Menschheity, <Willey, «Freiheit>, <Gleichheit> charakterisiert werden
kann, und ohne das die westliche Moderne nicht denkbar wire, son-

5 G. Haiber, Naturrecht — frither und heute, www.aktion-leben.de/Hintergruende/
sld10.htm.

6 Kardinal Joseph Ratzinger, Was die Welt zusammenhdlt. Vorpolitische moralische
Grundlagen eines freiheitlichen Staates, in: J. Habermas/J. Ratzinger, Dialektik der Sa-
kularisierung. Uber Vernunft und Religion, Freiburg/Basel/Wien ©2006, 39-60, 50 f.

7 AaO. 51.

AaO. 51-55.

9 AaO. 55. Dass all das auf innerkatholische Kritik gestofen ist, ist kaum verwun-
derlich. Vgl. H. Verweyen, Joseph Ratzinger — Benedikt XVI. Die Entwicklung
seines Denkens, Darmstadt 2007, 132-134.

10 E. Wolf, Das Problem der Naturrechtslehre, Karlsruhe 1964, 2.

11 M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen 1912, 496.

12 H. Kelsen, Reine Rechtslehre, Wien 21960, 435.

e}

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern das auch gleichsam in seinem Riicken eine «hdchst riskante Um-
strukturierung der Grundlagen des Rechts» bewirkt hat, «ndmlich die
Umstellung auf in der Gesellschaft selbst entscheidbares, strukturell
variables Recht.»"

Man wird daher jeweils genauer fragen miissen, was in protestan-
tischer Perspektive am Naturrechtsdenken kritisiert wird, und wie
evangelische Theologie'* mit dem Problem umgeht, um das es dabei
geht. Und weil es beim Thema Naturrecht offenkundig nicht nur um
ein Problem geht, sondern im Naturrechtsdenken der Antike (Stoa),
des Mittelalters (Thomas v. Aquin), der Neuzeit (S. v. Pufendorf) und
der Gegenwart (J. Messner) durchaus verschiedene Probleme im Zent-
rum stehen, richtet sich die protestantische Kritik am Naturrecht kei-
neswegs immer gegen dasselbe und wird darunter auch nicht immer
nur ein und dasselbe Problem verstanden und verhandelt. Das kann im
Folgenden nicht in ganzer historischer Breite aufgearbeitet werden."
Ich beschranke mich vielmehr auf einige Grundziige der gegenwirtig
neu auflebenden Debatte.

II. Katholisches Naturrechtsdenken der Gegenwart

Auf katholischer Seite fiigt sich die gezielte Erinnerung an das Natur-
recht nahtlos in das seit ldingerem angesagte Programm ein, die angeb-
lichen Konfusionen, Relativismen und Positivismen der Postmoderne
philosophisch und theologisch zu korrigieren. Das wird im deutsch-
sprachigen Raum auf drei verschiedenen Wegen versucht.

13 N. Luhmann, Positivitat des Rechts als Voraussetzung einer modernen Gesell-
schaft (1970), in: Ders., Ausdifferenzierung des Rechts. Beitrdge zur Rechtssozio-
logie und Rechtstheorie, Frankfurt a. M. 1981, 113-153, 122.

14 In diesem Text werden <protestantisch> und <evangelischy austauschbar gebraucht.

15 Vgl S. Breuer, Sozialgeschichte des Naturrechts, Opladen 1983; G. Hartung, Die
Naturrechtsdebatte. Geschichte der Obligatio vom 17. bis 20. Jahrhundert, Frei-
burg 21999.

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Die substanzontologische Denkweise

Zum einen geht man auf die theologischen Rechtstraditionen einer in
Kategorien der Schopfungsordnung denkenden Vormoderne zuriick,
indem man das klassische theologische Naturrechtsdenken zu aktua-
lisieren sucht.'® Dieses verstand mit Thomas von Aquin Naturrecht als
Vernunftrecht, ndmlich als dasjenige Recht, an dem der Mensch als
imago dei partizipiert, weil er qua Vernunftwesen als einziges unter
allen Lebewesen an der lex aeterna Gottes Anteil hat.'” Die lex aeter-
na (das ewige Sittengesetz) manifestiert sich in der /lex naturalis (dem
allgemeingiiltigen Naturgesetz), und nur insofern die leges humanae
(das positive Recht) damit iibereinstimmen, kdnnen sie Geltung bean-
spruchen. Der Mensch ist dieser Sicht zufolge also nicht nur Recht
setzendes Wesen, ihm ist aber auch nicht nur Recht (vor)gesetzt, son-
dern er partizipiert — unter Wahrung der Differenz zwischen Schopfer
und Geschopf — als Vernunftwesen am ewigen Gottesrecht, und eben
das konstituiert das fiir alle Menschen verbindliche Naturrecht. Man
kann das die klassische substanzontologische Denkweise in der katho-
lischen Naturrechtstradition nennen.

2. Die erfahrungsontologische Denkweise

Davon zu unterscheiden ist die erfahrungsontologische Denkweise.
Diese bemiiht sich, die schopfungstheologische imago Dei-Tradition
im Licht der Umstellung vom Natur- auf das Vernunftrecht in der

16  Vgl. H. Dreier, Rez. R. Weiler (Hrsg.), Die Wiederkehr des Naturrechts und die
Neuevangelisierung Europas, ThLZ (Theologische Literaturzeitung) 132, 2007,
719-722.

17 S.Th. I-II q.91 a.2: «lex naturalis nihil aliud est quam participatio legis aeternae in
rationali creatura». Vgl. E. Wolf, Zur Frage des Naturrechts bei Thomas von Aquin
und bei Luther, in: Ders., Peregrinatio. Studien zur reformatorischen Theologie und
zum Kirchenproblem, Miinchen 1954, 183-213; J. Goyette, St. Thomas Aquinas and
the Natural Law Tradition. Contemporary Perspectives, Washington, D.C. 2004;
J. Porter, Nature as Reason. A Thomistic Theory of the Natural Law, Grand Rapids,
Mich. 2005.

10

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moderne so zu reformulieren, dass man nicht von einem vorgefassten
Begriff der Natur des Menschen ausgeht, sondern von der faktischen
«Wirkweise der menschlichen Natur in der Familiengemeinschatft ...,
wie sie der unmittelbaren Erfahrung eines jeden Menschen zugénglich
ist.»'® Im Unterschied zur klassischen Naturrechts/ehre wird hier auf
die Naturrechtswirklichkeit abgehoben.'’ Die «Erkenntnis der elemen-
taren sittlich-rechtlichen Wahrheiten (Prinzipien)», so heilit es, sei
«durch Erfahrung bedingt», und «sie erweisen sich der iiberlegenden
Vernunft als evident in ihrer notwendigen und allgemeinen Giiltigkeit
als Voraussetzung der Selbstverwirklichung der gesellschaftlich ge-
einten Menschen.»” Mit anderen Worten: Das menschliche Zusam-
menleben vollzieht sich nach moralischen Prinzipien, die von der
Vernunft als notwendig und allgemein giiltig eingesehen werden
(konnen).

3. Die subjektivitdtstheoretische Denkweise

Dass dies so sein kann, versteht sich nicht von selbst, sondern ver-
weist der subjektivititstheoretischen Denkweise zufolge iiberhaupt erst
auf den Kern des Problems: dass der Mensch als Mensch so geschaf-
fen ist, dass er iliberhaupt in der Lage ist, Wahres zu erkennen, Gutes
zu wollen und Schones zu genieBen. Im Rekurs auf die Gottebenbild-
lichkeitsstruktur der menschlichen Vernunft hatte die katholische
Theologie stets beides betont: dass sich naturrechtliche Prinzipien mit
der Offenbarung des Willens Gottes decken, und dass sie der Vernunft
eines jeden Menschen zuginglich sind. Beides ist nicht selbstevident.
Statt es nur dogmatisch zu behaupten, wird seit dem 2. Vaticanum
verstarkt die transzendentale Frage nach den Bedingungen seiner

18  J. Messner, Naturrecht in Evolution, in: Ders., Menschenwiirde und Menschen-
recht. Ausgewahlte Artikel, hrsg. v. A. Rauscher u. R. Weiler in Verbindung mit
A. Kloseu, Wien 2004, 294-305, 304.

19 J. Messner, Naturrecht im Disput, in: Ders., Menschenwiirde und Menschenrecht
(Fn. 18), 147-161, 154.

20  Messner, Naturrecht in Evolution (Fn. 18), 304.

11

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moglichkeit aufgeworfen. Die Antwort darauf wird in einer gewichti-
gen Richtung der gegenwiértigen katholischen Fundamentaltheologie
(Th. Prépper”’, G. Essen”, S. Wendel®, A. Franz** u.a.) durch Ver-
weis auf die Subjektivititsstruktur des Menschen gegeben, die ihn zur
Autonomie befdhige, aber auch nétige, und Ausdruck seiner Gott zu
verdankenden transzendentalen Freiheit sei.> Denn allein im Gedan-
ken endlicher Freiheit, die sich ganz absoluter Freiheit verdankt, sei
die theologische Uberzeugung vom gottebenbildlichen Geschdpfsein
des Menschen unter den Bedingungen der Moderne auch fiir andere
nachvollziehbar verstindlich zu machen.

Waihrend sich das Naturrechtsdenken in der katholischen Theologie
der Gegenwart in der angedeuteten Weise in substanzontologische,
erfahrungsontologische und subjektivititstheoretische Denkweisen
auffachert, die auf ihre unterschiedliche Weise alle Reaktionen auf die
verdnderten Bedingungen der Moderne und Postmoderne sind, hat das
auf protestantischer Seite kaum eine Entsprechung. Hier erscheint die

21 Th. Pripper, Gottes Ja — unsere Freiheit. Theologische Betrachtungen, Mainz
1983; Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneu-
tik, Freiburg u.a. 2001.

22 Vgl. G. Essen, Der «Praambelgott» — «Verfassungsanker» oder «Verfassungssto-
rer»? Theologische Anmerkungen zur verfassungsrechtlichen und rechtsphiloso-
phischen Bedeutung der Nominatio Dei im Grundgesetz fiir die Bundesrepublik
Deutschland, KuR (Kirche und Recht) 7, 2001, 125-138; ders., Sinnstiftende Un-
ruhe im System des Rechts. Religion im Beziehungsgeflecht von modernem Ver-
fassungsstaat und sakularer Zivilgesellschaft, Gottingen 2004.

23 8. K. A. Wendel, «Die Freiheit der Person ist unverletzlich». Eine kleine philoso-
phische Verteidigung des Freiheitsprinzips, in: J. Jans (Hrsg.), Fir die Freiheit
verantwortlich. Festschrift fiir Karl-Wilhelm Merks zum 65. Geburtstag, Fribourg
2004, 107-115.

24 A. Franz, Was ist der Mensch? Eine theologische Riickbesinnung, in: K. Hil-
lenbrand/H. Niederschlag (Hrsg.), Glaube und Gemeinschaft, Festschrift fiir Bi-
schof Paul-Werner Scheele, Wiirzburg 2000, 471-486.

25  Das wird hdufig im Anschluss an das Bilddenken des spéten Fichte expliziert, und
zwar sowohl auf katholischer wie protestantischer Seite. Vgl. H. Verweyen, Got-
tes letztes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie, Regensburg *2000; J.
Dierken, Selbstbewusstsein individueller Freiheit. Religionstheoretische Erkun-
dungen in protestantischer Perspektive, Tiibingen 2005.

12

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch bioethische, religions- und verfassungsrechtliche Fragen ange-
stoBene Diskussion eher als Anlass, wieder einmal in die periodisch
auflebende und meist unverrichteter Dinge wieder abbrechende De-
batte um das Natur- bzw. Vernunftrecht einzutreten,?’” ohne dass neue
theologische Einsichten dafiir einen Grund oder Anlass bieten wiirden.
Luthers Feststellung: «De lege naturae multa fabulamur»”® beschreibt
die Lage nach wie vor treffend. Wo auf katholischer Seite an differen-
zierte, aber doch einigermalien klar identifizierbare Denktraditionen
angekniipft werden kann, scheint sich auf protestantischer Seite nur
das Wiederaufleben einer uniibersichtlichen Debatte entlang altbe-
kannter Grundlinien konstatieren zu lassen.

II1. Problemfelder

Griinde dafiir gibt es genug, sowohl fiir das Wiederaufleben der De-
batte, wie fiir deren Uniibersichtlichkeit. Zu viel Verschiedenes lauft
hier zusammen. Ich beschrinke mich auf Hinweise zu drei Problem-
feldern.

1. Vernunftrecht vs. positives Recht

Im rechtstheoretischen Diskurs sind es die seit dem 19. Jahrhundert
anhaltenden Dispute zwischen natur- bzw. vernunftrechtlichen und
rechtspositivistischen Positionen. Dabei geht es nicht nur um die Dif-
ferenz T{iberpositiver vorstaatlicher Freiheitsrechte und staatlicher
Gesetze, sondern um Grundfragen wie die nach der Rechtheit (recti-

26  Vgl. H. Goerlich/W. Huber/K. Lehmann (Hrsg.), Verfassung ohne Gottesbezug?
Zu einer aktuellen europiischen Kontroverse, Forum zur ThLZ 14, Leipzig 2004.

27 Vgl die Tagung der Konrad Adenauer Stiftung vom 15.-16. Dezember 2006 in
Heidelberg: «Vom Rechte, das mit uns geboren ist». Symposium zu aktuellen
Problemen des Naturrechts mit theologischen Beitrdgen von W. Hirle, J. Fischer,
E. Herms u.a.

28 M. Luther, WA (Weimarer Ausgabe) 56, 355, 14.

13

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tudo) des Rechts; die Unterscheidung von Recht und Moral, Norm
und Wert; die Moglichkeit bzw. Unmdglichkeit, den Begriff des
Rechts ohne Bezugnahme auf die moralische Idee der Gerechtigkeit
zu bestimmen; die Frage, «ob die Geltung rechtlicher Normen von
ihrem moralischen bzw. ethischen Gehalt abhingig ist, so dass der
moralische Unrechtscharakter einer Norm diese rechtlich aufler Gel-
tung setzt»;”’ das Problem, ob «die Rechtssetzung und die Praxis der
Rechtsanwendung sich auch von moralischen Erwégungen leiten las-
sen sollten»,*® oder die Frage, ob und wie sich die transkulturelle
Geltung natur- oder vernunftrechtlicher Prinzipien in einer globalen
Welt nicht nur postulieren, sondern begriinden lasse.

Die Probleme spitzen sich zu, wenn man positives Recht von natur-
bzw. vernunftrechtlichen Prinzipen nicht nur unterscheidet, sondern
nach den Folgen der Positivierung dieser Prinzipien fragt. Was man
im 17. Jahrhundert in Dokumenten wie der Petition of Right (1628)
oder der Habeas-Corpus-Akte (1679) als individuelle Freiheitsrechte
betonte,’’ wurde im Gefolge der Revolutionen in England, Frankreich
und den USA seit dem 18. Jahrhundert als Menschenrechte rechtlich
positiviert. Wie ist dieser Vorgang zu verstehen? Offenkundig ist es
eines, sich auf Menschenrechte zu berufen, fiir die unabhéngig von
jeder staatlichen Festlegung und Anerkennung Geltung beansprucht
wird und die deshalb staatlich auch nicht eingeschrédnkt oder auf-
gehoben werden kdnnen, ein anderes, sie in justiziablen Grundrechten
(wie Recht auf Leben und korperliche Unversehrtheit; Freiheit der
Person; Gleichheitsrechte; Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnis-
freiheit; Meinungs- und Pressefreiheit; Freiheit der Kunst und der
Wissenschaft usf.) zu kodifizieren, die staatlich gesetztes Recht sind.*

29  J. Fischer, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart 2002, 264.

30 AaO.

31 Inder Bill of Rights (1689) geht es anders als in der Virginia Bill of Rights (1776) in
erster Linie um Rechte des Parlaments, nicht um die des Individuums. Vgl. H. Dreier
(Hrsg.), Grundgesetz-Kommentar, Bd. 1 (Art. 1-19), Tiibingen *2004, Vorb. Rn. 11.

32 Vgl. M. Kriele, Einfihrung in die Staatslehre. Die geschichtlichen Legitimitéts-
grundlagen des demokratischen Verfassungsstaates, Wiesbaden® 2003, 132; H. E.
Tédt, Menschenrechte Grundrechte, in: Ders., Perspektiven theologischer Ethik,

14

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man kann auch, wie es die katholische Kirche lange tat, auf der univer-
sal geltenden Menschenwiirde insistieren, die man in der Gottebenbild-
lichkeit begriindet sieht,”> ohne daraus Menschenrechte abzuleiten oder
diesen im verpdnten Aufklarungsdenken verankerten Begriff auch nur
positiv aufzugreifen.® Erst im 20. Jahrhundert ist im Gefolge des 2.
Vaticanum auch in der katholischen Theologie positiv von Menschen-
rechten die Rede,” die in Korrektur fritherer AuBerungen jetzt auch
dem Naturrecht subsumiert werden konnen.”® Aber auch hier bleibt
allerdings unklar, ob die Menschenrechte in der von ihnen unter-
schiedenen Menschenwiirde begriindet sind oder ob diese die Spitze der
Menschenrechte ausmacht, also selbst zu dem gehort, was aus ihr abge-
leitet wird. So oder so ist deutlich, dass das begriffliche Verhéltnis zwi-
schen Menschenwiirde, Menschenrechten und Grundrechten nicht klar,
sondern klarungsbediirftig ist, und dass das Folgen fiir das Verstindnis
und den Umfang des tiberpositiven Naturrechts hat.

2. Gesetzliches Unrecht vs. tibergesetzliches Recht

Ein zweites Problemfeld sind die Unrechtserfahrungen des 20. Jahr-
hunderts. So geben die von G. Radbruch so wirkkréftig formulierten
Widerspruchserfahrungen zwischen <gesetzlichem Unrecht> und «<iiber-

Miinchen 1988, 135-176; F. Hufen, Entstehung und Entwicklung der Grundrech-
te, NJW (Neue Juristische Wochenschrift) 1999, 1504-1510. Grundrechte, so de-
finiert das Bundesverfassungsgericht, sind «in erster Linie dazu bestimmt, die
Freiheitssphire des Einzelnen vor Eingriffen der offentlichen Gewalt zu sichern;
sie sind Abwehrrechte des Biirgers gegen den Staat.» (BVerfGE 7, 198 [204 f.]).

33 Mit dem die Freiheitssphire des Einzelnen gegen Ein- und Ubergriffe des Staates
sichernden Konzept der Menschenwiirde im Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland hat das fiir sich genommen wenig zu tun.

34 Noch R. Weiler, Wiederkehr des Naturrechts (Fn. 1), 88 sieht in den amerikanischen
und franzosischen Erkldrungen der Menschenrechte keine Konkretion des Natur-
rechts, sondern im Gegenteil gerade einen Abfall von ihm, der den Weg zu den I-
deologien des Nationalsozialismus, Rassismus und Sozialismus eroffnet habe.

35 In Dignitas humanae (DH 4240-4245) wird das Recht auf Religionsfreiheit aus-
driicklich mit der Menschenwiirde begriindet.

36  Vgl. Johannes Paul II., Redemptor Hominis (1979). Der Papst tritt hier ausdriick-
lich fiir Menschenrechte ein, die in der Menschenwiirde fundiert gesehen werden.

15

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesetzlichem Rechty’” immer wieder Anlass zur Debatte um ein Natur-
recht und Sittengesetz, das vor aller staatlichen Setzung fiir alle Men-
schen uneingeschriankte und uneinschridnkbare normative Verbind-
lichkeit besitzt. Die Legalitdt von Gesetzen ist nicht ipso facto hin-
reichend, auch die moralische Legitimitit des damit Gesetzten zu
begriinden, weil ein extremes Unrecht nicht Recht sein kann, auch
wenn dieses Recht korrekt gesetzt ist. Was gezielt gegen die Ge-
rechtigkeit verstoBt, kann nicht Recht genannt werden, auch wenn es
ordnungsgemal gesetzt ist.

Doch das kann nicht heilen, dass die Geltung des Rechts von seiner
ethischen Begriindung abhéngt: das liefe auf eine Aufhebung der
Differenz zwischen Moral und Recht und eine Auflésung des Rechts
hinaus. Aber gerade wenn man diese Differenz und damit auch die
zwischen Moralitit und Legalitit betont, ist festzuhalten, dass gesetz-
tes Recht moralischer Beurteilung nicht entzogen werden kann. Es ist
immer eine sinnvolle und berechtigte Frage, ob das, was geltendes
Recht ist, auch moralisch richtig ist, und zwar unabhéngig davon, ob
man der Auffassung ist, Recht sei als solches mit einem Anspruch auf
Gerechtigkeit verbunden oder nicht.”® Aber es ist auch eine nicht von
der Hand zu weisende Erfahrung, dass die Relativierung der Geltung
von Gesetzen im Namen einer ihnen vor- und iibergeordneten Werte-
ordnung die Gerechtigkeitslage einer Gesellschaft nicht stirkt, son-
dern schwicht, wenn sie zur Willkiir in der Achtung und Handhabung
der Gesetze fiihrt.

37  Vgl. G. Radbruch, Rechtsphilosophie, Stuttgart *1973, 339-350. H. Dreier, Gus-
tav Radbruch und die Mauerschiitzen, JZ (Juristenzeitung) 52, 1997, 421-434
weist mit Recht auf die fragwiirdigen Folgen dieser Formel und ihrer rechtlichen
Inanspruchnahme hin: In Abweichung von allen naturrechtlichen Traditionen
wird das Naturrecht zur Begriindung der Strafbarkeit von Individuen herangezo-
gen (428 £.); zu dieser Strafbarkeit kommt es entgegen dem Riickwirkungsverbot,
indem bestimmte Rechtsnormen richterlich nicht angewendet werden (431 f.);
«extremes Unrecht mutiert zu Nichtrecht» (423), so dass — darauf hatte schon G.
Griinwald, Zur Kritik der Lehre vom tiberpositiven Recht, Bonn 1971, 14 hinge-
wiesen — «die Welt geltenden Rechts ... immer eine heile Welty ist, wie abscheu-
lich die bestehenden Gesetze auch sein mogen.

38  Vgl. Fischer, Theologische Ethik (Fn. 29), 271.

16

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Unrechtserfahrungen in den Zeiten des Nationalsozialismus und
Kommunismus unterstreichen jedenfalls einerseits, wie wichtig es ist,
Moral und Recht klar zu unterscheiden, um das Recht gegeniiber mo-
ralischer Beurteilung offen zu halten: gesetztes Recht muss moralisch
beurteilbar bleiben, und dafiir ist eine klare Unterscheidung von Recht
und Moral die Voraussetzung. Sie machen aber andererseits auch
deutlich, wie gefihrlich es ist, das Recht gegeniiber einem vorrechtli-
chen Wertekanon zu relativieren. Die Rechtspraxis wird fundamental
unsicher, wenn staatliche Instanzen jeweils nach eigenem Gutdiinken
zwischen gesetzeskonformer und wertorientierter Rechtsanwendung
entscheiden konnen. So wenig das Recht moralischer Beurteilung ent-
zogen werden kann, so wenig darf es daher durch moralisierende Re-
lativierung des Rechts im Namen einer hoherrangigen Werteordnung
dazu kommen, dass der legitimierte Wortlaut des Gesetzes im Namen
der Moral ignoriert und die demokratische Legitimation des Rechts
damit unterminiert wird. Die Rechtmdfigkeit der Rechtssetzung und
die Rechtheit des gesetzten Rechts sind zwar stets zu unterscheiden,
aber auch immer beide zu wahren und nicht zum Schaden des Rechts
gegeneinander auszuspielen.

3. Menschenbild und Vernunftverstindnis

In den Diskussionen der protestantischen Rechtsethik ist das zentrale
Problemfeld schlieBlich das ambivalente Verhéltnis protestantischer
Theologie zur Tradition naturrechtlichen und (in anderer Weise) auch
zur Tradition vernunftrechtlichen Denkens. Die Differenzen betreffen
vor allem zwei Punkte. Einerseits geht es um das vorausgesetzte Men-
schenbild: Kann man wirklich von einer (Natur» des Menschen bzw.
von einem «Wesen des Menschseinsy reden, aus dem verbindliche
Werte folgen, die «fiir alle Inhaber dieses Wesens unantastbar sind»,
wie Kardinal Ratzinger es formuliert hat?*” Andererseits geht es auch
um das in Anspruch genommene Vernunftverstindnis: Gibt es eine

39 Ratzinger, Was die Welt zusammenhélt (Fn. 6), 44.

17

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

allen Menschen gemeinsame Vernunft, die an Gottes Vernunft und
Wahrheit partizipiert, so dass «das gottliche Licht der Vernuntft ... als
ein Kontrollorgan anzusehen» ist, von dem her sich alles Wahre, Gute
und Schone verbindlich beurteilen lisst?*” Kann ein solches Vernunft-
verstindnis angesichts der kulturellen Pluralitit philosophisch iiber-
haupt noch sinnvoll vertreten werden? Und ist es theologisch ange-
sichts der Realitdt der Siinde und der faktischen Gottesblindheit der
Menschen nicht schon immer obsolet?

IV. Protestantische Naturrechtsdebatten der Gegenwart

Die Virulenz der Differenzen im Menschenbild und im Vernunftver-
stindnis zeigt sich in allen Phasen der theologischen Auseinander-
setzung mit den Naturrechtstraditionen seit der Reformationsepoche
bis in die Gegenwart.*' So reicht das Spektrum der wichtigsten theo-
logischen Stellungnahmen zu diesem Thema in den letzten 15 Jahren
in Deutschland* von der differenzierten Rekonstruktion des <langen

40  AaO. 56.

41 Vgl aus der umfangreichen Literatur bes. H. Steubing, Naturrecht und natiirliche
Theologie im Protestantismus, Gottingen 1932; J. Ellul, Die theologische Be-
griindung des Rechts, Miinchen 1948; E. Wolf, Recht des Nichsten. Ein rechts-
theologischer Entwurf, Frankfurt a. M. 1958; K. Peschke, Naturrecht in der Kon-
troverse: Kritik evangelischer Theologie an der katholischen Lehre von Natur-
recht und natiirlicher Sittlichkeit, Salzburg 1967.

42 Ich beschrinke mich auf drei charakteristische Positionen, um die Debatte nicht
uniibersichtlich werden zu lassen. Vgl. dariiber hinaus u.a. Th. Herr, Zur Frage
nach dem Naturrecht im deutschen Protestantismus der Gegenwart, Miinchen u.a.
1972; W. Pannenberg, Christliche Rechtsbegriindung, in: HCE 2, 21989, 232-338;
Chr. Frey, Brauchen wir ein evangelisches Naturrecht? in: Moderne Zeiten — so-
ziale Gerechtigkeit?, hrsg. v. U. Claussen, Bochum 1989, 114-120; H. R. Reuter,
Rechtsethik in theologischer Perspektive, Giitersloh 1996; W. Huber, Gerechtig-
keit und Recht. Grundlinien christlicher Rechtsethik, Giitersloh 21999; Fr. Loh-
mann, Zwischen Naturrecht und Partikularismus. Grundlegung christlicher Ethik
mit Blick auf die Debatte um eine universale Begriindbarkeit der Menschen-
rechte, Berlin/New York 2002.

18

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schattens des Naturrechts> bei Klaus Tanner® iiber vorsichtige <Er-
wigungen zu einem konstruktiv-kritischen Umgang mit dem Natur-
recht in der evangelischen Theologie» bei Peter Darbrock* bis zur
vehementen Ablehnung jeder Anndherung an diesen katholischen
Topos, mit dem «das Letzte» aufgegeben wiirde, «was innerhalb des
Protestantismus verteidigt werden muB» bei Jochen Bohn.** Ich cha-
rakterisiere diese drei Beitrdge in knappen Ziigen.

1. Hermeneutisch-empirisches Naturrechtsverstdndnis

Tanner sucht zu zeigen, dass sich der Protestantismus dem Schatten
des Naturrechts nur schwer entziehen konne, weil die damit aufgewor-
fenen Fragen der Geltungsuniversalitit, Objektivitét, Plausibilitdt und
allgemeinen Kommunikabilitdt ethischer Grundentscheidungen nicht
zu umgehen seien. Unter der «Chiffre (Naturrecht»» versteht er also
im Kern nur die Frage nach der Vereinbarkeit geschichtlich-
partikularer Normen und allgemeiner Vernunft. Dieser Frage miisse
sich auch eine protestantische Ethik stellen. Zwar hitten sich alle
Versuche einer vernunfttheoretischen Letztbegriindung als aporetisch
erwiesen, aber die Alternative sei keine relativistische Beliebigkeit.*
Stattdessen pladiert Tanner dafiir, sich nicht langer auf «dogmatische
Grundlegungsprobleme» zu konzentrieren, sondern lieber eine «Her-
meneutik ethischer Urteilsbildung» zu praktizieren und «empirisch
orientierte Analysen konkreter ethischer Diskurse in Angrifty zu neh-

43 K. Tanner, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart 1993. Vgl. ders., Ethik
und Naturrecht — eine Problemanzeige, ZEE (Zeitschrift fiir evangelische Ethik)
34 (1990), 51-61.

44 P. Darbrock, Erwiagungen zu einem konstruktiv-kritischen Umgang mit dem
Naturrecht in der evangelischen Theologie. Thesen vorgelegt zur Disputation im
Rahmen des Promotionsverfahrens an der Evangelisch-Theologischen Fakultét
der Ruhr-Universidt Bochum am 24.06.1999, www.staff.uni-marburg.de/-
darbrock/naturrecht.html, 1-10.

45  Bohn, Herrschaft ohne Naturrecht (Fn. 3), 14.

46  Tanner, Der lange Schatten (Fn. 43), 219-234.

19

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

men.*” Nicht das Auftreten der vernunftrechtlichen Frage nach den
«Normen fiir Normen»*® sei die Form, in der man in der protestanti-
schen Theologie von einer «Wiederkehr des Naturrechts» sprechen
konne, sondern dieses sei nie abwesend gewesen. «Naturrechtliche
Denkformen sind ... in allen ethischen Entwiirfen protestantischer
Theologie des 20. Jahrhunderts da prisent, wo das Wissen nicht igno-
riert wird, dass in ethischer Urteilsbildung mehr als nur die eigenen
dogmatischen Uberzeugungen im Spiele sind.»* Christliche Ethik sei
«in Theorie wie Praxis Bildung von Kompromissen» und deshalb
habe sie unaufhebbar eine naturrechtliche Dimension.>

2. Fundamentalethisches Naturrechtsverstdndnis

Fiir Darbrock ist das eine viel zu verschwommene Position. Im Ge-
gensatz zu J. Fischer’' hilt er an der begriindungstheoretischen Frage
nach den «Normen fiir Normen» fest, obgleich auch er die Reduktion
des Problems auf diese Kernfrage des Vernunftrechts fiir unzurei-
chend hélt. Damit werde allenfalls ein Teilaspekt des traditionellen
Naturrechts erfasst. Doch der «klassische Gedanke der inclinationes
naturales verlangt zusétzlich, sich Rechenschaft tiber die leibliche
Verfasstheit der Vernunft abzulegen».”

Eben das versucht Darbrock, indem er beide Aufgaben eng verkniipft.
So verwirft er zwar das relative Naturrecht, also den Versuch, die
Frage nach den Normen, mit denen Normen fiir die «leiblichen

47  AaO.231.

48  Chr. Frey, Evangelisches Naturrecht (Fn. 42), 114-120.
49 Aa0.232.

50  AaO.

51 Fischer, Theologische Ethik (Fn. 29), versteht «Theologische Ethik als Ausle-
gung des christlichen Ethos» (97-195) und grenzt sie gegen ein an Begriindungs-
fragen orientiertes «normativistische[s] Missverstindnis theologischer Ethik» (83-
88) scharf ab, wie es nicht nur in der katholischen Tradition dominiert. Vgl. 4.
Pieper, Einfiihrung in die Ethik, Stuttgart *1994; J.-C. Wolf, Ethik aus christlichen
Quellen, in: A. Holderegger (Hrsg.), Fundamente der Theologischen Ethik. Bilanz
und Neuansitze, Freiburg 1996, 126-152.

52 Darbrock, Erwagungen (Fn. 44), 2.

20

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundvollziige menschlichen Zusammenlebens (Sexualitdt, Gemein-
schafts- und Gesellschaftsbeziehungen)» legitimiert und limitiert wer-
den konnen, durch Verweis auf eindeutige, unverdnderliche und tiber-
geschichtliche Wertmaf3stdbe im Sinne des klassischen metaphysi-
schen Naturrechts zu beantworten.”® Das sei heute weder kulturherme-
neutisch noch ethnomethodologisch, wissenssoziologisch oder sozial-
psychologisch noch vertretbar. Aber er hélt die Frage des absoluten
Naturrechts, ob nicht «dennoch unbedingt giiltige Aussagen zur Nor-
mengenerierung und Normenlegitimation nétig oder moglich sind,
fiir durchaus berechtigt. Diese Frage zielt auf eben dieselben Begriin-
dungsprobleme der universalen Geltung und moralischen Rechtheit
des Rechts, die Tanner herausgestellt hat. Allerdings sucht Darbrock
die Antwort im Anschluss an Argumentationsfiguren des transzen-
dentalen Vernunftrechts: «Es miissten Axiome transzendentalen Status
sein, d.h. noch ihre Leugnung (im Gesagten) miisste die Anerkennung
im Sprechakt selbst voraussetzen.» Solche Axiome sieht er etwa im
Gesetzestraktat von Thomas von Aquins in dem analytisch unbestreit-
baren Naturrechtsgrundsatz <Das Gute ist zu tun, das Bose ist zu las-
ser>. Um dariiber hinaus der leiblichen Situiertheit der Vernunft in
zwischenmenschlicher Kommunikation Rechnung zu tragen, sucht er
selbst ein entsprechend absolut geltendes Axiom im Anschluss an E.
Levinas aus dem unabweisbaren Anspruch zu gewinnen, der mir im
Antlitz des Anderen als die unbedingte Verpflichtung entgegentritt,
ihn nicht zu téten. «Die Feststellung: <Das Antlitz des anderen bedeu-
tet mir: ,Du sollst/wirst mich nicht toten‘y benennt eine nur um den
Preis des performativen Widerspruchs der praktischen Vernunft ne-
gierbare Grundlage von Recht, Moral und Sitte»”* und stellt damit das
gesuchte fundamentalethische Prinzip dar.

53  AaO.
54  AaO.
55  AaO.4.

21

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theologischer Verzicht auf eine theologische Rechtslehre

Darbrock bleibt ganz im Horizont der ethischen Problemstellung,
ohne die theologischen Hintergrinde zu erhellen.’® Bohn dagegen
wendet sich dezidiert theologischen Sachverhalten zu. So konstruiert
er in teilweise abenteuerlicher Argumentation ein fundamentales Di-
lemma, in dem sich der Protestantismus verfangen habe, und von dem
er ihn durch radikale Umbauvorschldge zu kurieren sucht. Diese sind
seiner eigenen Auskunft zufolge «nicht mehr Theologie und noch
nicht Philosophie»’” und in der Tat gelingt es ihm weder theologisch
noch philosophisch zu iiberzeugen. Dennoch wird man diese jiingste
Monographie zum Thema differenziert beurteilen miissen. Wahrend
Bohns Konstruktion der Problemlage, in der er die protestantische
Tradition verfangen sicht, hochst fragwiirdig ist, weil grundlegende
theologische Sachverhalte nur unzureichend verstanden werden, weist
sein Losungsvorschlag in die richtige Richtung, auch wenn er proble-
matisch zugespitzt ist.

«Der Protestantismus«, so argumentiert er, habe «ein Problem mit der
Welt«, weil die reformatorische Theologie mit ihrer Behauptung eines
«dreifachen SOLA» — Gnade, Glaube, Schrift — die Kirche aus der Welt
herausbreche, ihr aber »iiber das schlichte Glaubensbekenntnis hinaus
keine echten Kommunikationsmoglichkeiten» eroffne.”® «Unter refor-
matorischen Bedingungen miissen Uberlegungen zu Staat, Recht und
Gerechtigkeit» infolgedessen «ohne ein theologisch begriindetes Natur-
recht auskommen»™, weil der reformatorische Bruch zwischen Kirche
und Welt jeden «Anschluss an die vermittelnde Naturrechtstradition
verhindert» habe.®® Damit bleibe «der protestantischen Rechtslehrex» nur

56  Das gilt sowohl im Blick auf die begriindungstheoretisch gefasste Naturrechts-
problematik als auch im Blick auf Levinas. Vgl. I. U. Dalferth, Freiheit und Lie-
be. Selbstwerdung nach Levinas und Rosenzweig, Jahrbuch fiir Religionsphiloso-
phie 5, 2006, 45-67.

57  Bohn, Herrschaft ohne Naturrecht (Fn. 3), 16.

58  AaO. 13; vgl. auch 227.

59  AaO. 14.

60  Verlagswerbung fiir Bohns Buch.

22

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein «geradezu tragisches Dilemmay: Entweder «Weltflucht«, also der
Riickzug aus der bosen Welt, oder «christlich-despotischer Herrschafts-
anspruch«, also die unerbetene Begliickung der Welt, indem «biirger-
liche Gemeinschaften unter eine christliche Gerechtigkeitsidee« gestellt
werden, um sie so «mit christlichen Mitteln des christlichen Gliicks
teilhaftig werden zu lassen».’' Zum ersten neige die lutherische Tradi-
tion, zum zweiten die reformiert-calvinistische.

Bohn pléadiert demgegeniiber fiir einen dritten Weg, der sich an zwei
Grundsitzen orientiert: Zum einen seien die Operationsformen von
Glauben und natiirlicher Vernunft scharf zu scheiden:** Im Umgang
mit der Welt, also bei der Bemiihung, das Vergéngliche mitzugestal-
ten, «muss der Glaube schweigen und an seine Stelle das verniinftige,
das der Welt zugingliche Argument treten«.”> Zum andern sei eben
deshalb auf jede theologische Begriindung des Rechts zu verzichten,
ja noch mehr: Protestantische Theologic miisse «eine theologielose
Rechtslehre ... entwickeln, die aus Glauben vertreten werden kann«.**
Das heif3t: Sie soll sich mit theologischen Griinden aus der Rechtsbe-
griindung zuriickziehen und das der Philosophie iiberlassen.®

Doch darauf zu verzichten, das Recht theologisch zu begriinden, ist
etwas anderes als eine theologische Begriindung fiir einen solchen
Begriindungsverzicht zu fordern. Nicht dass das fiir sich genommen

61  Bohn, Herrschaft ohne Naturrecht (Fn. 3), 14.

62 Nicht nur zu unterscheiden: Bohn spricht von «zwei grundsétzlich voneinander
geschiedene[n] Formen der Kommunikation mit der Welt» (15). Damit bleibt er
der von ihm kritisierten Tradition aber stirker verhaftet, als er bemerkt, weil er
Glauben und Vernunft als verschiedene kognitive Operationsformen fasst und
nicht beachtet, dass beides eben deshalb theologisch zu unterscheiden ist, weil es
nicht auf derselben Ebene steht. Glaube unterscheidet sich theologisch von Un-
glauben, nicht von Vernunft. Und Vernunft tritt als «Operationsform» sowohl im
Glauben als auch im Unglauben auf, ist also stets situierte und damit qualifizierte,
aber nie «reine> Vernunft. Vgl. . U. Dalferth, Die Vernunft des Glaubens — eine
evangelische Position, in: M. Delgado/G. Vergauwen (Hrsg.), Glaube und Ver-
nunft — Theologie und Philosophie. Aspekte ihrer Wechselwirkung in Geschichte
und Gegenwart, Fribourg 2003, 191-214.

63 Bohn, Herrschaft ohne Naturrecht (Fn. 3), 15.

64  AaO. 15.

65  AaO. 16.

23

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abwegig wire. Aber weil er das Verhiltnis von Glauben und Vernunft
nur unzureichend klért, verschérft und verldngert Bohns Losungsvor-
schlag das Problem, das er zu 16sen sucht. Denn wéhrend seine Lo-
sung keineswegs neu, sondern seit dem 19. Jahrhundert wohl vertraut
ist, ist das Problem, das er mit seinem als <neu»> deklarierten Weg“’ zu
16sen beansprucht, zu gutem Teil selbst erzeugt. Seine Meinung, dass
dem Protestantismus mit der Wende gegen das Naturrecht eine <Brii-
cke zur Welt> verloren gegangen sei, die es dringend, wenn auch auf
andere Weise wieder zu rekonstruieren gelte, ldsst jede kritische Re-
flexion darauf vermissen, was hier eigentlich mit <Kirche> und «Welt)
gemeint wird, um das Problem auch nur so beschreiben zu koénnen.
Wann und wo war die protestantische Theologie und Kirche jemals
auBlerhalb der Welt? Und wo steht man denn, wenn man ihr das abs-
trakte Dilemma von Weltflucht oder christlicher Despotie zuschreibt?
Dass es hier andere Moglichkeiten gibt, wusste schon Hegel besser,
der allerdings (wie viele andere auch) von Bohn nicht erwéhnt wird.”’
Das «Problem mit der Welt», das Bohn im Protestantismus findet, ist
zum guten Teil seiner abwegigen Konstruktion des «dreifachen SOLA
— Gnade, Glaube, Schrift» als Indiz protestantischer Weltflucht, an-
statt als Ausdruck einer anderen Welteinstellung zuzuschreiben. Aber
das ist nicht den Reformatoren, sondern Bohns Wiedergabe ihrer An-
sichten anzulasten.

Gerade weil Bohns Problematisierung theologischer Rechtsbegriin-
dungen theologisch und philosophisch einen wichtigen Punkt trifft,
lohnt es sich, hier noch einmal nachzufragen und auf einige grund-
legende Fragen hinzuweisen, ohne die die Zuriickhaltung protestan-
tischer Theologie gegeniiber naturrechtlichen Denkfiguren und Theo-
rieansitzen unverstdndlich bleiben muss oder missverstanden wird.

66  AaO. 14 f.
67  Es ist kein Zufall, dass Hegel und die Folgen ebenso wenig erwihnt werden wie
Schleiermacher, Schelling oder Rothe.

24

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Versionen des Naturrechts

Halten wir zunéchst zwei Selbstverstiandlichkeiten fest. Die erste ist
die Tatsache, dass die Debatte um Naturrechtsfragen von Anfang an
mit der Suche nach dem gleich bleibend Verbindlichen angesichts der
kulturellen Vielfalt positiver Rechtstraditionen verbunden ist, und dass
die Losung dieses Problems ontologisch in der Vernunftnatur des
Menschen gefunden wird. Seit in der ionischen Naturphilosophie der
homerische Rekurs auf die dike-Ordnung des Zeus als kosmische
Letztbegriindung geltenden (Adels-)Rechts abgeldst wurde durch die
Entgegensetzung von Natur (physis) als der allgemein verbindlichen
Wirklichkeit und von menschlichem Gesetz (nomos), das von Staat zu
Staat wechselt und dessen Giiltigkeit auf bloBer Konvention beruht,
wurde Natur immer wieder in doppelter Hinsicht zum mafigeblichen
Orientierungs- und Rechtsprinzip. Auf der einen Seite wurde die Na-
tur als der kosmische Gesamtzusammenhang dessen, was ist und sein
kann, als die maBgebliche Ordnung verstanden, die allem Einzelnen
und Besonderen seinen ihm zustehenden Ort vor- und zuschreibt. Auf
der anderen Seite wurde in der Natur jeder einzelnen Sache und insbe-
sondere in der Natur des Menschen in fragwiirdiger Nichtun-
terscheidung biologischer Entelechie und moralischer Teleologie
normativ das gesehen, was fiir Entitdten der entsprechenden Art fest-
schreibt, was diese sein koénnen und sollen. In der stoischen Zu-
spitzung dieser Zugangsweise durch die Verkniipfung und Korrespon-
denz makrokosmischer und mikrokosmischer Ordnungen wird das
kosmische Vernunftprinzip zugleich als Grundprinzip menschlicher
Lebensfithrung und als Basisprinzip konventioneller Gesetzgebung
verstanden, insofern es in allen Bereichen menschlichen Lebens um
nichts anderes gehe als um das 6poloyovpévag ™ evoel v (homo-
logoumenos te physei zen) bzw. naturae convenienter vivere. Aber
eben das gilt fiir alle Lebewesen im Kosmos, und in diesem Sinn
konstatiert Ulpian im 3. Jahrhundert. nach Christus als verbindliche

25

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundeinsicht: «Ius naturae est, quod natura omnia animalia docet».”®
Fiir den Menschen besagt das, dass man in dem fiir ihn Spezifischen,
namlich seiner ratio, das suchen und finden muss, was fir ihn ver-
bindliches Recht ist. Nicht erst in der Neuzeit, sondern schon seit der
Antike kann man auf die Natur des Menschen nur rekurrieren, indem
man zugleich und wesentlich von seiner Vernunft spricht: Naturrecht
ist fir den Menschen das, was jeder aufgrund seiner Vernunft als
verbindlich fiir sich und alle anderen erkennen kann, denn die Ver-
nunft des Menschen ist der Ort, an dem die Vernunft des Kosmos zur
Einsicht ihrer selbst kommt.

Die zweite Selbstverstindlichkeit ist, dass es «Naturrechtsdenkeny
und «Naturrechtstradition» nicht im Singular, sondern nur im Plural
gibt.”” Was wir aus der Geschichte kennen, sind verschiedene Natur-
rechtsversionen, die unter (Naturrecht> das im Wesen bzw. der Ver-
nunft des Menschen fundierte Recht verstehen, «das als hochstrangige
Rechtsquelle zur Legitimierung des positiven Rechts dient«.”’ Fiir
hochstrangig wird es gehalten, weil es unwandelbar und universal
giiltig sei, und fiir unwandelbar und universal giiltig, weil die Natur
bzw. die Vernunft des Menschen so sei.

Beides, wir wissen es, ist nicht nur fragwiirdig, sondern falsch. Weder
die Natur (wenn es sie denn gibt) noch die Vernunft des Menschen
(wenn er sie denn hat) ist unwandelbar, allgemein und iiberall iden-
tisch. Das zeigt sich von den Geschlechterdifferenzen iiber die biolo-
gischen Variationen des Menschseins bis zur Geschichts- und Kultur-

68  Vgl. Ph. Delhaye, Naturrecht, ’LThK (Lexikon fiir Theologie und Kirche) VII,
821-825. In Ubereinstimmung damit konstatiert das Decretum Gratiani fiir den
Menschen: «Humanum genus duobus regitur, naturali videlicet iure, et moribus.
Tus naturale est, quod in lege et Evangelio continetur, quo quisque iubetur, alii
facere, quod sibi vult fieri, et prohibetur, alii inferre, quod sibi nolit fieri.»

69  Vgl. E. Wolf, Das Problem der Naturrechtslehre. Versuch einer Orientierung,
Karlsruhe 31964, 27 ff., 125 ff., der zwolf Begriffe von Natur und zehn Begriffe
von Recht in den Naturrechtstraditionen identifiziert. Vgl. auch den materialrei-
chen Uberblick iiber die vielfiltigen Verstindnisse von Naturrecht im Art. Natur-
recht, HWP (Historisches Worterbuch der Philosophie) 6, 1984, 560-623.

70  Art. Naturrecht, Bibliographisches Institut & F. A. Brockhaus AG, Mannheim
2001.

26

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abhéngigkeit aller charakteristischen Ziige des menschlichen Lebens.
Der Rekurs auf Unverdnderliches ist der Rekurs auf nichts Lebendi-
ges, sondern Idealisiertes. Denn nur von dem gilt, was Leibniz als
Identititsprinzip formuliert hat: dass es ist, was es ist, und nichts ande-
res. Doch eine idealisierte Vernunft ist ebenso unzureichend zur Be-
griindung der Rechtheit positiven Rechts wie eine idealisierte Natur
des Menschen. Wer daran zweifelt, ob ein bestimmtes positives Recht
nicht nur rechtméBig gesetzt (also legal), sondern gerecht und richtig
(also legitimiert) ist, der wird aufgrund solcher Idealisierungen seine
Zweifel kaum verlieren.

Doch auch hier muss man differenziert urteilen. Die Idee eines iiber-
positiven Rechts zur Legitimierung des positiven Rechts ist nicht
schon dadurch widerlegt, dass die dafiir gebotene Begriindung sich als
hinfillig erweist. Briichig oder unhaltbar gewordene Begriindungen
konnen durch andere ersetzt werden, ohne dass das zu Begriindende
aufgegeben werden miisste. Das ist in der Geschichte des Naturrecht-
denkens immer wieder geschehen, besonders deutlich beim Umbau
des Naturrechts zum Vernunftrecht in der (frithen) Neuzeit, als man
im Rahmen einer neuen philosophischen Grundorientierung nicht
mehr ontologisch auf die Natur, sondern epistemologisch auf die Ver-
nunft des Menschen als universale Begriindungsinstanz zu rekurrieren
begann.

Doch weder die (durchaus berechtigte) Kritik des Naturbegriffs in sei-
nen vorsokratischen, aristotelischen, stoischen oder sonstigen Versio-
nen, noch die (nicht weniger berechtigte) Kritik des Vernunftbegriffs in
seinen vormodernen, modernen und postmodernen Auspriagungen muss
notwendig zur Verabschiedung der Idee dessen fiithren, was unter dem
Begriff <Naturrecht> bzw. «Vernunftrecht> zu denken versucht wird. Es
geht vielmehr um eine rechtstheoretische Denkfigur, die unter ver-
schiedenen Signaturen schematisiert wird — als der Gegensatz physei/
thesei; physis/nomos; natiirlich/positiv; unverdnderlich/verdnderlich;
universal/lokal; geworden/gemacht, sein/gesetztsein usf. Diese Unter-
scheidungen sind der Sache nach keineswegs identisch, sondern markie-
ren verschiedene Arten von Differenzen, die sich nicht ineinander auf-
heben lassen.

27

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man muss die Naturrechtssemantik daher von der Naturrechts-

problematik unterscheiden und die Irrmeinung vermeiden, mit der

Kritik einer bestimmten semantischen Version des Prinzips sei auch

die Problematik erledigt, zu deren Losung es aufgestellt wird. In jeder

dieser semantischen Schematisierungen besteht das Kernproblem
vielmehr darin, das, was als Recht gilt oder gelten soll, mittels eines
davon verschiedenen und fiir alle verbindlichen Prinzips auf seine

Rechtheit (rectitudo) hin beurteilbar zu machen.” Dieses Prinzip kann

seine Funktion nur erfiillen, wenn es unabhdngig und uneingeschrdinkt

gilt. Das heift,

1. es darf selbst nicht nur so gelten, wie das, dessen Rechtheit es
erweisen soll: Seine Geltung muss unabhdngig von der Geltung
sein, die es als recht erweisen soll;

2. es muss eine fiir alle, oder wenigstens alle Betroffenen, verbindli-
che Geltung besitzen: Seine Geltung muss uneingeschrdnkt sein,
und zwar sowohl in Hinsicht auf das, dessen Geltung es erweisen
soll (Geltung von ...), als auch in Hinsicht auf die, fiir die es diese
Geltung erweisen soll (Geltung fiir ...).

Formuliert man die Problematik so, dann stellen sich folgende Fragen:

(1) Gibt es ein solches Prinzip? (2) Gibt es mehr als ein solches Prin-

zip? (3) Ist dieses Prinzip begriindungsbediirftig? (4) Ist es begriin-

dungsfahig? (5) Ist es auf nur eine oder auf verschiedene Weise be-
griindbar? Naturrechtsvertreter miissen sich all diesen Fragen stellen.

Wer dagegen schon die erste Frage verneint, fiir den erledigen sich

auch alle anderen. Aber auch wer sie verneint, muss nicht das Problem

bestreiten, das zur Aufstellung eines solchen Prinzips Anlass gibt, und
die Losung dieses Problems fiir unmdglich halten. In diesem Sinn hat

71  Das ist nicht einzuschrinken auf den Fall der Begriindung positiven Rechts durch
tiberpositives Natur- oder Vernunftrecht. Auch wenn man mit guten Griinden das
theoretische Begriindungspostulat zuriickweist, weil eine solche Forderung nach
Letztbegriindung auf einen Regress, eine zirkuldre Scheinbegriindung oder einen
willkiirlichen Begriindungsabbruch hinauszulaufen droht, bleibt die pragmatisch
berechtigte Frage, wie und auf welche Weise im Streitfall zu entscheiden ist, ob
gesetztes Recht gerecht ist oder nicht.

28

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die evangelische Theologie in ihrer Geschichte das Naturrechtsdenken
nicht nur immer wieder kritisiert, sondern fiir die Probleme, um die es
dabei geht, andere Losungen gesucht.

VI. Kritik des Naturrechts

Die protestantische Kritik am Naturrechtsdenken rekapituliert in der
Regel eine ganze Reihe von Kritikpunkten, die auch von anderer Seite
vorgebracht werden, verwickelt sich damit aber auch immer wieder in
die dort gefiihrten Diskussionen.

1. Philosophische Kritik

Das gilt exemplarisch von der philosophischen Kritik, der Begriff
Natun> sei vieldeutig und ein kulturelles Konstrukt,”* weil beim Men-
schen das, «was als «<natiirlichy gilt, notwendigerweise stets das Pro-
dukt kultureller Normeny» sei.”” Das ist zwar richtig, aber es schliefit
nicht aus, dass es ein Prinzip geben konnte, das positives Recht auf
seine Rechtheit hin zu priifen erlaubt und selbst nicht nur formal,
sondern aufgrund seines moralischen Gehalts gilt. Ein solches Prinzip
wird als absolutes Naturrecht mit transzendentalen Argumenten des
Vernunftrechts oder mit fundamentalethischen Argumenten mit-
menschlicher Lebenspraxis zu erweisen gesucht. Beides bleibt dog-
matistisch, solange auf der einen Seite vernunftrechtlich unterstellt
wird, dass es nur ein derartiges Prinzip geben konne (Singulari-
tatsanspruch) und nicht fiir verschiedene Fille verschiedene Prin-
zipien, oder dass jedes derartige Prinzip uneingeschrinkt giiltig sein
miisse (Universalitdtsanspruch) und nicht nur jedes Prinzip fiir Félle
einer bestimmten Art Geltung besitze; oder solange auf der anderen

72 Tanner, Der lange Schatten (Fn. 43), 40 f.

73 F. X. Kaufmann, Die Ehe in sozialanthropologischer Sicht, in: F. Bockle (Hrsg.),
Das Naturrecht im Disput. Drei Vortriage beim Kongrel der deutschsprachigen
Moraltheologie 1965 in Bensberg, Diisseldorf 1966, 16-60, 26.

29

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seite phdanomenologisch davon ausgegangen wird, dass eine bestimmte
mitmenschliche Grundsituation (das <Antlitz des andereny) allen ande-
ren gegeniiber normative Prioritdt besitze (Singularititsanspruch) und
fiir alle Lebenssituationen ethisch maf3geblich sei (Universalititsan-
spruch). Es gibt nicht nur die Alternative zwischen natur- bzw. ver-
nunftrechtlicher Letztbegriindung oder moralischer Beliebigkeit des
Rechts, weil es auch ohne Rekurs auf ein stabiles Konzept des Natiir-
lichen oder Verniinftigen und ohne begriindungstheoretischen Dogma-
tismus moglich ist, die Rechtheit von Recht und die moralischen
Grenzen gesetzlicher Regelungen kritisch zu priifen und auszuweisen
— die Verfassungsgarantien von Menschenrechten und Menschenwiir-
de in demokratischen Rechtsstaaten belegen es.”

2. Rechtliche Kritik

Entsprechendes gilt von der rechtlichen Kritik, die Kategorie des Na-
turrechts sei inhaltlich variabel und damit rechtstheoretisch unbrauch-
bar. Begriindet wird das einerseits formal, weil Naturrechtsprinzipien
wie Bonum est faciendum, malum vitandum, oder Suum cuique tribue-
re, oder Quod tibi non vis fieri etc. nur analytische Sitze und damit
inhaltsleere Formeln seien: «Die naturrechtlichen Kategorien sind ...
ein System von Leerformeln, das jede Gesellschaftsgruppe mit den ihr
genehmen Gehalten erfiillen kanny, wie E. Topitsch” im Gefolge H.
Kelsens’® schreibt. Begriindet wird es aber andererseits auch inhalt-
lich, da man mit Naturrechtsverweisen sowohl die Sklaverei wie die

74  Diese verdanken ihre moralische Relevanz nicht ihrer verfassungsrechtlichen
Positivierung, aber erst durch diese erhdlt ihre moralische Relevanz einklagbare
rechtliche Geltung.

75  E. Topitsch, Vom Ursprung und Ende der Metaphysik. Eine Studie zur Weltan-
schauungskritik, 1958, 292. Vgl. kritisch dazu J. Messner, Sind die Naturrechts-
prinzipien inhaltsleere Formeln?, in: Ders., Menschenwiirde und Menschenrecht
(Fn. 18), 50-70.

76  Vgl. H. Kelsen, Die philosophischen Grundlagen der Naturrechtslehre und des
Rechtspositivismus, Charlottenburg 1928; ders., Staat und Naturrecht. Aufsitze
zur Ideologiekritik, mit einer Einleitung hrsg. v. E. Topitsch, Miinchen 21989.

30

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

absolutistische Herrschaft und die liberale Demokratie begriindet
habe.”’

Das ist richtig, aber im Unterschied zu positiven Erfahrungsprinzipien
zeichnet es kategoriale Vernunftprinzipien gerade aus, dass sie inhalt-
lich unbestimmt und nur formal sind, weil sie nur so unbedingt und
universal gelten konnen. Das gilt fiir das klassische Widerspruchs-
vermeidungsprinzip ebenso wie fiir die Kantische Universalisierungs-
maxime oder das Prinzip der Unantastbarkeit der Menschenwiirde. Sie
alle sind keine Prinzipien, denen sich direkt unstrittige inhaltliche
Normen entnehmen lieBen,”® sondern sie fungieren nur als notwendige
Kriterien, denen inhaltliche Normen geniigen miissen, wenn sie iiber-
haupt Geltung beanspruchen wollen. Sie sind keine Quellen, sondern
Kriterien des Rechts.

Das wird dort anders gesehen, wo man sie nicht als Vernunft-, son-
dern als ontologisch fundierte Erfahrungsprinzipien deutet, ihre Gene-

77  Tanner, Der lange Schatten (Fn. 43), 40. Vgl. S. Breuer, Die Metamorphosen des
Naturrechts. Zur sozialen Funktion vorbiirgerlicher und biirgerlicher Rechtsbe-
griindungen, in: Ders., Aspekte totaler Vergesellschaftung, Freiburg 1985, 156-
175.

78  Eben das motivierte Hegels Kritik an Kants Formalismus, und dhnlich wird auch
dem Konzept der Menschenwiirde immer wieder vorgeworfen, in normativer
Hinsicht ein Leerbegriff zu sein. Wenn dagegen gehalten wird, dass aus der Men-
schenwiirde im Blick auf Folter oder extreme Demiitigung doch direkt inhaltliche
Normen folgen wiirden, so belegt das nur, dass dieses Konzept nie blof3 als for-
males Prinzip, sondern stets konkret in einem bestimmten inhaltlichen Versténd-
nis fungiert, wie vage seine Réander auch immer bestimmt sein mogen. Das Kon-
zept der Menschenwiirde ist stets in eine kulturelle Verstdndnistradition einge-
bunden, von der es nicht abgeldst werden kann, ohne seine inhaltliche Bestimmt-
heit zu verlieren. Kulturelle Traditionen aber differieren, und mit ihnen auch das
in ihnen fungierende Verstindnis von Menschenwiirde. Das gilt diachron inner-
halb einer kulturellen Tradition, wie die Geschichte der Menschenwiirdeverstand-
nisse belegt, als auch synchron zwischen verschiedenen kulturellen Traditionen.
Eben deshalb kann man in interkulturellen Kontroverssituationen nicht ohne wei-
teres auf «die Menschenwiirde> rekurrieren, sondern muss divergierende und nicht
ohne weiteres zu homogenisierende Verstindnisse dieses Konzepts in Rechnung
stellen. Vgl. S. Heuser, Menschenwiirde. Eine theologische Erkundung, Miinster
2004.

31

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

se zum notwendigen Bestandteil ihres Gehalts erklért und sie nicht als
analytische Tautologien, sondern als «aus der Erfahrung gewonnene
und daher inhaltlich bestimmte Sitze» ausgibt.” Doch damit werden
sie zu Wertliberzeugungen neben anderen, bei denen nicht klar ist,
warum gerade sie und nicht andere kriteriologische Funktion haben
sollten, und die diese auch nur so lange erfiillen konnen, als die zum
Ausgang genommenen Erfahrungen der «Wirkweise der Menschenna-
tury tatsdchlich gemacht werden und es die «eigene/...] Einsicht des
einzelnen Menschen in diese Wirkweise» gibt.*® Da die Belege fiir
diese «<Wirkweise der Menschennatur> vor allem in der Lebensgenos-
senschaft der Kleinfamilie gefunden werden,*' die sich gesellschaft-
lich im Auflésungszustand befindet, bietet dieser Zugang aber schon
lange keine hinreichende Sicherung naturrechtlicher Uberzeugungen
mehr.

3. Soziologische Kritik

Auch die schon zitierte soziologische Kritik Max Webers, das Natur-
recht sei eine »spezifische Legitimititsform der revolutionér geschaf-
fenen Ordnungen«,*” die ein hoheres Recht beanspruchten als die
abgeldsten alten Ordnungen, geht nicht auf den normativen Kern des
Problems ein, sondern beschreibt nur die Verschiebung und Ablésung
positiver Rechtsordnungen durch andere und neue Rechtsordnungen,
die nicht weniger positiv sind als die alten. Radikaler noch ist der von
E. Topitsch vehement vorgetragene Einwand, der Naturrechtsgedanke
sei eine bloBe Ideologie, die weder selbst zu begriinden sei noch zur
Rechtsbegriindung tauge.*’ «Die Naturrechtslehren stellen ... im we-
sentlichen Systeme von Zirkelschliissen und Leerformeln dar, die zur

79  Vgl. Messner, Sind die Naturrechtsprinzipien inhaltsleere Formeln? (Fn. 75), 51 f.

80  AaO. 64.

81  AaO. 68.

82 M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (Fn. 11), 496.

83 E. Topitsch, Das Problem des Naturrechts, in: W. Maihofer (Hrsg.), Naturrecht
oder Rechtspositivismus?, Bad Homburg 21996, 159-177.

32

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verteidigung oder Bekdmpfung jeder nur denkbaren, bestehenden
oder erwiinschten Rechts- und Sozialordnung gebraucht werden kon-
nen und dieser ihrer uneingeschréankten Manipulierbarkeit ihren unbe-
streitbaren geschichtlichen Erfolg verdanken.»™

4. Historische Kritik

Zu einem negativen Resultat kommt auch die historische Kritik von
Ernst Troeltsch, der die Geschichte des Naturrechtsdenkens zum zen-
tralen Argument gegen seine universalen Geltungsanspriiche macht.*
So entsteht Troeltsch zufolge das Problem aus der Ubernahme des
stoischen Naturrechtsverstdndnisses in das christliche Denken und
prégt sich in einer Folge distinkter Typen aus: im ontologischen Stu-
fenkompromiss von Natur und Gnade im Thomismus; in der Verin-
nerlichung dieses Kompromisses in der Unterscheidung von Person
und Amtsmoral im Luthertum; in der Ubernahme des Naturrechts in
den christokratischen Reformaktivismus des Calvinismus; im kompro-
misslosen Naturrechtsdenken in der radikalen Frommigkeit des Sek-
tentypus; und in der Auflosung des Naturrechtsdenkens in plurale For-
men in der Neuzeit.®® Was Troeltsch damit skizziert, ist eine bloB hi-
storische Typologie ohne Prognosekraft, die zwar vorgibt, nur de-
skriptiv zu sein, faktisch aber ein legitimatorisches Interesse verfolgt.
Die ganze Geschichte des Naturrechtsdenkens im Christentum wird
als Problem der Ubernahme von nichtchristlichem Gedankengut in das
christliche Denken dargestellt, ohne dass das damit gestellte Kern-
problem der Rechtsgeltung als solches erdrtert wird. Doch wie immer
man Troeltschs historische Typologie beurteilen mag, die Problematik

84  E. Topitsch, Sozialphilosophie zwischen Ideologie und Wissenschaft, Neuwied
1971, 36 1.

85  E. Troeltsch, Das christliche Naturrecht, in: Ders., Aufsitze zur Geistesgeschichte
und Religionssoziologie, hrsg. v. H. Baron, Tiibingen 1925, 156-166; ders., Das
stoisch-christliche Naturrecht und das moderne profane Naturrecht, in: Ders.,
Aufsitze zur Geistesgeschichte und Religionssoziologie, hrsg. v. H. Baron, Ti-
bingen 1925, 166-199.

86  Vgl. Tanner, Der lange Schatten (Fn. 43), 59-163.

33

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Naturrechts ist theologisch nicht dadurch geldst, dass man es als
nichtchristlichen Import darstellt. Geschichtsdarstellung erledigt keine
Geltungsfragen und trigt als solche auch nichts zur Kldrung der
Rechtheit des Rechts bei.*’

5. Konfessionelle Kritik

Unzureichend ist schlieBlich aber auch die theologisch-konfessionelle
Kritik, die das Naturrechtsdenken zur katholischen Eigenart erklért
und die damit verbundene Problematik allein im katholischen Strang
des westlichen Christentums finden zu kdnnen meint. In pointierter
Weise betonte so Erik Wolf: «a) das ev. Prinzip «sola gratia> schlief3t
die natiirliche Theologie als Quelle der Naturrechtserkenntnis aus; b)
das ev. Prinzip «sola fide> 146t eine Begriindung natiirlicher Rechts-
ordnung nur «von oben> her (durch Glaubensanalogie), nicht <von
unten> her (durch Seinsanalogie) zu; c¢) das ev. Prinzip <sola scripturay
macht eine kirchlich-autoritative Lehrtradition des Naturrechts un-
moglich».*® Es ist genau diese Argumentation, von der sich die neuere
protestantische Debatte um das Naturrecht bei Tanner, Darbrock und
Bruhns abzusetzen versucht. Es lohnt sich daher, sie etwas genauer zu
betrachten.

VII. Theologische Neuzeitkonstruktion

Wolfs Kritik mit ihrer Wendung gegen natiirliche Theologie, Seins-
analogie und kirchlich-autoritative Lehrtradition tragt nicht nur deut-
lich den Stempel der theologischen Lage ihrer Zeit. Hinter dieser Sicht
steht eine verbreitete, aber problematische Konstruktion der Kontraste

87  Tanner, aaO. 159 spricht iibervorsichtig von einer deskriptiven «Herabstufung
von Geltungsanspriicheny.

88  E. Wolf, Naturrecht V. Die evangelischen Stellungnahmen zum Naturrechts-
problem, in: Staatslexikon der Gorres-Gesellschaft, Bd. V, Freiburg 1960, Sp.
965-971, 966.

34

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Kontinuitdten zwischen katholischem Mittelalter, protestantischer

Reformation und sékularer Neuzeit:

1. Das christliche Mittelalter identifizierte das transpositive Natur-
recht der Antike mit dem universalen Gotteswillen und betrachte-
te es als Reflex des gottlichen Schopfungsplanes in der Vernunft
des Menschen.

2. Die Reformatoren dagegen unterschieden die lex naturae strikt
vom Gotteswillen, indem sie die naturrechtlichen Prinzipien nicht
der Schopfung, sondern genauer der gefallenen Schopfung zu-
schrieben, also nicht in der Natur des Menschen, sondern in seiner
Siinde verankert sahen.

3. In Renaissancehumanismus und Aufklarung wurde im Riickgriff
auf die antiken Naturrechtstraditionen der Naturrechtsbegriff neu
aufgegriffen und als universalmenschliches Vernunftrecht propa-
giert (F. Sudrez, H. Grotius, S. von Pufendorf, J. Althusius), das
man zu einem alle anderen Rechtsgebiete umfassenden System
von absolut giiltigen Gesetzen auszuarbeiten suchte (C. Thomasi-
us, C. Wolff), ehe Montesquieus Nachweis der historischen Rela-
tivitdt des Naturrechts die Ablosung naturrechtlichen Denkens
durch die historische Schule des Rechtspositivismus einleitete.

In dieser Konstruktion der Entwicklungsgeschichte werden zwei we-

sentliche Kontraste im Verstdndnis des Menschen zur Unterscheidung

und Beziehung der Epochen in Anspruch genommen: der Kontrast
zwischen Schopfung und Siinde, und der zwischen Natur und Ver-
nunft. So wird der Kontrast zwischen katholischem Mittelalter und
protestantischer Reformation am Leitfaden der Differenz zwischen

Schopfung und Siinde konstruiert: Nicht die Vernunftnatur des Men-

schen als imago dei, sondern die Siindenwirklichkeit des homo incur-

vatus in se ist der Ankniipfungspunkt reformatorischen Naturrechts-
denkens. Die lex naturae wird dementsprechend nicht positiv zur

Erhaltungsordnung der guten Schopfung, sondern negativ zur Schutz-

ordnung der gefallenen Schopfung und zur Abwehrordnung gegen die

Siinde gerechnet.

Dagegen wird der Kontrast zwischen christlichem Mittelalter und

sdkularer Neuzeit am Leitfaden der Differenz zwischen Natur und

35

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vernunft konstruiert. In Absetzung von einem schdpfungstheologisch
modifizierten Aristotelismus und Neuplatonismus wird das Wesen des
Menschen im Riickgriff auf stoisches und platonisches Gedankengut
in seiner Vernunft gesehen, diese aber nicht mehr als geschaffene,
sondern als schaffende und schopferische Natur verstanden. Das Na-
turrecht wird dementsprechend als Vernunftrecht konzipiert,* und
dieses wird seinerseits nicht mehr schopfungstheologisch begriindet,
sondern als freie Setzung einer sich transzendental selbst be-
griindenden Vernunft verstanden.”

Ungeklért bleibt in dieser doppelten Konstruktion das Verhéltnis von
reformatorischem Denken und sdkularer Neuzeit und damit auch das
Verhéltnis der beiden Leitdifferenzen Schopfung/Siinde und Na-
tur/Vernunft zueinander. Wéhrend die katholische Tradition ihr schop-
fungstheologisches Naturkonzept zum autonomen Vernunftdenken der
Neuzeit nach der Regel gratia non tollit sed perficit naturam in ein
konstruktives Verhiltnis setzen konnte, auch wenn das erst im Gefol-
ge des 2. Vaticanum erreicht wurde, scheint sich reformatorisches

89  So werden etwa die bei Wilhelm von Ockham angefiihrten drei »natiirlichen
Rechte« Leben, Freiheit und Eigentum bei J. Locke vernunftrechtlich sakularisiert
und in das Zentrum der frithbiirgerlichen Staatstheorie gestellt.

90  Auf klassische Weise hat Hegel den Grund fiir die Wende von der Natur zur
Vernunft zur Darstellung gebracht. «Wenn von einem natiirlichen Recht, vom
Recht in einem Naturzustand gesprochen wird, so ist ein solcher Naturzustand
unmittelbar ein sittliches Unding». G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Ge-
schichte der Philosophie II (1837), Werke Bd. 19, hrsg. v. K. M. Michel und E.
Moldenhauer, Frankfurt am Main 1971, 107. Vgl. ders., Enzyklopédie der philo-
sophischen Wissenschaften im Grundriss (1830), Dritter Teil, § 502, Werke Bd.
10, aa0., 311 f. Denn: «Die Vereinigung von Freiheit und Notwendigkeit ist nicht
durch die Natur, sondern durch die Freiheit hervorgebracht. Die natiirlichen Din-
ge bleiben wie sie sind, haben sich nicht vom Gesetz losgemacht, um sich selbst
Gesetze zu machen. Der Geist aber reifit sich von der Natur los und erzeugt sich
seine Natur, seine Gesetze selbst. Also ist die Natur nicht das Leben des Rechts.»
G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber Rechtsphilosophie, 1818-1831, § 3, Edition
und Kommentar von K. H. Ilting, Bd. I, Stuttgart-Bad Cannstatt 1973, 239. Das
«Rechtssystemy ist vielmehr das «Reich der verwirklichten Freiheit, die Welt des
Geistes aus ihm selbst hervorgebracht, als eine zweite Natur». G. W. F. Hegel,
Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821), § 4, in: Werke Bd. 7, hrsg. v. K.
M. Michel und E. Moldenhauer, Frankfurt am Main 1971, 46.

36

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denken in einer doppelten Aporie zu verfangen: Seine radikale Siin-
denbetonung® blockiert nicht nur eine unmodifizierte Aufnahme und
einlinige Fortsetzung schdpfungstheologischer Begriindungsfiguren
der vorreformatorischen Zeit, sondern erschwert es ihm nicht weniger,
sich in ein undifferenziert zustimmendes Verhéltnis zur Vernunftem-
phase der Neuzeit zu setzen.

Denn es sieht ganz richtig, dass sich theologisch von der Schopfung
nur unter Bedingungen der Gott ignorierenden und von Gott zurecht
gebrachten Schopfung reden ldsst, und auch von der Vernunft nur
unter Bedingung der Siinde und ihrer Uberwindung durch Gott. Es
gibt keine Schopfung als solche, die Menschen zugénglich wére, und
es gibt auch keine reine Vernunft, auf die Menschen sich berufen
konnten. Beides sind wirklichkeitsfremde Abstraktionen, die {iberse-
hen oder unterschitzen, dass Schopfung immer nur durch die eigene
menschliche Existenz zugénglich ist und dass auch Vernunft immer
existentiell situiert und damit qualifiziert ist.”” In der Sicht ka-
tholischen Schopfungsdenkens wird Siinde nicht primér als Charakte-
risierung der Existenzsituation des Menschen coram deo verstanden,
sondern als Beeintrichtigung der Vernunftnatur des Menschen und als
Behinderung seiner moralischen Selbstbestimmung. Und auch in der
diese Sicht sékularisierenden neuzeitlichen Vernunftphilosophie wird
Stinde nur moralisch oder gar moralistisch verstanden, ndmlich als
moralische Verkehrung des Willens im Handeln und als dogmatische

91 Radikal ist sie, recht verstanden, nicht als Ausdruck einer <negativen Anthro-
pologie>, die dem Menschen nichts Positives zutraut, sondern allein deshalb, weil
Stinde ganz und ausschlieBlich rechtfertigungstheologisch verstanden wird, also
theologisch nur als #iberwundene Siinde thematisch wird: Weil das Gute Gottes
uneingeschrankt allen Menschen zugute kommt, ist kein Mensch so zu denken,
dass sein Leben dadurch nicht besser und reicher wiirde. Jeder Mensch ist daher
so zu denken, dass er durch Gottes Giite unendlich gewinnt — und eben das wird
unter dem Titel der Siinde gedacht.

92  Es ist unmoglich, die Welt als Schopfung zu verstehen, aber sich selbst nicht als
Geschopf. Und es ist abwegig, sich auf Vernunft zu berufen und zu bestreiten,
dass es Vernunft immer nur in lebenspraktischen Konkretionen gibt (als theoreti-
sche Vernunft, praktische Vernunft, Urteilskraft, dsthetische Vernunft, lebens-
weltliche Vernunft, religiése Vernunft usf.).

37

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verblendung der Vernunft im Denken. Katholisches und sékulares
neuzeitliches Denken treffen sich so darin, die Siinde als moralisches
Ubel zu verstehen, die menschliche Vernunft dagegen als Basis mora-
lischer Grundprinzipien, auch wenn sie das verschieden begriinden.
Angesichts dieser Sachlage verwundert es nicht, dass die Wiederauf-
nahme naturrechtlicher Diskussionen nach dem Zweiten Weltkrieg auf
katholischer und protestantischer Seite ganz verschieden verlief. Fiir
Johannes Messner, dessen Hauptwerk «Das Naturrecht> 1949 erschien
und 7 Auflagen erlebte, ist »das Naturrecht in der Schopfungsordnung
Gottes verankert. Es erwédchst aus der Frage nach dem Wesen der
Dinge, nach dem Wesen des Menschen, nach dem Wesen der Gesell-
schaft» und kann von der menschlichen Vernunft verldsslich erkannt
werden.”

Auf protestantischer Seite dagegen war der Rekurs auf Schopfungs-
ordnungen gerade deshalb fundamental fragwiirdig geworden, weil
eben das in der Zeit des Nationalsozialismus zum Einfallstor faschisti-
schen Gedankenguts geworden war und zur Uberformung und Perver-
tierung christlicher Uberzeugungen gefiihrt hatte. Es hatte sich als
Grundirrtum herausgestellt, auf die Einsicht der Vernunft und einen
Kanon allgemein einsichtiger Werte zu setzen. Werte bieten keinen
Schutz vor der privaten und politischen Pervertierung menschlichen
Lebens, sondern dazu bedarf es durchsetzungsfahiger Gesetze, die den
Gebrauch der Macht unter das Mall des Rechts stellen. Aber auch
Gesetze sind nicht allein deshalb recht, weil sie ordnungsgemal ge-
setzt und rechtméfig zustande gekommen sind, sondern sie bediirfen
einer kritischen Priifung und Beurteilung ihrer Rechtheit. An diesem
Punkt stimmen katholisches Naturrechtsdenken und protestantisches
Rechtsdenken iiberein. Aber in der Frage, wie das umzusetzen und
durchzufiihren sei, scheiden sich die Wege. Denn hier kommen fun-
damentale Differenzen im Menschenbild und im Vernunftverstandnis
ins Spiel.

93 Vorwort der Herausgeber, in: J. Messner, Menschenwiirde und Menschenrecht
(Fn. 18), VIIL-IX.

38

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIII. Das verniinftige Tier als Bild Gottes

Das gingige christliche Verstdndnis des Menschen ist das instabile
Resultat eines komplizierten Rezeptionsprozesses verschiedener
Denktraditionen.

1. Das verniinftige Tier

Im antiken Kosmosdenken wurde der Mensch als Lebewesen be-
stimmt, das sich von anderen Lebewesen durch seine Vernunft, Ratio-
nalitdt und Sprache unterscheidet. Mit den Tieren teilt er das Pathi-
sche, die Fahigkeit zu Leiden und Leidenschaft, von ihnen unterschei-
det er sich durch Logos und Ethos, wahrheitsfahige Vernunft und ver-
nunftgeleiteten Willen. Logos und Ethos wurden bei der Bestimmung
des Menschen nicht deshalb gegeniiber dem Pathos in den Vorder-
grund geriickt, weil die pathische Seite des Menschen vergessen wor-
den wire, sondern weil sie so prasent war, dass man angesichts der
individuellen und kollektiven Eruptionen von Leidenschaft und Lei-
den, Pathos und Passion das Eigentliche des Menschen in der Fahig-
keit sah, diese als zerstorerisch erfahrenen Krifte unter Kontrolle zu
halten, sie durch Vernunft und vernunftbestimmten Willen, Logos und
Ethos zu ziigeln. Der Geist trat so in Kontrast zum Korper, die auf das
Allgemeine gerichtete Vernunft in Kontrast zu den auf das Eigene
gerichteten Wiinschen, der vernunftgeleitete Wille in Kontrast zum
sinnlichen Begehren. Wenn menschliches Leben in einer hoch geféhr-
denden Umwelt nicht von vornherein zum Scheitern verurteilt sein
sollte, dann war es unabdingbar, {iber die Bedingtheiten der konkreten
Situation hinaus zu denken und sein Wollen und Handeln nicht vom
Pathos der Sinnlichkeit bestimmen zu lassen, sondern am Vernunft-
sinn des Logos auszurichten. **

94  Daran kniipfte die christliche Theologie an, indem sie im Pathischen, Sinnlichen,
Korperlichen das Ubel der Siinde verortete, im Logos dagegen den Gottesbezug
und die Ausrichtung auf das Gute, Wahre und Schone, und im Ethos das diesem
entsprechende gute Wollen und wahre Leben. Zu diesen Ankniipfungen und Ver-

39

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Bild Gottes

Das Christentum hat diese klassische Sicht des Menschen auf seine
Weise rezipiert und im Licht des biblischen Schopfungsdenkens um-
gebaut. So wird der Kosmos theologisch als Schopfung und das animal
rationale als Bild Gottes und damit als Ziel und Krone der Schépfung
bestimmt: der Mensch ist das, um dessentwillen alles geschaffen ist,
und er ist dazu geschaffen, den Schopfer zu loben und zu ehren.

Damit riickt der Mensch an die Spitze der Schopfung. Von allen iibri-
gen Geschdpfen unterscheidet er sich als «Bild Gottesy, von Gott da-
gegen als dessen geschaffenes «Bild>. Indem man den Bildgedanken
nach der Logik von Urbild und Abbild deutet, werden Vernunft und
Wille des Menschen als das endliche und unvollkommene Abbild der
vollkommenen Vernunft und des unendlichen Willens Gottes verstan-
den. Entsprechend hat sich die Theologie lange dazu verleiten lassen,
in Phdnomenen wie Vernunft, Geist, Gewissen, Sprachfdhigkeit usf.,
in denen sich Menschen angeblich kategorial von anderen Lebewesen
unterscheiden, auch das zu sehen, worin sich ihre Gottesndhe mani-
festiert. Und eben das wurde als die unvergleichliche Wiirde der Men-
schen gegeniiber allen anderen Geschdpfen herausgestellt.

Evolutions- und neurobiologische Einsichten in die nur graduelle Ver-
schiedenheit von Menschen und anderen Primaten sind fiir diese
Sichtweise eine Provokation: Sie stellen nicht nur die Gottebenbild-
lichkeit der Menschen in Frage, sondern Iosen auch die an-
thropologische Basis fiir die Erkenntnis des Willens Gottes und eine
darin fundierte menschliche Wertorientierung auf. Wer wir sind, wird
konsequent von der biologischen Evolution des Lebens her beantwor-

starkungen konnte es aber nur kommen aufgrund einer fragwiirdigen Deutung des
Gedankens der Gottebenbildlichkeit. Diese ist das, was den Menschen von allen
anderen Geschopfen unterscheidet: Als Mann und als Frau ist er allein zum Bild
Gottes bestimmt, wie es in Auslegung von Gen 1,27 («Gott schuf den Menschen
nach seinem Bild, nach dem Bilde Gottes schuf er ihn; als Mann und Frau schuf
er sie») heift. Zugleich wird sie in dem gesehen, was ihn von anderen Lebewesen
unterscheidet: in seiner Vernunft, seinem aufrechten Gang, seiner Fiirsorgepflicht
gegeniiber den librigen Geschopfen und seinem Herrschaftsauftrag iiber sie.

40

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tet, in der immer neue Formen des Lebens emergieren, also frithere
Lebensformen voraussetzen, aber aus diesen kausal nicht ableitbar
sind. Das, was bis ins 19. Jahrhundert hinein ein unerklérliches Rétsel
war, wie denn das Tier zum Menschen, wie aus animalischem Leben
menschlicher Geist werden kénne, wird mit dem Emergenzgedanken
ohne Rekurs auf eine gottliche Herkunft des Geistes oder einen
Schopfer des Menschen erklarbar. Sind Vernunft, Geist, freier Wille
aber Emergenzphdnomene und damit Evolutionsprodukte, dann sind
sie nicht mehr Anzeichen des Goéttlichen im Menschen, und daran
andern auch epizyklische Rettungsversuche wie das anthropische
Prinzip, fine-tuned universe->> oder intelligent design-Entwiirfe nichts.

3. Korrektur des traditionellen Verstindnisses der Gottebenbildlichkeit

Es hat wenig Sinn, diese Entwicklung zu beklagen und sich ihr gegen-
tiber auf das klassische christliche Menschenbild zu berufen. Dieses
Bild verdankt sich einer fragwiirdigen und korrekturbediirftigen Inter-
pretation des Gedankens der Gottebenbildlichkeit. Das gilt vor allem
fiir thren Kernpunkt, die kurzschliissige Identifikation dessen, was
Menschen von anderen Lebewesen unterscheidet, mit dem, was sie
mit Gott gemeinsam haben. Dass diese Sichtweise theologisch ein
Holzweg ist, liegt schon lange auf der Hand. Wenn Gott das voll-
kommen sein soll, was Menschen nur unvollkommen sind, dann wird
aus der biblischen Auszeichnung des Menschen durch Gott die dog-
matische Okkupation Gottes durch den Menschen. Das ganze Ge-
dankengefille fiihrt dann nicht dazu, den Menschen von Gott, sondern
Gott vom Menschen her zu bestimmen: Was Menschen im Unter-
schied zu anderen Wesen sind, ist Gott im hochsten Malle. Das Lob
der GroBe Gottes — das hat Feuerbach durchaus richtig gesehen — wird
so unter der Hand zum Selbstlob des Menschen.

95 V. J. Stenger, Is the Universe Fine-Tuned For Us?, PDF file, 21: «The universe is
not fine-tuned for humanity. Humanity is fine-tuned to the universe.»

41

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Darwin hat solchem Denken den Boden entzogen, und das wird als
fundamentale Krénkung empfunden.’® Doch das ist ein Missverstindnis.
Wenn sich Menschen von allen iibrigen Geschopfen dadurch un-
terscheiden, dass sie Bild Gottes sind, Vernunft, Rationalitit, Selbstbe-
wusstsein, Wille usf. aber nur eine graduelle und keine kategoriale Dif-
ferenz zwischen Mensch und Tier markieren, dann ist das keine Infrage-
stellung der Gottebenbildlichkeit des Menschen, sondern theologisch
gilt genau der umgekehrte Schluss: dass die Gottebenbildlichkeit des
Menschen nicht in diesen mentalen Fihigkeiten besteht. Was Menschen
von anderen Lebewesen unterscheidet, ist nicht das, was sie als Bild
Gottes auszeichnet; und was Menschen als Bild Gottes auszeichnet, ist
mit nichts unvereinbar, was sie mit anderen Lebewesen teilen.

4. Orientierung an Gott

Was aber besagt dann Gottebenbildlichkeit? Das erschlie3t sich nicht
aus dem Vergleich mit anderen Geschdpfen, sondern allein im Blick
auf Gott. Gort ist der mafigebliche Orientierungspunkt zur theologi-
schen Bestimmung des Menschen, nicht der Rest der Schopfung.

Das macht die Sache nicht einfacher. Ohne Gott zu kennen, kann man
den Menschen dann nicht bestimmen. Gotteserkenntnis aber ist ein
notorisch kontroverses Terrain, das verschiedene Religionen verschie-
den bestellen. Zwar gibt es Gottesbilder in Hiille und Fiille, aber Feu-
erbachs Vermutung, dass Menschen damit nur ihr eigenes Wunschbild
in den Himmel projizieren, legt sich zumindest nahe.

Theologisch wurde daher stets betont, dass es verldssliche Gottes-
erkenntnis nur gibt, wo Gott sich selbst so erschlieBt, dass mensch-
liche Gottesprojektionen sich daran reiben kdnnen und korrigieren
lassen. Nach christlicher Uberzeugung ist das zentral bei Jesus Christus

96  Ch. Darwin, «Notebook C», in: Notebooks, 1836-1844. Geology, Transmutation
of Species, Metaphysical Enquiries, hrsg. von P. Barrett u. a., Cambridge 1987,
237-328, hier 300 [1838]: «Man in his arrogance thinks himself a great work.
worthy the interposition of a deity, more humble & I believe true to consider him
created from animals.»

42

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Fall. Nicht von ungefahr wird das Bild-Gottes-Pradikat im Neuen
Testament zuerst und vor allem ihm zugeschrieben.”” Dabei geht es
um nichts, was Menschen von anderen Geschopfen unterscheidet,
sondern allein darum, dass Gott sich hier so erschlieit, dass er fiir
andere in seiner verldsslichen Zuwendung zu ihnen zuginglich und
verstdndlich wird: als der Vater, der fiir sie da ist und sie zu seinen
Erben machty, um es mit einem zentralen neutestamentlichen Bild zu
sagen.

Man muss nur an diesen neutestamentlichen Kernpunkt erinnern, um
die Fragwiirdigkeit der klassischen christlichen Sicht des Menschen zu
sehen. Vieles unterscheidet Menschen von anderen Lebewesen, und
vieles haben sie mit ihnen gemein, aber ausgezeichnet sind sie ihnen
gegeniiber nur als Bild Gottes, und diese Auszeichnung besteht allein
in dem, was sie durch Gottes Zuwendung werden, was ihnen wider-
féhrt, was ihnen von Gott her zugute kommt: dass Gott sich ihnen und
durch sie anderen als der erschlie3t, der sie werden ldsst, was fiir sie
das Beste ist.

Bild Gottes ist man daher nicht, sondern man wird es, und Menschen
werden Gottes Bild, indem sie so zum Ort seiner Gegenwart werden,
dass ihr Leben dadurch zum Ort der Gottesgegenwart fiir andere wird.
Wo das geschieht, dndert sich das Leben, weil eine neue Sicht der
Dinge das Leben orientiert. Menschen sehen dann sich und die Welt
anders als zuvor, und deshalb leben sie auch anders als zuvor. Sie
erleben die Welt als Schopfung, und sie leben in der Welt als Ge-
schopfe.

97 Vgl. I U. Dalferth/E. Jiingel, Person und Gottebenbildlichkeit, Christlicher
Glaube in Moderner Gesellschaft, Bd. 24, Freiburg 1981, 57-99, bes. 70-86.

43

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Schépfung als Ort der Gegenwart Gottes

Dass die Welt Gottes Schopfung ist, ist ihr nicht anzusehen.”® So we-
nig es in der Welt links und rechts gibt, weil im rdumlichen Nebenein-
ander erst durch unseren Orientierungsbedarf diese Unterscheidung
virulent wird, so wenig erweist sich die Welt als Schopfung ohne
Bezug auf jemanden, der sie so erlebt und bekennt, sich also in ihr so
orientiert, dass er sich und alles im Licht von Gottes Gegenwart ver-
steht.

Dass die Welt Schopfung ist, ist daher kein moglicher Gegenstand
wissenschaftlicher Forschung. Und dass der Mensch Geschopf ist,
lasst sich an keinem Zug seines Lebens ablesen, auch nicht an seiner
Vernunft oder an den Werten, an denen er seinen Lebensvollzug ori-
entiert. Wissenschaftlich erforschen lésst sich nur, was durch Veran-
derungen Differenzen setzt, die beobachtet werden kdnnen und Erkl&-
rungsbedarf aufwerfen. Aber nichts in der Welt unterscheidet sich von
anderem dadurch, dass es geschaffen ist. Es gibt nicht einiges, das
geschaffen ist, und anderes, das nicht geschaffen ist, sondern entweder
ist alles geschaffen oder nichts.” Und umgekehrt gibt es auch nicht
einige Werte, die Menschen sich als Orientierungspunkte ihres Lebens
selbst setzen, und andere (Grundwerte), die ihnen von Gott gesetzt
sind, sondern alle Werte werden von Menschen gesetzt, um sich im
Leben an ihnen orientieren.

Weder die Differenz zwischen Finden und Erfinden noch die zwi-
schen geschaffen und nicht geschaffen sind in diesem Zusammenhang
also orientierungstauglich. Die einzige Differenz, die durch das

98  Welche Phanomene auch immer man nennen mag — die Ordnungen des Univer-
sums, das Wunder des Lebens, die Unwahrscheinlichkeit, dass es Leben und Be-
wusstsein in der Welt gibt —, stets konnen Gegenrechnungen aufgemacht werden:
die uniibersehbare Unordnung, das Uble und Bose, das unvermeidbare und das
vermeidbare Vernichten von Leben im Prozess der Erhaltung von Leben, die
sinnlosen Naturkatastrophen und die Irrelevanz menschlicher Bemiihungen ange-
sichts des unaufhaltsam nahenden Endes des Universums.

99  Man konnte sich in der Welt im Bezug auf Gott nicht orientieren, wenn einiges
als orientierungsirrelevant ausgespart wiirde.

44

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schopfungspradikat markiert wird, ist die zwischen Schopfer und
Geschopf: Die Welt wird als Schopfung gesehen, die sich Gott ver-
dankt, und Gott wird als der gesehen, dem die Welt zu verdanken ist.
God makes creatures make themselves (A. Farrer), und dazu gehort,
dass Menschen die Werte, an denen sie sich orientieren, nicht gesetzt
bekommen, sondern selbst setzen — und sei es so, dass sie ithrem Set-
zen das voraus setzen, was dieses verbindlich normieren soll.

Damit wird die Differenz zwischen Schopfer und Geschdopf nicht
eingezogen. Denn wihrend das Machen des Geschopfs ein Verwirkli-
chungsprozess in der Zeit ist, zeigt sich das Machen des Schopfers im
Zuspiel der Moglichkeiten, ohne die es keine Verwirklichungs-
prozesse in der Zeit geben konnte. Zeit ist die Struktur, in der Men-
schen werden und vergehen, Schopfung das immer neue Zuspiel von
Moglichkeiten, durch deren Zusammenwirken kreativ Neues entsteht
und ohne die es kein Werden und Vergehen in der Zeit gébe.

Doch das ist keine Weltbeschreibung, sondern eine Orientierungsaus-
sage. Ohne sich selbst als Geschopf, als Ort der kreativen Gegenwart
Gottes zu verstehen, erschlieft sich einem die Welt nicht als Schop-
fung. Im Licht dieses Selbstverstindnisses aber bekommt alles, nicht
nur das Auf3erordentliche, sondern auch Alltdglichkeiten wie «Kleider
und Schuh, Essen und Trinken, Haus und Hof, Weib und Kind» (Lu-
ther) und alles Ubrige, was zum Leben gehort, einen anderen Glanz.
Wer sich als Geschopf versteht, nimmt zum Guten wie zum Schlech-
ten im Leben eine andere Haltung ein: Es wird als Gottes gute Gabe
erlebt, fiir die man dankt, als dunkle Belastung, iiber die man klagt,
oder als Anlass, sich in Bitte und Fiirbitte an Gott zu wenden. Wer
sich als Geschopf versteht, der sieht Gott {iberall im Spiel, und wer es
nicht tut, nirgends.

6. Aktive Kreativitit und kreative Passivitt
Wer also sind die Menschen — theologisch gesprochen? Im katholi-
schen Paradigma ist das klar: Sie sind Vernunfiwesen und als solche

endliche Abbilder des unendlichen Schopfers: geschaffene Schopfer.
Und auch in sdkularisierter Form kommen Menschen zwar nicht mehr

45

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Geschopfe, aber nach wie vor als Schdpfer in den Blick, und heute
zunehmend als Selbstschdpfer mit offenem Ausgang.

Im evangelischen Paradigma dagegen dominiert eine andere Blick-
richtung. Nicht woher die Menschen kommen, sondern wozu sie wer-
den, definiert das Menschsein. Wer Menschen sind, ist nicht durch
ihre Herkunft festgelegt, sondern wird sich in ihrer Zukunft zeigen. In
sékularer Sicht und in protestantischer Perspektive wird das allerdings
unterschiedlich akzentuiert. Im einen Fall wird auf die aktive Kreativi-
tdt der Menschen abgehoben, ihr Werden also als Machen verstanden,
im anderen dagegen auf die sie definierende kreative Passivitdt, ihr
Werden also als Begabung und empowering gedacht.

In sékularer Sicht werden Menschen, wozu sie sich machen. Doch so
gewiss sich menschliches Leben aktiv durch Entscheidungen voll-
zieht, so gewiss besteht es nicht nur aus Entscheidungen. Nur weil uns
Maglichkeiten zugespielt werden, konnen wir entscheiden, und indem
wir entscheiden, wird immer wieder manches unmdglich, und anderes
moglich, verdndern sich also die Spielrdume unseres Lebens, die das
Zuspiel von Moglichkeiten uns er6ffnet.

Allerdings: Nicht die Knappheit, sondern die Fiille der uns zugespiel-
ten Mdglichkeiten ist das Grundproblem. Sie nétigt uns zur Wahl und
Entscheidung. Wire das anders, miissten wir nicht wéhlen, und miiss-
ten wir nicht wihlen, wire das Leben keine existentielle Herausforde-
rung. Aber wir kdnnen nicht nur wihlen, sondern wir miissen es tun,
und wir tun es jederzeit, indem wir so und nicht anders leben.

Die Aktivitdt und Kreativitdt der Menschen wird aus evangelischer
Sicht also nicht bestritten, doch im Fokus der theologischen Aufmerk-
samkeit steht das, was diesen vorausgeht und sie begleitet: das Zuspiel
von Moglichkeiten, ohne das es diese Aktivititen nicht geben konnte.
Nicht das Machen der Menschen entscheidet, wer sie werden, sondern
die konkreten Moglichkeiten, die ihnen je und je zugespielt werden
und auf deren kreatives Potential ihr Machen unabldssig angewiesen
bleibt.

Dieses unverfiigbare Einbrechen und iiberraschende Zufallen von
kreativen Lebensmoglichkeiten heifit theologisch Schopfung. Schop-
fung ist Gabe, die eine Lebenseinstellung der Dankbarkeit und Neu-

46

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gier auf Neues provoziert. Die entscheidende Voraussetzung christli-
cher Lebensorientierung, Lebenssicht und Lebensweise ist aus prote-
stantischer Sicht deshalb nicht, dass Menschen freie Akteure sind, die
sich an gottlich offenbarten Werten orientieren kénnen, sondern dass
Gott, die Wirklichkeit des Méglichen, im Zuspiel kreativer Lebens-
méoglichkeiten gegenwirtig ist und so zum verantwortlichen Gebrauch
von Freiheit provoziert — und das heifit: ihn gleichermaf3en ermdglicht
und unvermeidlich macht.

Entsprechend steht auch anthropologisch im Zentrum theologischer
Aufmerksamkeit nicht die Aktivitdt und Kreativitit der Menschen,
sondern ihre radikal verstandene Passivitdt, ithr Leben aus Gottes
Kreativitat, der sie nicht nur verdanken, dass sie iiberhaupt sind und
nicht vielmehr nicht, sondern auch, wer sie sein kdonnen und sein wer-
den. Die Passivitit der Menschen markiert deshalb keinen Mangel,
sondern eine elementare Befihigung und Begabung. Sie mingelan-
thropologisch als schlechthinnige Abhéngigkeit, existentielle Man-
gelhaftigkeit oder geschopfliche Unvollkommenheit zu bestimmen,
verdunkelt ihre Pointe. Solange sie so verstanden wird, ldsst sich die
Bestreitung des Geschopfseins als Befreiung des Menschen zur Auto-
nomie propagieren, wie man nicht nur bei Nietzsche sieht. Doch das
ist ein Missverstdndnis. Die kreative Passivitdt des Menschen ist kein
Merkmal ontologischen Mangels, sondern im Gegenteil Kennzeichen
besonderer Begabung: Geschopfsein heilit, von Gott begabt und be-
schenkt werden im Zuspiel von Lebensmoglichkeiten, {iber die man
niemals selbst verfiigt, sondern die einem ermoglichen, Mensch zu
werden und als Mensch mit anderen zusammen zu leben, ohne dass
aus der eigenen Herkunft extrapoliert werden konnte, wozu man dabei
wird.'*

100 Zum Ort der Gegenwart Gottes (also zum Geschopf) kann niemand sich selbst
machen. Zu diesem Ort kann man nur werden, und dieses Werden ist keine Sache
eigener Entscheidung, sondern verdankt sich dem gottlichen Zuspiel von Lebens-
moglichkeiten und Lebenschancen, durch die Menschen zu Menschen werden,
indem sie als Menschen leben konnen. Erst an diesem Ort gibt es eigenes Wahlen,
Entscheiden und Handeln, aber an diesen Ort kommt man nicht durch eigenes

47

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Evangelisches Menschenbild

Wer wir sind, entscheidet sich daher primédr an dem, was uns zuge-
spielt wird und was wir auf dieser Basis fiir andere werden — fur ande-
re Menschen, fiir andere Geschopfe, und fiir Gott. Was das sein wird,
ist nicht festgelegt durch ein Wesen, das Menschen haben, oder eine
Natur, die sie sind, sondern wir werden es durch die Moglichkeiten,
die uns zugespielt werden und die uns zur Autonomie und eigenver-
antwortlichen Selbsténdigkeit provozieren: Sie ermoglichen uns, so
oder anders zu leben, aber sie notigen uns auch dazu.

Menschen kdnnen und miissen selbstéindig und in eigener Verantwor-
tung entscheiden, wer sie sein und wozu sie werden wollen. Insofern
ihnen diese Moglichkeiten und diese Unvermeidlichkeit bewusst wer-
den, sind sie Gewissenswesen. Das besagt, dass das Gewissen nicht
nur als Vollzug eines Urteils {iber den moralischen Wert einer Hand-
lung zu verstehen ist, wie es Thomas von Aquin definierte,'”’ sondern
dass das Gewissen eine Form des Mit-Wissens mit sich selbst (con-
scientia) ist, in der sich der Mensch in bestimmter Weise weil3, indem
er sich auf etwas anderes als sich selbst hin relativiert. Als Gewissen
sieht der Mensch nicht sich selbst, sondern etwas anderes als die mal3-
gebliche Instanz seines Lebens an, sieht sich also so, wie er von dieser
(seiner Vermutung oder Uberzeugung nach) angesehen wird.

So verstanden haben Menschen kein Gewissen, sondern sie sind es,
d.h. als Gewissen kennen sie sich als die, die aufgrund des jeweiligen
Wissens um ihre Situation im Bezug auf eine von ihnen unterschiede-
ne Instanz so oder anders leben konnen, aber auch nicht vermeiden

Wihlen, Entscheiden und Handeln. Wie sich niemand selbst zum Erben machen
kann, sondern nur, wenn er Erbe wird, sich dazu verhalten, sein Erbe also anneh-
men oder ablehnen kann, so kann sich auch niemand zum Ort der Gegenwart Got-
tes machen, sondern sich nur deshalb, weil er dazu wird, in Zustimmung oder Ab-
lehnung dazu verhalten.

101 S.Th. VIl q.19 a.5. Vgl. L. Honnefelder, Conscientia sive ratio. Thomas von
Aquin und die Entwicklung des Gewissensbegriffs, in: J. Szovérffy (Hrsg.), Mit-
telalterliche Komponenten des europdischen BewuBtseins. Mittelalterliches Kol-
loquium im Wissenschaftskolleg zu Berlin, Berlin 1983, 8-19.

48

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnen, so oder anders zu leben. Sie sind Gewissen, insofern sie um
die Moglichkeit und Unausweichlichkeit von Entscheidungen wissen,
denen sie sich angesichts der ihnen zugespielten Moglichkeiten nicht
entziehen konnen und fiir die sie eben deshalb anderen gegeniiber die
Verantwortung tragen. Der letzte Rekursgrund in Angelegenheiten,
die Menschen selbst zu verantworten haben, sind daher sie selbst als
Gewissen: <Auch wenn andere anders konnten: Ich kann nicht anders).
Als Gewissen sind Menschen nicht beliebig frei, sondern in spezifi-
scher Weise gebunden: Sie konnen nicht alles Mogliche in gleich
giiltiger Weise, sondern manches gerade nicht, auch wenn das im
Prinzip nicht unmoglich ist und von anderen tatsdchlich auch getan
wird. Jeder ist als Gewissen daher gebunden, aber nicht jeder inhalt-
lich in derselben Weise. Luthers notorischer Rekurs auf sein Gewissen
am 18. April 1521 auf dem Reichstag zu Worms war keine heroische
Manifestation seiner Freiheit, unter identischen Umstidnden auch an-
ders zu konnen, sondern gerade umgekehrt Ausdruck seiner Bindung,
auch unter anderen Umstinden nicht anders zu konnen, weil sein
«Gewissen in den Worten Gottes gefangen ist».'" Gewissen und Wort
Gottes fallen damit gerade nicht zusammen. Der Ruf des Gewissens
ist nicht gleichzusetzen mit der Stimme Gottes,'” sondern die Aus-
richtung des Gewissens am Wort Gottes ist gerade das, was sich nicht

102 M. Luther, WA 7, 838, 6-9: «Victus sum scripturis a me adductis et capta consci-
entia in verbis dei, revocare neque possum nec volo quicquam, cum contra con-
scientiam agere neque tutum neque integrum sit.» Nach der Ubersetzung in: M.
Luther, Ausgewihlte Schriften, hrsg. von K. Bornkamm und G. Ebeling, Bd. I:
Autbruch zur Reformation, Frankfurt a. M./Leipzig 1995, 269: «Wenn ich nicht
durch Schriftzeugnisse oder einen klaren Grund widerlegt werde — denn allein
dem Papst oder den Konzilien glaube ich nicht; es steht fest, dass sie hdufig geirrt
und sich auch selbst widersprochen haben —, so bin ich durch die von mir ange-
fiihrten Schriftworte iiberwunden. Und da mein Gewissen in den Worten Gottes
gefangen ist, kann und will ich nichts widerrufen, weil es gefdhrlich und unmog-
lich ist, etwas gegen das Gewissen zu tun. Gott helfe mir. Amen.»

103 Es ist eben nicht so, dass der Mensch im Gewissen zwangslaufig das Echo der
Stimme Gottes verndhme, wie J. H. Newman meinte, oder dass sich in ihm das
gottliche Gesetz manifestierte, dem jeder Mensch gehorchen muss. Dazu ist die
faktische Vielfalt dessen, was Menschen als ihre Gewissensbindung oder Gewis-
sensbestimmung zum Ausdruck bringen, viel zu gro3 und zu widerspriichlich.

49

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von selbst versteht. Niemand muss daher lernen, ein Gewissen zu sein,
wohl aber, sich als Gewissen an Gottes Wort zu orientieren und sich
von ihm und nicht von etwas anderem bestimmen zu lassen.

Das Gewissen als letzter Rekursgrund eigener Verantwortung ist des-
halb nicht als solches religios, kein Inbegriff absoluter Werte gottli-
chen Ursprungs und kein allgemeinmenschliches Organ zur Wahr-
nehmung des eigenen Gottesbezugs. Es ist das schon deshalb nicht,
weil es gar kein besonderes Organ ist, sondern den Menschen in einer
bestimmten Selbstwahrnehmung bezeichnet, in der er sich von etwas
unterscheidet, an dem er sein Leben orientiert: als das zur Eigen-
verantwortung gendtigte Moglichkeitswesen, das verantworten muss,
was es tut, weil es angesichts der ithm zugespielten Moglichkeiten
immer mehr konnte, als es tatsdchlich tun kann, und sich durch sein
faktisches Verhalten Moglichkeiten unzugénglich macht, die ihm
zuginglich gewesen wiren, aber jetzt nicht mehr sind.

Weil es den ganzen Menschen in bestimmter Hinsicht meint, tritt das
Gewissen nicht eigenstidndig oder isolierbar als besonderes anthropo-
logisches Phanomen auf, sondern ist stets mitwissende Begleiterschei-
nung des Fiihlens, Wissens, Wollens und Begehrens der Menschen,
durch die sich ihr Selbstbild im Licht dieser sich stindig verandernden
Lebensphédnomene bildet. Diese Begleiterscheinung ist weder intrin-
sisch religios noch wesentlich nichtreligios. Sie bietet keine inhaltlich
festgelegte universale Wertorientierung, kein prinzipielles Wissen um
gut und bose,'™ sondern stellt eine Beurteilungsinstanz des Lebens
dar, die so oder auch anders ausgerichtet sein kann.'” Wie bei Tho-
mas versteht auch Luther das Gewissen nicht als «Kraft des Han-
delns» (virtus operandi), sondern als «Kraft des Urteilens» (virtus
iudicandi) iber Handlungen, allerdings mit dem Unterschied, dass es
sich inhaltlich nicht an sich selbst, sondern an Mafstiben orientiert,

104 Vgl. zur paulinischen Sicht dieses Sachverhalts J. Eckstein, Der Begriff Syneide-
sis bei Paulus. Eine neutestamentlich-exegetische Untersuchung zum <«Gewis-
sensbegriff>, Tiibingen 1983, 312.

105 Vgl. R. Anselm, Art. Gewissen, in: Lexikon Theologie. Hundert Grundbegriffe,
hrsg. von A. Christophersen und S. Jordan, Stuttgart 2004, 131-133, 132.

50

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die dem Menschen ab extra gesagt sind.'” Das Gewissen urteilt nicht
ipso facto richtig, wenn man es nur nicht unterdriickt oder iibertént,'”’
sondern es urteilt richtig oder falsch je nach dem, ob ihm Richtiges
oder Falsches gesagt ist: «Quale enim est verbum, ... talis conscien-
tian.!% Nicht das, was das Gewissen sagt, ist entscheidend, sondern
das, was dem Gewissen gesagt ist. Und deshalb muss man sich im
Konfliktfall nicht auf das verdngstigte oder schlechte Gewissen beru-
fen, sondern «contra conscientiam deum invocare».'®”

Auch als Gewissen weil3 der Mensch daher nicht, wer er ist und wie er
leben soll, sondern allenfalls, dass «es gefahrlich und unméglich ist,
etwas gegen das Gewissen zu tun.»''® Nicht das Gewissen, sondern
die Verlasslichkeit dessen, woran es sich orientiert, entscheidet {iber
die Zuverldssigkeit seiner Orientierung. Niemand muss wissen, dass er
coram deo lebt, um es zu tun, und niemand muss fiihlen, dass er Ge-
schopf ist, um es zu sein. Wenn das wahr ist, gilt es auch unabhingig
von allem Wissen und Fiithlen. Wer allerdings darauf aufmerksam

106 M. Luther, De votis monasticis Martini Lutheri iudicium (1521), WA 8, 606, 32.
Vgl. E. Jiingel, Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als Zent-
rum des christlichen Glaubens, Tiibingen 1998, 193-196.

107 Man kann daher gerade nicht sagen, wie /. Kant, Metaphysik der Sitten, AA 6,
401, «ein irrendes Gewissen» sei «ein Unding.

108 M. Luther, Operationes in Psalmos (1519-21), WA 5, 259, 18 f. Es ist eine Folge
dieser Einsicht, dass es theologisch falsch ist, Siinde gewissensbezogen zu defi-
nieren: «peccatum non est nisi contra conscientiam», wie es P. Abaelardus vor-
schlug (Ethica seu liber dictus: scito teipsum, c. 13, in: Petrus Abaelardus, Opera,
Bd. 2, hrsg. v. Victor Cousin, 1970, 593-642, 615 f.). Nicht nur ist nicht nur das
Siinde, was gegen das Gewissen getan wird, sondern auch das kann Siinde sein,
was mit einem gutem Gewissen getan wird, wenn dieses falsch bestimmt ist und
sich an Falschem orientiert. Umgekehrt kann aus demselben Grund gerade das,
was gegen das Gewissen getan wird, keine Siinde sein, weil es gegen dessen fal-
sche Bestimmtheit opponiert.

109 M. Luther, WA 5, 93, 37. Vgl. E. Wolf, Vom Problem des Gewissens in reforma-
torischer Sicht (1954), in: Ders., Peregrinatio. Studien zur reformatorischen Theo-
logie und zum Kirchenproblem, Miinchen 1954, 81-112.

110 M. Luther, WA 7, 838, 6-9. Mit gutem Grund schlieft Luther unmittelbar daran
an mit «Gott helfe mir». Denn nicht im Gewissen, sondern in der Orientierung,
die Gott durch sein Wort dem Gewissen bietet, sicht er den eigentlichen und
letztgiiltigen MaBstab des Lebens.

51

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird und die Moglichkeiten wie die Notigung zur eigenen Le-
bensgestaltung als Gabe Gottes begreift, die Menschen instand setzt
zu werden, was sie sein konnen, aber noch nicht sind, der wird anders
leben und sich in seinem Gewissen auch anderes bestimmen als zuvor
— sein Leben also anders orientieren und verantworten.

In diesem Sinn sind Menschen Mdglichkeitswesen, die sind, was sie
werden, aber immer mehr werden, als sie wurden oder selbst aus sich
zu machen vermogen. Nichts, was sie sind, weder Vernunft noch
Willen noch Gefiihl noch Gewissen noch was immer sonst sie in gra-
dueller Differenz mit anderen Lebewesen teilen, manifestiert als sol-
ches ihre Gottebenbildlichkeit. Sie besteht nicht in ihrem Vermdgen
zur Freiheit, zur Wahrheitserkenntnis, zur Wertorientierung oder zur
Selbstbestimmung, und sie wird deshalb auch nicht durch die evoluti-
onsbiologische Bestreitung der Besonderheit dieser Vermdgen in
Frage gestellt. Sie besteht vielmehr gerade in dem, was Menschen
passiv zu dem macht, wozu sie sich durch keine Aktivitét selbst ma-
chen konnen: dass sie im Zuspiel unverfiigbarer Moglichkeiten zum
Ort der kreativen Gegenwart Gottes werden, und zwar so, dass sie sich
dazu nicht nur verhalten kénnen, sondern faktisch immer auch verhal-
ten, indem sie diese Gegenwart fiir andere verdunkeln oder erhellen,
fiir diese also zum Bild Gottes werden oder eben nicht.

In diesem Sinn werden Menschen in protestantischer Perspektive nicht
primér als geschaffene SCHOPFER, sondern als zur Selbstindigkeit und
Eigenverantwortung befireite GESCHOPFE gesehen. Das klingt dhnlich,
aber die Akzentverschiebung von der Aktivitdt zur Passivitdt des
Menschen hat weit reichende Folgen, die auch die unterschiedliche
Sicht und Gewichtung naturrechtlichen Denkens in katholischer und
protestantischer Perspektive priagen.

52

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IX. Die katholische Denkform: Glaube als Wertorientierung

Auf katholischer Seite wird vom fritheren Prafekten der Glaubenskon-
gregation exemplarisch so argumentiert:''' Es gibt kein menschliches
Zusammenleben, das nicht durch Machtverhiltnisse bestimmt wiére.
Diese stehen in Gefahr, missbraucht zu werden und zu Gewalt und
Willkiir zu entarten. Um das zu verhindern, ist es eine zentrale politi-
sche Aufgabe, den Gebrauch von Macht durch das Recht zu regeln und
«Macht unter das MaB des Rechtes zu stellen«.''? «Nicht das Recht des
Stirkeren, sondern die Stirke des Rechtes muss gelten.»'"” Das aber
heifit, dass das Recht «als Ausdruck einer im Dienst aller stehenden
Gerechtigkeit» erscheinen muss.'"* Doch: «Wie entsteht Recht, und wie
muss Recht beschaffen sein damit es Vehikel der Gerechtigkeit und
nicht Privileg derer ist, die die Macht haben, Recht zu setzen?» Der
Verweis auf den demokratischen Willensbildungsprozess und seine
Instrumente geniigt nicht, weil «das Mehrheitsprinzip immer noch die
Frage nach den ethischen Grundlagen des Rechts iibrig« ldsst.''> Man
muss vielmehr darauf setzen, dass es etwas gibt, «was seinem Wesen
nach unverriickbar Recht ist, das jeder Mehrheitsentscheidung voraus-
geht und von ihr respektiert werden muss.»''® Eben das wurde traditi-
onell unter dem Titel des Natur- oder Vernunftrechts zu denken ver-
sucht, also «in sich stehende Werte, die aus dem Wesen des Mensch-
seins folgen und daher fiir alle Inhaber dieses Wesens unantastbar
sind.»''" Es mag schwierig sein, diese interkulturell verbindlich zu be-
stimmen, wie die Debatte um die Menschenrechte belegt. Und es ist
nicht zu bestreiten, dass die biotechnischen Mdglichkeiten die Men-

111 Dass es innerhalb der katholischen Theologie auch andere Argumentationsmuster
gibt, wie eingangs kurz skizziert wurde, sei noch einmal ausdriicklich in Erinne-
rung gerufen.

112 Ratzinger, Was die Welt zusammenhilt (Fn. 6), 42.

113 AaO.

114  AaO.

115 AaO.43.

116 AaO.

117 AaO. 44.

53

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen inzwischen instand setzen, selbst «Menschen zu machen, sie
sozusagen im Reagenzglas zu produzieren.»''® Der Verweis auf die
Vernunft allein geniigt daher heute nicht mehr, und auch die Natur
bietet keinen verldsslichen Maf3stab mehr. Angesichts dieser hybriden
«Pathologien der Vernunfi», aber auch der nicht weniger gefahrlichen
«Pathologien in der Religion», hilt es Kardinal Ratzinger vielmehr fiir
notwendig, heute nicht mehr allein auf Natur und Vernunft, sondern
auf Glauben und Religion zu setzen und einer «notwendigen Korrela-
tionalitdit von Vernunft und Glauben, Vernunft und Religion» das
Wort zu reden.'”” Denn nur der Glaube kennt unverriickbare Werte.
Diese braucht die Vernunft, um die Rechtheit des Rechtes zu beurtei-
len. Das wird benétigt, um den Gebrauch von Macht sinnvoll zu ord-
nen. Und auf Macht ist im Zusammenleben der Menschen nicht zu
verzichten.

Der Preis fiir diese konzise Argumentation ist es, Religion als Werte-
speicher zu verstehen, Vernunft als »Kontrollorgan« des Lebens im
Licht fundamentaler Wertiiberzeugungen'” und den christlichen
Glauben als Orientierung an verbindlichen Wertprinzipien, die univer-
sale Geltung beanspruchen kann, weil sie Gottes Willen zum Aus-
druck bringen. Werte sind nicht Ausdruck menschlicher Wertorientie-
rungen, sondern gottlicher WillenséduBerungen, sie werden vom Glau-
ben nicht erfunden, sondern gefunden.'”' In diesem Sinn vertritt der
christliche Glaube verbindliche Werte, deren Geltung sich keiner
menschlichen Setzung verdankt und die auch in einem sdkularen
Rechtsstaat zur Regulierung des Rechts und damit indirekt auch zur
politischen Regulierung der Macht durch das Recht unverzichtbar
sind.

Doch wie lassen sich gefundene Werte von erfundenen Werten unter-
scheiden? Auch wer sagt, Werte nicht erfunden, sondern gefunden zu
haben, bringt fiir andere zunichst nur seine eigene Uberzeugung zum

118 AaO.47.
119 AaO.56f.
120 AaO. 56.

121 Vgl aa0. 51.

54

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdruck, die diese nicht teilen miissen. Fiir sie sind Werte, die als
gefunden vertreten werden, von erfundenen Werten nicht zu unter-
scheiden. Im Diskurs ist der Rekurs auf Werte immer ein Rekurs auf
strittige Werte, und das gilt auch fiir Grundwerte wie Menschenwiirde,
Freiheit oder Recht auf Leben. «Ihre Evidenz ist faktisch an bestimm-
te kulturelle Kontexte gebunden», wie Kardinal Ratzinger richtig
einraumte.'**

Rechtlich wirksam werden diese Werte zudem nur, insofern sie in die
Rechtsordnung einer Gesellschaft aufgenommen und in ihr justiziabel
zum Zuge gebracht werden, wie es in Verfassungen von Staaten oder
Landern der Fall ist.'"” Damit verdndern sie aber ihren Status von
vorpositiven moralischen Wertorientierungen zu positivierten Nor-
men, die «wie alle anderen Normen des positiven Rechts lege artis zu
interpretieren sind».'** Nicht die Menschenwiirde als moralisches
«Naturrechts-Surrogat»,'”> sondern ihre Umsetzung in grundlegende
Rechtsnormen, an denen sich die Gesetzgebungsverfahren verbindlich
zu orientieren haben, ist das, woran sich die Rechtheit gesetzten
Rechts entscheidet.

122 AaO. 55.

123 Verfassungen sind in der Regel in Dokumenten (Verfassungsurkunden) niederge-
legt. In Staaten wie Grofbritannien oder Neuseeland mit ihrem historisch ge-
wachsenen Ensemble von Gesetzestexten und Gerichtsentscheiden ist die Lage
komplizierter. Aufgrund des Fehlens einer kodifizierten Verfassung gibt es keinen
klaren Vorrang der Verfassung auch gegeniiber dem einfachen Gesetzgeber wie
in Deutschland (Art. 1 III, 20 IIT GG) oder, deutlich seit 1806 (Marbury v. Madi-
son), in den USA. In GroBbritannien ist keine Verfassungsurkunde, sondern der
«King in Parliament> und damit die formell unbeschriankte Parlamentssouveranitt
die oberste Rechtsinstanz. Vgl. zu den sich aus dem Vorrang der Verfassung er-
gebenden Problemen H. Dreier, Grenzen demokratischer Freiheit im Verfas-
sungsstaat, JZ 49, 1994, 741-752.

124  Dreier, Rez. R. Weiler (Fn. 16), 720.

125 AaO.

55

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

X. Rechtsetzung als Gesetzgebung und Verfassungsgebung

Die Rechtheit des Rechts ist verlédsslich nicht durch die Fremdkontrol-
le sidkularer Rechtsnormen durch Werte zu garantieren, die religios im
Glauben fundiert sind, sondern durch die Selbstrelativierung des
Rechts, das sich darauf festlegt, seine positiven Setzungen (Gesetze)
durch demokratisch legitimierte Kontrollinstanzen prinzipiell und
geregelt an positiv gesetzten Kontrollnormen (Grundrechten) priifen
und gegebenenfalls nach formellen Verfahren korrigieren und revidie-
ren zu lassen. Gesetze gelten nur, wenn sie den Grundsitzen der Ver-
fassung nicht widersprechen, also formell im von der Verfassung
vorgesehenen Gesetzgebungsverfahren erlassen wurden und materiell
mit den grundlegenden Rechtsséitzen der Verfassung nicht im Konflikt
stehen. Im Streitfall haben das die Gerichte zu kldren. Und deren Ent-
scheide sind nicht an moralische Werte, sondern die Grundrechte der
Verfassung gebunden.

Gesetzgebungsakte konnen freilich nur unter grundlegenden Normen
der Verfassung stehen, wenn es solche Verfassungsnormen gibt.'*
Die Akte der Gesetzgebung sind daher von prinzipiell anderer Art als
der Akt der Verfassungsgebung. Dieser markiert rechtlich ein Erstes,
jene ein Zweites, das das Erste voraussetzt. Fiir beide Akte und ihre
Folgen gelten deshalb verschiedene Rechtfertigungsbedingungen.
Waihrend die Rechtheit von Gesetzen an den Grundrechten der Ver-
fassung gemessen werden kann und muss, gibt es fiir die Rechtheit der
Verfassungsgrundrechte keine entsprechend grundlegenderen Rechte,
aber sie konnen auch nicht in analoger Weise an natur- oder ver-
nunftrechtlichen Werten gemessen oder aus ihnen gewonnen werden.
Das wire der abwegige Versuch, vor das rechtlich Erste ein anderes
Erstes zu setzen, von dem her es rechtlich zu legitimieren sei. Doch
das ist widerspriichlich. Auf der einen Seite konnte ein solcher Le-
gitimierungsversuch immer nur eine moralische und keine rechtliche

126 Wichtige AnstoBe fiir die folgenden Uberlegungen verdanke ich den Anfragen
und Einwénden von H. Dreier in der Diskussion meines Vortrags.

56

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtfertigung sein, da er sich nicht auf rechtliche, sondern iiberrecht-
liche Prinzipien bezieht. Auf der anderen Seite kann sich die Frage
moralischer Rechtfertigung nicht nur bei grundlegenden Rechtssétzen,
sondern bei allen Rechtssitzen stellen, so dass der Kreis des moralisch
Legitimierbaren bzw. zu Legitimierenden viel weiter ist.

Der Akt der Verfassungsgebung ist singuldr und insofern nicht mit
anderen Rechtssetzungsakten vergleichbar, als er iiberhaupt erst die
Voraussetzung dafiir schafft, geregelt zwischen Moral und Recht
unterscheiden zu konnen. Erst unter seiner Voraussetzung kann so-
wohl Recht durch Recht als auch Recht durch Moral beurteilt und
damit zwischen rechtlicher und moralischer Rechtfertigung unter-
schieden werden. Auf der einen Seite gibt es ohne Rechtssetzung kein
objektives Recht, sondern allenfalls mogliches Recht, das moralisch
beurteilt werden konnte. Auf der anderen gibt es erst mit der Setzung
von Verfassungsrecht rechtliche Normen fiir die kiinftige Setzung und
rechtliche Beurteilung von Recht. Unterschieden sind Akte der Ge-
setzgebung und der Akt der Verfassungsgebung nicht unter moralisch-
naturrechtlichen, sondern allein unter rechtlichen Gesichtspunkten: fiir
die einen (Gesetze) gibt es eine rechtliche Legitimation, fiir die ande-
ren (Verfassung) nicht. Doch so wenig das erste die Moralitit von
Gesetzen garantiert, so wenig schlieit das zweite die Moralitdt von
Verfassungen aus, und so wenig die moralische Beurteilung von Ge-
setzen ihre rechtliche Legitimation ersetzt, so wenig kann bei Verfas-
sungen die nicht vorhandene rechtliche Legitimierung durch natur-
rechtlich-moralische Begriindung ersetzt werden. Naturrechtliche
Rechtfertigung kann in keinem Fall an die Stelle rechtlicher Legiti-
mierung treten, auch nicht im Fall der rechtlich nicht legitimierten
Verfassung.'?’

127 Ein Mangel ist das nur, wenn man Verfassungen bzw. Verfassungsgrundrechte
fir rechtlich begriindungsbediirftig und rechtlich begriindungsfihig hilt. Aber
genau das ist der strittige Punkt. Zum einen geht es nicht um die moralische, son-
dern rechtliche Legitimation bzw. darum, ob in diesem besonderen Fall die mora-
lische Legitimation im Rekurs auf natur- oder vernunftrechtliche Prinzipien die
Funktion einer iiberpositiven rechtlichen Legitimierung erfiillen kdnne. Zum an-

57

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der naturrechtliche Rekurs auf moralische Werte verstellt daher das
Problem eher als dass er es 10st. Nicht unantastbare Werte normieren
das positive Recht, sondern Recht wird allein durch Recht wirksam
normiert und kontrolliert, und das auch dann, wenn die Verfassungs-
setzung selbst nicht durch grundlegendere Rechte rechtlich normiert
und normierbar ist, weil sie die Voraussetzung fiir die rechtliche Nor-
mierung von Rechten iiberhaupt erst schaftt. Wie das Prinzip der Ge-
waltenteilung nicht seinerseits in einem hoherrangigen Prinzip be-
griindet sein muss, um legitim und recht zu sein, sondern genau da-
durch wirksam ist, dass sich Legislative, Exekutive und Judikative
gegenseitig tatsichlich in geregelter Weise bendtigen und limitieren,
so ist die Rechtheit des Rechtes von Verfassungen nicht durch den
Uberstieg in eine naturrechtliche Wertemoral zu legitimieren, sondern
allein dadurch, dass in und von diesen Rechtsnormen zur Kontrolle
von Rechtsnormen und Rechtsinstitutionen sowie Rechtsverfahren zur
Kontrolle von Rechtsetzungs- und Rechtspraxisverfahren etabliert und
praktiziert werden. Nicht der Rekurs auf moralische Werte, sondern
nur Recht kann rechtlich und nicht nur moralisch iiber Recht entschei-
den. Das geschieht entweder so, dass sich die Setzung von Recht (Ge-
setzte) an Rechtsprinzipien (Verfassung) misst, mit denen sie konform
sein miissen, um Geltung beanspruchen zu kénnen. Oder es geschieht
im Fall der Verfassungsprinzipien so, dass zwar deren Setzung nicht
rechtlich normiert oder legitimiert ist, diese als Gesetzte aber so be-
schaffen sein miissen, dass sie auf sich selbst angewendet werden kon-
nen und damit sich selbst an denselben Grundsitzen messen lassen, an
denen sie alle anderen Normen messen.

deren geht es darum, ob sich das aufgeworfene Problem damit iiberhaupt 16sen léasst.
Auch wer sich zur Begriindung von Verfassungsrechten auf ein iiberpositives Recht
beruft, also auf Rechtssdtze, denen unabhéngig von aller konkreten Setzung Geltung
zukommen soll und die durch Akte der Rechtssetzung nicht geschaffen werden, aber
auch nicht aufler Kraft gesetzt werden konnen, nimmt auf etwas Bezug, was seiner-
seits begriindungsbediirftig und begriindungsféhig ist oder selbst nicht so angesehen
wird. Damit wiederholt sich das Problem auf der Ebene des iiberpositiven Rechts,
oder es stellt sich schon auf der Ebene positiven Verfassungsrechts nicht.

58

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicht die Normierung durch moralische Werte, die inhaltlich immer
strittig sind, aber auch nicht die rechtliche Herleitung aus fundamenta-
leren Rechten, die aus formalen Griinden unméglich ist, sondern die
geregelte Selbstpriifung durch kritische Selbstanwendung ist das Prin-
zip, an dem die Rechtheit positiven Rechts auf der Ebene der Ver-
fassung héngt: Sie ist diejenige Setzung von Recht, die sich rechtlich
zwar nicht begriinden, wohl aber rechtfertigen lésst — deren Geltung
sich also nicht im begriindungstheoretischen Riickgang auf fundamen-
talere Rechtsprinzipien ausweisen ldsst, weil es diese per definitionem
nicht gibt, sondern die sich rechtlich nur aufgrund der rechtlichen
Moglichkeiten, die diese Verfassung erdffnet, und der Auswirkungen,
die sie rechtlich hat oder verhindert, rechtfertigen lisst.'*®

Verfassungsgebung schafft Recht, das den Mafistab bildet, an dem
alles andere Recht in der Folge dieser Verfassung gemessen werden
muss. Die Rechtheit dieses MaBstabs ist rechtlich nicht direkt zu er-
weisen, sondern nur indirekt {iber die Folgen, die seine Anwendung
zeitigt: Sind Rechtssétze, die verfassungskonform und damit rechtens
sind, in der Regel unter moralischem Gesichtspunkt kein «gesetzliches
Unrechty,'®® dann sind das auch die Rechtssitze der Verfassung nicht,
denen sie entsprechen, so dass man sich ihnen gegeniiber auf ein ii-
bergesetzliches <Rechty berufen konnte, das es als Recht nicht gibt.
Sind verfassungskonforme Rechtssitze dagegen «<gesetzliches Un-
recht¢, dann ist das Anlass, dariiber nachzudenken, wie die Verfassung
rechtlich so gebraucht oder ausgestaltet werden kann, dass solche

128 Deshalb sind die Grundrechte der Verfassung gerade und nur so wirksam, dass sie
standig neu aktualisiert, interpretiert und angewandt werden. Grundrechte sind al-
so nicht ein fiir alle mal unverénderlich gesetzt, sondern der Prozess ihrer inter-
pretierenden Inanspruchnahme fiithrt dazu, sie immer wieder zu prézisieren, zu
pointieren und ggf. auch auszudifferenzieren und durch neu hinzutretende Grund-
rechte zu ergidnzen und fortzubestimmen. Die Geltung von Grundrechten geht
zwar auf einen anderen Akt zuriick als die Geltung von grundrechtsbestimmtem
Gesetzten. Aber das heifit nicht — darauf hat mich H.-P. GroBhans zu Recht hin-
gewiesen —, dass sie jeder Rechtsfortschreibung entzogen und jeder Verénderung,
Verbesserung und Erweiterung entnommen wiren. Vgl. dazu auch Dreier, Gren-
zen (Fn. 123), bes. 744-750.

129  «Unrechty fungiert in dieser Formel als moralische, nicht als rechtliche Kategorie.

59

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auswirkungen ausgeschlossen werden. Das kann durch die Setzung
von bisher nicht garantierten Grundrechten geschehen, die Prizisie-
rung ihrer Formulierung, oder die Unterscheidung zwischen un-
verwirkbaren und durch Gesetz einschrinkbaren Grundrechten. So
garantiert das Grundsgesetz die Glaubens- und Gewissensfreiheit
unverwirkbar und ohne Gesetzesvorbehalt,'*” wihrend andere Frei-
heits- und Mitwirkungsrechte wie die Pressefreiheit, die Lehrfreiheit
oder die Versammlungsfreiheit verwirkt werden konnen, wenn sie
«zum Kampfe gegen die freiheitliche demokratische Grundordnung
missbraucht» werden."'

Dass Glaubens- und Gewissensfreiheit als unverwirkbares und unan-
tastbares Grundrecht gesetzt werden, ist Ausdruck einer Selbstbe-
schrankung des Staates, die aus historischer Erfahrung zu erkldren ist
und deutlich macht, dass der Staat «das Gewissen als ihm vorgegebe-
nes, unverfiigbares Zentrum personaler Identitidty anerkennt und «der
Mensch nicht seiner Rolle als Staatsbiirger aufgeht, sondern sich in
individueller Freiheit und Verantwortlichkeit betitigen kann.»'** So
gewiss Recht und Moral daher zu unterscheiden sind, so offenkundig
erfolgt die Setzung von Recht nicht unabhingig von moralischen
Orientierungen und historisch gewachsenen moralischen Uber-
zeugungen, die angesichts der Erfahrungen der Geschichte dazu fiih-
ren, bestimmte Rechtsnormen als verfassungsméfige Grundrechte zu
setzen, um bestimmte Absichten zu verwirklichen oder bestimmte
Erfahrungen kiinftig zu vermeiden. Dass in modernen Verfassungen

130 Art. 4 I GG. Grenzen dieses Grundrechts (und entsprechender anderer wie etwa
der Kunst- oder Wissenschaftsfreiheit) sind die Wahrung der entsprechenden
Grundrechte der anderen sowie der Verfassungsordnung, unter deren Bedingun-
gen diese Grundrechte von allen in gleicher Weise rechtlich in Anspruch genom-
men werden konnen. Allerdings kommt bei der Bestimmung dieser Schranken
das VerhéltnisméBigkeitsprinzip zum Zug und dadurch wird die Differenz zwi-
schen Grundrechten ohne einen und mit einem formlichen Gesetzesvorbehalt im
praktischen Vollzug faktisch insignifikant.

131 Art. 18 GG.

132 Gewissensentscheidung und Rechtordnung. Thesenreihe der Kammer fiir Offent-
liche Verantwortung der EKD, EKD-Text Nr. 61, 1997, These 36 und 37.

60

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der einzelne Mensch mit seiner Wiirde und seinem Freiheitsanspruch
im Zentrum steht, versteht sich nicht von selbst. Es ist eine Setzung,
die sich aus bestimmten Erfahrungen zur Sicherung bestimmter Giiter
und zum Ausschluss bestimmter Ubel ergeben hat. Von diesen Erfah-
rungen zehrt zwar die Plausibilitét, nicht aber die Geltung des Rechts,
das im Verfahren der so motivierten Verfassungsgebung gesetzt wur-
de. Auch wer nicht an seiner Setzung mitgewirkt hat oder sich nicht
der Erfahrungen erinnert, die zu dieser Setzung motiviert haben, ist
durch die gegebene Verfassung verbindlich gebunden — solange sie
gilt.

XI. Die protestantische Denkform: Glaube als Neuorientierung
des Lebens

In diese pragmatische Richtung der differenzierten rechtlichen und
moralischen Beurteilung von Akten der Gesetzgebung und Verfas-
sungsgebung zielen typische Uberlegungen zur Rechtheit des Rechts
von protestantischer Seite.'” In reformatorischer Tradition wird Glau-
be theologisch nicht als menschliche Wertorientierung, sondern als
gottliche Lebenserneuerung verstanden. Die fiir die neue Lebensorien-
tierung des Glaubens entscheidende Aktivitat wird also nicht auf Sei-
ten des Menschen, sondern auf Seiten Gottes gesehen, aber so, dass
nicht etwa Gott die Werte setzt, denen Menschen zu folgen haben,
sondern dass Menschen von Gott dazu erméchtigt und befreit werden,
sich selbst die Werte zu setzen, an denen sie sich orientieren wollen.
Fiir sie gilt, was Paulus den Korinthern schreibt: Alles ist erlaubt, aber

133 Dass protestantische Theologie alles andere als einheitlich ist und auch zur Natur-
rechtsproblematik nicht nur auf eine Weise Stellung nimmt, ist kaum besonders in
Erinnerung zu rufen. Aber dass es dhnliche Argumentationsmuster auch in der ka-
tholischen Tradition gibt, sollte ebenfalls nicht vergessen werden. Die paradigma-
tisch prasentierte Differenz der Denkformen ist im konkreten Fall in mehr oder
weniger deutlicher Auspriagung in beiden konfessionellen Traditionen zu finden,
auch wenn die theologischen Denkansétze gerade in anthropologischer Hinsicht
ihre Herkunft in der Regel uniibersehbar zum Ausdruck bringen.

61

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht alles dient zum Guten und nicht alles baut auf (1 Kor 10,23).
Weil den Menschen alles erlaubt ist, miissen sie selbstindig und in
eigener Verantwortung entscheiden, was im konkreten Fall gut ist und
getan werden kann, ohne die Gewissen der anderen unnétig und ver-
meidbar in Bedréngnis zu bringen.'** Dazu gehort es, nicht zu verges-
sen, dass man diese Freiheit nicht sich selbst, sondern Gott verdankt,
dem sie gleichermafien auch alle anderen verdanken. So verstandene
Freiheit ist nicht die individuelle Willkiirfreiheit zu wollen, was man
kann, und zu tun, was man will, sondern die Freiheit von Gleichen, die
ihre eigene Freiheit in der Anerkennung der gleichen Freiheit der
anderen praktizieren. Diese Anerkennung zeigt sich darin, dass man
die Freiheit der anderen nicht nur negativ als Grenze der eigenen Frei-
heit versteht, sondern positiv als Bereicherung der eignen und Erwei-
terung der gemeinsamen Freiheitsmoglichkeiten, und deshalb seine
eigene Freiheit zur Férderung der Freiheit der anderen einsetzt. Das
(Alles ist erlaubty so als Freiheit zur Nachstenliebe zu verstehen, ver-
steht sich ebenso wenig von selbst, wie die eigene Freiheit in Aner-
kennung der Freiheit des anderen zur Forderung von dessen Freiheit
zu praktizieren. Das innere Maf3 der Freiheit zu allem ist daher, diese
Freiheit nicht als menschliche Selbstverstdndlichkeit hinzunehmen,
sondern als ganz und gar unselbstverstindliche Gabe zu begreifen, die

134 Dieser Grundgedanke bestimmt Luthers Doppelthese in seinem Traktat Von der
Freiheit eines Christenmenschen (1520), WA 7, 21 f.: «Ein Christenmensch ist
ein freier Herr aller Dinge und niemand untertan. Ein Christenmensch ist ein
dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann untertan.» Das erste ist die Folge
dessen, dass Gottes Liebe Menschen dazu befreit, in Freiheit zu lieben. Das ande-
re ist der Ausdruck dessen, dass man diese Freiheit dann lebt, wenn man aus frei-
en Stiicken jeden liebt, den Gott liebt. Auf der einen Seite griindet die Freiheit des
Menschen in Gottes Liebe, der Menschen so zur Freiheit herausfordert, dass sie
nicht leben kénnen, ohne sie zu praktizieren. Auf der anderen Seite kann man die-
se Freiheit so oder anders praktizieren, sie also so leben, dass sie die Freiheit an-
derer Menschen befordert oder behindert. Im Modus menschlichen Freiheits-
gebrauchs zeigt sich deshalb, ob die Freiheitsintention von Gottes Liebe zum Ziel
kommt oder nicht. Zum Ziel kommt sie dann, wenn der Mensch den in Freiheit
liebt, dem er seine Freiheit verdankt, und das ist dann der Fall, wenn er alle, die
Gott liebt, so liebt wie sich selbst — als Menschen, die von Gott dazu befreit sind,
andere, Gott und sich selbst aus Freiheit zu lieben.

62

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich der freien Zuwendung Gottes verdankt, der die Menschen dazu
befahigt und erméchtigt, sich in der Zuwendung zu anderen selbst
Werte zu setzen und Recht zu schaffen, um in der Freiheit von Glei-
chen in eigener Verantwortung gemeinsam leben zu konnen.'*> An die
Stelle des Begriindungsaufstiegs von der Macht iiber das Recht zu den
gottgesetzten Werten des Menschseins im katholischen Paradigma tritt
so in der protestantischen Denkform die Fundierung des positiven
Rechts in der gottlichen Gabe der Freiheit zur menschlichen Selbstbe-
stimmung.

Dass der Gebrauch von Macht durch das MaB3 des Rechtes legitimiert,
geordnet und limitiert werden muss, ist in beiden theologischen Para-
digmen unstrittig. Aber Recht muss nicht in universalverbindlichen
moralischen Vernunfteinsichten oder in einer unerschiitterlichen gott-
lichen Moralordnung fundiert sein, um gerechtfertigt zu sein. Ob ge-
setztes Recht gerecht ist, ist weder im Rekurs auf ein transpositives
Natur- oder Vernunftrecht zu entscheiden noch im Rekurs auf einen
Wertekanon, der allen aus eigener Vernunfteinsicht zugénglich wiére
und in dem sich Gottes guter Wille fiir die Menschen manifestiert. Die
Rechtheit des Rechts bemisst sich nicht nach einem Kanon unverén-
derlicher Grundwerte, sondern nach MaB3gabe von Grundrechten, an
denen sich Rechtssetzungen je und je zu priifen und auszurichten
haben."” Diese Grundrechte sind den Menschen nicht einfach <ange-
borem>,'*® so dass man sie nur entdecken und auflisten miisste, sie

135 AaO. 82-99.

136 Vgl. zu diesem Problemkomplex F. Gogarten, Verhingnis und Hofthung der
Neuzeit. Die Sdkularisierung als theologisches Problem, Stuttgart 1953.

137 In diesem Sinn kann man in der Tat mit M. Moxter, Unterwegs zum Recht. Eine
Vorerinnerung an die Horizonte des Wiirdebegriffs, in: P. Bahr/H. M. Heinig
(Hrsg.), Menschenwiirde in der sdkularen Verfassungsordnung. Rechtswissen-
schaftliche und theologische Perspektiven, Tiibingen 2006, 73-91, 90 sagen: «Die
Wiirdekategorie représentiert im Recht die Grenze des Rechts[,] und zwar als
Norm fiir Rechte.»

138 Vgl. § 16 des Osterreichischen Biirgerlichen Gesetzbuches, demzufolge jeder
Mensch angeborene, durch die Vernunft eingegeben Rechte hat. Das ist eine
fragwiirdige Formulierung der richtigen Einsicht, dass eine demokratische
Rechtsordnung damit steht und fallt, <cunmittelbar geltendes Recht> (Art. 1 II1 GG)

63

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lassen sich auch nicht aus einem «Recht Gottes auf den Menschen»
deduzieren, wie es manche in der reformierten Tradition meinen,'”
sondern sie miissen von Menschen fiir Menschen mit den Einsichts-
moglichkeiten ihrer falliblen Vernunft erfunden, gesetzt, vertreten und
in jeder Generation wieder neu angeeignet werden — mit allen Risiken,
die in Akten der Verfassungssetzung in Kauf genommen werden miis-
sen, um Akte der Gesetzgebung an Verfassungsnormen rechtlich aus-
richten und priifen zu konnen.

Zu den notwendigen Bedingungen, die erfiillt sein miissen, damit
etwas zu Recht als Grundrecht bezeichnet werden kann, gehort des-
halb nicht, dass es nicht «positiv> gesetzt, sondern <natiirlich> mit der
Vernunftnatur des Menschen gegeben ist, sondern gerade umgekehrt,
dass es als positivierte Rechtsnorm dem formalen Prinzip der Selbst-
anwendbarkeit geniigt, also eben den Geltungskriterien geniigt, dic es
fiir anderes setzt: Es ist selbst nach denselben Kriterien zu beurteilen,
mit denen in seinem Licht andere Rechte und Gesetze beurteilt wer-
den. Es steht nicht iiber, sondern unter seiner eigenen Norm, wie der
konstitutionelle Monarch in einem Rechtsstaat nicht iber, sondern un-
ter dem Gesetz steht.

von dadurch gebundenem Recht zu unterscheiden. Denn zum einen ist «unmittel-
bar geltend> nicht dasselbe wie <angeboreny, sondern zielt primér darauf, auch den
parlamentarischen Gesetzgeber zu binden. Zum anderen wird die Unterscheidung
zwischen unmittelbar geltendem und dadurch gebundenem Recht ihrerseits im
Rahmen positivierten Rechts und damit von diesem selbst gemacht: Es setzt
Rechte, an die es sich in all seinem Rechtsetzen, Rechtvollziehen und Rechtspre-
chen unbedingt gebunden zu sein verpflichtet, anerkennt also Grundrechte, die es
zwar setzt, deren Geltung es aber seiner eigenen Verfligbarkeit entzieht, indem es
sich ganz und uneingeschrinkt ihrer Geltung unterstellt. All das kann und muss
gesagt werden, ohne es natur- oder vernunftrechtlich fundieren zu miissen.

139 Vgl. J. Moltmann, Wer vertritt die Zukunft des Menschen? Fragen zur theologi-
schen Basis der Menschenrechte, EvKom (Evangelische Kommentare) 5, 1972,
399-402, 401: «Wir sehen den grundlegenden Beitrag des christlichen Glaubens
... in der Begriindung der fundamentalen Menschenrechte aus dem Recht Gottes
auf den Menschen». Dass hier der Ausdruck «Recht» dquivok gebraucht wird,
springt in die Augen.

64

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein wesentlicher Grund fiir dieses Postulat und die damit verbundene
Forderung einer Transformation von Werten in selbstanwendbare
Rechte in demokratisch legitimierten Rechtssetzungsverfahren ist die
formale Erfordernis, die in einem demokratischen Rechtsstaat an das
Recht zu stellen ist: Es muss es ermdglichen, dass Menschen mit un-
terschiedlichen Wertorientierungen und Wertiiberzeugungen friedlich
und frei zusammen leben konnen. Keine fiir alle verbindliche Wert-
ordnung, sondern nur ein fiir alle verpflichtendes Recht kann das leis-
ten. So wenig es eines moralischen Weltethos bedarf, damit Menschen
friedlich zusammen leben koénnen, so wenig bedarf es eines morali-
schen Staatsethos, das von allen anerkannt und getragen werden miiss-
te. Der Staat kann Loyalitét fiir seine Gesetze einfordern, aber er darf
keine Wertebekenntnisse abverlangen.'*

Es ist genau die Selbstenthaltung des Staates, sich nicht zum Agenten
der Wertiiberzeugungen einer bestimmten gesellschaftlichen Gruppe
zu machen, dem sich die Freiheit und Gleichheit der Biirgerinnen und
Biirger mit unterschiedlichen und oft kontrdren Wertorientierungen
verdankt. Das Prinzip, das historisch an der Etablierung der allge-
meinen Religionsfreiheit und der Selbstfestlegung des Staates auf
weltanschauliche Neutralitit erprobt wurde, sollte entsprechend fiir
alle grundlegenden Wertorientierungen gelten: Der Staat ist fiir das
Recht, nicht die Werte zustindig, und er nimmt seine Zustindigkeit
fiir das Recht so wahr, dass er dafiir sorgt, dass Werte in Recht trans-
formiert und dass Recht durch Recht kontrolliert werden kann. Das
erste leistet er, indem er Verfahren etabliert, wie zivilgesellschaftliche
Wertkontroversen und Wertediskurse auf demokratisch legitimierten
Wegen zur Setzung von Rechten fiihren konnen, die fiir alle Geltung
besitzen (parlamentarische Gesetzgebungsprozesse). Das andere,
indem er Institutionen einrichtet, deren Recht und Pflicht es ist, die
Grundrechte angesichts sich verdndernder gesellschaftlicher Lagen

140 Vgl. E.-W. Béckenforde, Wie konnen die Religionen friedlich und frei beisammen
leben? Uber den sikularen Staat, seine Neutralitit und die Probleme, mit denen er
im 21. Jahrhundert konfrontiert ist, NZZ (Neue Ziircher Zeitung), 23. Juni 2007.

65

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

immer wieder neu zu interpretieren und zu aktualisieren (Bundesver-
fassungsgericht) und das zur Setzung vorgesehene und gesetzte Recht
(Gesetzesvorlagen und Gesetze) am vorausgesetzten Recht (Verfas-
sungsgrundrechte) nach geordneten Verfahren zu priifen und zu kon-
trollieren (Gerichts- und Verfassungsgerichtsverfahren). In beiden
Hinsichten schreibt er selbst keine Werte vor, sondern schafft die
rechtlichen Rahmenbedingungen dafiir, dass alle Biirgerinnen und
Biirger ihren jeweiligen Wertorientierungen gemél im Rahmen des
fiir alle verpflichtenden Rechts leben konnen und rechtlich die glei-
chen Moglichkeiten haben, sich an der gesellschaftlichen Auseinan-
dersetzung um Werte und die Bemithung um ihre Transformation in
Rechte und Pflichten zu beteiligen.

Diese staatliche Enthaltsamkeit gegeniiber der Propagierung bestimm-
ter Werte und Wertiiberzeugungen hat aus protestantischer Sicht nicht
nur wohlbegriindete historische, sondern auch gute theologische
Griinde. Menschen sind von Gott als Prozesse mit offenem Ausgang
und nicht mit einem stabilen Wesen geschaffen, aus dem sich ein
Kanon in sich stehender Werte ableiten liee, die fiur alle Inhaber
dieses Wesens unantastbar sind. Menschen sind von Gott aus ihrer
Gottferne auch nicht dadurch herausgerufen, dass ihnen Gottes Wille
als ein verbindlicher Moralkodex erschlossen wiirde, den sie in ihrem
Leben nur zu befolgen hitten, um gottgefillig zu leben. Die Offenba-
rung von Gottes Willen in Schopfung und Erlosung erschlieft kein
verpflichtendes Gesetz, sondern eine befreiende Gabe:'*' die Bega-
bung des Menschen, in eigener Freiheit leben und sich in Verantwor-
tung vor Gott und seinen Néchsten selbst die Regeln seines Lebens
nicht nur geben zu konnen, sondern auch geben zu miissen.

Der Mensch wird im Glauben nicht dem Dekalog unterstellt, wie
Luther betonte, sondern er wird im Glauben dazu befreit, selbst neue
Dekaloge zu schaffen — neue Dekaloge, die besser sind als der von

141 Vgl. H.-P. Grofthans, Die Wahrheit wird euch frei machen. Zum Verhiltnis von
Religion, Wahrheit und Macht, ZThK (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche) 104,
2007, 336-356.

66

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moses.'* Dekaloge aber haben ihre Pointe im ersten Gebot und damit

darin, dass Menschen sich selbst von dem unterscheiden, dem allein
uneingeschriankte Verehrung gebiihrt. Das einzige prinzipiell geltende
Gebot ist deshalb das erste Gebot: <Ich bin der Herr, dein Gott. Du sollst
(brauchst!) keine anderen Gotter neben mir haben.» Es ist auch das
einzige, das faktisch nie eingehalten wird. Alle anderen Gebote kennen
ihre situations- und fallbedingten Ausnahmen. Deshalb werden sie meist
eingehalten — bis die Ausnahmesituation eintritt. Diese Ausnahmesi-
tuationen zu definieren, liegt in menschlicher Verantwortung. Ausnah-
men fiir das erste Gebot dagegen gibt es nicht, und nur deshalb kdnnen
die Regelungsmaterien aller anderen Gebote in die Freiheit der Selbstre-
gulierung der Menschen gestellt werden. Denn im ersten Gebot wird
Gott nicht als einer présentiert, der ein Rechtsverhiltnis zum Menschen
etabliert und sein Recht auf den Menschen anmeldet (Gesetz), sondern
als der, der den Menschen seine Hilfe antrégt und sich selbst als Herr
und Helfer den Menschen zuspricht (Evangelium). Alles, was Men-
schen sind und haben, verdankt sich dieser Gabe Gottes, auch die
Freiheit, ihr Leben an Werten zu orientieren, die sie sich selbst setzen
und an denen sie sich in eigener Verantwortung orientieren.

Die Verbindlichkeit von Gottes gutem Willen fiir das menschliche
Leben besteht also nicht darin, dass Menschen sich heteronom an
einem Wertekanon orientieren miissten, der ihnen gesetzt ist, und sei
es in theonomer Heteronomie, sondern dass sie coram deo autonom
leben. Sie sollen von sich aus wollen, was fiir sie gut ist und Gott fiir
sie will, und sie tun das nach christlicher Uberzeugung dann, wenn sie
sich aus freien Stiicken zu einem Leben in freier Liebe zu Gott und
den Nichsten bestimmen. Denn nur so geht es: Auch ein (abstrakt ver-
standen'*’) allmichtiger Gott kann nicht bewirken, dass Menschen ihn
oder andere aus freien Stiicken lieben. Freiheit ldsst sich nicht er-
zwingen, sondern nur selbst praktizieren, und Liebe auch.

142 M. Luther, Thesen de fide (1535), WA 39 1, 47, 25-36.
143 Abstrakt deshalb, weil Gottes Allmacht theologisch konkret als Merkmal seiner
Liebe, also als allmdchtige Liebe zu verstehen ist.

67

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Protestantische Theologie hat deshalb eine andere Einstellung zur
Autonomie des Menschen und zur Sikularitdt des modernen Rechts-
staates als die katholische Tradition lange hatte und zuweilen auch
heute noch hat. Weder die Autonomie des Menschen noch die Sékula-
risierung des Rechts noch die Sakularitit und weltanschauliche Neu-
tralitdt des Staates sind als solche theologisch fragwiirdig, was immer
im Einzelnen als verbesserungsfahig und korrekturbediirftig angese-
hen werden mag. Im Gegenteil. Diese Entwicklungen der Neuzeit sind
nicht in Kauf zu nehmen, weil man sie nicht dndern oder aufhalten
kann, sondern sie sind positiv zu unterstiitzen. Anders als von (man-
chen) kirchlichen Traditionen gilt vom christlichen Glauben, dass er
nicht tolerant ertrdgt, was nicht mehr zu verhindern ist, sondern dass
er sich aktiv dafiir einsetzt, dass Menschen autonom {iber sich selbst
und ihr Zusammenleben entscheiden. Es ist gerade die Wiirde des
Menschen, dem Gott seine Lebensgemeinschaft antrigt, dass er auto-
nom tber sich selbst und sein Zusammenleben mit anderen entschei-
den kann, aber auch muss. Es steht nicht fest, wer wir sind und wie
wir leben sollen. Wir bekommen es aber von Gott, der Kirche oder der
Theologie auch nicht gesagt, sondern nach evangelischer Uberzeu-
gung ist es gerade die Pointe des Glaubens, dass jeder Mensch das
nach seinem Gewissen und in eigener Verantwortung vor Gott und
seinen Mitmenschen zu entscheiden hat und es faktisch durch die Art
und Weise, wie er lebt, auch entscheidet.

Diese Gleichheit der Existenzsituation aller ist im reflektierten Han-
deln und Entscheiden eines jeden jederzeit zu beachten. Deshalb ist im
Zusammenleben der Menschen Macht durch Recht zu kultivieren und
Recht durch Recht zu limitieren und zu legitimieren — durch positives
Recht, das Menschen sich selbst verbindlich setzen, und nicht blof3
durch iiberpositives Naturrecht, das zwar Geltung fiir alle zu haben
beansprucht, rechtlich aber unverbindlich bleibt.

68

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Prof. Dr. Dr. h.c. Ingolf U. Dalferth

Ordinarius fiir Systematische Theologie, Symbolik und Religionsphilosophie an der
Universitét Ziirich

9. Juli 1948
1968-1975

1971-1973
1974-1979
1977

1980-1986
1982

1986-1987
1987-1989
1988-1990
1988

1990-1995

1995
seit 1995

1996-1998

geboren in Stuttgart; verheiratet, zwei S6hne

Studium der evangelischen Theologie, Philosophie, Linguistik und
Anglistik in Tiibingen, Edinburgh, Wien und Cambridge/UK

Stipendiat der Studienstiftung des Deutschen Volkes

Assistent am Institut fiir Hermeneutik der Universitét Tiibingen
Promotion zum Dr. theol. bei Prof. Dr. Eberhard Jiingel in Tiibingen
Hochschulassistent; stellvertretender Leiter des Instituts fiir Hermeneutik
Habilitation bei Prof. Dr. Eberhard Jiingel in Tiibingen
Universitétsprofessor fiir systematische Theologie in Tiibingen
Hulsean Lecturer an der Universitdt Cambridge/UK
AuBerplanméBiger Professor an der Universitit Tiibingen
Gastprofessur fiir Religionsphilosophie an der Universitat Uppsala
Professur fiir Evangelische Theologie (Dogmatik) und Religionsphilo-
sophie in Frankfurt am Main

Samuel Ferguson Lecturer an der Universitidt Manchester/UK
Ordinarius fiir Systematische Theologie, Symbolik und Religionsphi-
losophie in Ziirich

und 2004 — 2006 Prasident der Européischen Gesellschaft fiir Religionsphilosophie

seit 1998
seit 1999
seit 2000
seit 2004
2005
2005-2006
2006

ab 2008

Direktor des Instituts fiir Hermeneutik und Religionsphilosophie in Ziirich
Prasident der Deutschen Gesellschaft fiir Religionsphilosophie
Hauptherausgeber der Theologischen Literaturzeitung (Leipzig)
Permanent Fellow am Collegium Helveticum in Ziirich

Dr. h.c. der Theologischen Fakultit Uppsala

Fellow am Wissenschaftskolleg zu Berlin

Dr. h.c. der Theologischen Fakultit Kopenhagen

zusitzlich zur Professur in Ziirich: Danforth Professor of Philosophy
of Religion in Claremont/CA

69

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wichtige Verdffentlichungen

Sprachlogik des Glaubens. Texte analytischer Religionsphilosophie und Theologie zur
religidsen Sprache, herausgegeben, iibersetzt und mit einer Einleitung versehen, Miin-
chen 1974.

Religiose Rede von Gott. Studien zur Analytischen Religionsphilosophie und Theolo-
gie, Miinchen 1981.

Existenz Gottes und christlicher Glaube. Skizzen zu einer eschatologischen Ontologie,
Miinchen 1984.

Kombinatorische Theologie. Probleme theologischer Rationalitét, Freiburg 1991.

Gott. Philosophisch-theologische Denkversuche, Tiibingen 1992.

Jenseits von Mythos und Logos. Die christologische Transformation der Theologie,
Freiburg 1993.

Der auferweckte Gekreuzigte. Zur Grammatik der Christologie, Tiibingen 1994.
Gedeutete Gegenwart. Zur Wahrnehmung Gottes in den Erfahrungen der Zeit, Tiibingen
1997.

Auf dem Weg der Okumene. Die Gemeinschaft evangelischer und anglikanischer
Kirchen nach der Meissener Erklarung, Leipzig 2002.

Theology and Philosophy, Eugene OR 2002.

Die Wirklichkeit des Moglichen. Hermeneutische Religionsphilosophie, Tiibingen
2003.

Evangelische Theologie als Interpretationspraxis. Eine systematische Orientierung,
Forum zur Theologischen Literaturzeitung 11/12, Leipzig 2004.

Das Bose. Essay iiber die kulturelle Denkform des Unbegreiflichen, Tiibingen 2006.
Leiden und Boses. Vom schwierigen Umgang mit Widersinnigem, Leipzig 2006.
Becoming Present. An Inquiry into the Christian Sense of the Presence of God, Leuven/
Paris/ Dudley 2006.

Malum. Theologische Hermeneutik des Bosen, Tiibingen 2008.

70

hitps://doi.org/10.5771/9783845207247 - am 17.01.2026, 10:53:23. nli Access



https://doi.org/10.5771/9783845207247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	I. Wiederkehr des Naturrechts?
	II. Katholisches Naturrechtsdenken der Gegenwart
	1. Die substanzontologische Denkweise
	2. Die erfahrungsontologische Denkweise
	3. Die subjektivitätstheoretische Denkweise

	III. Problemfelder
	1. Vernunftrecht vs. positives Recht
	2. Gesetzliches Unrecht vs. übergesetzliches Recht
	3. Menschenbild und Vernunftverständnis

	IV. Protestantische Naturrechtsdebatten der Gegenwart
	1. Hermeneutisch-empirisches Naturrechtsverständnis
	2. Fundamentalethisches Naturrechtsverständnis
	3. Theologischer Verzicht auf eine theologische Rechtslehre

	V. Versionen des Naturrechts
	VI. Kritik des Naturrechts
	1. Philosophische Kritik
	2. Rechtliche Kritik
	3. Soziologische Kritik
	4. Historische Kritik
	5. Konfessionelle Kritik

	VII. Theologische Neuzeitkonstruktion
	VIII. Das vernünftige Tier als Bild Gottes
	1. Das vernünftige Tier
	2. Bild Gottes
	3. Korrektur des traditionellen Verständnisses der Gottebenbildlichkeit
	4. Orientierung an Gott
	5. Schöpfung als Ort der Gegenwart Gottes
	6. Aktive Kreativität und kreative Passivität
	7. Evangelisches Menschenbild

	IX. Die katholische Denkform: Glaube als Wertorientierung
	X. Rechtsetzung als Gesetzgebung und Verfassungsgebung
	XI. Die protestantische Denkform: Glaube als Neuorientierung des Lebens

