13) C. Lefort: Konflikthafte Demokratie

»In der deliberativen, beratenden Politik, in der Politik der modernen
Demokratien exponiert sich der Widerstreit.« (Lyotard 1987, 245) Wenn
Lyotard den Widerstreit ins Zentrum der Demokratie stellt, dann ist da-
mit gesagt, dass das Schicksal nicht auf ein Gesamtziel zusteuert. Die
grofsen Erzahlungen erwiesen sich stets als exklusiv, da sie immer Perso-
nen, Volker, Kulturen ausgeschlossen und an den Rand gedrangt haben
(vgl. Schnell 2017, 151f). In diesem Sinne spricht Paul Ricceur von ei-
ner »gewalttatigen Geburt aller zu Rechtsstaaten gewordenen Staaten.«
(Ricceur 1996, 311)

Ein Widerstreit ist der Sache nach kein logischer Widerspruch von
Aussagen, sondern ein Miteinander von Ansprichen einer Dingpolitik.
Wir hatten eine Demokratie als Griindung-Fortfithrung-Unterbrechung
gekennzeichnet. Diese Trias impliziert eine Koexistenz des Heterogenen.
Das Politische, das auf das Ethische antwortet, wire somit nicht nur
schopferisch (Castoriadis), sondern auch konflikterprobt. Wir wollen
den Beitrag von Claude Lefort zu diesem Gedanken kennenlernen.

a. Institutionalisierung von Konflikten

Claude Lefort zdhlt zu den nachhaltigsten Denkern des Politischen in
den Jahren nach 1950. Lefort nennt im Vorwort seiner Elements d‘une
critique de la bureaucratie (vgl. Lefort 197 1) drei Perioden, die seine Ent-
wicklung ausmachen: Die Bekanntschaft mit Maurice Merleau-Ponty in
den 1940er Jahren, die Zusammenarbeit mit Cornelius Castoriadis und
Jean-Francois Lyotard in der trotzkistisch und damit antistalinistisch ge-
pragten Gruppe »Socialisme ou Barbarie« (Sozialismus oder Barbarei)
bis 1958, dem Jahr von Leforts Austritt aus der Gruppe, und seither die
Periode der Entfaltung des Denkens des Politischen und der Demokratie.

Der Phianomenologe Merleau-Ponty entwickelt in seinen Schriften
zur Geschichte das Bild eines offenen, schopferischen und nicht-teleo-
logischen Werdens von Sinn. Diese Sichtweise, die auch Castoriadis be-
einflusst, richtet sich gegen eine Biirokratisierung der Gesellschaft und
eine Objektivierung von Geschichte. Lefort ediert Merleau-Pontys Wer-
ke Le visible et/l‘invisible (Merleau-Ponty 1964) und La prose du mon-
de (Merleau-Ponty 1969) und publiziert eigene Studien, die sich in des-
sen philosophischem Umfeld bewegen (vgl. Lefort 1978).

In der auf Analyse und politische Publizistik angelegten Arbeit der
Gruppe »Socialisme ou Barbarie« entwickelt Lefort die phanomeno-
logische Perspektive weiter. Demnach ist die radikale Originalitit des

106

hitps://dol.org/10.5771/9783748911654-106 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748911654-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INSTITUTIONALISIERUNG VON KONFLIKTEN

Proletariats als schopferische Produktivkraft der Geschichte zu begrei-
fen. Diese ist allerdings keiner objektiven, sondern nur einer praxisori-
entierten Analyse zugdnglich. Leforts Anliegen ist die Erforschung der
Erfahrung der Arbeiter (vgl. Lefort 1971, 45ff). Im Unterschied zur em-
pirischen Sozialforschung geht es dabei um eine politisch relevante Ex-
plikation der Einstellungen und Haltungen der Arbeiter im Vollzug ihres
Alltagslebens. Das gelebte, implizite Verhaltnis der Proletarier zu Gesell-
schaft und Arbeit kommt dabei so zum Ausdruck, dass die Proletarier
in den entsprechenden Beschreibungen sich und ihre eigenen Erfahrun-
gen erkennen. Berichte und Zeugnisse der Arbeiter tiber das Alltagsleben
in Fabriken, der Familie und in Kollektiven bezeugen, welche Themen
fur die Arbeiter in den 1950er Jahren von zentralem politischen Interes-
se sind: Organisation des Produktionsprozesses, Eigenarten sozialer Be-
ziehungen, Entlohnung, Freizeit, Geschichte, Zukunft. Das Wissen tiber
die proletarische Situation durch Explikation und Interpretation der All-
tagserfahrungen der Proletarier fithrt zu einem préaziseren politischen Be-
wusstsein, aber noch zu keiner Revolution im Zeichen des Sozialismus.
Es bleibt zu beachten, dass zwischen das gelebte Verhiltnis zur Gesell-
schaft und die sprachliche und symbolische Artikulation dieses gelebten
Verhiltnisses immer auch ein gewisser Bruch tritt, der Distanz zur Pra-
xis des Handelns beinhaltet und jede direkte politische Veranderungsak-
tion notwendig ausschlief3t.

Am Ende von Leforts Engagement in der Gruppe »Socialisme ou Bar-
barie« steht eine Meinungs- und Sachverschiedenheit im Verstandnis des
Politischen. Wihrend Castoriadis das Projekt revolutiondrer Politik an
die Vorstellung einer gleichen Teilhabe aller an der Macht in einer auto-
nomen und direkten Form von Demokratie bindet, geht Lefort von ei-
ner Unhintergehbarkeit einer Machtteilung zwischen Zivilgesellschaft
und Staat aus. Beide Denker vertreten aber weiterhin in unterschiedli-
cher Hinsicht die Auffassung, dass die Demokratie auf unzureichenden
Griinden stehe. Nur durch die Andersheit eines » Magma«, wie Casto-
riadis sagt bzw. durch eine »letzte Unbestimmtheit« (Lefort 1983, 296)
kann die Verfestigung des Politischen zu einem Totalitarismus verhindert
werden. Marcel Gauchet bezeichnet die Bewegung dieses Denkens als
Schritt von der totalitiren Erfahrung zum Konflikt als »Erzeugung des
gesellschaftlichen Bandes« (Gauchet 1976, 232).

Lefort fiigt dem Denken des Politischen die Idee hinzu, dass ein Fun-
dament letzter Gewissheiten obsolet ist, dass Auseinandersetzungen pro-
duktiv sein und dass eine »Institutionalisierung der Konflikte« (Lefort
1999, 51) eine Stirkung der Demokratie darstellen konnen.

Diese nichtfundamentalistische Position betrachtet demokratische
Verfahren wie den Wahlvorgang als eine Moglichkeit der Erneuerung
und Stabilisierung des Gemeinwesens. Die demokratische Wahl ist fiir
Lefort somit nicht, wie Rousseau oder auch Castoriadis annehmen,

107

hitps://dol.org/10.5771/9783748911654-106 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748911654-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. LEFORT: KONFLIKTHAFTE DEMOKRATIE

entweder leere Routine oder Pseudolegitimation, die der Ideologiebil-
dung dient, sondern eine grundsitzliche Kraft der Demokratie. Der
Wahl kommt »das Vermogen zu, das Gesellschaftliche gleichsam in sei-
ne Griinderzeit zurtickzufithren«, so dass das Gesellschaftliche nachtrig-
lich an seine » Griindung anzukniipfen« (Lefort, Gauchet 1971, 118) in
der Lage ist. Erneuerung und Stabilisierung ereignen sich durch konflik-
thafte Auseinandersetzung hindurch und tragen zum Gelingen von De-
mokratie bei.

b. Der leere Ort der Macht

Im Zentrum von Leforts politischer Philosophie steht ein Beitrag zum
Denken von Demokratie, deren Erfindung das unvergessliche Ereignis
seit der franzosischen Revolution darstellt. Das Fehlen einer vereinheitli-
chenden Letztbegrindung wirkt sich auf das Zentrum der Macht aus. An
die Stelle des definitiven Souverans tritt in der Demokratie eine bestimm-
te Leere. Leforts grundlegende These besagt, dass der Ort der Macht leer
ist: »Le lieu du pouvoir devient un lieu vide.« (Lefort 1986, 27) Diese
positive Leere verhindert eine totalitire SchlieSung des Politischen und
etabliert stattdessen einen produktiven Konflikt zwischen Staat und Zi-
vilgesellschaft als kontingente und immer wieder neu auszuhandelnde
Legitimationsbasis einer demokratischen Gesellschaft. Die Identitat der
Demokratie ist die produktive Auseinandersetzung, ja eine gelungene
»Institutionalisierung der Konflikte« (Lefort 1999, 51).

Indem die Demokratie »dem Konflikt auf der Ebene des offenen Wett-
bewerbs um die Macht Ausdruck verleiht, verschafft sie ihm einen sym-
bolischen Ausgang, der die Drohung des Auseinanderbrechens abzuwen-
den vermag, die bei ungehinderter Konfliktaustragung unweigerlich auf
dem Gemeinwesen lasten wiirde. « (Lefort/Gauchet 1971, 91) Der 6ffent-
liche Wettbewerb ist integrativ, denn er lasst die Gesellschaft nicht zer-
brechen. Seine Integrationsleistung zeigt sich namlich daran, dass eine
Demokratie mit der Etablierung produktiver 6ffentlicher Auseinander-
setzungen zugleich die Menschenrechte urbanisiert, welche den Biirgern
eine Teilhabe am o6ffentlichen und zugleich integrativen Wettbewerb um
die Instituierungsgestalt der Gesellschaft zusichert (Lefort 1980). Unge-
wohnlich und originell ist Leforts Auffassung, dass konflikthafte und
produktive Auseinandersetzungen ein Medium der Integration einer de-
mokratischen Gesellschaft sein konnen und nicht nur angeblich unstrit-
tige Traditionen oder Werte.

Mit seiner Theorie des Politischen ist Lefort gerustet, um auf die welt-
politischen Verdnderungen eingehen zu konnen, die seit dem Zusam-
menbruch des Staatssozialismus eingetreten sind. Den Interpretationen,
die ein Ende der Geschichte erwarten, stellt Lefort die Einsicht in den

108

hitps://dol.org/10.5771/9783748911654-106 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748911654-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONFLIKT ALS NORMALITAT

konflikthaften Charakter des Politischen entgegen. Gleichwohl kommt
es ihm darauf an, produktive und demokratiefordernde Konflikte vom
vernichtenden Krieg zu unterscheiden. Diese Intention, in deren Linie
auch eine wiederholte Beschiftigung mit dem Werk Hannah Arendts
liegt, pragt Leforts Stellungnahmen zu neueren Kriegen, der Situation
der Menschen- und Vélkerrechte und den Auswirkungen der Globali-
sierung (vgl. Lefort 1986, 59ff).

c. Konflikt als Normalitdt

Die politische Philosophie Claude Leforts wird von Paul Ricceur und
Niklas Luhmann rezipiert und kann auf die Idee, die Demokratie im
21. Jahrhundert durch den Dreiklang >Grindung-Fortfiihrung-Unterbre-
chung« zu charakterisieren und damit als produktiv-konflikthafte Form
zu verstehen, bezogen werden.

Lefort kann als Stichwortgeber der Gegenwart und der Widerkehr der
Idee des »konfrontativen Wesens der Politik« (Mouffe 2018, 15) gelten.
Entscheidend ist dabei, dass sich Lefort bereits von einem starken Kon-
zept der permanenten Revolution absetzt und damit auch von den In-
terventionen Cornelius Castoriadis’. Jener suchte im 20. Jahrhundert
Anknupfungspunkte fiir das Projekt einer Revolution der Autonomie.
In diesem Sinne deutete er den Pariser Mai 68 und auch die Revolution
in Ungarn. Dort machte er gar eine »plotzliche Offnung der Geschich-
te« (Castoriadis 2016, 72) aus. Lefort setzt wesentlich defensiver an. Er
wartet nicht auf die grofSe Losung, sondern sieht auf die Aktualitiat und
sieht dort den produktiven Konflikt als Normalitit am Werke. 68 brach-
te keine Revolution, was vor allem daran lag, »dass die Demokratie das
Regime ist, in dem der Konflikt, so intensiv er auch ist, auf normale Wei-
se seinen Platz findet.« (Lefort 2008, 91)

Die Demokratie schwankt in ihrer Form. Mal ist sie mehr eine direkte
Demokratie, mal geht sie eher in Richtung einer reprasentativen Demo-
kratie (vgl. Hirschman 1988). Die Verortung dieses politischen Modus
im Ethischen fithrt uns Emmanuel Levinas vor Augen.

109

hitps://dol.org/10.5771/9783748911654-106 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748911654-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Institutionalisierung von Konflikten
	b.  Der leere Ort der Macht
	c.  Konflikt als Normalität

