
106

13) C. Lefort: Konflikthafte Demokratie

»In der deliberativen, beratenden Politik, in der Politik der modernen 
Demokratien exponiert sich der Widerstreit.« (Lyotard 1987, 245) Wenn 
Lyotard den Widerstreit ins Zentrum der Demokratie stellt, dann ist da-
mit gesagt, dass das Schicksal nicht auf ein Gesamtziel zusteuert. Die 
großen Erzählungen erwiesen sich stets als exklusiv, da sie immer Perso-
nen, Völker, Kulturen ausgeschlossen und an den Rand gedrängt haben 
(vgl. Schnell 2017, 151f). In diesem Sinne spricht Paul Ricœur von ei-
ner »gewalttätigen Geburt aller zu Rechtsstaaten gewordenen Staaten.« 
(Ricœur 1996, 311)

Ein Widerstreit ist der Sache nach kein logischer Widerspruch von 
Aussagen, sondern ein Miteinander von Ansprüchen einer Dingpolitik. 
Wir hatten eine Demokratie als Gründung-Fortführung-Unterbrechung 
gekennzeichnet. Diese Trias impliziert eine Koexistenz des Heterogenen. 
Das Politische, das auf das Ethische antwortet, wäre somit nicht nur 
schöpferisch (Castoriadis), sondern auch konflikterprobt. Wir wollen 
den Beitrag von Claude Lefort zu diesem Gedanken kennenlernen.

a. Institutionalisierung von Konflikten

Claude Lefort zählt zu den nachhaltigsten Denkern des Politischen in 
den Jahren nach 1950. Lefort nennt im Vorwort seiner Elements d‘une 
critique de la bureaucratie (vgl. Lefort 1971) drei Perioden, die seine Ent-
wicklung ausmachen: Die Bekanntschaft mit Maurice Merleau-Ponty in 
den 1940er Jahren, die Zusammenarbeit mit Cornelius Castoriadis und 
Jean-Francois Lyotard in der trotzkistisch und damit antistalinistisch ge-
prägten Gruppe »Socialisme ou Barbarie« (Sozialismus oder Barbarei) 
bis 1958, dem Jahr von Leforts Austritt aus der Gruppe, und seither die 
Periode der Entfaltung des Denkens des Politischen und der Demokratie.

Der Phänomenologe Merleau-Ponty entwickelt in seinen Schriften 
zur Geschichte das Bild eines offenen, schöpferischen und nicht-teleo-
logischen Werdens von Sinn. Diese Sichtweise, die auch Castoriadis be-
einflusst, richtet sich gegen eine Bürokratisierung der Gesellschaft und 
eine Objektivierung von Geschichte. Lefort ediert Merleau-Pontys Wer-
ke Le visible et/l‘invisible (Merleau-Ponty 1964) und La prose du mon-
de (Merleau-Ponty 1969) und publiziert eigene Studien, die sich in des-
sen philosophischem Umfeld bewegen (vgl. Lefort 1978).

In der auf Analyse und politische Publizistik angelegten Arbeit der 
Gruppe »Socialisme ou Barbarie« entwickelt Lefort die phänomeno-
logische Perspektive weiter. Demnach ist die radikale Originalität des 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-106 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

Proletariats als schöpferische Produktivkraft der Geschichte zu begrei-
fen. Diese ist allerdings keiner objektiven, sondern nur einer praxisori-
entierten Analyse zugänglich. Leforts Anliegen ist die Erforschung der 
Erfahrung der Arbeiter (vgl. Lefort 1971, 45ff). Im Unterschied zur em-
pirischen Sozialforschung geht es dabei um eine politisch relevante Ex-
plikation der Einstellungen und Haltungen der Arbeiter im Vollzug ihres 
Alltagslebens. Das gelebte, implizite Verhältnis der Proletarier zu Gesell-
schaft und Arbeit kommt dabei so zum Ausdruck, dass die Proletarier 
in den entsprechenden Beschreibungen sich und ihre eigenen Erfahrun-
gen erkennen. Berichte und Zeugnisse der Arbeiter über das Alltagsleben 
in Fabriken, der Familie und in Kollektiven bezeugen, welche Themen 
für die Arbeiter in den 1950er Jahren von zentralem politischen Interes-
se sind: Organisation des Produktionsprozesses, Eigenarten sozialer Be-
ziehungen, Entlohnung, Freizeit, Geschichte, Zukunft. Das Wissen über 
die proletarische Situation durch Explikation und Interpretation der All-
tagserfahrungen der Proletarier führt zu einem präziseren politischen Be-
wusstsein, aber noch zu keiner Revolution im Zeichen des Sozialismus. 
Es bleibt zu beachten, dass zwischen das gelebte Verhältnis zur Gesell-
schaft und die sprachliche und symbolische Artikulation dieses gelebten 
Verhältnisses immer auch ein gewisser Bruch tritt, der Distanz zur Pra-
xis des Handelns beinhaltet und jede direkte politische Veränderungsak-
tion notwendig ausschließt.

Am Ende von Leforts Engagement in der Gruppe »Socialisme ou Bar-
barie« steht eine Meinungs- und Sachverschiedenheit im Verständnis des 
Politischen. Während Castoriadis das Projekt revolutionärer Politik an 
die Vorstellung einer gleichen Teilhabe aller an der Macht in einer auto-
nomen und direkten Form von Demokratie bindet, geht Lefort von ei-
ner Unhintergehbarkeit einer Machtteilung zwischen Zivilgesellschaft 
und Staat aus. Beide Denker vertreten aber weiterhin in unterschiedli-
cher Hinsicht die Auffassung, dass die Demokratie auf unzureichenden 
Gründen stehe. Nur durch die Andersheit eines »Magma«, wie Casto-
riadis sagt bzw. durch eine »letzte Unbestimmtheit« (Lefort 1983, 296) 
kann die Verfestigung des Politischen zu einem Totalitarismus verhindert 
werden. Marcel Gauchet bezeichnet die Bewegung dieses Denkens als 
Schritt von der totalitären Erfahrung zum Konflikt als »Erzeugung des 
gesellschaftlichen Bandes« (Gauchet 1976, 232).

Lefort fügt dem Denken des Politischen die Idee hinzu, dass ein Fun-
dament letzter Gewissheiten obsolet ist, dass Auseinandersetzungen pro-
duktiv sein und dass eine »Institutionalisierung der Konflikte« (Lefort 
1999, 51) eine Stärkung der Demokratie darstellen können.

Diese nichtfundamentalistische Position betrachtet demokratische 
Verfahren wie den Wahlvorgang als eine Möglichkeit der Erneuerung 
und Stabilisierung des Gemeinwesens. Die demokratische Wahl ist für 
Lefort somit nicht, wie Rousseau oder auch Castoriadis annehmen, 

INSTITUTIONALISIERUNG VON KONFLIKTEN 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-106 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

entweder leere Routine oder Pseudolegitimation, die der Ideologiebil-
dung dient, sondern eine grundsätzliche Kraft der Demokratie. Der 
Wahl kommt »das Vermögen zu, das Gesellschaftliche gleichsam in sei-
ne Gründerzeit zurückzuführen«, so dass das Gesellschaftliche nachträg-
lich an seine »Gründung anzuknüpfen« (Lefort, Gauchet 1971, 118) in 
der Lage ist. Erneuerung und Stabilisierung ereignen sich durch konflik-
thafte Auseinandersetzung hindurch und tragen zum Gelingen von De-
mokratie bei.

b. Der leere Ort der Macht

Im Zentrum von Leforts politischer Philosophie steht ein Beitrag zum 
Denken von Demokratie, deren Erfindung das unvergessliche Ereignis 
seit der französischen Revolution darstellt. Das Fehlen einer vereinheitli-
chenden Letztbegründung wirkt sich auf das Zentrum der Macht aus. An 
die Stelle des definitiven Souveräns tritt in der Demokratie eine bestimm-
te Leere. Leforts grundlegende These besagt, dass der Ort der Macht leer 
ist: »Le lieu du pouvoir devient un lieu vide.« (Lefort 1986, 27) Diese 
positive Leere verhindert eine totalitäre Schließung des Politischen und 
etabliert stattdessen einen produktiven Konflikt zwischen Staat und Zi-
vilgesellschaft als kontingente und immer wieder neu auszuhandelnde 
Legitimationsbasis einer demokratischen Gesellschaft. Die Identität der 
Demokratie ist die produktive Auseinandersetzung, ja eine gelungene 
»Institutionalisierung der Konflikte« (Lefort 1999, 51).

Indem die Demokratie »dem Konflikt auf der Ebene des offenen Wett-
bewerbs um die Macht Ausdruck verleiht, verschafft sie ihm einen sym-
bolischen Ausgang, der die Drohung des Auseinanderbrechens abzuwen-
den vermag, die bei ungehinderter Konfliktaustragung unweigerlich auf 
dem Gemeinwesen lasten würde.« (Lefort/Gauchet 1971, 91) Der öffent-
liche Wettbewerb ist integrativ, denn er lässt die Gesellschaft nicht zer-
brechen. Seine Integrationsleistung zeigt sich nämlich daran, dass eine 
Demokratie mit der Etablierung produktiver öffentlicher Auseinander-
setzungen zugleich die Menschenrechte urbanisiert, welche den Bürgern 
eine Teilhabe am öffentlichen und zugleich integrativen Wettbewerb um 
die Instituierungsgestalt der Gesellschaft zusichert (Lefort 1980). Unge-
wöhnlich und originell ist Leforts Auffassung, dass konflikthafte und 
produktive Auseinandersetzungen ein Medium der Integration einer de-
mokratischen Gesellschaft sein können und nicht nur angeblich unstrit-
tige Traditionen oder Werte.

Mit seiner Theorie des Politischen ist Lefort gerüstet, um auf die welt-
politischen Veränderungen eingehen zu können, die seit dem Zusam-
menbruch des Staatssozialismus eingetreten sind. Den Interpretationen, 
die ein Ende der Geschichte erwarten, stellt Lefort die Einsicht in den 

C. LEFORT: KONFLIKTHAFTE DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-106 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

konflikthaften Charakter des Politischen entgegen. Gleichwohl kommt 
es ihm darauf an, produktive und demokratiefördernde Konflikte vom 
vernichtenden Krieg zu unterscheiden. Diese Intention, in deren Linie 
auch eine wiederholte Beschäftigung mit dem Werk Hannah Arendts 
liegt, prägt Leforts Stellungnahmen zu neueren Kriegen, der Situation 
der Menschen- und Völkerrechte und den Auswirkungen der Globali-
sierung (vgl. Lefort 1986, 59ff). 

c. Konflikt als Normalität

Die politische Philosophie Claude Leforts wird von Paul Ricœur und 
Niklas Luhmann rezipiert und kann auf die Idee, die Demokratie im 
21. Jahrhundert durch den Dreiklang ›Gründung-Fortführung-Unterbre-
chung‹ zu charakterisieren und damit als produktiv-konflikthafte Form 
zu verstehen, bezogen werden. 

Lefort kann als Stichwortgeber der Gegenwart und der Widerkehr der 
Idee des »konfrontativen Wesens der Politik« (Mouffe 2018, 15) gelten. 
Entscheidend ist dabei, dass sich Lefort bereits von einem starken Kon-
zept der permanenten Revolution absetzt und damit auch von den In-
terventionen Cornelius Castoriadis’. Jener suchte im 20. Jahrhundert 
Anknüpfungspunkte für das Projekt einer Revolution der Autonomie. 
In diesem Sinne deutete er den Pariser Mai 68 und auch die Revolution 
in Ungarn. Dort machte er gar eine »plötzliche Öffnung der Geschich-
te« (Castoriadis 2016, 72) aus. Lefort setzt wesentlich defensiver an. Er 
wartet nicht auf die große Lösung, sondern sieht auf die Aktualität und 
sieht dort den produktiven Konflikt als Normalität am Werke. 68 brach-
te keine Revolution, was vor allem daran lag, »dass die Demokratie das 
Regime ist, in dem der Konflikt, so intensiv er auch ist, auf normale Wei-
se seinen Platz findet.« (Lefort 2008, 91) 

Die Demokratie schwankt in ihrer Form. Mal ist sie mehr eine direkte 
Demokratie, mal geht sie eher in Richtung einer repräsentativen Demo-
kratie (vgl. Hirschman 1988). Die Verortung dieses politischen Modus 
im Ethischen führt uns Emmanuel Levinas vor Augen.

KONFLIKT ALS NORMALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-106 - am 26.01.2026, 05:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Institutionalisierung von Konflikten
	b.  Der leere Ort der Macht
	c.  Konflikt als Normalität

