7. Der Riickzug als Liebesheweis: 1985-1990

Im Jahr 1985 iibernahm der Stadtplaner Charles Betterton im Namen der »Stelle«-
Gemeinschaft die Redaktion der Zeitschrift Communities von Paul Freundlich und
der Kommune »Twin Oaks« und fithrte die Zeitschrift innerhalb weniger Mona-
te an den Rand des Bankrotts. Paul Freundlich gab die Redaktionsaufgaben nach
10 Jahren weiter, um eine grofie amerikanische Dachgenossenschaft aufzubauen,
die er »Coop America« nannte. Die egalitire Gemeinschaft »Twin Oaks«, welche
die Zeitschrift seit deren Griindung im Jahr 1972 unterstiitzte, zog sich ebenfalls
zuriick, um die freiwerdende Arbeitszeit fiir andere Projekte einzusetzen. Obwohl
Betterton mit ehrgeizigen Zielen antrat, entwickelte sich Communities in der Zeit
seiner Herausgeberschaft schlecht. Nach nicht einmal drei Jahren erschien das Ma-
gazin zum ersten Mal seit seiner Griitndung unregelmifig und stand kurz vor dem
Aus. Zu dieser Entwicklung trug das geringe Engagement der Bewohner*innen der
»Stelle«-Gemeinschaft bei.

Die »Stelle«-Gemeinschaft war aus der Trennung einer neureligiésen Bewe-
gung hervorgegangen, die sich »Lemurier« nannten. Die »Lemurier« bildeten sich
in den 1930er Jahren um den Mythos einer Pazifikinsel. Sie glaubten daran, dass
die Insel »Lemuria« vor langer Zeit untergegangen sei und sich bald wieder aus
dem Meer erheben wiirde — mit katastrophalen Konsequenzen fiir die Mensch-
heit. Zu einem Bruch innerhalb der Glaubensgemeinschaft kam es, als der Lemu-
rier Richard Kieninger die zu erwartende Katastrophe auf den 5. Mai im Jahr 2000
datierte und in seinem Buch »The ultimate Frontier« beschrieb, das unter dem
Kiinstlernamen Eclat Kueshana in den 1960er Jahren erschien. Nach dem Bruch
zwischen Kieninger und Teilen der Lemurier, sah sich dieser von einer »unsicht-
baren Bruderschaft« dazu angeleitet, eine neue Glaubensgemeinschaft in Illinois
zu griinden. In der neuen Gemeinschaft sollte das »Konigreich Gottes« entstehen;
er nannte sie »Stelle«<-Gemeinschaft (#66,17-21). Als auch »Stelle« Mitte der 1980er
Jahre mit ihrem Griinder brach, loste sich die Gemeinschaft nicht auf, sondern
Offnete sich fiir Personen, die nicht an den Mythos von »Lemuria« glaubten (Miller
1998: 189-190).

Als Charles Betterton die Zeitschrift Communities im Namen der »Stelle«-
Gemeinschaft iibernahm, beriefen sich die Bewohner*innen also nicht mehr auf

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Riickzug als Widerstand

den Mythos von Lemuria als Grundlage der Gemeinschaft, sondern auf zwei
Grundannahmen und Ziele (#63,9-10). Erstens glaubten sie an dramatische bevor-
stehende Naturkatastrophen — ob nun verbunden mit der Insel »Lemuria«, mit der
Ubernutzung natiirlicher Ressourcen oder dem menschengemachten Klimawandel
— und wollten die Menschheit vor diesen nahenden Katastrophen schiitzen oder
zumindest Teile der Zivilisation bewahren. Hierzu fithrten sie wissenschaftliche
und pseudo-wissenschaftliche Experimente durch. Die »Stelle«-Gemeinschaft be-
schrieb sich daher selbst als: »Scientist/philosophers dedicated to improving and
maintaining the best of civilization«. Zweitens wollten die Bewohner*innen von
»Stelle« die Menschheit zur Entfaltung ihres vollen Potenzials fithren. Hierzu for-
derten sie die »Exzellenz« in jedem Individuum und insbesondere in den Kindern,
die in der »Stelle«-Gemeinschaft aufwuchsen und deren Intelligenzquotient als
Beleg fiir den Erfolg der Gemeinschaft regelmiflig gemessen wurde (#66,19-20).

Aus dieser kurzen Darstellung wird einerseits ersichtlich, warum Communities
an die »Stelle«-Gemeinschaft iibergeben wurde. Nicht nur handelte es sich mit 125
Einwohner*innen um ein relativ groRes Gemeinschaftsprojekt. Da unter den Be-
wohner*innen einige Wissenschaftler*innen und Ingenieur*innen waren, die Ge-
meinschaft Exzellenz als Ziel ausgab und wohlhabend war, traute man der Grup-
pe zu, die Produktion und Distribution der Zeitschrift effizient zu organisieren.
Andererseits wurde dabei jedoch jene Spannung unterschitzt, welche die »Stel-
le«-Gemeinschaft nach ihrer Offnung im Jahr 1982 durchzog. Auf der einen Seite
wollte die Gemeinschaft etwas fiir die Auflenwelt tun, gar die Zivilisation durch
die Erfindung neuer Technologien retten. Dies wollten die Bewohner*innen errei-
chen, indem sie ihre Forschung, ihre Gemeinschaft und ihr Leben perfektionierten.
Auf der anderen Seite blieb vor dem Hintergrund dieser Aufgabe nur wenig Zeit
und Raum fiir Aktivititen, die diesen Zielen nicht unmittelbar dienten. Insofern
individuelle Exzellenz als Ziel der Gemeinschaft galt, waren die Bewohner*innen
(auch finanziell) auf sich selbst gestellt und hatten daher Schwierigkeiten, sich als
Kollektiv zu organisieren. So reichte ihre Zeit nicht, um Aufgaben fir jenes Ma-
gazin zu ibernehmen, das auf Perspektivenvielfalt und Verstindigung statt auf
wissenschaftliche Einsichten und Perfektion zielte. Resigniert und etwas verbittert
resiimmiert Betterton im Jahr 1987: »While we have been able to involve a growing
number of Stelle residents in the work with Communities, most residents are too
busy with other activities to get involved« (#74,2).

Diese Anekdote ist dem folgenden Kapitel tiber die Jahre 1985 — 1990 deswe-
gen vorangestellt, weil in ihr die wesentlichen Charakteristika, Fragen und Kimp-
fe der Zeit in der Kommunenbewegung aufscheinen. Die Darstellung der »Stelle«-
Gemeinschaft zeigt erstens, dass sich der Kampf gegen 6konomische Ungleichheit
fiir viele Bewegungsakteur*innen mehr und mehr in den Hintergrund schob, wih-
rend Fragen der Okologie und der Nachhaltigkeit stirker in den Vordergrund riick-
ten. Die Anekdote zeigt zweitens, dass sich der Charakter der Bewegung mit der

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Riickzug als Liebesbeweis: 1985-1990

Abspaltung der Genossenschaftsbewegung in den frithen 1980er Jahren verindert
hatte. Ende der 1980er Jahre stand wieder das gemeinschaftliche Leben im Vor-
dergrund und utopische und esoterische Positionen dominierten die Diskussion.
Drittens weist diese Erzihlung paradigmatisch aufjene Spannung hin, welche den
radikalen Widerstand der spiten 1980er Jahre durchzog: die Spannung zwischen
eigener Perfektion einerseits und dem Kontakt nach Auflen andererseits.

Auf der Ebene des Magazins zeigte sich diese Spannung darin, dass die Bewoh-
ner*innen von »Stelle« das Magazin Communities vernachlissigten, weil ihnen sonst
die Zeit und das Geld fiir ihre eigenen Ziele — individuelle Exzellenz und Forschung
— fehlten. Auf der Inhaltsebene des Magazins zeigte sich diese Spannung in einer
Abwendung von der konkreten, aber widerspriichlichen Praxis von Kollektiven und
Gemeinschaften und der stirkeren Hinwendung zu abstrakten Zusammenhingen
und Einsichten. Auf der Ebene der Bewegung mussten viele Gemeinschaften ab-
wigen, ob sie Zeit und Geld in den Kontakt mit Besucher*innen und Interessierten
investierten oder lieber in den Ausbau der Gemeinschaft. Die Spannung zeigte sich
aber auch in der Frage, wie man nachhaltig leben sollte, ohne sich dafiir von der
Auflenwelt abzuschotten.

Um die Kommunenbewegung in den Jahren 1985 — 1990 zu beschreiben und
zu deuten, werde ich zuerst im Detail beleuchten, wie Communities in dieser Phase
der Zeitschrift produziert wurde — insofern es sich dabei um eine Praxisrekon-
struktion handelt, ziele ich hier insbesondere auf implizite Wissensinhalte und
praktische Probleme der Bewegung (7.1). Danach rekonstruiere ich anhand der in
der Zeitschrift veréffentlichten Artikel die Konturen der Bewegung und deren ex-
pliziertes Selbstverstindnis (7.2.). Ausgehend von dieser Rekonstruktion, deute ich
die Kommunen der Jahre 1985 — 1990 als Widerstand, der durch die Griindung von
alternativen Organisationen, den eigenen Alltag und die soziale Situation insge-
samt radikal zu verindern suchte (7.3.).

7.1 Das Magazin
71.1  Produktionsprozess

Der Produktionsprozess von Communities lief in der »Stelle«-Gemeinschaft« nur
schleppend an. Da Charles Betterton kaum Unterstiitzung aus den Reihen seiner
Gemeinschaft bekam, kam es schon frith zu Engpissen. Das neue Herausgeber*in-
nenteam war personell unterbesetzt und stand finanziell von Beginn an knapp vor
dem Abgrund. Im Sommer 1987, nur knapp zwei Jahre nachdem Betterton die Zeit-
schrift itbernommen hatte, baten die Herausgeber*innen ihre Leser*innen um Un-
terstiitzung:

12.02.2026, 18:50:01.

159


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Riickzug als Widerstand

»We believe Communities is an important and worthwhile publication. We are will-
ing to continue to provide hundreds even thousands of hours of volunteer work in
this labor of love. But for us to do so, we need your support and understanding.
If you are willing to help in a more direct way such as donating or lending money
or perhaps by writing articles or guest editing an issue, please write or call. For
someone interested enough to join us in this adventure, we would be willing to
provide room and board (and possibly a small allowance) to an intern. Give us a
call if you're interested« (#74, 2+36).

Jedoch verhallt der Aufruf einigermaflen ungehért. In der folgenden Ausgabe, die
erst ein Jahr spiter erscheint, heifdt es dann blumig: »While we did receive a few
beautiful and heartfelt letters of support, the other types of assistance we requested
haver't materialized« (#75, 4). Kurz und gut: die Leser*innen und die Bewegung
waren also nicht bereit oder in der Lage, Arbeit oder Geld in Communities zu inves-
tieren. Im Vokabular der »Stelle«-Gemeinschaft stellt Betterton nach zwei Jahren
als Herausgeber fest, dass die Arbeit an Communities eine Herausforderung fiir die
Bewohner*innen von »Stelle« darstellte, weil fiir die Zeitschrift Ressourcen bend-
tigt wurden, die dann an anderer Stelle nicht mehr zur Verfiigung standen. In einer
fir die Stelle-Gemeinschaft typischen Formulierung notiert Betterton: »Our work
on Communities has been growth endangering in addition to the obvious growth«
(#74,36).

Dennoch hatten die Herausgeber*innen der Zeitschrift in der Sommerausgabe
des Jahres 1988 gute Neuigkeit fiir die Leser*innen von Communities zu verkiin-
den: Man spreche mit einer wiederbelebten Netzwerkorganisation intentionaler
Gemeinschaften, dem »Fellowship for intentional communities«, itber deren Mog-
lichkeiten, die Herausgeberschaft der Zeitschrift zu iibernehmen (#75,4). Damit tat
sich also einerseits eine vielversprechende Zukunftsperspektive fiir das Magazin
auf; gleichzeitig blieb vorerst unklar, wie die unmittelbare Zukunft des Magazins
aussehen sollte. Bis dies geklirt wire, schreiben die Herausgeber*innen pragma-
tisch, miisse man Communities von einem »quarterly« in ein »periodical« umwan-
deln. Damit war der Erscheinungstermin der nichsten Ausgabe auf unbestimmte
Zeit aufgeschoben. Betterton begleitete hiernach keine Ausgabe von Communities
mehr redaktionell. Erst im Jahr 1990 bekennt sich die wiederbelebte Netzwerkor-
ganisation intentionaler Gemeinschaften, das »Fellowship for intentional commu-
nities« (FIC), zum Magazin. Gemeinsam mit Betterton produzieren sie das neues-
te »Directory« und iibernehmen schlieRlich die Herausgeberschaft der Zeitschrift
(#79,3).

7.1.1.1  Auflage und Finanzierung
Als Charles Betterton Communities im Jahr 1985 iibernahm, war die finanzielle La-
ge prekir. Das Magazin konnte schon in den 1980er Jahren nur deswegen weiter

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Riickzug als Liebesbeweis: 1985-1990

produziert werden, weil es von der Kommune »Twin Oaks« und anderen Organi-
sationen der Alternativkultur unterstiitzt wurde. So musste auch der Umzug der
Zeitschrift iiber ein Darlehen aus der Szene finanziert werden (#71,4).

Im Verlauf der folgenden finf Jahre verbesserte sich die finanzielle Situation
der Zeitschrift nicht, obwohl die Herausgeber*innen unterschiedliche Mafinahmen
ergriffen. Erstens erhohten die Herausgeber*innen z.B. den Abonnementpreis im
Jahr 1986 auf $16.00 (entspricht ca. $37 in 2018)" und begriindeten diesen Schritt
mit einer Studie, die ein befreundetes Unternehmen fiir sie durchgefithrt habe.
Laut dieser Studie tiber sieben »Fachpublikationen« sei der Abonnementpreis von
Communities um 30 % geringer als der Durchschnittspreis der anderen Zeitschrif-
ten. Deswegen sei man der Meinung, die Preiserh6hung auf $16 sei gerechtfertigt
(#71,4). Zweitens versuchten die neuen Herausgeber*innen die Einnahmen auch
durch Werbung und Anzeigen zu erhéhen, die sie als relevant fiir Kommunard*in-
nen und gemeinschaftliches Leben ansahen. Dieses Angebot wurde teilweise von
Kommunen angenommen, die ihre eigenen Gemeinschaften bewarben, aber auch
von Unternehmen, die an New Age Ideen ankniipfen (z.B. #69,9). Drittens ver-
suchten die Herausgeber*innen auch iiber die etablierte Sektion »Reach« Geld ein-
zunehmen. Wenn eine Gemeinschaft in dieser Sektion dargestellt werden wollte,
musste sie nun einen geringen Betrag zahlen. Viertens rief auch der ehemalige
Herausgeber der Zeitschrift, Paul Freundlich, noch einmal eindringlich dazu auf,
die Zeitschrift zu abonnieren, wenn man nicht auf sie verzichten wolle.

»The economic reality of Communities is an annual deficit of several thousand dol-
lars. It’s only that low because of substantial volunteer time. Communities has gen-
erated a very real flow of membership to hundreds of intentional communities
over the past dozen years. Membership is the lifeblood of communities. I'd like
to speak directly to those communities and groups who have a long-term stake
in this information-membership flow, and to those individuals who believe in the
importance of a communities movement: If Communities didn't exist, we’d have to
invent it.« (#70)

Doch diese Versuche blieben am Ende erfolglos. Das Magazin verkaufte sich im-
mer schlechter. 1986 wurden nur noch etwas iiber 3.000 Ausgaben verkauft. In den
folgenden Jahren erschien die Zeitschrift bereits unregelmifig. Im Jahr 1990, als
das FIC die Herausgeberschaft iibernahm, hatten sich insgesamt mehr als $15.000
Schulden angehiuft (inflationsbereinigt etwa $27.000) (#79,3).

1 www.in2o13dollars.com/1986-dollars-in-20182amount=16.

12.02.2026, 18:50:01.

161


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Riickzug als Widerstand

7.1.2 Inhaltliche Ausrichtung und Selbstverstandnis

Die »Stelle«-Gemeinschaft iibernahm das Magazin mit ehrgeizigen Zielen. Noch
im Jahr 1985 gab sich Charles Betterton iiberzeugt, das Magazin unter seiner Fith-
rung auf solidere Beine stellen zu konnen:

»Stelle will seek to widen our relevance to the communities movement; engage
the support of strong communities; promote and publicize the magazine; and un-
derwrite our operating costs while we transition towards a stronger, more useful
publication« (#64, 3).

Zwar stellen die Herausgeber*innen — wie bereits beschrieben - iiber die Jahre
fest, wie schwierig es ist, Communities finanziell auf solidere Fiifle zu stellen. Die
anderen Versprechen 16sen die neuen Herausgeber*innen aber ein: Sie versuchen
die Relevanz des Magazins fur die Bewegung zu vergrofern indem sie auch die
vielen spirituellen Perspektiven in der Bewegung stirker zu Wort kommen las-
sen, als dies die sikulare, egalitire Gemeinschaft »Twin Oaks« getan hatte. Mit
dieser stirkeren Einbindung von spirituellen Perspektiven, die auch der »Stelle«-
Gemeinschaft nahestehen, dndert sich auch der Fokus der Berichterstattung. Die
Herausgeber*innen Paul Freundlich und Melissa Wenig hatten viel Wert darauf
gelegt, dass konkrete Projekte und gelebte Praxis beschrieben wurden, damit auch
Probleme und Widerspriiche in der Bewegung sichtbar witrden. Unter den neuen
Herausgeber*innen bewegt sich die Zeitschrift von dieser Ausrichtung weg. Expli-
zit heifdt es etwa zu Beginn einer Ausgabe (#69,3):

»Good works< projects abound in the world. We could have called on some to be
included here, butitis not my impression more good works will bring creative and
lasting change to our harried planet. Something deeper, something more funda-
mental and genuine is required of us«.

So erscheinen in den Jahren zwischen 1985 und 1990 also immer weniger Artikel,
die sich mit der mithsamen Praxis von Kollektiven beschiftigen, die im Kleinen
etwas besser machen wollen. Stattdessen beschiftigen sich immer mehr Artikel
mit der Tiefenstruktur der globalen Situation, in der sich viele Kommunard*innen
wiederfanden, oder einer allumfassenden Losung.

Neben diesem neuen Schwerpunkt auf abstrakte Einsichten und teilweise spi-
rituelle Themen, binden die neuen Herausgeber*innen zudem auch Wissenschaft-
ler*innen ein, die sich nicht als Teil der Bewegung verstehen. Eine gesamte Aus-
gabe verantwortete etwa der Historiker Donald Pitzer, der fiir seine Arbeiten zu
intentionalen Gemeinschaften bekannt ist (#86). Die Ausgabe ist gestaltet wie ein
akademisches Journal und enthilt Artikel von Wissenschaftler*innen, die sich mit
»historischen Gemeinschaften« beschiftigen, was auch der Titel der Ausgabe ist.

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Riickzug als Liebesbeweis: 1985-1990

Diese neue Nihe zur Wissenschaft driicke sich auch darin aus, dass zum ersten
Mal in der Geschichte der Zeitschrift die akademischen Titel von Autor*innen ge-
nannt werden. Auch gegeniiber Adelstiteln haben die Herausgeber*innen in dieser
Phase weniger Berithrungsingste. So zitiert man etwa selbstverstindlich »Prince
Charles« Gedanken zur Umweltzerstorung (#74,31) und »Sir George Trevelyans«
Voraussagen zum »neuen Zeitalter« (#69,6). Damit hat die Zeitschrift, die in den
frithen 1970er Jahren — wenn tiberhaupt — ihre Autor*innen nur anhand von Kose-
namen, wie »Sunnyx, identifizierte einen weiten Weg zuriickgelegt.

Nicht zuletzt fithren die neuen Herausgeber*innen eine Kurzbeschreibung der
Autor*innen ein, die jeweils unter den Artikeln gedruckt wird. Darin liefert die
Zeitschrift meist Hinweise darauf, warum der Autor oder die Autorin als Autoritit
auf dem Gebiet anzusehen ist, von dem der Artikel handelt.

7.1.3 Das Magazin Communities: Medium in der Krise

Communities schlug also in der krisenhaften Phase zwischen 1985 und 1990 einen
neuen Ton an. Spirituelle Sichtweisen wurden stirker in den Fokus geriickt. Da-
bei verschwand die Darstellung von konkreten Praktiken zugunsten von allum-
fassenden Perspektiven. Die Zeitschrift riickte zudem niher an den Mainstream
heran. Die Herausgeber*innen fiithrten die Nennung von akademischen Titeln und
Adelstiteln ein, druckten Werbung und betrieben sogar ein wenig Marktforschung.
Dabei fanden sich die Herausgeber*innen des Magazins jedoch gefangen in einer
Spannung zwischen Selbstperfektionierung einerseits und Arbeit fir die Aufien-
welt andererseits. Hiufig zogen beide Ideale in entgegengesetzte Richtungen. Die-
se Spannung zeigt sich z.B. daran, dass der Herausgeber Betterton kaum Mither-
ausgeber®innen in der »Stelle«-Gemeinschaft fand, weil die Bewohner*innen nach
individueller Exzellenz strebten und das Magazin in dieser Hinsicht hinderlich er-
scheint. Die Spannung zeigt sich aber auch darin, dass einige Kommunen von der
Zeitschrift Communities profitierten, insofern ihnen die Zeitschrift potenzielle neue
Mitglieder zutrieb; zugleich war aber niemand gewillt oder in der Lage, Geld oder
Zeit fur die gemeinsame Sache aufzuwenden.

Diese Rekonstruktion des Produktionsprozesses weist auch auf die Blindstellen
der Zeitschrift in jener Phase hin. Communities druckte 1985 -1990 nur 12 Ausgaben
und damit deutlich weniger, als in den anderen analysierten Perioden. Insgesamt
sind also weniger unterschiedliche Perspektiven in dieser Phase in der Zeitschrift
vertreten. Zudem fokussierte die Zeitschrift zu dieser Zeit stark auf spirituelle Ge-
meinschaften und entfremdete manche Gruppierungen, die sich als »politisch«
verstanden. Diese Bemerkungen sind einerseits als Einschrinkung der Aussage-
kraft des weiter unten analysierten Materials zu verstehen. Andererseits zeigen sie
aber auch einen wesentlichen Trend an: denn immerhin wurden diese Einschran-
kungen praktisch wirksam und fithrten zu der spezifischen Form von Bewegung,

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Riickzug als Widerstand

welche ich hier »die« Kommunenbewegung nenne. Der folgende Abschnitt liefert
ein Bild dieser Bewegung in den spiten 1980er Jahren.

7.2 Die Bewegung

Communities war in den spiten 1980er Jahren das Magazin einer Bewegung in der
Krise: alte Zusammenhinge und Selbstverstindlichkeiten gerieten ins Wanken,
wihrend gleichzeitig eine ungeheure Innovationskraft freigesetzt wurde, welche
die 1990er Jahre der Bewegung entscheidend prigen wiirden. Nach der Abspaltung
der Genossenschaftsbewegung in den frithen 198cer Jahren (vgl. Kap. 6), wendete
sich die Kommunenbewegung wieder stirker dem gemeinschaftlichen Leben zu.
Dies spiegelt sich auch in den Artikeln, die in Communities gedruckt wurden. In der
folgenden Darstellung ist abgetragen, von welcher Praxis die im Magazin erschie-
nenen Artikel handelten (Abbildung 14).

Abbildung 14

Gegenstédnde der Berichterstattung 1985 - 1990

= Aktivismus und Protest
u Alternative Organisationen - wirtschaftlich
= Alternative Organisationen - ideell

= Lebensstil
= Gemeinschaftlich Leben
# Austausch und Vernetzung

= Politische und Soziale Bedingungen

Dabei unterscheide ich Texte, die sich mit Aktivismus und Protest beschiftigen
(z.B. einer Demonstration), von jenen, die sich mit alternativen Organisationen
beschiftigen (z.B. einer alternative Schule), und jenen, die Fragen des Lebensstils
diskutieren (z. B einer neue Ernihrungsweise). Ich unterscheide jene Texte, in de-
nen es explizit um gemeinschaftliches Leben geht (z.B. Kommunen), von jenen,
die sich mit Austausch und Vernetzung beschiftigen (z.B. dem Magazin), und je-
nen, welche auf den sozialen Kontext verweisen. Hatte sich in den Jahren 1970 -
1980 noch jeder vierte Artikel in Communities mit »6konomischen Alternativen« be-
schiftigt, machten Berichte tiber alternative Organisationen Ende der 1980er Jahre
insgesamt weniger als 20 % der Artikel aus (nur 7 % entfallen auf alternative éko-
nomische Organisationen). Aktivismus und Protest — in den spiten 1970er Jahren

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Riickzug als Liebesbeweis: 1985-1990

das wichtigste Thema der Berichterstattung — verloren ebenfalls an Bedeutung.
Beschiftigte sich noch etwa jeder vierte Artikel in den spiten 1970er Jahren mit
Protesten und Fragen von politischer Organisation, ist dieser Anteil in den spiten
1980er Jahren nur noch halb so grofR. Dafiir steht nun eindeutig wieder das gemein-
schaftliche Leben im Mittelpunkt der Diskussion, dem sich mehr als ein Drittel der
Artikel widmet (37 %). Stark an Wichtigkeit gewonnen hat zudem der Bereich Ver-
netzung und Austausch. Insgesamt zeigt sich schon in dieser Abbildung, dass sich
die Kommunenbewegung der spiten 1980er Jahre nicht mehr als Teil einer grofRen
Gegenkultur verstand, sondern - viel spezifischer — als Zusammenschluss inten-
tionaler Gemeinschaften.

Darauf deutet auch die Tatsache hin, dass in den spiten 1980er Jahren eine
Netzwerkorganisation intentionaler Gemeinschaften wiederbelebt wurde, deren
Waurzeln bis in die 1940er Jahre zuriickreichte: das »Fellowship for intentional com-
munities« (FIC). Die Wiederbelebung dieser Organisation ist fiir das Verstindnis
der Kommunenbewegung der spaten 1980er Jahre deswegen von Bedeutung, weil
hiermit ein Prozess der Riickbesinnung auf jene Wurzeln der Bewegung beginnt,
die zeitlich noch vor der Gegenkultur liegen.

Um die Art dieser Riickbesinnung zu verdeutlichen, soll das wiederbelebte FIC
hier mit groben Pinselstrichen dargestellt werden.* Das FIC wurde in den 1940er
Jahren vom Anti-Kriegs-Aktivisten Arthur Morgan gegriindet, der sich dafiir ein-
setzte, den Gemeinschaftsgedanken stirker gesellschaftlich zu verankern (Miller
1998: 163-164). Das FIC war zu dieser Zeit nicht mehr als ein loser Zusammen-
schluss intentionaler Gemeinschaften, die sich zusammengetan hatten, um unter-
einander Waren auszutauschen. Als sich dies jedoch als unpraktisch herausstellte,
wurde das Netzwerk lediglich zum inhaltlichen Austausch genutzt (#97,12). Insge-
samt gehorten 1953 etwa zwolf intentionale Gemeinschaften zum FIC (vgl. Miller
1998: 162 — 179). Dazu zihlten sowohl eher religiés orientierte Gruppen, wie die
wiedertiuferische »Bruderhofgemeinschaft, als auch eher politische Zusammen-
schliisse. Zum FIC konnten intentionale Gemeinschaften gehéren, wenn sie die
Mitgliedskriterien erfiillten (vgl. Miller 1998: 164-165): Es musste sich um Gruppen
handeln, die vereint lebten, um ein Ziel zu erreichen; die aus mindestens 3 Fami-
lien oder 5 Erwachsenen bestanden; die materiellen Besitz teilten (Land und/oder
Gebiude); und die fir Gewaltlosigkeit, Demokratie, Kooperation, Toleranz in reli-
giosen Fragen und Wahlfreiheit in Lebensformfragen einstanden (Oved 2013: 11).
Ende der 1950er Jahre geriet das FIC in eine Krise, als die grof3te Gemeinschaft des
Verbunds, die wiedertiuferische »Bruderhofgemeinschaft«, das FIC verlieR (Miller
1998: 164). Geldschwierigkeiten und ideologische Auseinandersetzungen taten das
Ubrige. Seit Ende der 1950er Jahre blieb vom FIC lediglich ein kleiner Fonds iibrig,
der dazu genutzt wurde, Gemeinschaftsprojekte finanziell zu unterstiitzen (z.B.

2 Vgl. zur frithen Geschichte des FIC auch Kapitel 4.

12.02.2026, 18:50:01.

165


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Riickzug als Widerstand

wurde die Griitndung von Communities hierdurch unterstiitzt). Als im Jahr 1986 un-
terschiedliche Kommunard*innen auf Einladung von Charles Betterton die »Stel-
le«-Gemeinschaft besuchten, um iiber eine Wiederbelebung des FIC zu beraten
(#71/72,44), kniipfen sie also einerseits an die Vorstellung von einer demokrati-
schen, kooperativen Welt ohne Gewalt und Krieg an, andererseits aber auch an
eine stirkere Zuriickhaltung, was Fragen des Lebensstils angeht.

Die Wiederbelebung des FIC deutet auf das Entstehen eines neuen Selbst-
verstindnisses unter den Kommunard*innen hin. So nennen sich viele Kommu-
nard*innen der 1980er Jahre »New Utopians« und grenzen sich explizit von den
als unorganisiert wahrgenommenen »Hippie-Kommunen« der 196oer Jahre ab.
Ein Kommunarde bringt die Unterschiede zu den 1960er Jahren wie folgt auf
den Punkt: Die »New Utopians« seien weniger politisch, dafiir finanziell stirker
als die 1960er Kommunen; sie seien weniger deutlich in ihrer Forderung nach
Vergemeinschaftung, dafiir stirker in der gegenseitigen Unterstiitzung; sie béten
zudem etwas, das es in den 1970er Jahren kaum gab: einen Lohn, von dem man
leben kann (#70,10). Teilweise geht mit dieser scharfen Abgrenzung von den 1960er
Jahren und der Riickbesinnung auf alte Ideale der Bewegung auch eine politische
Abgrenzung gegeniiber den eindeutig links positionierten Kommunen der frithe-
ren Jahre einher. So meinen manche der »New Utopiansc, sie prisentierten eine
neue Form der Politik, die weder links noch rechts sei, sondern sich aus der Sorge
um die Welt und die Mitmenschen speise (#85,13). Diese Abgrenzungen gegeniiber
den 1960er Jahren sind deswegen moglich, weil sich die Bewegung zu weiten
Teilen erneuert hat. Nur wenige Kommunen und Kollektive der spiten 1980er
Jahre bestehen bereits seit den frithen 1970er Jahren. Folgt man der Einschitzung
des Kommunenforschers Donald Pitzer, diirften von den ca. 100.000 seit 1965
gegriindeten Kommunen maximal fiinf Prozent linger als 5 Jahre tiberlebt haben.
Nur etwa zehn bis fiinfzehn Projekte der 1960er Jahre, die keine Sekten seien,
hitten bis in die spiten 1980er Jahre tiberlebt (#68, 12).

Diese Verinderungsprozesse haben auch deutliche Spuren in den normativen
Grundlagen der Diskussionen unter Kommunard*innen hinterlassen. Einen Ein-
blick in diese Grundlage gibt die Aufschliisselung der Rechtfertigungsordnungen,
auf die Kommunard*innen in ihren Artikeln verwiesen. Noch einmal grob zusam-
mengefasst, benennen Boltanski und Thévenot (2006) die Wertordnung der Ge-
rechtigkeit (biirgerschaftliche Ordnung), des Nutzens (Marktordnung), der Effek-
tivitdt (industrielle Ordnung), der Authentizitit (Ordnung der Inspiration), der 6f-
fentlichen Zustimmung (Ordnung der Bekanntheit), der Tradition (hiusliche Ord-
nung), der Nachhaltigkeit (griine Ordnung) und der Projektevaluation (Projektord-
nung). Die mit Abstand wichtigste Konvention in den spiten 1980er Jahren ist die
Konvention der Inspiration. Mehr als jeder zweite Artikel verweist auf jene Recht-
fertigungskonvention, die sowohl religiése wie auch kreative Momente zur Begriin-
dung anfiihrt. Als zweitwichtigste Konvention folgt weiterhin jene der Industrie,

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Riickzug als Liebesbeweis: 1985-1990

auf die in etwa jedem 2,5ten Artikel verwiesen wird. Dasselbe gilt — interessan-
ter Weise — fiir die Konvention der Okonomie. Das ist deswegen aufschlussreich,
weil diese in den 1970er Jahren hauptsichlich dann eine Rolle spielte, wenn es um
dkonomische Alternativen ging. Obwohl nun 6konomische Alternativen fast keine
Rolle mehr spielen, hat die Konvention des Marktes weiter an Bedeutung gewon-
nen. Nicht zuletzt ist wichtig zu erwdhnen, dass die 6kologische Konvention an
Bedeutung gewonnen hat. Auch diese wird ca. in jedem 2,5ten Artikel erwihnt.
Mit den verinderten Begriindungsmustern ging auch eine Abstraktion in den
Diskussionen der Kommunard*innen einher. Diese zeigt sich ebenso an den De-
batten, welche die Kommunard*innen fithrten. In der folgenden Graphik ist ab-
getragen, welche Funktion die in der Zeitschrift abgedruckten Texte hatten (Abbil-
dung 15). Dabei unterscheide ich Texte, die iiber die Bewegung und ihre Ausrich-
tung diskutieren (z.B. »wir miissen politischer werdenc), von jenen, welche iiber
die politische Situation in den USA oder der Welt diskutieren, und jenen, welche
sich tber die gemeinsame Praxis austauschen (z.B. »Konsens hat bei uns nicht
funktioniert«). Dazu unterscheide ich Texte, welche ein bestimmtes Projekt vor-
stellen (»unser Projekt heifdt x, wirtschaftlich sind wir soundso aufgestellt«), von
jenen Texten, in welchen sich Individuen tiber ihre persénlichen Entscheidungen
austauschen (z.B. »als ich mich von meinem Mann getrennt habe, tat mir die Kom-
mune gut«), und jenen Texten, die praktische Informationen aufbereiten (z.B. »mit
Feuer kochen geht soundso«). Die Graphik zeigt, dass der Austausch iiber die ge-
meinsame Praxis deutlich mehr Raum einnimmt, als in den vorherigen Perioden
(40 %). Diskussionen iiber die Ausrichtung der Bewegung machen immerhin noch
beinahe ein Viertel der veroffentlichten Artikel aus. In diesem Kontext bleibt wenig
Raum fiir individuelle Perspektiven (2 %) und die Darstellung von konkreten Ein-
zelprojekten (23 %). Diese Phase der Bewegung zeichnet sich also aus durch grofie
und weitreichende Einsichten und weniger durch kleine, praktische Alternativen.
Insgesamt deutet das Abstraktionsniveau der Debatten in den 1980er Jahren
hin auf die Richtungssuche einer Bewegung in der Krise, in der grole Fragen ge-
stellt und enorme Innovationskrifte freigesetzt wurden. Zu diesen Innovationen
gehorte erstens die Wiederbelebung des FIC, welches in den 1990er das Maga-
zin Communities herausgeben wiirde. Zweitens wuchs neben dem FIC Ende der
1980er Jahre noch eine weitere Organisation heran, welche die Kommunenszene
der folgenden Jahre mafigeblich prigen wiirde: das »Global Ecovillage Networks,
welches auf die Initiative des Finanzinvestors Ross Jackson zuriickgeht. Jackson,
der sich fiir Umweltthemen interessierte, entwickelte Ende der 1980er Jahre Pline
fiir eine Stiftung unter dem Namen »GAIA Trust«, die sich fiir gelebte Nachhaltig-
keit einsetzen sollte. Eine fiir die Stiftung erstellte Studie sprach von nachhaltigen

12.02.2026, 18:50:01.

167


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168  Riickzug als Widerstand

Abbildung 15

Funktion der Texte 1985 - 1990

m Verstandigung tber die politsche
Situation

= Austausch tber die gemeinsame
Praxis

= Darstellung von Einzelprojekten
= Praktische Informationen

u Diskussion tiber die Bewegung und ihr
Ziel

= Erfahrungsaustausch zwischen
Individuen

Gemeinschaftsprojekten als »Okodérfern«.® Drittens gehdrte zu den Neuerungen
der spiten 1980er Jahren das Autkommen des Begriffs »co-housing«. Dieser wur-
de vom amerikanischen Architektenpaar Kathryn McCamant and Charles Durrett
auf der Basis ihrer Erfahrung in Dinemark in den amerikanischen Kontext einge-
fithrt und ersetzte den dinischen Begriff »bofzllesskab« (Wohngemeinschaft). Der
Begriff »Co-housing« beschreibt Quartiere in Grof3stidten, die gemeinschaftlich
von den Bewohner*innen geplant und gebaut, zumindest aber organisiert wer-
den. In der langsamen Popularisierung dieses Konzepts zeigt sich eine engere
Anlehnung der Bewegung an den Mainstream, die eine Relevanz fiir sich bean-
spruchte, da sie »workable solutions to real life problems« (#66,10-11) schuf. Vier-
tens zeichnet sich bereits in den 1980er Jahren eine stirkere Tendenz zur Inter-
nationalisierung der Bewegung ab. Von 200 in dieser Phase gedruckten Artikeln,
beschiftigen sich immerhin 10 % mit globalen Fragen oder Entwicklungen in ei-
nem anderen Land. Dabei geht es hiufig um internationale Netzwerke spiritueller
Kommunen — wie etwa die »Emissaries of the Divine Light« (#67,12-14), die ihren
Hauptsitz in den USA hatten, die Bewegung »LArche« aus Frankreich oder aber die
»Findhorn-Gemeinschaft«, die vermutlich bekannteste »New Age« Gemeinschaft
aus dem Norden Schottlands.

Insgesamt befand sich die Kommunenbewegung der Jahre 1985 — 1990 in einer
Krise, die einerseits mit den gesellschaftlichen Rahmenbedingungen und anderer-
seits mit einer Spannung zu tun hatte, welche die Bewegung durchzog. Wihrend
in den USA der 1980er Jahre neue Jobs entstanden und die Wirtschaft an Schwung

3 Im Jahr 1987 veroffentlichen Robert und Diane Gilman im Auftrag von Ross Jackson ihren
Bericht iiber nachhaltige Gemeinschaften, die dort als »Okodérfer« bezeichnet werden.

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Riickzug als Liebesbeweis: 1985-1990

aufnahm, wurden intentionale Gemeinschaften — dhnlich wie viele Non-Profit Or-
ganisationen — auf Anweisung der konservativen Regierung hiufig scharf und bis
ins Detail vom »Internal Revenue Service« iiberpriift. An dieser Priifung zerbra-
chen viele Gemeinschaften (#92, 49). Die stabileren unter ihnen hatten zunehmend
Schwierigkeiten, »Nachwuchs« zu finden. Der Besucherstrom, der die Kommunen
der frithen 1970er Jahre teilweise itberschwemmt hatte und spiter ausreichte, um
die Bewegung am Leben zu halten, lieR in den 1980er Jahren stark nach. Jedoch
handelt es sich bei diesem Problem nicht lediglich um eine zu geringe Nachfrage
nach gemeinschaftlichem Leben. Das Problem ist vielmehr Ausdruck einer Span-
nung, welche die Bewegung der Periode durchzog, wie das Lamento einer Kom-
munardin zeigt: »This puts us in the position of needing to ssell< our lifestyle to
others in order to interest them in joining us« (#73,47). Die Spannung bestand al-
so darin, dass die Kommunen einerseits auf neue Mitglieder angewiesen waren,
andererseits aber ihr Gemeinschaftsleben nicht auf dieses Anwerben (und damit
die Mehrheitsgesellschaft) ausrichten wollten. So verzichteten sogar viele jener Ge-
meinschaften, die am Ende der 1980er Jahre neue Bewohner*innen suchten, dar-
auf, im »Communal directory« aufgefithrt zu werden. Sie scheuten den Aufwand,
der mit den vielen Briefen und Anfragen einherging. Die viele Korrespondenz halte
sie von jenen Aufgaben ab, um die es im gemeinschaftlichen Leben doch eigentlich
gehe (#66). Um dieses Problem zu l6sen, erklirte sich die »Stelle«-Gemeinschaft
bereit, eine Computerdatenbank einzurichten, in der Gemeinschaftssuchende das
fiir sie passende »Angebot« ohne den Austausch zahlreicher Briefe finden konnten
(#77-78,141). Insgesamt wird hier also jene Spannung sichtbar, welche die Bewe-
gung der spiten 1980er Jahre durchzieht: einerseits wollten die Kommunard*in-
nen in einer perfekten Gemeinschaft leben und sich dort einbringen, andererseits
wollten und mussten sie anschlussfihig fiir das gesellschaftliche Auflen sein.

1.2.1 Gesellschaftsdiagnose

In den spiten 1980er Jahren waren sich die Kommunard*innen auffillig einig, was
ihre Gesellschaftsdiagnose anging. Sie betonten insbesondere, Teil einer planeta-
ren Schicksalsgemeinschaft zu sein, deren Lebensgrundlage zerstért wiirde. Der
grassierende Materialismus und das moderne westliche Wissenschaftsverstindnis
wiirden zu Entfremdung, Gewalt und der Ausbeutung von Mensch und Natur fith-
ren. Sie sahen sich gefangen in der Bekimpfung stindig neuer Nebenprobleme
der westlichen Zivilisation, die damit unweigerlich auf eine Katastrophe zusteuer-
te. Dabei ging es den Kommunard*innen einerseits um die Entwicklung von Mas-
senvernichtungswaffen und andererseits auch um Atomkraftwerke, die spitestens
im Jahr 1986 mit der Reaktorkatastrophe von Tschernobyl ihr Zerstérungspotential
offenbart hatten. Im Gegensatz zu den 1970er und 1980er Jahren lag der Fokus der
Gesellschaftsdiagnose der Kommunard*innen also nicht mehr auf Ungleichheit

12.02.2026, 18:50:01.

169


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Riickzug als Widerstand

und Entdemokratisierung. Vielmehr stand jetzt eine Krisenwahrnehmung im Zen-
trum der Diagnose, die planetare Ausmafde annahm. Paradigmatisch formuliert
ein Kommunarde diese Diagnose:

»The promise of Technology was to conquer nature and to lift the burden which it
had imposed on us so that we could rise above Nature and finally be free. Technol-
ogy haslargely delivered on its promise, but we are starting to suspect that we may
have lost some things in the process which may have given contentto our lives [...].
What we were unable to account for was the fact that Technology was in its genius,
hiding its side effects and postponing its consequences. [...] We adopted the habit
of divorcing the »negative effects from the positive causes,«and treat these effects
as separate problems to be solved in isolation from their causes. These new solu-
tions in turn would create new by-products creating other problems in an ever-
expanding spiral, which by its very process guarantees that basic solutions will
not be found and root-problems will not be addressed« (#71,37).

Der Ausschnitt zeigt eindriicklich, dass sich die Gesellschaftsdiagnose der Kom-
munard“innen in den spiten 1980er Jahren in zweierlei Hinsicht von jener der frii-
heren Aktivist*innen unterschied. Erstens argumentierten die Kommunard*innen
der frithen 1970er Jahre aus einem persénlichen Gefiihl der Entfremdung heraus.
Ende der 1980er Jahre jedoch blieb die Analyse eher auf der Systemebene. Sehr
abstrakt wird hier erklirt, warum die »westliche Zivilisation« ihre Probleme nicht
in den Griff bekommt: weil jeder Versuch, ein Problem zu lésen, wieder neue Ne-
beneffekte ausldste. Damit ist zudem ein wesentliches Element dieser Diagnose
benannt: das westliche Wissenschaftsverstindnis galt deswegen als Problem, weil
es stark in der Analyse war (also Probleme in kleine Teilprobleme zerlegen und ge-
trennt betrachten), aber schlecht in der Synthese (getrennt wahrgenommene Pro-
bleme zu einer groflen Diagnose zusammenzufithren).* Zweitens formulierten die
Kommunard*innen der frithen 1970er Jahre eine antagonistische Diagnose. Dieser
Antagonismus ist aber aus der Diagnose der Kommunard*innen der spiten 1980er
Jahre komplett verschwunden. Sie sehen globale systemische Probleme, die durch
politische Auseinandersetzungen nur weiter verschlimmert wiirden.

4 Es sagt einiges (iber den Zeitgeist, dass selbst der Wissenschaftler Donald Pitzer, der in sei-
nem Aufsatz argumentiert, dass intentionale Gemeinschaften in den letzten 2000 Jahren
keinen umfassenden gesellschaftlichen Wandel produziert hitten, am Ende desselben Auf-
satzes dennoch zu der Diagnose kommt, dass heute alles anders sei: »Today we realize that
social change must move toward a rather clearly envisaged future or it will move toward dis-
aster. It is either utopia or catastrophe« (68,8-10).

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Riickzug als Liebesbeweis: 1985-1990

7.2.2 Selbstverstandnis

Die Kommunard*innen der spiten 1980er Jahren verstanden sich nicht mehr als
Teil einer breiten und heterogenen Gegenkultur, sondern als »Bewegung inten-
tionaler Gemeinschaftenc, als »New Utopians«. Ihre Aufgabe sahen sie zuallererst
darin, etwas Positives fiir die Zukunft der Menschheit zu entwickeln und dieses
der Auflenwelt zur Verfiigung zu stellen. Dieses Selbstverstindnis lebte auch von
einer Abgrenzung gegeniiber den Kommunard*innen der 1960er Jahre: diese seien
nur gegen etwas gewesen, wihrend die Gemeinschaften der 1980er artikulierten
und anzeigten, wofiir sie stiinden. Innerhalb dieses geteilten Selbstverstindnisses
gab es drei unterschiedliche Schwerpunkte in der Bewegung. Klar dominant war
in dieser Phase das Selbstverstindnis der Gemeinschaft als Ausdruck von Liebe;
weniger hiufig artikuliert wurden die Vorstellungen, die Gemeinschaft sei ein Ort
der politischen Organisation oder ein Experiment. Waren diese unterschiedlichen
Selbstverstindnisse bereits in der Kommunenbewegung der spiten 1970er ange-
legt, hat sich ihre Prominenz in der Bewegung also gedreht.

Dominiert wurde das Selbstverstindnis der Bewegung in dieser Zeit von einer
Gruppe intentionaler Gemeinschaften, die als spirituell oder esoterisch bezeich-
net werden kann. Sie verstanden sich als Bewegung internationaler Gemeinschaf-
ten, die auf eine weltweite Transformation zu einer nachhaltigen Zukunft fiir die
Menschheit hinarbeitete, indem sie individuelle und soziale Belange gleichzeitig
bearbeitete und in einer Synthese der Liebe aufhob. In diesem Zusammenhang
bezeichneten die Kommunard*innen ihre Gemeinschaften teilweise als »Zentren
des Lichts«, als »Pioniere der Zukunft, als »Ausdruck eines Paradigmenwechsels«
und als »Schof’ des Wandels«. Darin driickt sich auch eine nicht-mechanistische
Form der Kausalitit aus:

»| liken such communities and social experiments to the nurturing environment
of a mother’s womb in which new dimensions of life may be born. Each of us,
wherever we may be, are required to maintain this same sacred and stable atmo-
sphere in our living. In this way the child of our creation, the world, will reflect the
design and intelligence of life itself, rather than the egocentric and manipulative
tendencies of human beings« (#74,44).

Diese Gruppe betonte also, dass Menschen sowohl das Problem als auch die Opfer
ihres eigenen Handelns sind und daher auch die Losung sein konnten. Indem sie
der Liebe fiir das Leben Ausdruck gaben, wollten sie die Welt verandern. Insge-
samt verstand diese Gruppe ihre Liebe aber nicht als voluntaristischen Akt, son-
dern als Erwachen, das von der Krise mitausgelost wurde. Die Idee des Wandels,
die hier artikuliert wird, ist also die Durchsetzung einer neuen Synthese, welche
die analytische Perspektive westlicher Wissenschaft nicht zu leisten vermag. Die

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Riickzug als Widerstand

Gemeinschaft schafft hier den Rahmen, innerhalb dessen eine solche Synthese ge-
lebt werden kann.

Neben dieser in den spiten 1980er Jahren sehr weit verbreiteten Selbstdeutung,
erwihnen Kommunard*innen noch zwei weitere Verstindnisse des eigenen Han-
delns. So betonten manche Kommunard*innen, ihre Gemeinschaft sei der Versuch,
eine bessere Form des Zusammenlebens zu institutionalisieren. So verstanden sie
sich etwa — relativ niichtern — als Vorbild fiir bestimmte Werte: »Twin Oaks is a
role model and a stronghold of idealism in a time where many of our ideals are no
longer as fashionable as they once were« (#73,36). In diesem Selbstverstindnis ist
aber keine Idee von weitergehender Transformation angelegt. Dasselbe gilt fiir das
teilweise als Zusatz erwihnte Selbstverstindnis, die Gemeinschaft erlaube auch,
sich effektiver politisch zu organisieren (z.B. #73, 34). Jedoch ist auch in diesem
Selbstverstindnis keine Idee von weitergehender Transformation angelegt.

7.2.3  Kritik und Veranderungsanspriiche

In der analysierten Periode iibten die Akteur*innen nur wenig Kritik aneinander -
sie formulieren eher Verbesserungsvorschlige, warben fiir Alternativen oder zeig-
ten Spannungen auf. Die mitunter heftige Kritik der frithen 1970er Jahre gehor-
te damit ebenso der Vergangenheit an, wie die pragmatischen Diskussionen iiber
konkrete Verbesserungen, die prigend fiir die spiten 1970er Jahre waren.

Dabei warben die Akteur*innen insgesamt dafiir, sich gegeniiber der Mehr-
heitsgesellschaft zu 6ffnen, denn schliefilich gehe es darum, endlich etwas zum
Positiven zu verindern: »We must make every attempt to meet the needs of the
millions of people who are seeking better, more fulfilling lives« (#71,3). Deswegen
sei Protest auch nicht die richtige Strategie. Schliefdlich kénne man ein besseres
Zusammenleben nicht erkimpfen, sondern miisse es durch Verstindnis schaffen
und anderen vorleben.

»For years, people have tried, through protests, demonstrations, and legislative
action, to change the way the world is and the way people are. Yet for all these
sincere efforts, the hate and destruction continue: we find that we can't legislate
love, and we can't force people to give a damn« (#69,8).

Manche Kommunard*innen gingen tiber diesen Hinweis noch hinaus. Ihnen er-
schien Protest und Antagonismus nicht nur ineffektiv, sondern gar als Verschir-
fung der Probleme der Welt. Die Sichtweise, dass »die anderen« das Problem sind
und diese deswegen bekimpft werden miissen, sei nicht die Losung, sondern viel-
mehr Ausdruck des Problems: »We each demand that the other be the darkness,
because we can only allow ourselves to be the Light. And so, for each, our own de-
nied, repressed darkness rules us« (#69,31). Aus dieser Perspektive steht also gar
nicht zur Debatte, die nachhaltigere, gerechtere Gesellschaft gegen andere durch-

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Riickzug als Liebesbeweis: 1985-1990

zusetzen. Moglich erscheint dann nur, etwas gemeinsam zu verwirklichen. Wir
alle, so sind die Kommunard*innen itberzeugt, miissen unsere Lebensweise radi-
kal verindern. Insgesamt forderten die Aktivist*innen also erstens, dass man sich
auf die Mehrheitsgesellschaft beziehen solle; zweitens, dass man dies auf eine af-
firmative Weise tun solle; drittens beharrten sie aber darauf, dass man sich in der
Art und Weise des Handelns radikal von dieser unterscheiden miisse. Dies fithrte
zu drei Spannungen in der Bewegung.

Eine erste Spannung bestand fiir die Kommunard*innen darin, dass sie fir
die Anschlussfihigkeit an den Mainstream bestimmte Denkmuster der Mehrheits-
gesellschaft annehmen mussten, die aber eigentlich abgelehnt wurden. Halbernst
forderte ein Kommunarde etwa einen »business plan« fir sozialen Wandel, um die
Mehrheitsgesellschaft zu iiberzeugen (#67,4). Diese Anpassung an die Mehrheits-
gesellschaft ist also nicht reibungsfrei mit der Idee zu verbinden, dass man nur aus
Liebe handeln méchte.

Die zweite Spannung bestand darin, dass die Kommunard*innen ihre begrenz-
te Zeit und ihr begrenztes Geld aufteilen mussten auf den Dienst an der Gemein-
schaft (innen) und den Dienst an der Gesellschaft (aulen) (#77/78,66). Dabei ging
es z.B. um die Frage, ob Gemeinschaftsgeld lieber gespendet werden sollte, um die
Welt zu verbessern, oder in die Gemeinschaft investiert werden sollte, um ein noch
attraktiveres Beispiel fiir eine nachhaltige Lebensweise in Liebe zu werden (#73,35).
Es stellte sich den Kommunard*innen in den spiten 1980er Jahren also die Frage,
wie sie ihre Gemeinschaft weiterentwickeln und gleichzeitig in die Mehrheitsge-
sellschaft hineinwirken konnten.

Drittens zeigte sich dieselbe Spannung in der Umsetzung von Nachhaltigkeits-
vorhaben. So stellte sich etwa ein Kommunarde die Stadt der Zukunft so vor, dass
sie langfristig keine Materie oder Energie von aufden zugefithrt bekommen muss -
gleichzeitig aber auch keine nach aufen abgibt. Dafiir, so meinte er jedoch, miisse
die Stadt der Zukunft — dhnlich wie im Mittelalter — mit einer Art moderner Stadt-
mauer versehen werden (#71,43). Diese Vorstellung steht im Widerspruch zu jener
Idee, dass die Kommunenbewegung sich fir die Mehrheitsgesellschaft engagieren
mochte und die Verbindungen mit dieser ihren Erfolg ausmacht.

1.3 Gesamtdarstellung und Deutung

Wie Brick und Phelps (2015: 237) zeigen, wurden religiése Inhalte in den sozialen
Bewegungen der 1980er Jahre wichtiger. Die sich entwickelnde neue Rechte wurde
genauso durch religiése Krifte gestirkt, wie auch die Linke und die erstarkende
Anti-Atomkraft-Bewegung zunehmend von spirituellen Ideen geprigt waren. Fe-
ministinnen praktizierten Wicca, Tiefenokologie wurde zum Schlagwort fiir Um-
weltbewegte und die »black liberation theology« und die »catholic liberation theolo-

12.02.2026, 18:50:01.

173


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Riickzug als Widerstand

gy« sahen Strukturen der Unterdriickung als Stinde und forderten, die Kirche solle
die Welt in und durch Liebe transformieren. Die Kommunenbewegung der spiten
1980er Jahren spiegelt diese Hinwendung zu spirituellen und religiésen Motiven.

Neben diesen religiosen Strémungen war ein Anti-Radikalismus prigend fiir
die 1980er Jahre, der sich darin ausdriickte, dass radikale Aktivist*innen entweder
als aus-der-Zeit-gefallen oder als kooptiert dargestellt wurden. So portritierte et-
wa der Film »Big Chill« die 1960er-Generation als gescheitert. Die Medien berichte-
ten weitschweifend dariiber, dass der ehemalige SDS-Aktivist Jerry Rubin nun Wall
Street Investoren beriet und der Mitbegriinder der Black-Panthers Bobby Seale ein
Buch iiber »Barbecue« geschrieben hatte (vgl. Brick und Phelps 2015: 240-241). Vor
diesem Hintergrund wird verstindlicher, warum die Kommunard*innen den Ein-
druck hatten, antagonistischer Protest sei sinnlos oder wirkungslos.

Zudem trugen unterschiedliche Faktoren in den spiten 1980er Jahren dazu bei,
dass sich die politische Landkarte insgesamt verkomplizierte und nicht mehr un-
eingeschrinkt klar war, was als »links« oder »progressiv« gelten konnte. Der »For-
dismus« war Dank der neuen Wirtschaftspolitik von Ronald Reagan, auch »Reago-
nomics« genannt, auf dem Riickzug und es blieb vorerst ungeklirt, welche Rolle
eine radikale Linke unter diesen Bedingungen spielen konnte. Intellektuellen Aus-
druck fand diese Krise in der Popularitit postmoderner Theorien, die aus Frank-
reich in die akademischen Zentren der USA schwappten und dort die Debatte iiber
Politik verinderten (Brick und Phelps 2015: 244). Gleichzeitig wurden Aktivist*in-
nen in den spiten 1980er Jahren zunehmend von der Umwelt- und Okologiefra-
ge umgetrieben. Fiir den anarchistischen Intellektuellen Murray Bookchin etwa
galt als ausgemacht, dass der Radikalismus der spiten 1980er Jahre nicht mehr rot
sondern griin sei. Fiir Bookchin, der schon in den 1960er Jahren gegen bestimm-
te Formen der Technologie argumentiert hatte, war die »ecological illiteracy« der
konventionellen Linken ein Hindernis. So entwickelten sich insbesondere nach der
Reaktorkatastrophe in Tschernobyl neue — mitunter gewalttitige — Bewegungen
wie etwa »Earth First!«. Aber auch die »Green Party« wollte an die Wurzeln des Pro-
blems gehen und musste sich entsprechend zur »alten Linken« positionieren (Brick
und Phelps 2015: 248). Diese zunehmende Bedeutung des Umweltthemas spiegelt
sich auch in der Kommunenbewegung wider. Fiir die Kommunard*innen der spi-
ten 1980er Jahre driickte sich Herrschaft insbesondere in einer Ausbeutung der
Natur durch den Menschen und in der Zerstérung der Lebensgrundlage zukiinfti-
ger Generationen aus. Damit waren sie nicht mehr sicher, ob sie »links« oder nicht
doch eher »unideologisch« waren und aus Fiirsorge fireinander und den Planeten
agierten.

Eine solche Position traf sich auch mit dem Zeitgeist, den Dissidenten wie Va-
clav Havel oder Rudolf Bahro verkdrperten. Mit dem Ende der 1980er Jahre — mit
Glasnost und Perestroika in der Sowjetunion sowie Solidarnosc in Polen - fiel der
sogenannte »realexistierende Sozialismus« in sich zusammen. So unterschiedliche

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Riickzug als Liebesbeweis: 1985-1990

Personen wie Havel und Bahro forderten im Zuge dieser Umwilzungen eine Alter-
native zu kapitalistischem Liberalismus einerseits und autoritirem Kommunismus
andererseits. Beide sahen die dringlichste politische Aufgabe in der Organisation
einer lebenswerten Zukunft in Selbstorganisation und Fiirsorge.

In diesem Kapitel habe ich beschrieben, wie Communities in diesem histori-
schen Kontext in eine Krise geriet. Nachdem der wichtigste Vertreter der Genos-
senschaftsbewegung den Herausgeber*innenkreis der Zeitschrift verlassen hatte,
wurde Communities zu einer Zeitschrift fiir die verbleibende Kommunenbewegung.
Drei wesentliche Ergebnisse zur Kommunenbewegung aus diesem Kapitel mochte
ich festhalten.

Erstens: bei der Kommunenbewegung der 1980er Jahre handelte es sich um ra-
dikalen Widerstand. Auch wenn die Herausgeberschaft des Magazins Communities
an keine antagonistische Agenda mehr gebunden war, formulierten die Kommu-
nard*innen eine Gesellschaftsdiagnose, die insbesondere auf die Zerstérung der
Lebensgrundlage der Menschheit hinwies. Im Gegensatz zu den spiten 1970er Jah-
ren sprachen sie weniger von einer Herrschaft bestimmter Gruppen von Menschen
itber andere Menschen und eher einer Herrschaft der Menschen tiber sich selbst
und die Natur. Es handle sich um eine Systemkrise, welche die »analytische Denk-
weise« des Westens ausldste. Sie verstanden sich selbst als Teil einer Bewegung,
die dieses System fundamental umwilzen wollte. Dabei unterschieden sich die
Gruppen relativ wenig darin, auf welche Art und Weise sie dieses System verin-
dern wollten. Die meisten Kommunard*innen sahen ihre eigene Praxis als Aus-
druck von Sorge fiir den Planeten und die Mitmenschen. Als positives Beispiel und
durch das eigene Mitwirken wollten sie dazu beitragen, die Verhiltnisse fiir alle
Menschen nachhaltig zu verbessern. Im Riickzug sahen sie eine Moglichkeit, ihre
Firsorge praktisch zu leben, um so zu einem leuchtenden Beispiel fiir einen Pa-
radigmenwechsel zu werden. Sie waren iiberzeugt, dass antagonistischer Protest
schon allein deswegen keine sinnvolle Losung wire, weil die Mehrheitsgesellschaft
zur Fiirsorge nicht gezwungen werden konne. Eine zweite Gruppe verstand sich als
Vorbilder, die nachzuahmen wiren. Eine dritte Gruppe betonte, dass Gemeinschaf-
ten auch politisch schlagkriftiger wiren, weil sich in ihnen eine gréRere Zahl an
Menschen zusammenschloss. Die beiden letztgenannten Selbstverstindnisse for-
mulierten aber keine umfassende Verinderungsvorstellung. Wir sollten die Kom-
munenbewegung der 1980er Jahre also deswegen als radikalen Widerstand ernst-
nehmen, weil sie eine grundsitzliche Gesellschaftskritik formulierte, sich selbst
als Kraft der fundamentalen Transformation sah und begriindete, wieso sie diesen
Wandel auf diese spezifische Weise voranbringen wollte.

Als zweites Ergebnis soll hier festgehalten werden, dass sich die Kommunen-
bewegung als Widerstandsbewegung gegen eine globale oder transnationale Sys-
tembkrise richtete, deren Zentrum die Kommunard*innen in den USA und im Wes-
ten sahen. Diese bestand hauptsichlich in einer drohenden nuklearen Katastrophe

12.02.2026, 18:50:01.

175


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Riickzug als Widerstand

und der Zerstérung der Umweltzerstorung. Das Herrschaftssystem selbst schien
ihnen dabei so stabil gefiigt, dass es von Innen nicht verindert werden konnte. Da-
bei sahen weite Teile der Bewegung den Staat, die etablierten Institutionen und die
Mehrheitsgesellschaft in den USA kaum noch als Gegenspieler an, sondern eher als
Opfer, die von einem neuen Paradigma der Liebe iiberzeugt werden miissten. Sie
sahen keinen Sinn in der antagonistischen Auseinandersetzung mit der Mehrheits-
gesellschaft, weil der Protest der Vergangenheit ohne Ergebnis geblieben war und
man niemanden zur Firsorge und Liebe zwingen koénne. Die Kommunenbewe-
gung der 1980er Jahre war also weitgehend eine Innovationsbewegung bestehend
aus »Beispielgemeinschaftenc.

Drittens zeigt sich in der Beschreibung dieses radikalen Widerstands eine
Spannung, die als spezifische Ausprigung der »Dialektik des Riickzugs« ver-
standen werden muss. Die Hauptspannung der Bewegung in den spiten 1980er
Jahren bestand primir darin, dass sie sich zwischen den Polen Kommunikation
nach auflen und Perfektion nach innen aufrieb. Am Ende der analysierten Epoche
wurde der Fokus stirker auf die Kommunikation nach auflen gelegt.

12.02.2026, 18:50:01.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

