
7. Der Rückzug als Liebesbeweis: 1985-1990

Im Jahr 1985 übernahm der Stadtplaner Charles Betterton im Namen der »Stelle«-

Gemeinschaft die Redaktion der Zeitschrift Communities von Paul Freundlich und

der Kommune »Twin Oaks« und führte die Zeitschrift innerhalb weniger Mona-

te an den Rand des Bankrotts. Paul Freundlich gab die Redaktionsaufgaben nach

10 Jahren weiter, um eine große amerikanische Dachgenossenschaft aufzubauen,

die er »Coop America« nannte. Die egalitäre Gemeinschaft »Twin Oaks«, welche

die Zeitschrift seit deren Gründung im Jahr 1972 unterstützte, zog sich ebenfalls

zurück, um die freiwerdende Arbeitszeit für andere Projekte einzusetzen. Obwohl

Betterton mit ehrgeizigen Zielen antrat, entwickelte sich Communities in der Zeit

seiner Herausgeberschaft schlecht.Nach nicht einmal drei Jahren erschien dasMa-

gazin zum ersten Mal seit seiner Gründung unregelmäßig und stand kurz vor dem

Aus. Zu dieser Entwicklung trug das geringe Engagement der Bewohner*innen der

»Stelle«-Gemeinschaft bei.

Die »Stelle«-Gemeinschaft war aus der Trennung einer neureligiösen Bewe-

gung hervorgegangen, die sich »Lemurier« nannten. Die »Lemurier« bildeten sich

in den 1930er Jahren um den Mythos einer Pazifikinsel. Sie glaubten daran, dass

die Insel »Lemuria« vor langer Zeit untergegangen sei und sich bald wieder aus

dem Meer erheben würde – mit katastrophalen Konsequenzen für die Mensch-

heit. Zu einem Bruch innerhalb der Glaubensgemeinschaft kam es, als der Lemu-

rier Richard Kieninger die zu erwartende Katastrophe auf den 5. Mai im Jahr 2000

datierte und in seinem Buch »The ultimate Frontier« beschrieb, das unter dem

Künstlernamen Eclat Kueshana in den 1960er Jahren erschien. Nach dem Bruch

zwischen Kieninger und Teilen der Lemurier, sah sich dieser von einer »unsicht-

baren Bruderschaft« dazu angeleitet, eine neue Glaubensgemeinschaft in Illinois

zu gründen. In der neuen Gemeinschaft sollte das »Königreich Gottes« entstehen;

er nannte sie »Stelle«-Gemeinschaft (#66,17-21). Als auch »Stelle« Mitte der 1980er

Jahre mit ihrem Gründer brach, löste sich die Gemeinschaft nicht auf, sondern

öffnete sich für Personen, die nicht an den Mythos von »Lemuria« glaubten (Miller

1998: 189-190).

Als Charles Betterton die Zeitschrift Communities im Namen der »Stelle«-

Gemeinschaft übernahm, beriefen sich die Bewohner*innen also nicht mehr auf

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Rückzug als Widerstand

den Mythos von Lemuria als Grundlage der Gemeinschaft, sondern auf zwei

Grundannahmen und Ziele (#63,9-10). Erstens glaubten sie an dramatische bevor-

stehende Naturkatastrophen – ob nun verbunden mit der Insel »Lemuria«, mit der

Übernutzung natürlicher Ressourcen oder demmenschengemachten Klimawandel

– und wollten die Menschheit vor diesen nahenden Katastrophen schützen oder

zumindest Teile der Zivilisation bewahren. Hierzu führten sie wissenschaftliche

und pseudo-wissenschaftliche Experimente durch. Die »Stelle«-Gemeinschaft be-

schrieb sich daher selbst als: »Scientist/philosophers dedicated to improving and

maintaining the best of civilization«. Zweitens wollten die Bewohner*innen von

»Stelle« die Menschheit zur Entfaltung ihres vollen Potenzials führen. Hierzu för-

derten sie die »Exzellenz« in jedem Individuum und insbesondere in den Kindern,

die in der »Stelle«-Gemeinschaft aufwuchsen und deren Intelligenzquotient als

Beleg für den Erfolg der Gemeinschaft regelmäßig gemessen wurde (#66,19-20).

Aus dieser kurzen Darstellung wird einerseits ersichtlich, warum Communities

an die »Stelle«-Gemeinschaft übergeben wurde. Nicht nur handelte es sich mit 125

Einwohner*innen um ein relativ großes Gemeinschaftsprojekt. Da unter den Be-

wohner*innen einige Wissenschaftler*innen und Ingenieur*innen waren, die Ge-

meinschaft Exzellenz als Ziel ausgab und wohlhabend war, traute man der Grup-

pe zu, die Produktion und Distribution der Zeitschrift effizient zu organisieren.

Andererseits wurde dabei jedoch jene Spannung unterschätzt, welche die »Stel-

le«-Gemeinschaft nach ihrer Öffnung im Jahr 1982 durchzog. Auf der einen Seite

wollte die Gemeinschaft etwas für die Außenwelt tun, gar die Zivilisation durch

die Erfindung neuer Technologien retten. Dies wollten die Bewohner*innen errei-

chen, indem sie ihre Forschung, ihre Gemeinschaft und ihr Leben perfektionierten.

Auf der anderen Seite blieb vor dem Hintergrund dieser Aufgabe nur wenig Zeit

und Raum für Aktivitäten, die diesen Zielen nicht unmittelbar dienten. Insofern

individuelle Exzellenz als Ziel der Gemeinschaft galt, waren die Bewohner*innen

(auch finanziell) auf sich selbst gestellt und hatten daher Schwierigkeiten, sich als

Kollektiv zu organisieren. So reichte ihre Zeit nicht, um Aufgaben für jenes Ma-

gazin zu übernehmen, das auf Perspektivenvielfalt und Verständigung statt auf

wissenschaftliche Einsichten und Perfektion zielte. Resigniert und etwas verbittert

resümmiert Betterton im Jahr 1987: »While we have been able to involve a growing

number of Stelle residents in the work with Communities, most residents are too

busy with other activities to get involved« (#74,2).

Diese Anekdote ist dem folgenden Kapitel über die Jahre 1985 – 1990 deswe-

gen vorangestellt, weil in ihr die wesentlichen Charakteristika, Fragen und Kämp-

fe der Zeit in der Kommunenbewegung aufscheinen. Die Darstellung der »Stelle«-

Gemeinschaft zeigt erstens, dass sich der Kampf gegen ökonomische Ungleichheit

für viele Bewegungsakteur*innenmehr undmehr in den Hintergrund schob, wäh-

rend Fragen der Ökologie und der Nachhaltigkeit stärker in den Vordergrund rück-

ten. Die Anekdote zeigt zweitens, dass sich der Charakter der Bewegung mit der

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Der Rückzug als Liebesbeweis: 1985-1990 159

Abspaltung der Genossenschaftsbewegung in den frühen 1980er Jahren verändert

hatte. Ende der 1980er Jahre stand wieder das gemeinschaftliche Leben im Vor-

dergrund und utopische und esoterische Positionen dominierten die Diskussion.

Drittens weist diese Erzählung paradigmatisch auf jene Spannung hin, welche den

radikalen Widerstand der späten 1980er Jahre durchzog: die Spannung zwischen

eigener Perfektion einerseits und dem Kontakt nach Außen andererseits.

Auf der Ebene desMagazins zeigte sich diese Spannung darin, dass die Bewoh-

ner*innen von »Stelle« dasMagazinCommunities vernachlässigten,weil ihnen sonst

die Zeit und das Geld für ihre eigenen Ziele – individuelle Exzellenz und Forschung

– fehlten. Auf der Inhaltsebene des Magazins zeigte sich diese Spannung in einer

Abwendung von der konkreten, aber widersprüchlichen Praxis von Kollektiven und

Gemeinschaften und der stärkeren Hinwendung zu abstrakten Zusammenhängen

und Einsichten. Auf der Ebene der Bewegung mussten viele Gemeinschaften ab-

wägen, ob sie Zeit und Geld in den Kontakt mit Besucher*innen und Interessierten

investierten oder lieber in den Ausbau der Gemeinschaft. Die Spannung zeigte sich

aber auch in der Frage, wie man nachhaltig leben sollte, ohne sich dafür von der

Außenwelt abzuschotten.

Um die Kommunenbewegung in den Jahren 1985 – 1990 zu beschreiben und

zu deuten, werde ich zuerst im Detail beleuchten, wie Communities in dieser Phase

der Zeitschrift produziert wurde – insofern es sich dabei um eine Praxisrekon-

struktion handelt, ziele ich hier insbesondere auf implizite Wissensinhalte und

praktische Probleme der Bewegung (7.1). Danach rekonstruiere ich anhand der in

der Zeitschrift veröffentlichten Artikel die Konturen der Bewegung und deren ex-

pliziertes Selbstverständnis (7.2.). Ausgehend von dieser Rekonstruktion, deute ich

die Kommunen der Jahre 1985 – 1990 als Widerstand, der durch die Gründung von

alternativen Organisationen, den eigenen Alltag und die soziale Situation insge-

samt radikal zu verändern suchte (7.3.).

7.1 Das Magazin

7.1.1 Produktionsprozess

Der Produktionsprozess von Communities lief in der »Stelle«-Gemeinschaft« nur

schleppend an. Da Charles Betterton kaum Unterstützung aus den Reihen seiner

Gemeinschaft bekam, kam es schon früh zu Engpässen. Das neue Herausgeber*in-

nenteam war personell unterbesetzt und stand finanziell von Beginn an knapp vor

dem Abgrund. Im Sommer 1987, nur knapp zwei Jahre nachdemBetterton die Zeit-

schrift übernommen hatte, baten die Herausgeber*innen ihre Leser*innen umUn-

terstützung:

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Rückzug als Widerstand

»Webelieve Communities is an important andworthwhile publication.We arewill-

ing to continue to provide hundreds even thousands of hours of volunteer work in

this labor of love. But for us to do so, we need your support and understanding.

If you are willing to help in a more direct way such as donating or lending money

or perhaps by writing articles or guest editing an issue, please write or call. For

someone interested enough to join us in this adventure, we would be willing to

provide room and board (and possibly a small allowance) to an intern. Give us a

call if you’re interested« (#74, 2+36).

Jedoch verhallt der Aufruf einigermaßen ungehört. In der folgenden Ausgabe, die

erst ein Jahr später erscheint, heißt es dann blumig: »While we did receive a few

beautiful and heartfelt letters of support, the other types of assistance we requested

haven’t materialized« (#75, 4). Kurz und gut: die Leser*innen und die Bewegung

waren also nicht bereit oder in der Lage, Arbeit oder Geld in Communities zu inves-

tieren. Im Vokabular der »Stelle«-Gemeinschaft stellt Betterton nach zwei Jahren

als Herausgeber fest, dass die Arbeit an Communities eine Herausforderung für die

Bewohner*innen von »Stelle« darstellte, weil für die Zeitschrift Ressourcen benö-

tigt wurden, die dann an anderer Stelle nichtmehr zur Verfügung standen. In einer

für die Stelle-Gemeinschaft typischen Formulierung notiert Betterton: »Our work

on Communities has been growth endangering in addition to the obvious growth«

(#74,36).

Dennoch hatten die Herausgeber*innen der Zeitschrift in der Sommerausgabe

des Jahres 1988 gute Neuigkeit für die Leser*innen von Communities zu verkün-

den: Man spreche mit einer wiederbelebten Netzwerkorganisation intentionaler

Gemeinschaften, dem »Fellowship for intentional communities«, über deren Mög-

lichkeiten, die Herausgeberschaft der Zeitschrift zu übernehmen (#75,4). Damit tat

sich also einerseits eine vielversprechende Zukunftsperspektive für das Magazin

auf; gleichzeitig blieb vorerst unklar, wie die unmittelbare Zukunft des Magazins

aussehen sollte. Bis dies geklärt wäre, schreiben die Herausgeber*innen pragma-

tisch, müsse man Communities von einem »quarterly« in ein »periodical« umwan-

deln. Damit war der Erscheinungstermin der nächsten Ausgabe auf unbestimmte

Zeit aufgeschoben. Betterton begleitete hiernach keine Ausgabe von Communities

mehr redaktionell. Erst im Jahr 1990 bekennt sich die wiederbelebte Netzwerkor-

ganisation intentionaler Gemeinschaften, das »Fellowship for intentional commu-

nities« (FIC), zum Magazin. Gemeinsam mit Betterton produzieren sie das neues-

te »Directory« und übernehmen schließlich die Herausgeberschaft der Zeitschrift

(#79,3).

7.1.1.1 Auflage und Finanzierung

Als Charles Betterton Communities im Jahr 1985 übernahm, war die finanzielle La-

ge prekär. Das Magazin konnte schon in den 1980er Jahren nur deswegen weiter

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Der Rückzug als Liebesbeweis: 1985-1990 161

produziert werden, weil es von der Kommune »Twin Oaks« und anderen Organi-

sationen der Alternativkultur unterstützt wurde. So musste auch der Umzug der

Zeitschrift über ein Darlehen aus der Szene finanziert werden (#71,4).

Im Verlauf der folgenden fünf Jahre verbesserte sich die finanzielle Situation

der Zeitschrift nicht, obwohl dieHerausgeber*innen unterschiedlicheMaßnahmen

ergriffen. Erstens erhöhten die Herausgeber*innen z.B. den Abonnementpreis im

Jahr 1986 auf $16.00 (entspricht ca. $37 in 2018)1 und begründeten diesen Schritt

mit einer Studie, die ein befreundetes Unternehmen für sie durchgeführt habe.

Laut dieser Studie über sieben »Fachpublikationen« sei der Abonnementpreis von

Communities um 30 % geringer als der Durchschnittspreis der anderen Zeitschrif-

ten. Deswegen sei man der Meinung, die Preiserhöhung auf $16 sei gerechtfertigt

(#71,4). Zweitens versuchten die neuen Herausgeber*innen die Einnahmen auch

durch Werbung und Anzeigen zu erhöhen, die sie als relevant für Kommunard*in-

nen und gemeinschaftliches Leben ansahen. Dieses Angebot wurde teilweise von

Kommunen angenommen, die ihre eigenen Gemeinschaften bewarben, aber auch

von Unternehmen, die an New Age Ideen anknüpfen (z.B. #69,9). Drittens ver-

suchten die Herausgeber*innen auch über die etablierte Sektion »Reach« Geld ein-

zunehmen. Wenn eine Gemeinschaft in dieser Sektion dargestellt werden wollte,

musste sie nun einen geringen Betrag zahlen. Viertens rief auch der ehemalige

Herausgeber der Zeitschrift, Paul Freundlich, noch einmal eindringlich dazu auf,

die Zeitschrift zu abonnieren, wenn man nicht auf sie verzichten wolle.

»The economic reality of Communities is an annual deficit of several thousand dol-

lars. It’s only that low because of substantial volunteer time. Communities has gen-

erated a very real flow of membership to hundreds of intentional communities

over the past dozen years. Membership is the lifeblood of communities. I’d like

to speak directly to those communities and groups who have a long-term stake

in this information-membership flow, and to those individuals who believe in the

importance of a communities movement: If Communities didn’t exist, we’d have to

invent it.« (#70)

Doch diese Versuche blieben am Ende erfolglos. Das Magazin verkaufte sich im-

mer schlechter. 1986 wurden nur noch etwas über 3.000 Ausgaben verkauft. In den

folgenden Jahren erschien die Zeitschrift bereits unregelmäßig. Im Jahr 1990, als

das FIC die Herausgeberschaft übernahm, hatten sich insgesamt mehr als $15.000

Schulden angehäuft (inflationsbereinigt etwa $27.000) (#79,3).

1 www.in2013dollars.com/1986-dollars-in-2018?amount=16.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Rückzug als Widerstand

7.1.2 Inhaltliche Ausrichtung und Selbstverständnis

Die »Stelle«-Gemeinschaft übernahm das Magazin mit ehrgeizigen Zielen. Noch

im Jahr 1985 gab sich Charles Betterton überzeugt, das Magazin unter seiner Füh-

rung auf solidere Beine stellen zu können:

»Stelle will seek to widen our relevance to the communities movement; engage

the support of strong communities; promote and publicize themagazine; and un-

derwrite our operating costs while we transition towards a stronger, more useful

publication« (#64, 3).

Zwar stellen die Herausgeber*innen – wie bereits beschrieben – über die Jahre

fest, wie schwierig es ist, Communities finanziell auf solidere Füße zu stellen. Die

anderen Versprechen lösen die neuen Herausgeber*innen aber ein: Sie versuchen

die Relevanz des Magazins für die Bewegung zu vergrößern indem sie auch die

vielen spirituellen Perspektiven in der Bewegung stärker zu Wort kommen las-

sen, als dies die säkulare, egalitäre Gemeinschaft »Twin Oaks« getan hatte. Mit

dieser stärkeren Einbindung von spirituellen Perspektiven, die auch der »Stelle«-

Gemeinschaft nahestehen, ändert sich auch der Fokus der Berichterstattung. Die

Herausgeber*innen Paul Freundlich und Melissa Wenig hatten viel Wert darauf

gelegt, dass konkrete Projekte und gelebte Praxis beschrieben wurden, damit auch

Probleme und Widersprüche in der Bewegung sichtbar würden. Unter den neuen

Herausgeber*innen bewegt sich die Zeitschrift von dieser Ausrichtung weg. Expli-

zit heißt es etwa zu Beginn einer Ausgabe (#69,3):

»›Good works‹ projects abound in the world. We could have called on some to be

included here, but it is notmy impressionmore goodworks will bring creative and

lasting change to our harried planet. Something deeper, something more funda-

mental and genuine is required of us«.

So erscheinen in den Jahren zwischen 1985 und 1990 also immer weniger Artikel,

die sich mit der mühsamen Praxis von Kollektiven beschäftigen, die im Kleinen

etwas besser machen wollen. Stattdessen beschäftigen sich immer mehr Artikel

mit der Tiefenstruktur der globalen Situation, in der sich viele Kommunard*innen

wiederfanden, oder einer allumfassenden Lösung.

Neben diesem neuen Schwerpunkt auf abstrakte Einsichten und teilweise spi-

rituelle Themen, binden die neuen Herausgeber*innen zudem auch Wissenschaft-

ler*innen ein, die sich nicht als Teil der Bewegung verstehen. Eine gesamte Aus-

gabe verantwortete etwa der Historiker Donald Pitzer, der für seine Arbeiten zu

intentionalen Gemeinschaften bekannt ist (#86). Die Ausgabe ist gestaltet wie ein

akademisches Journal und enthält Artikel von Wissenschaftler*innen, die sich mit

»historischen Gemeinschaften« beschäftigen, was auch der Titel der Ausgabe ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Der Rückzug als Liebesbeweis: 1985-1990 163

Diese neue Nähe zurWissenschaft drückt sich auch darin aus, dass zum ersten

Mal in der Geschichte der Zeitschrift die akademischen Titel von Autor*innen ge-

nannt werden. Auch gegenüber Adelstiteln haben die Herausgeber*innen in dieser

Phase weniger Berührungsängste. So zitiert man etwa selbstverständlich »Prince

Charles‹« Gedanken zur Umweltzerstörung (#74,31) und »Sir George Trevelyans«

Voraussagen zum »neuen Zeitalter« (#69,6). Damit hat die Zeitschrift, die in den

frühen 1970er Jahren – wenn überhaupt – ihre Autor*innen nur anhand von Kose-

namen, wie »Sunny«, identifizierte einen weiten Weg zurückgelegt.

Nicht zuletzt führen die neuen Herausgeber*innen eine Kurzbeschreibung der

Autor*innen ein, die jeweils unter den Artikeln gedruckt wird. Darin liefert die

Zeitschrift meist Hinweise darauf, warum der Autor oder die Autorin als Autorität

auf dem Gebiet anzusehen ist, von dem der Artikel handelt.

7.1.3 Das Magazin Communities: Medium in der Krise

Communities schlug also in der krisenhaften Phase zwischen 1985 und 1990 einen

neuen Ton an. Spirituelle Sichtweisen wurden stärker in den Fokus gerückt. Da-

bei verschwand die Darstellung von konkreten Praktiken zugunsten von allum-

fassenden Perspektiven. Die Zeitschrift rückte zudem näher an den Mainstream

heran. Die Herausgeber*innen führten die Nennung von akademischen Titeln und

Adelstiteln ein, drucktenWerbung und betrieben sogar ein wenigMarktforschung.

Dabei fanden sich die Herausgeber*innen des Magazins jedoch gefangen in einer

Spannung zwischen Selbstperfektionierung einerseits und Arbeit für die Außen-

welt andererseits. Häufig zogen beide Ideale in entgegengesetzte Richtungen. Die-

se Spannung zeigt sich z.B. daran, dass der Herausgeber Betterton kaum Mither-

ausgeber*innen in der »Stelle«-Gemeinschaft fand, weil die Bewohner*innen nach

individueller Exzellenz strebten und das Magazin in dieser Hinsicht hinderlich er-

scheint. Die Spannung zeigt sich aber auch darin, dass einige Kommunen von der

Zeitschrift Communities profitierten, insofern ihnen die Zeitschrift potenzielle neue

Mitglieder zutrieb; zugleich war aber niemand gewillt oder in der Lage, Geld oder

Zeit für die gemeinsame Sache aufzuwenden.

Diese Rekonstruktion des Produktionsprozesses weist auch auf die Blindstellen

der Zeitschrift in jener Phase hin. Communities druckte 1985 -1990 nur 12 Ausgaben

und damit deutlich weniger, als in den anderen analysierten Perioden. Insgesamt

sind also weniger unterschiedliche Perspektiven in dieser Phase in der Zeitschrift

vertreten. Zudem fokussierte die Zeitschrift zu dieser Zeit stark auf spirituelle Ge-

meinschaften und entfremdete manche Gruppierungen, die sich als »politisch«

verstanden. Diese Bemerkungen sind einerseits als Einschränkung der Aussage-

kraft des weiter unten analysierten Materials zu verstehen. Andererseits zeigen sie

aber auch einen wesentlichen Trend an: denn immerhin wurden diese Einschrän-

kungen praktisch wirksam und führten zu der spezifischen Form von Bewegung,

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Rückzug als Widerstand

welche ich hier »die« Kommunenbewegung nenne. Der folgende Abschnitt liefert

ein Bild dieser Bewegung in den späten 1980er Jahren.

7.2 Die Bewegung

Communities war in den späten 1980er Jahren das Magazin einer Bewegung in der

Krise: alte Zusammenhänge und Selbstverständlichkeiten gerieten ins Wanken,

während gleichzeitig eine ungeheure Innovationskraft freigesetzt wurde, welche

die 1990er Jahre der Bewegung entscheidend prägen würden. Nach der Abspaltung

der Genossenschaftsbewegung in den frühen 1980er Jahren (vgl. Kap. 6), wendete

sich die Kommunenbewegung wieder stärker dem gemeinschaftlichen Leben zu.

Dies spiegelt sich auch in den Artikeln, die in Communities gedruckt wurden. In der

folgenden Darstellung ist abgetragen, von welcher Praxis die im Magazin erschie-

nenen Artikel handelten (Abbildung 14).

Abbildung 14

Dabei unterscheide ich Texte, die sich mit Aktivismus und Protest beschäftigen

(z.B. einer Demonstration), von jenen, die sich mit alternativen Organisationen

beschäftigen (z.B. einer alternative Schule), und jenen, die Fragen des Lebensstils

diskutieren (z. B einer neue Ernährungsweise). Ich unterscheide jene Texte, in de-

nen es explizit um gemeinschaftliches Leben geht (z.B. Kommunen), von jenen,

die sich mit Austausch und Vernetzung beschäftigen (z.B. dem Magazin), und je-

nen, welche auf den sozialen Kontext verweisen. Hatte sich in den Jahren 1970 –

1980 noch jeder vierte Artikel in Communitiesmit »ökonomischen Alternativen« be-

schäftigt, machten Berichte über alternative Organisationen Ende der 1980er Jahre

insgesamt weniger als 20 % der Artikel aus (nur 7 % entfallen auf alternative öko-

nomische Organisationen). Aktivismus und Protest – in den späten 1970er Jahren

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Der Rückzug als Liebesbeweis: 1985-1990 165

das wichtigste Thema der Berichterstattung – verloren ebenfalls an Bedeutung.

Beschäftigte sich noch etwa jeder vierte Artikel in den späten 1970er Jahren mit

Protesten und Fragen von politischer Organisation, ist dieser Anteil in den späten

1980er Jahren nur noch halb so groß.Dafür steht nun eindeutig wieder das gemein-

schaftliche Leben imMittelpunkt der Diskussion, dem sich mehr als ein Drittel der

Artikel widmet (37 %). Stark an Wichtigkeit gewonnen hat zudem der Bereich Ver-

netzung und Austausch. Insgesamt zeigt sich schon in dieser Abbildung, dass sich

die Kommunenbewegung der späten 1980er Jahre nicht mehr als Teil einer großen

Gegenkultur verstand, sondern – viel spezifischer – als Zusammenschluss inten-

tionaler Gemeinschaften.

Darauf deutet auch die Tatsache hin, dass in den späten 1980er Jahren eine

Netzwerkorganisation intentionaler Gemeinschaften wiederbelebt wurde, deren

Wurzeln bis in die 1940er Jahre zurückreichte: das »Fellowship for intentional com-

munities« (FIC). Die Wiederbelebung dieser Organisation ist für das Verständnis

der Kommunenbewegung der späten 1980er Jahre deswegen von Bedeutung, weil

hiermit ein Prozess der Rückbesinnung auf jene Wurzeln der Bewegung beginnt,

die zeitlich noch vor der Gegenkultur liegen.

Um die Art dieser Rückbesinnung zu verdeutlichen, soll das wiederbelebte FIC

hier mit groben Pinselstrichen dargestellt werden.2 Das FIC wurde in den 1940er

Jahren vom Anti-Kriegs-Aktivisten Arthur Morgan gegründet, der sich dafür ein-

setzte, den Gemeinschaftsgedanken stärker gesellschaftlich zu verankern (Miller

1998: 163-164). Das FIC war zu dieser Zeit nicht mehr als ein loser Zusammen-

schluss intentionaler Gemeinschaften, die sich zusammengetan hatten, um unter-

einander Waren auszutauschen. Als sich dies jedoch als unpraktisch herausstellte,

wurde das Netzwerk lediglich zum inhaltlichen Austausch genutzt (#97,12). Insge-

samt gehörten 1953 etwa zwölf intentionale Gemeinschaften zum FIC (vgl. Miller

1998: 162 – 179). Dazu zählten sowohl eher religiös orientierte Gruppen, wie die

wiedertäuferische »Bruderhofgemeinschaft«, als auch eher politische Zusammen-

schlüsse. Zum FIC konnten intentionale Gemeinschaften gehören, wenn sie die

Mitgliedskriterien erfüllten (vgl. Miller 1998: 164-165): Es musste sich um Gruppen

handeln, die vereint lebten, um ein Ziel zu erreichen; die aus mindestens 3 Fami-

lien oder 5 Erwachsenen bestanden; die materiellen Besitz teilten (Land und/oder

Gebäude); und die für Gewaltlosigkeit, Demokratie, Kooperation, Toleranz in reli-

giösen Fragen und Wahlfreiheit in Lebensformfragen einstanden (Oved 2013: 11).

Ende der 1950er Jahre geriet das FIC in eine Krise, als die größte Gemeinschaft des

Verbunds, die wiedertäuferische »Bruderhofgemeinschaft«, das FIC verließ (Miller

1998: 164). Geldschwierigkeiten und ideologische Auseinandersetzungen taten das

Übrige. Seit Ende der 1950er Jahre blieb vom FIC lediglich ein kleiner Fonds übrig,

der dazu genutzt wurde, Gemeinschaftsprojekte finanziell zu unterstützen (z.B.

2 Vgl. zur frühen Geschichte des FIC auch Kapitel 4.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Rückzug als Widerstand

wurde die Gründung von Communities hierdurch unterstützt). Als im Jahr 1986 un-

terschiedliche Kommunard*innen auf Einladung von Charles Betterton die »Stel-

le«-Gemeinschaft besuchten, um über eine Wiederbelebung des FIC zu beraten

(#71/72,44), knüpfen sie also einerseits an die Vorstellung von einer demokrati-

schen, kooperativen Welt ohne Gewalt und Krieg an, andererseits aber auch an

eine stärkere Zurückhaltung, was Fragen des Lebensstils angeht.

Die Wiederbelebung des FIC deutet auf das Entstehen eines neuen Selbst-

verständnisses unter den Kommunard*innen hin. So nennen sich viele Kommu-

nard*innen der 1980er Jahre »New Utopians« und grenzen sich explizit von den

als unorganisiert wahrgenommenen »Hippie-Kommunen« der 1960er Jahre ab.

Ein Kommunarde bringt die Unterschiede zu den 1960er Jahren wie folgt auf

den Punkt: Die »New Utopians« seien weniger politisch, dafür finanziell stärker

als die 1960er Kommunen; sie seien weniger deutlich in ihrer Forderung nach

Vergemeinschaftung, dafür stärker in der gegenseitigen Unterstützung; sie böten

zudem etwas, das es in den 1970er Jahren kaum gab: einen Lohn, von dem man

leben kann (#70,10). Teilweise geht mit dieser scharfen Abgrenzung von den 1960er

Jahren und der Rückbesinnung auf alte Ideale der Bewegung auch eine politische

Abgrenzung gegenüber den eindeutig links positionierten Kommunen der frühe-

ren Jahre einher. So meinen manche der »New Utopians«, sie präsentierten eine

neue Form der Politik, die weder links noch rechts sei, sondern sich aus der Sorge

um die Welt und die Mitmenschen speise (#85,13). Diese Abgrenzungen gegenüber

den 1960er Jahren sind deswegen möglich, weil sich die Bewegung zu weiten

Teilen erneuert hat. Nur wenige Kommunen und Kollektive der späten 1980er

Jahre bestehen bereits seit den frühen 1970er Jahren. Folgt man der Einschätzung

des Kommunenforschers Donald Pitzer, dürften von den ca. 100.000 seit 1965

gegründeten Kommunen maximal fünf Prozent länger als 5 Jahre überlebt haben.

Nur etwa zehn bis fünfzehn Projekte der 1960er Jahre, die keine Sekten seien,

hätten bis in die späten 1980er Jahre überlebt (#68, 12).

Diese Veränderungsprozesse haben auch deutliche Spuren in den normativen

Grundlagen der Diskussionen unter Kommunard*innen hinterlassen. Einen Ein-

blick in diese Grundlage gibt die Aufschlüsselung der Rechtfertigungsordnungen,

auf die Kommunard*innen in ihren Artikeln verwiesen. Noch einmal grob zusam-

mengefasst, benennen Boltanski und Thévenot (2006) die Wertordnung der Ge-

rechtigkeit (bürgerschaftliche Ordnung), des Nutzens (Marktordnung), der Effek-

tivität (industrielle Ordnung), der Authentizität (Ordnung der Inspiration), der öf-

fentlichen Zustimmung (Ordnung der Bekanntheit), der Tradition (häusliche Ord-

nung), der Nachhaltigkeit (grüne Ordnung) und der Projektevaluation (Projektord-

nung). Die mit Abstand wichtigste Konvention in den späten 1980er Jahren ist die

Konvention der Inspiration. Mehr als jeder zweite Artikel verweist auf jene Recht-

fertigungskonvention, die sowohl religiösewie auch kreativeMomente zur Begrün-

dung anführt. Als zweitwichtigste Konvention folgt weiterhin jene der Industrie,

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Der Rückzug als Liebesbeweis: 1985-1990 167

auf die in etwa jedem 2,5ten Artikel verwiesen wird. Dasselbe gilt – interessan-

ter Weise – für die Konvention der Ökonomie. Das ist deswegen aufschlussreich,

weil diese in den 1970er Jahren hauptsächlich dann eine Rolle spielte, wenn es um

ökonomische Alternativen ging. Obwohl nun ökonomische Alternativen fast keine

Rolle mehr spielen, hat die Konvention des Marktes weiter an Bedeutung gewon-

nen. Nicht zuletzt ist wichtig zu erwähnen, dass die ökologische Konvention an

Bedeutung gewonnen hat. Auch diese wird ca. in jedem 2,5ten Artikel erwähnt.

Mit den veränderten Begründungsmustern ging auch eine Abstraktion in den

Diskussionen der Kommunard*innen einher. Diese zeigt sich ebenso an den De-

batten, welche die Kommunard*innen führten. In der folgenden Graphik ist ab-

getragen, welche Funktion die in der Zeitschrift abgedruckten Texte hatten (Abbil-

dung 15). Dabei unterscheide ich Texte, die über die Bewegung und ihre Ausrich-

tung diskutieren (z.B. »wir müssen politischer werden«), von jenen, welche über

die politische Situation in den USA oder der Welt diskutieren, und jenen, welche

sich über die gemeinsame Praxis austauschen (z.B. »Konsens hat bei uns nicht

funktioniert«). Dazu unterscheide ich Texte, welche ein bestimmtes Projekt vor-

stellen (»unser Projekt heißt x, wirtschaftlich sind wir soundso aufgestellt«), von

jenen Texten, in welchen sich Individuen über ihre persönlichen Entscheidungen

austauschen (z.B. »als ich mich vonmeinemMann getrennt habe, tat mir die Kom-

mune gut«), und jenen Texten, die praktische Informationen aufbereiten (z.B. »mit

Feuer kochen geht soundso«). Die Graphik zeigt, dass der Austausch über die ge-

meinsame Praxis deutlich mehr Raum einnimmt, als in den vorherigen Perioden

(40 %). Diskussionen über die Ausrichtung der Bewegung machen immerhin noch

beinahe ein Viertel der veröffentlichten Artikel aus. In diesem Kontext bleibt wenig

Raum für individuelle Perspektiven (2 %) und die Darstellung von konkreten Ein-

zelprojekten (23 %). Diese Phase der Bewegung zeichnet sich also aus durch große

und weitreichende Einsichten und weniger durch kleine, praktische Alternativen.

Insgesamt deutet das Abstraktionsniveau der Debatten in den 1980er Jahren

hin auf die Richtungssuche einer Bewegung in der Krise, in der große Fragen ge-

stellt und enorme Innovationskräfte freigesetzt wurden. Zu diesen Innovationen

gehörte erstens die Wiederbelebung des FIC, welches in den 1990er das Maga-

zin Communities herausgeben würde. Zweitens wuchs neben dem FIC Ende der

1980er Jahre noch eine weitere Organisation heran, welche die Kommunenszene

der folgenden Jahre maßgeblich prägen würde: das »Global Ecovillage Network«,

welches auf die Initiative des Finanzinvestors Ross Jackson zurückgeht. Jackson,

der sich für Umweltthemen interessierte, entwickelte Ende der 1980er Jahre Pläne

für eine Stiftung unter dem Namen »GAIA Trust«, die sich für gelebte Nachhaltig-

keit einsetzen sollte. Eine für die Stiftung erstellte Studie sprach von nachhaltigen

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Rückzug als Widerstand

Abbildung 15

Gemeinschaftsprojekten als »Ökodörfern«.3 Drittens gehörte zu den Neuerungen

der späten 1980er Jahren das Aufkommen des Begriffs »co-housing«. Dieser wur-

de vom amerikanischen Architektenpaar Kathryn McCamant and Charles Durrett

auf der Basis ihrer Erfahrung in Dänemark in den amerikanischen Kontext einge-

führt und ersetzte den dänischen Begriff »bofællesskab« (Wohngemeinschaft). Der

Begriff »Co-housing« beschreibt Quartiere in Großstädten, die gemeinschaftlich

von den Bewohner*innen geplant und gebaut, zumindest aber organisiert wer-

den. In der langsamen Popularisierung dieses Konzepts zeigt sich eine engere

Anlehnung der Bewegung an den Mainstream, die eine Relevanz für sich bean-

spruchte, da sie »workable solutions to real life problems« (#66,10-11) schuf. Vier-

tens zeichnet sich bereits in den 1980er Jahren eine stärkere Tendenz zur Inter-

nationalisierung der Bewegung ab. Von 200 in dieser Phase gedruckten Artikeln,

beschäftigen sich immerhin 10 % mit globalen Fragen oder Entwicklungen in ei-

nem anderen Land. Dabei geht es häufig um internationale Netzwerke spiritueller

Kommunen – wie etwa die »Emissaries of the Divine Light« (#67,12-14), die ihren

Hauptsitz in den USA hatten, die Bewegung »L’Arche« aus Frankreich oder aber die

»Findhorn-Gemeinschaft«, die vermutlich bekannteste »New Age« Gemeinschaft

aus dem Norden Schottlands.

Insgesamt befand sich die Kommunenbewegung der Jahre 1985 – 1990 in einer

Krise, die einerseits mit den gesellschaftlichen Rahmenbedingungen und anderer-

seits mit einer Spannung zu tun hatte, welche die Bewegung durchzog. Während

in den USA der 1980er Jahre neue Jobs entstanden und die Wirtschaft an Schwung

3 Im Jahr 1987 veröffentlichen Robert und Diane Gilman im Auftrag von Ross Jackson ihren

Bericht über nachhaltige Gemeinschaften, die dort als »Ökodörfer« bezeichnet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Der Rückzug als Liebesbeweis: 1985-1990 169

aufnahm, wurden intentionale Gemeinschaften – ähnlich wie viele Non-Profit Or-

ganisationen – auf Anweisung der konservativen Regierung häufig scharf und bis

ins Detail vom »Internal Revenue Service« überprüft. An dieser Prüfung zerbra-

chen viele Gemeinschaften (#92, 49). Die stabileren unter ihnen hatten zunehmend

Schwierigkeiten, »Nachwuchs« zu finden. Der Besucherstrom, der die Kommunen

der frühen 1970er Jahre teilweise überschwemmt hatte und später ausreichte, um

die Bewegung am Leben zu halten, ließ in den 1980er Jahren stark nach. Jedoch

handelt es sich bei diesem Problem nicht lediglich um eine zu geringe Nachfrage

nach gemeinschaftlichem Leben. Das Problem ist vielmehr Ausdruck einer Span-

nung, welche die Bewegung der Periode durchzog, wie das Lamento einer Kom-

munardin zeigt: »This puts us in the position of needing to ›sell‹ our lifestyle to

others in order to interest them in joining us« (#73,47). Die Spannung bestand al-

so darin, dass die Kommunen einerseits auf neue Mitglieder angewiesen waren,

andererseits aber ihr Gemeinschaftsleben nicht auf dieses Anwerben (und damit

die Mehrheitsgesellschaft) ausrichten wollten. So verzichteten sogar viele jener Ge-

meinschaften, die am Ende der 1980er Jahre neue Bewohner*innen suchten, dar-

auf, im »Communal directory« aufgeführt zu werden. Sie scheuten den Aufwand,

dermit den vielen Briefen und Anfragen einherging. Die viele Korrespondenz halte

sie von jenen Aufgaben ab, um die es im gemeinschaftlichen Leben doch eigentlich

gehe (#66). Um dieses Problem zu lösen, erklärte sich die »Stelle«-Gemeinschaft

bereit, eine Computerdatenbank einzurichten, in der Gemeinschaftssuchende das

für sie passende »Angebot« ohne den Austausch zahlreicher Briefe finden konnten

(#77-78,141). Insgesamt wird hier also jene Spannung sichtbar, welche die Bewe-

gung der späten 1980er Jahre durchzieht: einerseits wollten die Kommunard*in-

nen in einer perfekten Gemeinschaft leben und sich dort einbringen, andererseits

wollten und mussten sie anschlussfähig für das gesellschaftliche Außen sein.

7.2.1 Gesellschaftsdiagnose

In den späten 1980er Jahren waren sich die Kommunard*innen auffällig einig, was

ihre Gesellschaftsdiagnose anging. Sie betonten insbesondere, Teil einer planeta-

ren Schicksalsgemeinschaft zu sein, deren Lebensgrundlage zerstört würde. Der

grassierende Materialismus und das moderne westliche Wissenschaftsverständnis

würden zu Entfremdung, Gewalt und der Ausbeutung von Mensch und Natur füh-

ren. Sie sahen sich gefangen in der Bekämpfung ständig neuer Nebenprobleme

der westlichen Zivilisation, die damit unweigerlich auf eine Katastrophe zusteuer-

te. Dabei ging es den Kommunard*innen einerseits um die Entwicklung von Mas-

senvernichtungswaffen und andererseits auch um Atomkraftwerke, die spätestens

im Jahr 1986 mit der Reaktorkatastrophe von Tschernobyl ihr Zerstörungspotential

offenbart hatten. Im Gegensatz zu den 1970er und 1980er Jahren lag der Fokus der

Gesellschaftsdiagnose der Kommunard*innen also nicht mehr auf Ungleichheit

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Rückzug als Widerstand

und Entdemokratisierung. Vielmehr stand jetzt eine Krisenwahrnehmung im Zen-

trum der Diagnose, die planetare Ausmaße annahm. Paradigmatisch formuliert

ein Kommunarde diese Diagnose:

»The promise of Technology was to conquer nature and to lift the burden which it

had imposed on us so that we could rise aboveNature and finally be free. Technol-

ogy has largely delivered on its promise, butwe are starting to suspect thatwemay

have lost some things in the process whichmay have given content to our lives […].

Whatwewere unable to account forwas the fact that Technologywas in its genius,

hiding its side effects and postponing its consequences. […]We adopted the habit

of divorcing the »negative effects from the positive causes,« and treat these effects

as separate problems to be solved in isolation from their causes. These new solu-

tions in turn would create new by-products creating other problems in an ever-

expanding spiral, which by its very process guarantees that basic solutions will

not be found and root-problems will not be addressed« (#71,37).

Der Ausschnitt zeigt eindrücklich, dass sich die Gesellschaftsdiagnose der Kom-

munard*innen in den späten 1980er Jahren in zweierlei Hinsicht von jener der frü-

heren Aktivist*innen unterschied. Erstens argumentierten die Kommunard*innen

der frühen 1970er Jahre aus einem persönlichen Gefühl der Entfremdung heraus.

Ende der 1980er Jahre jedoch blieb die Analyse eher auf der Systemebene. Sehr

abstrakt wird hier erklärt, warum die »westliche Zivilisation« ihre Probleme nicht

in den Griff bekommt: weil jeder Versuch, ein Problem zu lösen, wieder neue Ne-

beneffekte auslöste. Damit ist zudem ein wesentliches Element dieser Diagnose

benannt: das westliche Wissenschaftsverständnis galt deswegen als Problem, weil

es stark in der Analyse war (also Probleme in kleine Teilprobleme zerlegen und ge-

trennt betrachten), aber schlecht in der Synthese (getrennt wahrgenommene Pro-

bleme zu einer großen Diagnose zusammenzuführen).4 Zweitens formulierten die

Kommunard*innen der frühen 1970er Jahre eine antagonistische Diagnose. Dieser

Antagonismus ist aber aus der Diagnose der Kommunard*innen der späten 1980er

Jahre komplett verschwunden. Sie sehen globale systemische Probleme, die durch

politische Auseinandersetzungen nur weiter verschlimmert würden.

4 Es sagt einiges über den Zeitgeist, dass selbst der Wissenschaftler Donald Pitzer, der in sei-

nem Aufsatz argumentiert, dass intentionale Gemeinschaften in den letzten 2000 Jahren

keinen umfassenden gesellschaftlichen Wandel produziert hätten, am Ende desselben Auf-

satzes dennoch zu der Diagnose kommt, dass heute alles anders sei: »Today we realize that

social change must move toward a rather clearly envisaged future or it will move toward dis-

aster. It is either utopia or catastrophe« (68,8-10).

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Der Rückzug als Liebesbeweis: 1985-1990 171

7.2.2 Selbstverständnis

Die Kommunard*innen der späten 1980er Jahren verstanden sich nicht mehr als

Teil einer breiten und heterogenen Gegenkultur, sondern als »Bewegung inten-

tionaler Gemeinschaften«, als »New Utopians«. Ihre Aufgabe sahen sie zuallererst

darin, etwas Positives für die Zukunft der Menschheit zu entwickeln und dieses

der Außenwelt zur Verfügung zu stellen. Dieses Selbstverständnis lebte auch von

einer Abgrenzung gegenüber den Kommunard*innen der 1960er Jahre: diese seien

nur gegen etwas gewesen, während die Gemeinschaften der 1980er artikulierten

und anzeigten, wofür sie stünden. Innerhalb dieses geteilten Selbstverständnisses

gab es drei unterschiedliche Schwerpunkte in der Bewegung. Klar dominant war

in dieser Phase das Selbstverständnis der Gemeinschaft als Ausdruck von Liebe;

weniger häufig artikuliert wurden die Vorstellungen, die Gemeinschaft sei ein Ort

der politischen Organisation oder ein Experiment. Waren diese unterschiedlichen

Selbstverständnisse bereits in der Kommunenbewegung der späten 1970er ange-

legt, hat sich ihre Prominenz in der Bewegung also gedreht.

Dominiert wurde das Selbstverständnis der Bewegung in dieser Zeit von einer

Gruppe intentionaler Gemeinschaften, die als spirituell oder esoterisch bezeich-

net werden kann. Sie verstanden sich als Bewegung internationaler Gemeinschaf-

ten, die auf eine weltweite Transformation zu einer nachhaltigen Zukunft für die

Menschheit hinarbeitete, indem sie individuelle und soziale Belange gleichzeitig

bearbeitete und in einer Synthese der Liebe aufhob. In diesem Zusammenhang

bezeichneten die Kommunard*innen ihre Gemeinschaften teilweise als »Zentren

des Lichts«, als »Pioniere der Zukunft«, als »Ausdruck eines Paradigmenwechsels«

und als »Schoß des Wandels«. Darin drückt sich auch eine nicht-mechanistische

Form der Kausalität aus:

»I liken such communities and social experiments to the nurturing environment

of a mother’s womb in which new dimensions of life may be born. Each of us,

wherever we may be, are required to maintain this same sacred and stable atmo-

sphere in our living. In this way the child of our creation, the world, will reflect the

design and intelligence of life itself, rather than the egocentric and manipulative

tendencies of human beings« (#74,44).

Diese Gruppe betonte also, dass Menschen sowohl das Problem als auch die Opfer

ihres eigenen Handelns sind und daher auch die Lösung sein könnten. Indem sie

der Liebe für das Leben Ausdruck gaben, wollten sie die Welt verändern. Insge-

samt verstand diese Gruppe ihre Liebe aber nicht als voluntaristischen Akt, son-

dern als Erwachen, das von der Krise mitausgelöst wurde. Die Idee des Wandels,

die hier artikuliert wird, ist also die Durchsetzung einer neuen Synthese, welche

die analytische Perspektive westlicher Wissenschaft nicht zu leisten vermag. Die

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Rückzug als Widerstand

Gemeinschaft schafft hier den Rahmen, innerhalb dessen eine solche Synthese ge-

lebt werden kann.

Neben dieser in den späten 1980er Jahren sehr weit verbreiteten Selbstdeutung,

erwähnen Kommunard*innen noch zwei weitere Verständnisse des eigenen Han-

delns. So betontenmanche Kommunard*innen, ihre Gemeinschaft sei der Versuch,

eine bessere Form des Zusammenlebens zu institutionalisieren. So verstanden sie

sich etwa – relativ nüchtern – als Vorbild für bestimmte Werte: »Twin Oaks is a

role model and a stronghold of idealism in a time where many of our ideals are no

longer as fashionable as they once were« (#73,36). In diesem Selbstverständnis ist

aber keine Idee von weitergehender Transformation angelegt. Dasselbe gilt für das

teilweise als Zusatz erwähnte Selbstverständnis, die Gemeinschaft erlaube auch,

sich effektiver politisch zu organisieren (z.B. #73, 34). Jedoch ist auch in diesem

Selbstverständnis keine Idee von weitergehender Transformation angelegt.

7.2.3 Kritik und Veränderungsansprüche

In der analysierten Periode übten die Akteur*innen nur wenig Kritik aneinander –

sie formulieren eher Verbesserungsvorschläge, warben für Alternativen oder zeig-

ten Spannungen auf. Die mitunter heftige Kritik der frühen 1970er Jahre gehör-

te damit ebenso der Vergangenheit an, wie die pragmatischen Diskussionen über

konkrete Verbesserungen, die prägend für die späten 1970er Jahre waren.

Dabei warben die Akteur*innen insgesamt dafür, sich gegenüber der Mehr-

heitsgesellschaft zu öffnen, denn schließlich gehe es darum, endlich etwas zum

Positiven zu verändern: »We must make every attempt to meet the needs of the

millions of people who are seeking better, more fulfilling lives« (#71,3). Deswegen

sei Protest auch nicht die richtige Strategie. Schließlich könne man ein besseres

Zusammenleben nicht erkämpfen, sondern müsse es durch Verständnis schaffen

und anderen vorleben.

»For years, people have tried, through protests, demonstrations, and legislative

action, to change the way the world is and the way people are. Yet for all these

sincere efforts, the hate and destruction continue: we find that we can’t legislate

love, and we can’t force people to give a damn« (#69,8).

Manche Kommunard*innen gingen über diesen Hinweis noch hinaus. Ihnen er-

schien Protest und Antagonismus nicht nur ineffektiv, sondern gar als Verschär-

fung der Probleme der Welt. Die Sichtweise, dass »die anderen« das Problem sind

und diese deswegen bekämpft werden müssen, sei nicht die Lösung, sondern viel-

mehr Ausdruck des Problems: »We each demand that the other be the darkness,

because we can only allow ourselves to be the Light. And so, for each, our own de-

nied, repressed darkness rules us« (#69,31). Aus dieser Perspektive steht also gar

nicht zur Debatte, die nachhaltigere, gerechtere Gesellschaft gegen andere durch-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Der Rückzug als Liebesbeweis: 1985-1990 173

zusetzen. Möglich erscheint dann nur, etwas gemeinsam zu verwirklichen. Wir

alle, so sind die Kommunard*innen überzeugt, müssen unsere Lebensweise radi-

kal verändern. Insgesamt forderten die Aktivist*innen also erstens, dass man sich

auf die Mehrheitsgesellschaft beziehen solle; zweitens, dass man dies auf eine af-

firmative Weise tun solle; drittens beharrten sie aber darauf, dass man sich in der

Art und Weise des Handelns radikal von dieser unterscheiden müsse. Dies führte

zu drei Spannungen in der Bewegung.

Eine erste Spannung bestand für die Kommunard*innen darin, dass sie für

die Anschlussfähigkeit an denMainstream bestimmte Denkmuster der Mehrheits-

gesellschaft annehmen mussten, die aber eigentlich abgelehnt wurden. Halbernst

forderte ein Kommunarde etwa einen »business plan« für sozialenWandel, um die

Mehrheitsgesellschaft zu überzeugen (#67,4). Diese Anpassung an die Mehrheits-

gesellschaft ist also nicht reibungsfrei mit der Idee zu verbinden, dass man nur aus

Liebe handeln möchte.

Die zweite Spannung bestand darin, dass die Kommunard*innen ihre begrenz-

te Zeit und ihr begrenztes Geld aufteilen mussten auf den Dienst an der Gemein-

schaft (innen) und den Dienst an der Gesellschaft (außen) (#77/78,66). Dabei ging

es z.B. um die Frage, ob Gemeinschaftsgeld lieber gespendet werden sollte, um die

Welt zu verbessern, oder in die Gemeinschaft investiert werden sollte, um ein noch

attraktiveres Beispiel für eine nachhaltige Lebensweise in Liebe zu werden (#73,35).

Es stellte sich den Kommunard*innen in den späten 1980er Jahren also die Frage,

wie sie ihre Gemeinschaft weiterentwickeln und gleichzeitig in die Mehrheitsge-

sellschaft hineinwirken konnten.

Drittens zeigte sich dieselbe Spannung in der Umsetzung von Nachhaltigkeits-

vorhaben. So stellte sich etwa ein Kommunarde die Stadt der Zukunft so vor, dass

sie langfristig keine Materie oder Energie von außen zugeführt bekommenmuss –

gleichzeitig aber auch keine nach außen abgibt. Dafür, so meinte er jedoch, müsse

die Stadt der Zukunft – ähnlich wie imMittelalter –mit einer Art moderner Stadt-

mauer versehen werden (#71,43). Diese Vorstellung steht im Widerspruch zu jener

Idee, dass die Kommunenbewegung sich für die Mehrheitsgesellschaft engagieren

möchte und die Verbindungen mit dieser ihren Erfolg ausmacht.

7.3 Gesamtdarstellung und Deutung

Wie Brick und Phelps (2015: 237) zeigen, wurden religiöse Inhalte in den sozialen

Bewegungen der 1980er Jahre wichtiger. Die sich entwickelnde neue Rechte wurde

genauso durch religiöse Kräfte gestärkt, wie auch die Linke und die erstarkende

Anti-Atomkraft-Bewegung zunehmend von spirituellen Ideen geprägt waren. Fe-

ministinnen praktizierten Wicca, Tiefenökologie wurde zum Schlagwort für Um-

weltbewegte und die »black liberation theology« und die »catholic liberation theolo-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Rückzug als Widerstand

gy« sahen Strukturen der Unterdrückung als Sünde und forderten, die Kirche solle

die Welt in und durch Liebe transformieren. Die Kommunenbewegung der späten

1980er Jahren spiegelt diese Hinwendung zu spirituellen und religiösen Motiven.

Neben diesen religiösen Strömungen war ein Anti-Radikalismus prägend für

die 1980er Jahre, der sich darin ausdrückte, dass radikale Aktivist*innen entweder

als aus-der-Zeit-gefallen oder als kooptiert dargestellt wurden. So porträtierte et-

wa der Film »Big Chill« die 1960er-Generation als gescheitert. DieMedien berichte-

ten weitschweifend darüber, dass der ehemalige SDS-Aktivist Jerry Rubin nunWall

Street Investoren beriet und der Mitbegründer der Black-Panthers Bobby Seale ein

Buch über »Barbecue« geschrieben hatte (vgl. Brick und Phelps 2015: 240-241). Vor

diesem Hintergrund wird verständlicher, warum die Kommunard*innen den Ein-

druck hatten, antagonistischer Protest sei sinnlos oder wirkungslos.

Zudem trugen unterschiedliche Faktoren in den späten 1980er Jahren dazu bei,

dass sich die politische Landkarte insgesamt verkomplizierte und nicht mehr un-

eingeschränkt klar war, was als »links« oder »progressiv« gelten konnte. Der »For-

dismus« war Dank der neuen Wirtschaftspolitik von Ronald Reagan, auch »Reago-

nomics« genannt, auf dem Rückzug und es blieb vorerst ungeklärt, welche Rolle

eine radikale Linke unter diesen Bedingungen spielen konnte. Intellektuellen Aus-

druck fand diese Krise in der Popularität postmoderner Theorien, die aus Frank-

reich in die akademischen Zentren der USA schwappten und dort die Debatte über

Politik veränderten (Brick und Phelps 2015: 244). Gleichzeitig wurden Aktivist*in-

nen in den späten 1980er Jahren zunehmend von der Umwelt- und Ökologiefra-

ge umgetrieben. Für den anarchistischen Intellektuellen Murray Bookchin etwa

galt als ausgemacht, dass der Radikalismus der späten 1980er Jahre nicht mehr rot

sondern grün sei. Für Bookchin, der schon in den 1960er Jahren gegen bestimm-

te Formen der Technologie argumentiert hatte, war die »ecological illiteracy« der

konventionellen Linken ein Hindernis. So entwickelten sich insbesondere nach der

Reaktorkatastrophe in Tschernobyl neue – mitunter gewalttätige – Bewegungen

wie etwa »Earth First!«. Aber auch die »Green Party« wollte an dieWurzeln des Pro-

blems gehen undmusste sich entsprechend zur »alten Linken« positionieren (Brick

und Phelps 2015: 248). Diese zunehmende Bedeutung des Umweltthemas spiegelt

sich auch in der Kommunenbewegung wider. Für die Kommunard*innen der spä-

ten 1980er Jahre drückte sich Herrschaft insbesondere in einer Ausbeutung der

Natur durch den Menschen und in der Zerstörung der Lebensgrundlage zukünfti-

ger Generationen aus. Damit waren sie nicht mehr sicher, ob sie »links« oder nicht

doch eher »unideologisch« waren und aus Fürsorge füreinander und den Planeten

agierten.

Eine solche Position traf sich auch mit dem Zeitgeist, den Dissidenten wie Va-

clav Havel oder Rudolf Bahro verkörperten. Mit dem Ende der 1980er Jahre – mit

Glasnost und Perestroika in der Sowjetunion sowie Solidarnosc in Polen – fiel der

sogenannte »realexistierende Sozialismus« in sich zusammen. So unterschiedliche

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Der Rückzug als Liebesbeweis: 1985-1990 175

Personen wie Havel und Bahro forderten im Zuge dieser Umwälzungen eine Alter-

native zu kapitalistischemLiberalismus einerseits und autoritäremKommunismus

andererseits. Beide sahen die dringlichste politische Aufgabe in der Organisation

einer lebenswerten Zukunft in Selbstorganisation und Fürsorge.

In diesem Kapitel habe ich beschrieben, wie Communities in diesem histori-

schen Kontext in eine Krise geriet. Nachdem der wichtigste Vertreter der Genos-

senschaftsbewegung den Herausgeber*innenkreis der Zeitschrift verlassen hatte,

wurde Communities zu einer Zeitschrift für die verbleibende Kommunenbewegung.

Drei wesentliche Ergebnisse zur Kommunenbewegung aus diesem Kapitel möchte

ich festhalten.

Erstens: bei der Kommunenbewegung der 1980er Jahre handelte es sich um ra-

dikalen Widerstand. Auch wenn die Herausgeberschaft des Magazins Communities

an keine antagonistische Agenda mehr gebunden war, formulierten die Kommu-

nard*innen eine Gesellschaftsdiagnose, die insbesondere auf die Zerstörung der

Lebensgrundlage der Menschheit hinwies. Im Gegensatz zu den späten 1970er Jah-

ren sprachen sie weniger von einer Herrschaft bestimmter Gruppen vonMenschen

über andere Menschen und eher einer Herrschaft der Menschen über sich selbst

und die Natur. Es handle sich um eine Systemkrise, welche die »analytische Denk-

weise« des Westens auslöste. Sie verstanden sich selbst als Teil einer Bewegung,

die dieses System fundamental umwälzen wollte. Dabei unterschieden sich die

Gruppen relativ wenig darin, auf welche Art und Weise sie dieses System verän-

dern wollten. Die meisten Kommunard*innen sahen ihre eigene Praxis als Aus-

druck von Sorge für den Planeten und die Mitmenschen. Als positives Beispiel und

durch das eigene Mitwirken wollten sie dazu beitragen, die Verhältnisse für alle

Menschen nachhaltig zu verbessern. Im Rückzug sahen sie eine Möglichkeit, ihre

Fürsorge praktisch zu leben, um so zu einem leuchtenden Beispiel für einen Pa-

radigmenwechsel zu werden. Sie waren überzeugt, dass antagonistischer Protest

schon allein deswegen keine sinnvolle Lösung wäre, weil die Mehrheitsgesellschaft

zur Fürsorge nicht gezwungen werden könne. Eine zweite Gruppe verstand sich als

Vorbilder, die nachzuahmenwären. Eine dritte Gruppe betonte, dass Gemeinschaf-

ten auch politisch schlagkräftiger wären, weil sich in ihnen eine größere Zahl an

Menschen zusammenschloss. Die beiden letztgenannten Selbstverständnisse for-

mulierten aber keine umfassende Veränderungsvorstellung. Wir sollten die Kom-

munenbewegung der 1980er Jahre also deswegen als radikalen Widerstand ernst-

nehmen, weil sie eine grundsätzliche Gesellschaftskritik formulierte, sich selbst

als Kraft der fundamentalen Transformation sah und begründete, wieso sie diesen

Wandel auf diese spezifische Weise voranbringen wollte.

Als zweites Ergebnis soll hier festgehalten werden, dass sich die Kommunen-

bewegung als Widerstandsbewegung gegen eine globale oder transnationale Sys-

temkrise richtete, deren Zentrum die Kommunard*innen in den USA und imWes-

ten sahen. Diese bestand hauptsächlich in einer drohenden nuklearen Katastrophe

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Rückzug als Widerstand

und der Zerstörung der Umweltzerstörung. Das Herrschaftssystem selbst schien

ihnen dabei so stabil gefügt, dass es von Innen nicht verändert werden konnte. Da-

bei sahen weite Teile der Bewegung den Staat, die etablierten Institutionen und die

Mehrheitsgesellschaft in den USA kaum noch als Gegenspieler an, sondern eher als

Opfer, die von einem neuen Paradigma der Liebe überzeugt werden müssten. Sie

sahen keinen Sinn in der antagonistischen Auseinandersetzungmit derMehrheits-

gesellschaft, weil der Protest der Vergangenheit ohne Ergebnis geblieben war und

man niemanden zur Fürsorge und Liebe zwingen könne. Die Kommunenbewe-

gung der 1980er Jahre war also weitgehend eine Innovationsbewegung bestehend

aus »Beispielgemeinschaften«.

Drittens zeigt sich in der Beschreibung dieses radikalen Widerstands eine

Spannung, die als spezifische Ausprägung der »Dialektik des Rückzugs« ver-

standen werden muss. Die Hauptspannung der Bewegung in den späten 1980er

Jahren bestand primär darin, dass sie sich zwischen den Polen Kommunikation

nach außen und Perfektion nach innen aufrieb. Am Ende der analysierten Epoche

wurde der Fokus stärker auf die Kommunikation nach außen gelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009 - am 12.02.2026, 18:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

