
 

�

Andere Helden im populären englischen  
Melodrama des frühen 19. Jahrhunderts 

Christian Krug 

Auf den englischen Theaterbühnen der ersten beiden Jahrzehnte des 19. Jahrhun-
derts findet sich eine Reihe von Bühnenhelden, die kulturell, ethnisch oder religiös 
als ‚Andere‘ markiert sind; zumeist handelt es sich bei ihnen um ‚orientalische‘  
Figuren. Solche anderskulturellen Bühnenhelden sind dem Theaterpublikum in 
einem hermeneutischen Sinne nicht ‚fremd‘; sie sind ihm im Gegenteil aufgrund 
ihrer Konventionalität sogar sehr vertraut. Ihre Markierung als ‚Andere‘ wirft daher 
auch nicht so sehr grundsätzliche Verstehensfragen auf – wohl aber Fragen nach 
Zugehörigkeiten und der eigenen Identität des Publikums.1 

Bei den Repräsentationen eines anderskulturellen Heldentums im populären 
englischen Melodrama dieser Zeit kommen diese Fragen von Identität und Alteri-
tät in besonderer Weise zum Tragen. Dazu gehört zum Beispiel, dass ein solches 
Heldentum in geringerem Maße an bestimmte Figuren (etwa ‚den Bühnenhelden‘) 
gebunden ist und dass heroische Attribute wie Exzeptionalität, Handlungsbereit-
schaft oder Transgressivität umverteilt und von Szene zu Szene unterschiedlich  
aktualisiert und artikuliert werden können. Warum dies so ist, möchte ich im ersten  
Teil meines Beitrags herausarbeiten und dabei auf spezifische Gattungskonventio-
nen und die Bühnenpraktiken der Zeit, die soziale Verortung einzelner Theater in 
marginalen sozialen Räumen, aber auch auf die spezifischen Alterisierungsprozesse 
eingehen, die in ein solches anderskulturelles Heldentum eingeschrieben sind. 
Gleichzeitig möchte ich an einem Fallbeispiel, William Barrymores El Hyder; or, The 
Chief of the Ghaut Mountains (1818), ein analytisches Modell skizzieren, mit dem 
sich solche anderskulturellen Heroisierungen in Melodramen beschreiben lassen: 
das Modell eines dynamischen dramatischen Feldes, das sich von Szene zu Szene 
neu konfiguriert. In einem zweiten Teil möchte ich anhand eines weiteren Fall- 
beispiels, den Bühnenrepräsentationen der populären Figur Haroun Al-Rashid, ex-
emplarisch aufzeigen, wie ein ganz bestimmtes Motiv vom ‚anderen Helden‘, die 
‚heroische Herrscherfigur‘, sich in dieser Zeit für eine Vielzahl von (ganz heteroge-
nen) Einschreibungen und Alterisierungen öffnet. 

Argumentationen anhand von Fallbeispielen sind (im positiven wie negativen 
Sinne) anekdotisch und hängen entscheidend von der Auswahl der Beispiele ab. 

                                                                                          
1 Zur hier verwendeten Begrifflichkeit von ‚Vertrautem‘ und ‚Fremdem‘ als hermeneutische 

Kategorien sowie des ‚Eigenen‘ und des ‚Anderen‘ als Kategorien von Zugehörigkeit und 
Identität beziehungsweise Alterität vgl. Andrea Polaschegg: Der andere Orientalismus. Regeln 
deutsch-morgenländischer Imagination im 19. Jahrhundert (Quellen und Forschungen zur Litera-
tur- und Kulturgeschichte; 35). Berlin 2005, 41–49. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


CHRISTIAN KRUG 

�

252 

Die hier diskutierten Fallbeispiele wurden ausgewählt, da sie ein Spektrum reprä-
sentieren: Das erste widmet sich der politisch wichtigsten Kolonie Großbritan-
niens, Indien, das zweite dem wohl wichtigsten Text, der populäre Vorstellungen 
vom orientalischen ‚Anderen‘ in Großbritannien im 19. Jahrhundert geprägt hat – 
den Arabian Nights’ Entertainments, also den Erzählungen aus Tausend und einer Nacht. 
Während im ersten Fall Fragen von anderskultureller Machtausübung systematisch 
ausgeblendet werden, ist der panoptische Herrscherblick Haroun Al-Rashids, der 
im zweiten Fallbeispiel behandelt wird, als kulturelles Phantasma ein zentrales 
Element von imaginären Machtbeziehungen. 

Der Gegenstand meiner Überlegungen, das populäre englische Melodrama, ist 
dabei eine historisch und (national)kulturell sehr spezifische populärkulturelle 
Form. Zwar gibt es zwischen den Bühnen Frankreichs, Deutschlands und Groß- 
britanniens einen regen Austausch von Stücken und Dramatikern; was jedoch auf 
den Londoner Theaterbühnen als Melodrama besucht und beschrieben wird, ist 
das Ergebnis von ganz eigenen institutionellen und rechtlichen Rahmenbedingun-
gen und Diskursen, von Abgrenzungs- und Aneignungsstrategien. Wie und was 
Melodramen bedeuteten, ist sehr genau auf die jeweilige Gesellschaft bezogen. 
Dies haben sie mit dem Heroischen gemein. 

Für die Analyse eines ‚anderen‘, zumeist orientalischen Heldentums bedeutet 
dies, dass ein besonderes Augenmerk auf sich überlagernde Alterisierungen gelegt 
werden muss. Im frühen 19. Jahrhundert fungieren Melodramen (ebenso wie das 
sich zeitgleich etablierende Konzept des Populären) zumeist selbst bereits als ein 
‚Anderes‘: Rechtlich sind sie ein ‚Anderes‘ der sogenannten legitimen Dramenfor-
men Komödie und Tragödie, die bis 1843 in London einzig an den drei mit könig-
lichem Patent ausgestatteten (‚lizenzierten‘) Theatern aufgeführt werden durften.2 
Topographisch siedeln sie sich zunächst an anderen städtischen Orten, etwa dem 
ärmeren East End Londons, an, dessen Theaterpublikum zuweilen als soziales 
‚Anderes‘ gefürchtet wird. Schließlich erscheint das Affektive des Melodramas den 
bürgerlichen Mittelschichten als ästhetisch ‚Anderes‘. Für die Analyse ‚anderer‘ 
Helden ist daher eine erste Prämisse, dass sich intrakulturelle und interkulturelle 
Prozesse des Othering immer schon überlagern. 

Weitere methodologische Konsequenzen ergeben sich aus der Struktur des  
Melodramas und seiner Aufführungspraxis. So sind die dramatischen Strukturen 
gerade nicht durch Kohärenz, sondern durch sehr heterogene Momente („situation 
and incident“)3 geprägt. Melodramen etablieren zudem ganz eigene emotionale 
Regime (die beispielsweise szenisch-tonal geprägt sind)4 und produzieren eine  

                                                                                          
2 Vgl. Jane Moody: Illegitimate Theatre in London, 1770–1840. Cambridge 2000. 
3  Vgl. Johann N. Schmidt: Ästhetik des Melodramas. Studien zu einem Genre des populären  

Theaters im England des 19. Jahrhunderts. Heidelberg 1986, 200. 
4 Vgl. Conrad Joy Bishop: Melodramatic Acting. Concept and Technique in the Performance of 

Early Nineteenth Century English Melodrama. Diss., Stanford University 1967, 51–52. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ANDERE HELDEN IM POPULÄREN ENGLISCHEN MELODRAMA  

�

253 

Affekt-Intensität, die danach drängt, in Zeichenhaftigkeit überführt zu werden.5 
Dadurch verkomplizieren sie konventionelle heuristische Unterscheidungen zum 
Beispiel von Emotion (im Sinne William Reddys als soziale Kommunikations-
form, die sich in – auch konkurrierenden – historischen Regimen anordnet)6 und 
Affekt (als vermeintlich vorindividuelle Intensität). Auch sind (Helden-)Figuren al-
lenfalls innerhalb ganz allgemeiner Paradigmen im Dramenverlauf stabil, ansons-
ten jedoch gerade von relationaler Bezüglichkeit. Zeitgenössische Diskurse über das 
Melodrama weisen auf andere Logiken von Figuren- und Handlungskonstruktion  
und -rezeption hin,7 innerhalb derer sich Helden im konventionellen Sinne nur 
schwer fassen lassen. Für die Analyse erfordert dies entsprechend eine Perspektive, 
die auf Momente fokussiert und variable, instabile Heroisierungsverfahren im Blick 
behält.8 Dies wird bereits in der vielbeschworenen Krise des melodramatischen 
Bühnenhelden evident, die in der Forschungsliteratur vielfach beschrieben, aber 
selten überzeugend erklärt wurde. Traditionelle (männliche) Bühnenhelden hatten 
keinen leichten Stand in den englischen Melodramen des frühen 19. Jahrhunderts. 
Als bühnenwirksamer galt die Rolle des Schurken, emotional und affektiv aufgela-
dener zumeist die der Heldin, und im Spannungsfeld zwischen diesen beiden  
Figuren droht der melodramatische Bühnenheld dramaturgisch fast überflüssig zu 
werden. In seiner klassischen Studie zum englischen Melodrama charakterisiert 
Michael Booth ihn entsprechend als konventionell passiv, schwach und „rather 
stupid“.9 Dass auch in der Forschungsliteratur zum Melodrama vergleichsweise sel-
ten auf männliche Heldenfiguren fokussiert wird, ist jedoch nicht nur symptoma-
tisch für eine solche veritable Krise des Bühnenhelden. Es mag auch Ausdruck  
einer analytischen Krise sein, die sich zum einen daraus ergibt, dass im Melodrama 
Repräsentationen von Heldentum in sich häufig widersprüchlich sind,10 und zum 

                                                                                          
5 Vgl. hierzu die klassische Studie von Peter Brooks: The Melodramatic Imagination. Balzac, 

Henry James, Melodrama, and the Mode of Excess. New Haven und London 21995. 
6  William Reddy: The Navigation of Feeling. A Framework for the History of Emotions. Cam-

bridge 2001. 
7  Eine gute Rekonstruktion zeitgenössischer Diskurse liefert der immer noch einschlägige 

Aufsatz von Kurt Tetzeli von Rosador: Victorian Theories of Melodrama. In: Anglia 95, 
1977, 87–114. 

8  Die Analyse von El Hyder wird zeigen, dass allzu homogenisierenden Bedeutungszuschrei-
bungen, wie sie Melodramen selbst zum Beispiel durch End-Tableaus suggerieren, durch-
aus misstraut werden kann: Die letzten Szenen von Melodramen etablieren häufig retro- 
aktiv eine vermeintliche Stabilität von Figuren und Werten, die sich in der Theatererfah-
rung zuvor nicht unbedingt gefunden haben muss. 

9  Michael R. Booth: English Melodrama. London 1965, 17, 18. 
10  Jacqueline Bratton argumentiert, dass Repräsentationen von Heldentum immer wieder von 

anti-heroischen Momenten durchkreuzt werden: „melodramatic British heroism has vital 
anti-heroic dimensions. ... It is both tied to narrow stereotypes, and at the same time as 
inclusive as possible, in class and regional/national terms; it admits non-heroic figures as 
heroes, and it admits open statements of possibly subversive views and feelings“ (Jacque-
line S. Bratton: British Heroism and the Structure of Melodrama. In: Jacqueline S. Bratton 
[et al.] (Hg.): Acts of Supremacy. The British Empire and the Stage, 1790–1930. Manchester 
1991, 18–61, hier 27).  

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


CHRISTIAN KRUG 

�

254 

anderen daraus, dass sich seinen relational bezüglichen Figuren bei genauerer Be-
trachtung dann doch nicht scherenschnittartig ideologische Funktionen zuordnen 
lassen. Anhand von Barrymores El Hyder möchte ich mich deshalb dem Bühnen-
helden analytisch anders nähern und dessen ‚Krise‘ in den Kontext instabiler He-
roisierungsverfahren setzen. 

1. Die Zirkulation heroischer Energien in  
William Barrymores El Hyder 

In diesem Melodrama kämpft der charismatische Stammesführer El Hyder darum, 
einen jungen Prinzen aus der Gefangenschaft des tyrannischen Radschas Hamet 
zu befreien; dieser hält den Prinzen und dessen Mutter, um deren Hand er wirbt, 
in einem Harem gefangen. El Hyder gelingt es schließlich mit seinen Truppen, 
Hamet zu bezwingen und den rechtmäßigen Thronanspruch des Prinzen durch-
zusetzen. Die Titelfigur dieses Melodramas basiert auf einem indischen Feldherrn, 
Haidar Ali (1721–1782),11 der die Truppen der britischen East India Company in 
den ersten beiden Mysore-Kriegen (1767–1784) besiegte und für die britische Öf-
fentlichkeit einen der bekanntesten Gegner der Briten in Indien darstellte.12 An 
seiner Figur lassen sich die Heroisierungspotenziale eines ‚anderen‘ Helden gut 
demonstrieren. Die Analyse zeigt aber auch, dass heroische Attribute in einem 
Melodrama über unterschiedliche Figuren (‚eigene‘ wie ‚andere‘) verteilt und zum 
Teil je nach Szene dynamisch neu konfiguriert werden – und dass lokale Kontexte, 
bis hin zum sozialen Umfeld einzelner Theater, solche spezifischen Heroisierun-
gen bedingen. 

Auf den ersten Blick scheint Hyder Ali ein ungewöhnlicher Held in einem Lon-
doner Theater zu sein, und ein indischer Befreiungskampf gegen eine tyrannische 
Herrschaft ein ungewöhnliches Sujet. Die East India Company hatte in einer gan-
zen Reihe von Publikationen, etwa in captivity narratives über britische Gefangene, 
systematisch versucht, den historischen Haidar Ali zum Gegner nationaler briti-
scher Interessen zu machen.13 Dennoch wird er 1818 im Süden und Osten Lon-
dons zu einem local hero, dessen Heroisierung eng an die spezifischen Bühnen ge-
knüpft ist, auf denen er aufgeführt wurde. Dies war erstens das neu gegründete 
Royal Coburg Theater südlich der Themse (das heutige Old Vic). Das Coburg gab 
sich eine ‚radikale‘ Ausrichtung (es positionierte sich zum Beispiel politisch klar ge-
gen den Prinzregenten, den späteren König Georg IV.), und sein Publikum bestand 

                                                                                          
11  Narendra Krishna Sinha: Haidar Ali. Calcutta 31959. 
12  Vgl. Rajat Kanta Ray: Indian Society and the Establishment of British Supremacy, 1765–

1818. In: P. J. Marshall und Alaine Low (Hg.): The Oxford History of the British Empire. Bd. 2: 
The Eighteenth Century. Oxford 1998, 510–520. 

13  Vgl. Linda Colley: Captives. Britain, Empire and the World 1600–1850. London 2003. David 
Worrall: Harlequin Empire. Race, Ethnicity and the Drama of the Popular Enlightenment (The 
Enlightenment World; 1). London [u.a.] 2007, 82. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ANDERE HELDEN IM POPULÄREN ENGLISCHEN MELODRAMA  

�

255 

zu einem hohen Anteil aus Dienerschaft und Arbeitern.14 Drei Jahre später wech-
selte das Melodrama in das etwa 1600 Personen fassende Royalty Theatre im Stadt-
teil Tower Hamlets; dieses lag in unmittelbarer Nachbarschaft zum neu errichteten 
East India Dock und rekrutierte sein Publikum auch aus den multi-ethnischen  
Hafenarbeitern der East India Company.15 Dass das Melodrama mit seinem orien-
talischen sowie muslimischen Helden in diesen Theatern Erfolg hatte, ist vielleicht 
auch ein Indiz dafür, dass sich die von Edward Said beschriebenen ‚klassi-
schen‘ orientalistischen Diskurse eher in sanktionierten kulturellen Bereichen, etwa 
den offiziellen Publikationen der Company, aber nicht notwendigerweise im  
Bereich einer lokal umgrenzten Populärkultur durchsetzen konnten.16 

Der Bühnenheld El Hyder erweist sich direkt zu Beginn der ersten Szene als 
charismatischer Anführer von patriotischen indischen Truppen. El Hyder ist dabei 
der Fokus der „Patrioten“;17 in ihm verdichtet sich ihr Kampf – und dies im Wort-
sinne, denn die dramatische Ausgestaltung der gerade gekämpften Schlacht erfolgt 
als innerer Nachvollzug: 

EL HYDER Yes, Moloc, even so. But why these downcast eyes? Am I to read mistrust? El 
Hyder doubted! Did he not perform his duty?—Did he not protect his charge as long 
as man was man? Behold! are these not witnesses? Will not these wounds, still reeking 
with my blood convey conviction to your minds? Mark! here stood the tent that held 
my sacred charge,—far beyond our flank, stretched the enemy’s horse—our wing was 
broken, over-whelmed, discomfitted—the Princess viewed it, and cried for Hyder—
Hyder flew to them—we were surrounded—foe on foe! I still maintained my ground, 
but they seized the Princess and her son—I heard their cries—saw them borne away—
when I, with a Boa’s rage, rushed to the rescue—a conquering arm struck me down—
and Hyder saw no more! 

MOLOC Oh, Hyder, do not think we doubt you! Quick, comrades, from his mind dispel 
such thoughts—our country’s love, our country’s hope is—  

OMNES Hyder!18 

                                                                                          
14  Vgl. Frederick Burwick: Playing to the Crowd: London Popular Theatre, 1780–1830. New York 

2011, 194–200. Worrall: Harlequin Empire (Anm. 13), 100–101. Moody: Illegitimate Theatre 
(Anm. 2), 167–168. 

15  Worrall: Harlequin Empire (Anm. 13), 101. David Worrall hat die Aufführungen von Barry- 
mores Melodrama umfassend rekonstruiert, vgl. ebd., 81–105 sowie die bis auf wenige  
Änderungen wortgleiche Diskussion in David Worrall: Islam on the Romantic Period  
Stage. Hyder Ali, Tippoo Saib and Beyond the Captivity Narrative. In: Michael T. Davis 
und Paul A. Pickering (Hg.): Unrespectable Radicals? Popular Politics in the Age of Reform.  
Aldershot [u.a.] 2008, 167–184. 

16  Vgl. Edward Said: Orientalism. Western Conceptions of the Orient. London 1978. Worrall: Har-
lequin Empire (Anm. 13), 81–87. 

17  William Barrymore: El Hyder, the Chief of the Ghaut Mountains: A Grand Eastern Melo-Dramatic 
Spectacle. In Two Acts (T. H. Lacy). London o. J., 25. Historisch wurden die Marathen, die El 
Hyder in diesem Drama anführt, 1803 und 1818 (nur wenige Monate vor der Erstauffüh-
rung) von den britischen Truppen besiegt, vgl. Ray: Indian Society (Anm. 12), 511, 522. 

18 Barrymore: El Hyder (Anm. 17), 4. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


CHRISTIAN KRUG 

�

256 

Hyder Alis Heroisierung erfolgt hier in Form eines Stücks im Stück, einer meta-
theatralen Miniatur. Die abschließende Akklamation durch die „patriotischen 
Stammesfürsten“19 bestätigt nicht nur Alis Selbstzuschreibung von Heldentum, 
sondern markiert auch, entsprechend der melodramatischen Struktur von situation 
and incident, das Ende dieser ersten ‚Aufführung‘ in einer überaus heterogenen 
Szenenfolge. Kaum hat nämlich das Drama sein Figurenpersonal etabliert und sei-
ne Themen besetzt, zieht es seinen Helden sofort wieder aus dem Verkehr. Es be-
legt ihn in seiner nächsten Szene de facto mit einem inneren, moralischen Hand-
lungsverbot sowie einer vollständigen sozialen Isolation, die sich unter dem kon-
stanten Blick der Gemeinschaft vollzieht: Hyder Ali, der Fluchtpunkt des Kampfes 
der Patrioten, darf sich in ihrer Gemeinschaft frei bewegen, jedoch keinerlei soziale 
Kontakte aufnehmen.20  

Dramaturgisch gesprochen gibt es damit einen Stau an heroischer Energie. De-
ren Überschuss sucht sich von Szene zu Szene neue Ventile und überschreitet da-
bei sowohl geschlechtliche als auch ethnische und nationale Grenzen: Spektakuläre 
Kämpfe mit Dolchen und Pistolen führt zum Beispiel eine indische Prinzessin. 
Zwei britische Seemänner, die an der Küste von Delhi gestrandet sind (und dies im 
südindischen Mysore), stellen wiederum einen anderen konventionellen Helden-
typ bereit, die Bühnenfigur des ‚Jack Tar‘ – einen britischen Matrosen mit einem 
Herz aus Gold, der für Gerechtigkeit und Großbritannien kämpft. Dass sich in  
Melodramen häufig Seemänner aufs Land verirren, ist übrigens nur vordergründig 
inkongruent. Es ist vielmehr symptomatisch: Um 1820 waren Soldaten äußerst 
ambivalent konnotiert; zum einen galt das Heer traditionell als Auffangbecken für 
Kriminelle und Arme, zum anderen ließen sich einige der Soldaten, die aus den 
französischen Revolutionskriegen zurückehrt waren, nur schwer wieder in die Ge-
sellschaft integrieren. Da militärischer Ruhm im kulturellen Gedächtnis eng mit 
den Erfolgen der britischen Navy verknüpft war, fungierte zumeist der Seemann 
als prototypischer militärischer Held.21  

Der erste der Seemänner in El Hyder, Mat Mizen, appelliert dabei in einem be-
ständigen Wortschwall an vermeintlich geteilte nationale Eigenschaften und Werte. 
Seine Funktion ist die Anbindung an eine imaginierte nationale Gemeinschaft; er 
produziert clap traps, das heißt, er appelliert in Sentenzen und lässt diese über den 
eingeholten Beifall des Publikums bestätigen – ein solches gemeinsames Klatschen 
stiftet in der Praxis aber auch eine viel enger umgrenzte, lokale Gemeinschaft in 

                                                                                          
19  Ebd., [2]. 
20 Ebd., 10. 
21  Anders argumentiert Jane Moody, die vor allem auf die Transgressivität der Figur abhebt: 

„despite his moral heroism, the sailor remains an unknowable stranger on the very edge of 
modern civilisation. ... In the wake of mass post-war demobilisation, the brave, brusque 
but unpredictable sailor had usurped the role of the wild man as a theatrical subject pre-
cisely because he epitomised contemporary fears about the identity of the civil and the 
monstrous in late Georgian society“ (Moody: Illegitimate Theatre [Anm. 2], 97–98). 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ANDERE HELDEN IM POPULÄREN ENGLISCHEN MELODRAMA  

�

257 

den einzelnen Theatern.22 Der zweite Seemann, Harry Clifton, übernimmt eine 
leicht andere Funktion und verkörpert vor allem das kindlich-unschuldige Helden-
tum der frühen Jack Tar-Figur. Er lässt sich (ähnlich der Figur Harpo bei den Marx 
Brothers) als Verkörperung des Freudschen Es beschreiben; mit kindlich-naiver 
Freude agiert er seine Triebe aus und stellt dem Drama dadurch Momente sozialer 
und sexueller Transgressivität bereit.23 Es heißt oft, dass Melodramen mit dieser  
Figur des Jack Tar der Repräsentation eines ‚eigenen‘ Helden am nächsten kom-
men. Tatsächlich funktioniert aber auch diese Figur überhaupt nur in der ‚Fremde‘, 
in ‚xenotopen‘ Räumen.24 Sobald sie nämlich in heimische, englische Kontexte ge-
setzt wird – so etwa im domestic melodrama ab den 1830er Jahren – wird sie auf-
grund ihrer Transgressivität zum sozialen Störfall. Bei dem zweiten britischen 
Seemann resultieren Infantilisierung, Transgressivität und Exzess dabei nur teilwei-
se in einer Exotisierung der Figur, wie sie ansonsten gattungstypisch betrieben 
wird. Lokal wird ihr Othering anders, nämlich geschlechtlich, betrieben: Die Figur 
wurde 1818 am Coburg von „Mrs. W. Barrymore“ gespielt, der Ehefrau des Autors 
und Schauspielers, der den Tyrannen gab.25 In Melodramen ist ein solches ge-
schlechtliches Othering insofern möglich, als es als ‚Mischgattung‘ traditionell eine 
Nähe zur Pantomime aufweist, in welcher die Rolle des Principal Boy immer von 
einer Frau gespielt wird.26 

                                                                                          
22 Vgl. hierzu auch Bratton: British Heroism (Anm. 10), 23. Auf den nicht-lizenzierten Büh-

nen (wie dem Coburg) können solche Momente imaginierter Gemeinschaften noch zusätz-
lich lokal geprägt sein, da lokale Schauspiel-Stars teilweise während einer Aufführung aus 
ihrer Rolle traten, um (vergleichbar mit dem modernen stand up) lokale Ereignisse zu kom-
mentieren. Aufführungen werden von solchen isolierten, tendenziell handlungs- und kon-
textfreien Momenten ‚punktiert‘ – auch in diesem Sinne stellen Melodramen kein homo-
genes oder lineares Theatererlebnis bereit. 

23 Entwürfe einer Genealogie der Tar-Figur finden sich in Bratton: British Heroism (Anm. 
10), 43, und in Heidi J. Holder: Melodrama, Realism and Empire on the British Stage. In: 
Jacqueline S. Bratton [et al.] (Hg.): Acts of Supremacy. The British Empire and the Stage, 1790–
1930, Manchester 1991, 129–149. Demnach habe sich diese Figur von einem kindlichen 
und vermeintlich unschuldigen Heldentum in den ersten zwei Jahrzehnten des 19. Jahr-
hunderts hin zu einer abgeklärteren und sentimentalisierten Form ab den 1830er Jahren 
entwickelt. Zu Ende des Jahrhunderts werde ein nunmehr nostalgisch verklärter Jack Tar 
zunehmend sozial instrumentalisiert. 

24  In Anlehnung an Michel Foucaults Konzept der Heterotopie sind ‚Xenotopien‘ als Ra ̈ume 
beschrieben worden, „innerhalb derer Fremdheit hergestellt und inszenatorisch vermittelt 
wird. Ihre primäre Funktion im Europa des 19. Jahrhunderts besteht darin, einem heimi-
schen Publikum, für das der Umgang mit dem äußeren und vor allem dem exotischen 
Fremden keineswegs alltäglich ist, strukturierte und räumlich erfahrbare Alteritätsserfah-
rungen zu ermöglichen. Folgerichtig zielen Xenotopien auf ein breites, gegen Ende des 
Jahrhunderts sogar auf ein Massenpublikum ab und tragen so zur Popularisierung des 
Fremden bei.“ (Volker Barth [et al.]: Einleitung. In: Volker Barth [et al.] (Hg.): Xenotopien. 
Verortungen des Fremden im 19. Jahrhundert (Kulturgeschichtliche Perspektiven; 9). Münster 
[u.a.] 2007, 7–23, hier 15–16). 

25  Barrymore: El Hyder (Anm. 17), [2]. Vgl. Worrall: Harlequin Empire (Anm. 13), 84. 
26  Vgl. Karl Sabbagh: The Arabian Nights in British Pantomime. In: Philip F. Kennedy und 

Marina Warner (Hg.): Scheherazade’s Children. Global Encounters with the Arabian Nights. New 
York 2013, 265–273, hier 267. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


CHRISTIAN KRUG 

�

258 

In der Schlussszene von El Hyder stehen die beiden Briten allerdings ebenfalls 
nicht mehr im Zentrum eines heroischen Handelns. Ihre Anzahl hat sich nämlich 
in der vorletzten Szene vervielfacht – eine größere Gruppe weiterer britischer See-
männer muss ebenfalls das Landesinnere durchzogen und dabei auch schwere Ar-
tillerie mit sich geführt haben. Aufgrund der schieren Anzahl der britischen ‚See-
männer‘ in El Hyder entspricht deren Handeln allerdings nicht mehr den konven-
tionellen ideologischen Repräsentationen von Heldentum: Im frühen kolonialen 
Melodrama wird die britische Militärmacht systematisch verdeckt, individualisiert 
und über wenige Einzelfiguren repräsentiert – meist die gallant few, die sich gegen 
eine Übermacht durchsetzen.27 So ergibt sich der Bedarf für eine letzte Verschie-
bung von heroischer Energie: Ein Kampf der gallant few war ja genau das Thema 
der ersten Szene um El Hyder, den durch ein inneres Handlungsverbot ruhig- 
gestellten Titelhelden. So schließt sich der dramaturgische Kreis des Dramas, das 
nun zu seinem ersten Heldennarrativ zurückkehrt und den indisch-muslimischen 
Held reaktiviert. Szenische und emotionale Höhepunkte sind entsprechend der 
Kampf der Prinzessin mit ihrem Haremswächter und schließlich El Hyders Kampf 
mit dem „Tyrannen“ Hamet und seinen Männern.28 

Als Beschreibungsmodell für Melodramen wie dieses bietet sich das eines dy-
namischen Feldes an, in dem heroische Energie gewissermaßen zirkuliert und 
dann, gemäß der melodramatischen Struktur von situation and incident, in ihren 
verschiedenen Aspekten von unterschiedlichen Figuren ausagiert wird – ‚eigenen‘ 
ebenso wie ‚anderen‘.29 Der Titelheld bleibt dabei ihr Fluchtpunkt. Was das Melo-
drama jedoch nicht wagt, ist, ihm nach gewonnenem Kampf politische Macht zu 
übertragen (die der historische Haidar Ali sehr wohl hatte). Der Bühnen-Hyder 
kämpft auch gar nicht für sich, sondern für ein junges Prinzenkind, so dass sich die 
Frage von Herrschaft gar nicht stellen muss.30 Stattdessen imaginiert das Drama 
über die Figur des Hamet symbolisch, was passieren könnte, wenn ein anderskultu-
reller Held wie El Hyder selbst Herrschaft erlangen würde. Hamet wird vom Star 

                                                                                          
27  Vgl. Bratton: British Heroism (Anm. 10), 26. 
28  Barrymore: El Hyder (Anm. 17), 4 und passim. Auch das schlussendliche Schwenken der 

britischen Fahne lässt sich nicht ausschließlich auf nationalistische Bedeutungen verengen 
(vgl. auch Anm. 8); es markiert vielmehr die im Drama immer wieder beschworene ‚Frei-
heit‘, die längst mit ‚indischer Befreiung‘ überlagert wurde und nun zwischen ‚eigenen‘ 
(beziehungsweise je nach Publikum ‚anderen‘) Sinneinschreibungen oszilliert. 

29  In seinen dynamischen Heroisierungen ist das Drama damit deutlich komplexer, als es  
seine Zusammenfassungen in kritischen Studien vermuten lassen. Hier dient es zumeist als 
prototypisches Beispiel ‚des‘ kolonialen britischen Theaters. „Here, and in similar plays, 
spectators saw Britain’s imperial ambitions dramatized as an heroic crusade for liberty 
against usurping tyrants and barbaric native customs“ (Jane Moody: The Theatrical Revo-
lution, 1776–1843. In: James Donohue (Hg.): The Cambridge History of British Theatre. Bd. 2: 
1660 to 1895. Cambridge 2004, 199–215, hier 205). 

30  Worralls Interpretation, Barrymores El Hyder repräsentiere einen islamischen ‚Herrscher‘ als 
heroische Figur – „who affirmed his sovereignty and delivered rousing speeches to his 
subjects“ (Harlequin Empire Anm. 13, 82; meine Hervorhebung) ist damit vom Text 
schlicht nicht gedeckt. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ANDERE HELDEN IM POPULÄREN ENGLISCHEN MELODRAMA  

�

259 

des Ensembles gespielt und fungiert als El Hyders alter ego – als gefallener Heros, 
der sich in den politischen Zwängen der Macht verstrickt hat. Auch hier sind die 
sich überlagernden Alterisierungen spannend: Auf den Bühnen des Coburg und 
des Royalty Theatre, beide sogenannte minor theatre ohne königliches Patent, wird 
dieser „Tyrann“ durch seine deutlichen Bezüge zur Shakespeareschen Tragödie, 
insbesondere Richard III, als ‚Anderer‘ markiert. Die Differenzlinien, die zwischen 
den komplementären Figuren eingezogen sind, verlaufen dabei nicht nur zwischen 
sehr unterschiedlich konnotierten Gattungen, Tragödie und Melodrama, sondern 
zwischen einer „legitimen“ und „illegitimen Theaterkultur“31 mit ihren jeweiligen 
sozialen Orten. Solche Linien sind allerdings fließend: Shakespeare selbst war erst 
ab Mitte des 18. Jahrhunderts kulturell nobilitiert und zu Beginn des 19. Jahrhun-
derts im Zuge der Herausbildung einer ästhetisierten Hoch- beziehungsweise  
Elitenkultur gewissermaßen entpopularisiert worden. Kurz nach den hier behan-
delten Aufführungen versuchen einige minor theatres dann verstärkt, sich Shake- 
speare als ‚Eigenes‘ anzueignen, um dadurch ihr kulturelles Prestige zu steigern: Sie 
werben öffentlich mit ihrer Verortung südlich der Themse (Shakespeares ersten 
Spielorten) und engagieren namhafte Shakespearedarsteller für Gastspiele; das  
Coburg zum Beispiel organisiert 1819 ein Gastspiel von Junius Brutus Booth als 
Richard III. oder 1831 von Edmund Kean (der jedoch gegen den local hero des 
Theaters, den ‚Volksschauspieler‘ Cobham, nicht bestehen kann).32 Das Othering 
des indisch-muslimischen El Hyder über die Dramenfigur des nationalisierten, an-
geblich hochkulturellen Shakespeare muss damit in sich widersprüchlich bleiben.33 

2. Der andere Held als kulturelles Phantasma 

In den populären Melodramen der ersten beiden Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts 
werden Heroisierungen anderskultureller Figuren zumeist durch Mechanismen 
der Ab- und Ausgrenzung flankiert, und wenn wie in Barrymores El Hyder das he-
roische Handeln eines anderen Helden in der Möglichkeit einer herrschaftlichen 
Machtausübung resultieren könnte, dann wird diese meist systematisch ausge-
blendet. In meinem zweiten Fallbeispiel steht dieser Aspekt der Herrschaft eines 
anderskulturellen Heldens nun im Mittelpunkt. Es handelt sich um die Anfang 
des 19. Jahrhunderts wohl populärste Figur der zahlreichen Bühnenadaptationen 
der Arabian Nights’ Entertainments, den in Verkleidung durch Bagdad ziehenden 

                                                                                          
31  Moody: Illegitimate Theatre (Anm. 2), 10. 
32  Vgl. ebd., Kap. 4, insbesondere 136–137, sowie Jane Moody: Romantic Shakespeare. In: 

Stanley Wells und Sarah Stanton (Hg.): The Cambridge Companion to Shakespeare on Stage. 
Cambridge 2002, 37–57. 

33  Ohnehin überlagern sich Kanonisierungs- und Popularisierungsbestrebungen und stellen 
im frühen 19. Jahrhundert gerade keine klaren Dichotomien dar, vgl. Doris Feldmann und 
Christian Krug: Zur Geschichte des Populären. Konzepte und Praktiken englischer Popu-
lärkultur im 19. Jahrhundert. In: Sabine Friedrich und Dirk Niefanger (Hg.): Populärkultur. 
Würzburg [erscheint 2016]. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


CHRISTIAN KRUG 

�

260 

Kalifen Haroun Al-Rashid. Seine Herrschaft ist zu Beginn der Dramen bereits 
etabliert; es stellt sich damit nicht mehr die Frage, ob sie gewonnen werden darf, 
sondern wie sie ideologisch legitimiert werden kann, und was die Popularität der 
Figur auf den englischen Theaterbühnen des frühen 19. Jahrhunderts begründet. 
Dabei möchte ich mich vor allem einem bestimmenden Element widmen: der In-
szenierung des machtvollen, gesellschaftliche Identität stiftenden Blicks dieser he-
roischen Herrscherfigur. 

Das Motiv des verkleideten Herrschers selbst hat eine lange Geschichte im eng-
lischen Theater. Zu bestimmten Zeiten (insbesondere Anfang des 17. Jahrhun-
derts) findet es sich gehäuft,34 und auch zu Beginn des 19. Jahrhunderts haben 
verkleidete Herrscher Konjunktur – nicht nur auf den Theaterbühnen, sondern 
auch in populären politischen Diskursen der Zeit.35 In den Dramen um Haroun 
stehen dabei meist Inszenierungen seines omnipräsenten Blicks im Mittelpunkt. 
Dieser Blick, der immer alles sieht, wird nicht nur in spektakulären Bühnen- 
momenten inszeniert, er durchwirkt die Dramen auch in vielen kleinen Momen-
ten. Dabei machen sich Dramatiker auch die spezifische Aufführungspraxis von 
Melodramen zunutze. Da Schauspieler vorwiegend in einer Linie auf der Bühne 
agieren und dabei meist noch dem Publikum frontal zugewandt sind, existieren 
Bühnenorte oberhalb dieser Ebene (up stage); diese extra-diegetischen Bühnenorte 
bleiben für das Publikum sichtbar, werden von den handelnden Figuren aber  
ignoriert.36 Der Kalif kann dort verortet werden, so dass sein Herrscherblick –  
gewissermaßen ‚phantasmatisch‘ – über der Szene schwebt.37 

Durch solche (und viele weitere) Inszenierungsformen stellt der Herrscherblick 
einem Londoner Theaterpublikum ein kulturelles Phantasma bereit, über das die 
Herrschaft eines anderskulturellen Helden imaginiert werden kann. Alain Gros- 
richard hat die Funktion dieses Phantasmas 1979, fast zeitgleich zu Edward Said, 
in der ‚anderen‘ Studie zum französischen Orientalismus sehr präzise gefasst.38 Er 
beschreibt das Phantasma des osmanischen Despotismus als eine im Grunde me-

                                                                                          
34  Vgl. bereits Victor Oscar Freeburg: Disguise Plots in Elizabethan Drama. A Study in Stage Trad- 

ition. New York 1915. Leonard Tennenhouse: Power on Display. The Politics of Shakespeare’s 
Genres. London 22005. Kevin A. Quarmby: The Disguised Ruler in Shakespeare and his Con-
temporaries. London [u.a.] 2012. 

35  Vgl. Linda Colley: The Apotheosis of George III. Loyalty, Royalty, and the British Nation 
1760–1820. In: Past and Present 102, 1984, 94–129. 

36  Vgl. Bishop: Melodramatic Acting (Anm. 4), 200–204. 
37  Ein gutes Beispiel hierfür findet sich in Thomas Dibdin: Il Bondocani, or, The Caliph Robber: 

A Comic Opera, in Three Acts. London 1801 Uraufführung 1800, 28. 
38  Alain Grosrichard: The Sultan’s Court. European Fantasies of the East, übers. von Liz Heron. 

London [u.a.] 1998 [Französische Erstausgabe 1979]. Vgl. auch Mladen Dolar: Intro- 
duction. The Subject Supposed to Enjoy. In: Alain Grosrichard: The Sultan’s Court. European  
Fantasies of the East, übers. von Liz Heron. London [u.a.] 1998, ix–xxvii. Im Gegensatz zu 
Saids Orientalism-Studie ist The Sultan’s Court stark von Lacan beeinflusst und hat einen 
deutlich begrenzteren Fokus; Grosrichard widmet sich ausschließlich dem kulturellen 
Phantasma des „asiatischen Despotismus“ (x) in der französischen Literatur des 18. Jahr-
hunderts. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ANDERE HELDEN IM POPULÄREN ENGLISCHEN MELODRAMA  

�

261 

chanische Machtapparatur, die vor allem auf zwei Elementen basiert: dem omni- 
präsenten Blick und dem Namen des Despoten, der als machtvoller Signifikant 
durch das Reich zirkuliert.39 Für Grosrichard fungiert das Phantasma als das ‚An-
dere‘ einer aufgeklärten, rationalen französischen Gesellschaft; es bildet ihren ‚rea-
len Kern‘ und liefert Subjekten eine imaginäre Begründung dafür, warum sie sich 
Macht unterordnen (und unterordnen wollen), noch bevor sie dann ihre Stellung 
zur Macht – ganz ‚aufgeklärt‘ – rationalisieren.40  

Henry Milners Barmecide (ebenfalls 1818) inszeniert Haroun als einen solchen 
benevolenten ‚Despoten‘. Despotismus ist dabei eine Machtform, die neben dem 
öffentlichen und politischen Bereich dezidiert auch das Häusliche und den Bereich 
der Familie umfasst; etymologisch bedeutet ‚Despot‘ auch Hausherr, und für Gros-
richard beziehen Repräsentationen von Despotismus ihre Metaphern daher folge-
richtig auch aus Familienbeziehungen41 (etwa als „der Vater des Volkes“, eine zen- 
trale Bezeichnung Haroun Al-Rashids in den hier behandelten Melodramen).  
Haroun muss in Barmecide lernen, kein „Tyrann“ zu sein,42 darf dafür jedoch als lie-
benswerter Despot weiter regieren. In Bezug auf die melodramatischen Heroisie-
rungen Harouns wäre damit eine erste These, dass seine Figur es dem Publikum 
ermöglicht, die eigene Anbindung an Macht genussvoll zu imaginieren, während 
es gleichzeitig auf einer symbolischen Ebene aktuelle sozio-politische Fragen ver-
handelt. Unabhängig vom Ausgang dieser Verhandlungen hat die Anbindung an 
Macht jedoch längst stattgefunden. Haroun, so ließe sich überspitzt formulieren, 
ist der anderskulturelle Held einer perfiden Selbstunterwerfungsfantasie.  

In den Melodramen funktioniert dieses Prinzip zum Beispiel so, dass Haroun 
die Funktion eines ‚panoptischen Übervaters‘ übernimmt. Er erlaubt es einem 
städtischen Theaterpublikum dadurch, sich verloren geglaubten, paternalistisch-
feudalen Gesellschaftsstrukturen in einer nostalgisch verklärten, exotisierten Form 
noch einmal zu vergewissern.43 Insofern ermöglicht der anderskulturelle Held auch 
eine Anbindung an die eigene imaginierte Vergangenheit. So gerahmt können die 
Melodramen dann eine ganze Fülle von sehr spezifischen aktuellen sozialen Fra-
gen diskutieren.44 Dazu gehören zum Beispiel Arbeit und Armut: Armut ist eine 

                                                                                          
39 Grosrichard: The Sultan’s Court (Anm. 38). 
40  Vgl. auch Dolar: Introduction (Anm. 38), xv–xvi. 
41  Grosrichard: The Sultan’s Court (Anm. 38), 3–16. 
42  Henry Milner: Barmecide; or, The Fatal Offspring. A Dramatic Romance. London 1818, 36. 

Giafar erklärt dem Kalifen: „Your only zealous friend and defender your tyranny has 
driven from your cause, and made your enemy. For this you are indebted to your un- 
governed passion. Justice and mercy constitute a sovereign’s brightest glory. Had you listened  
to their voice, you had not been thus disgraced.“ (51) 

43  Vgl. zu diesem und den folgenden Punkten ausführlicher Christian Krug: Das Eigene im 
Fremden. Orientalismen im englischen Melodrama, 1790–1840 (Schriftenreihe Literaturwissen-
schaft; 53). Trier 2001, 139–148. 

44  Dazu gehört es auch, eine empfundene Kluft zwischen Rechtsempfinden und Gesetz oder 
zwischen dem Staat als Idee und seinen real existierenden Verwaltungsinstitutionen zu 
überbrücken (so 1800 in Dibdin: Il Bondocani Anm. 37). 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


CHRISTIAN KRUG 

�

262 

soziale Kategorie, die im frühen 19. Jahrhundert immer feiner ausdifferenziert 
wurde.45 In Thomas Dibdins Azim; or Wants and Superfluities (1818) wird diese Dif-
ferenzierung symbolisch durchgespielt. Haroun führt ein Sozialexperiment mit 
seinem armen Titelhelden durch, in dem dieser unter ständiger, verdeckter Beob- 
achtung Bedarfsartikel und Luxusgüter unterscheiden und kategorisieren muss. 
(Das ultimative Luxusgut, das Azim nicht verlangen darf, ist – natürlich – der un-
verstellte Blick. Dieser bleibt dem Kalifen vorbehalten.)46  

Um dieses kulturelle Phantasma zu bedienen, bedarf es dieses spezifischen Hel-
den dabei gar nicht. Dies liegt zum einen in der Struktur des Phantasmas begrün-
det. Blick und Name orientieren sich zwar an der Figur des Despoten, sind eigent-
lich aber von ihr unabhängig, denn ihre Allpräsenz und Allmacht wird von den 
Untertanen verinnerlicht. Insofern könnte die Position des Despoten genauso gut 
auch leer bleiben,47 und die Melodramen um Haroun Al-Rashid spielen mit die-
ser Möglichkeit, indem sie zum Beispiel immer wieder eine vermeintliche Un-
sichtbarkeit des Kalifen dramatisieren. Damit finden sich in den Melodramen 
nicht nur ganz typische prämoderne Märchenmotive und -strukturen, sondern 
auch ein Bezug zu modernen Gesellschaftstechniken: Jeremy Bentham hatte Ende 
des 18. Jahrhunderts mit seinem ‚Panoptikum‘ einen ganz ähnlichen Mechanis-
mus der Überwachung imaginiert, der für Michel Foucault in der modernen 
Überwachungsgesellschaft resultiert.48 Zum anderen lässt sich das kulturelle Phan-
tasma auch auf andere Figuren übertragen. In Milners Barmecide ist dies zum Bei-
spiel zunächst der Wesir Giafar. In letzter Konsequenz kann es auch das Publikum 
sein, dem ein omnipräsenter Blick zugedacht wird, der als einziger immer schon 
alles gesehen hat. Ein solcher panoptischer Herrscherblick des Publikums trägt 
dann auch eine koloniale Komponente – im Sinne eines gemeinschaftlichen Ein-
übens machtvoll-aneignender Blicke, welches seine Entsprechung auch in anderen 
Kulturtechniken, etwa dem orientalistischen Panorama, findet.49 

Das Phantasma des Despoten als funktionale Leerstelle lässt sich noch in einem 
weiteren Sinn produktiv auf Haroun anwenden: Es mag helfen, die Inszenierungen 
Harouns historisch, auf der Schwelle zur Moderne, näher zu bestimmen. Anhand 

                                                                                          
45  Vgl. Gertrude Himmelfarb: The Idea of Poverty. England in the Early Industrial Age. London 

und Boston 1984. 
46 Gedruckt als: Thomas Dibdin: Haroun Alrashid; or, Wants and Superfluities. A Melodramatic 

Romance in Three Acts. London o. J.. 
47 Laut Grosrichard internalisieren Untertanen die Allmacht des Herrschers; ihr Begehren 

und die Aussicht auf Genuss treiben die Unterwerfungsmaschinerie an; vgl. Grosrichard: 
The Sultan’s Court (Anm. 38), 164–165.  

48 Für Foucault stellt das Panoptikum eine strukturelle Form der Machtausübung dar, bei der 
überwachende Blicke verinnerlicht werden und zu Selbstdisziplinierungen führen; vgl. Mi-
chel Foucault: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt am Main 
101992. 

49  Vgl. Edward Ziter: The Orient on the Victorian Stage. Cambridge [u.a.] 2003, Kap. 1, sowie 
Mary Louise Pratt: Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. London und New York 
1992. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ANDERE HELDEN IM POPULÄREN ENGLISCHEN MELODRAMA  

�

263 

von William Dimonds The Æthiop; or, The Child of the Desert, meinem letzten Fall-
beispiel, lässt sich gut demonstrieren, wie die Inszenierungen Harouns zwischen 
vormodernen und modernen Repräsentationsformen changieren, die ihrerseits 
wiederum eng an die jeweilige Aufführungssituation gebunden sind. The Æthiop 
wurde 1812 am Covent Garden Theatre uraufgeführt und handelt von einer zu-
nächst auch erfolgreichen Revolution gegen den Kalifen. Wenn in der ersten Szene 
revolutionäre Handzettel (bills) ausgehängt werden, so hat dies 1812 eine aktuelle 
gesellschaftliche Relevanz: Es gab starke, ganz unterschiedlich motivierte radikale 
Strömungen in der Londoner Gesellschaft, denen wiederum durch eine zuneh-
mend restriktive Polizeigesetzgebung begegnet wurde.50 Auch Harouns panopti-
sche Blickmacht findet ihre zeitgenössische Entsprechung in einem omnipräsenten 
Blick der Obrigkeit. Öffentliche Versammlungsorte wie Kneipen, Klubs und Thea-
ter wurden zunehmend systematisch von einem Netzwerk von Informanten und 
Spionen des Home Office überwacht: „Britain 1790–1820 was a spy culture“, so 
David Worrall. (Sein Studium der Akten des Home Office hat übrigens ergeben, 
dass zu den prominenten Opfern dieser ‚panoptischen‘ Überwachung auch Jeremy 
Bentham selbst zählte.)51 

Die Revolution gegen Haroun, die das Melodrama inszeniert, hat somit auch 
für England eine gewisse gesellschaftspolitische Sprengkraft. Dies gilt umso mehr, 
als sie in ein recht konventionelles Heldennarrativ gegossen wird und als legitimer 
Kampf eines jungen Prinzen gegen den vermeintlichen „Tyrannen“ Haroun Al-
Rashid ausgestaltet wird.52 Zudem wird dieses Heldennarrativ (in Teilen fast exzes-
siv) christlich überformt – der Prinz ist eine kaum verstellte Christusfigur, seine 
Unterstützer werden als verfolgte urchristliche Gemeinde repräsentiert, die in Kata- 
komben ihre gefallenen Helden als Märtyrer verehrt.53 Wenn muslimische Figuren 

                                                                                          
50  Der Diener des Dichters Percy Bysshe Shelley wurde zum Beispiel im gleichen Jahr, 1812, 

wegen exakt dieses Vergehens, bill-sticking, öffentlichkeitswirksam zu sechs Monaten Haft 
verurteilt. David Worrall hat diese „radikale Kultur“ und die Reaktionen der Obrigkeit an-
hand von Akten des Home Office rekonstruiert; vgl. David Worrall: Radical Culture. Dis-
course, Resistance and Surveillance, 1790–1820. London 1992; zum bill sticking vgl. insbeson-
dere 44–46, zu Shelleys Diener vgl. 5. Meinungsfreiheit ist auch in anderen Melodramen 
um Haroun Al-Rashid ein Thema – teilweise mit unmittelbarem lokalen Bezug. So wurde 
Milners Barmecide 1818 am Drury Lane Theatre aufgeführt, das genau wie Covent Garden 
in dem Bereich lag, den das Seditious Meetings Act ein Jahr zuvor zur Bannmeile für Ver-
sammlungen deklariert hatte. 

51  Worrall: Radical Culture (Anm. 50), 7; vgl. 96. 
52  William Dimond: The Æthiop; or, The Child of the Desert: A Romantic Play, in Three Acts. New 

York 1813, 31. Die Legitimierung erfolgt dabei über die Generation der Väter; Harouns Vater 
stürzte den Vater des Prinzen in einer blutigen Revolution vom Thron – nicht Haroun selbst, 
wie Bridget Orr argumentiert (Bridget Orr: Galland, Georgian Theatre, and the Creation of 
Popular Orientalism. In: Saree Makdisi und Felicity Nussbaum [Hg.]: The Arabian Nights in 
Historical Context: Between East and West. Oxford 2008, 103–129, hier 116). 

53  Das Drama greift damit bereits früh einen Mythos über urchristliche Verfolgung auf, der 
sich bereits in populären christlichen Heldengeschichten Anfang des 19. Jahrhunderts fand 
(so in Alban Butlers immer wieder aufgelegtem The Lives of the Fathers, Martyrs and Other 
Principal Saints [London 1756–1759]). Von den 1840er Jahren an wird dieser Mythos in 

 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


CHRISTIAN KRUG 

�

264 

im frühen Melodrama christlich überformt werden, garantiert dies üblicherweise 
die Rechtmäßigkeit ihres Anliegens, wenn nicht gar den Erfolg ihres Kampfes. In 
diesem Melodrama aber hilft es lediglich, eine sehr traditionelle Heils- und Hel-
dengeschichte symbolisch und narrativ auszugestalten – dann jedoch scheitert der 
Prinz in seinem Kampf. Mehr noch: In der letzten Szene wird die christliche Hel-
dengeschichte fast komplett desavouiert und ihre Rhetorik als PR entlarvt, gesteu-
ert vom verkleideten Haroun selbst. In dieser Szene haben die Revolutionäre be-
reits den Dolch über den vermeintlich schlafenden Kalif erhoben. In diesem 
Moment öffnet sich schlagartig („the entire grouping and illumination is instant and 
simultaneous“)54 die Szenerie links, rechts und oberhalb der Bühnenmitte. Diese 
theatrale Neurahmung entspricht einem vollständigen Perspektivwechsel; die 
Machtverhältnisse verkehren sich ins Gegenteil, und es stellt sich heraus, dass  
Haroun die gegen ihn gerichtete Revolution immer schon umfasst hatte. Er selbst 
war, verkleidet als „Aethiop“, ihr Motor – und zwar als Schauspieler in blackface: 
der fremdkulturelle Held hatte die ersten drei Akte einen fremderkulturellen Agita-
tor gegeben.55  

Diese Re-Inszenierung der Herrscheridentität muss dabei sehr prononciert erfol-
gen. Über das Motiv des Herrschers in Verkleidung wird nämlich nicht nur de-
monstriert, wie ein Herrscher auch transgressive Identitäten in seiner Person zu as-
similieren vermag. Die andere Seite der Medaille ist, dass seine Herrscheridentität 
durch transgressive Identitäten immer auch infrage gestellt wird. Bridget Orr sieht 
Al-Rashids Verkleidungen daher als systematischen Versuch, einer grundsätzlichen 
Transgressivität gesellschaftlicher Identitäten ‚Herr‘ zu werden: „To expel what ap-
pears to be systemic transgression, the very source of authority incorporates trans-
gressive identity and, however happy the outcome, Alraschid’s habitual recourse to 
this strategy suggests the most intimate imbrication of proper authority and its 
negative“.56 Dies gilt umso mehr für Melodramen, in denen sich Figuren gerade 
auch situativ und relational erschließen, und im besonderen Maße für solche meta-

                                                                                                                                                                                                                          

den unterschiedlichsten Bereichen popularisiert werden – von der Archäologie über die Re-
ligionswissenschaften bis hin zur touristischen Reiseliteratur zu den Katakomben Roms, so 
zum Beispiel Selina Bunbury: A Visit to the Catacombs, or First Christian Cemeteries at Rome. 
London 1849. 

54  Dimond: The Æthiop (Anm. 52), 72. 
55  Vgl. Orr: Galland (Anm. 52), 116. 
56  Ebd., 115. Eine solche Metatheatralität zeichnet nicht nur die Dramen um Haroun Al-

Rashid aus. Katherine Newey hat argumentiert, dass Melodramen, insbesondere im späte-
ren 19. Jahrhundert, sehr viel systematischer metatheatralische Elemente inkorporieren, die 
auch in politischen Kontexten von Heroisierungen stehen: „The political nature of meta-
theatricality is foregrounded in melodrama. The heightened world of melodrama … is a 
defence of the heroic feeling individual against the encroachments of industrialisation and 
urbanisation. The principle of metatheatricality is central here, as such a theatrical defence 
of the heroic might otherwise be undermined by Victorian anti-theatrical suspicion of the 
fluidity and malleability of the theatrical character.“ (Katherine Newey: Melodrama and 
Metatheatre: Theatricality in the Nineteenth Century Theatre. In: Journal of Dramatic The-
ory and Criticism 11: 2, 1997, 85–100, hier 98–99) 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ANDERE HELDEN IM POPULÄREN ENGLISCHEN MELODRAMA  

�

265 

theatralen Momente, bei denen die Theatralität von Herrschaft selbst zum Thema 
zu werden droht. 

Insofern ist diese letzte Szene des Melodramas durchaus typisch: Haroun in-
szeniert seine Macht durchweg als ein Prinzip, das vermeintlich immer schon 
funktioniert hat. Die agonistischen Elemente, welche die Dramen auffahren (eine 
Revolution, ein verstoßener Erzfeind, eine Bedrohung durch antisoziale Figuren 
aus der Wüste), sind, wie The Æthiop ausbuchstabiert, eigentlich schon immer be-
siegt gewesen; es bedurfte nur einer leicht verschobenen Perspektive, um dies zu 
erkennen. Am Ende des Dramas hat Haroun den orientalischen Ersatzchristus 
schlicht in sein Machtgefüge integriert – als seinen Adoptivsohn.57 Insofern hat 
sich Haroun den Heiland des ersten Heldennarrativs angeeignet und ihn in eine 
neue, übergeordnete Heilsgeschichte inkorporiert. Das Melodrama legt solche 
prämodernen Deutungsmuster durchaus nahe, insbesondere auch in Verbindung 
mit seinen märchenhaften Motiven und Strukturen. Gleichzeitig weist das Me-
chanische, Apparaturhafte von Harouns Macht aber auch auf moderne, entperso-
nalisierte Herrschaftstechniken. 

In der Möglichkeit dieses Nebeneinanders deutet sich für mich der Kern der In-
szenierungen Harouns an. Haroun ist vielleicht auch deshalb an der Schwelle zur 
Moderne ein so populärer Held, weil er, trotz aller Personalisierungen (etwa als 
„Vater des Volkes“), trotz seiner Abenteuer gegen Revolutionäre, eine Leerstelle 
beziehungsweise ein bloßes Prinzip repräsentiert. Die auratische Aufladung seiner 
Person in spektakulären Szenen will dies gar nicht überdecken, sie fetischisiert es 
vielmehr. In diese Leerstelle ist nun aber Alterität machtvoll einschreibbar – und 
zwar gleichzeitig prämodern (märchenhaft-magisch, paternalistisch-feudalistisch, 
heilsgeschichtlich) und modern: Innerhalb einer modernen Gesellschaftstheorie 
kann der Herrscherblick bereits als ubiquitärer Blick der Überwachung fungieren. 
Und in einer zunehmend geordneten und durchregulierten bürgerlichen Gesell-
schaft sind Harouns Verkleidungen als Verbrecher oder als Räuber vielleicht die 
(intra-kulturell) letzten ‚anderen‘ Helden.58  

Ich hatte damit begonnen herauszustellen, dass Melodramen in vielerlei Hinsicht 
selbst als ein ‚Anderes‘ fungieren. Aufgrund ihrer ‚Anders‘-Artigkeit dienen sie  
ihrer Zeit aber auch als ein kulturelles Experimentierfeld: Sie integrieren Affekt- 
haftes als einen zentralen ästhetischen Bestandteil, und in einer Zeit, in der ‚eige-
ne‘ Herrscher (klassische Nationalherrscher) als Theaterhelden weitgehend ausge-

                                                                                          
57  Prinz Orasmyn ist auch für Melodramenverhältnisse ein (im Wortsinne) schwacher Prota-

gonist, der aufgrund von Schwäche und Ohnmachtsanfällen beständig gestützt werden 
muss. Er übernimmt bis zu einem gewissen Grad eine der konventionalisierten Rollen  
einer melodramatischen Protagonistin, wie sie Merle Tönnies beschrieben hat; vgl. Merle 
Tönnies: (En-)Gendering a Popular Theatrical Genre. The Roles of Women in Nineteenth-Century 
British Melodrama (Anglistische Forschungen; 443). Heidelberg 2014, 75–102. 

58  Vgl. Burwick: Playing to the Crowd (Anm. 14), Kap. 7 zu „Heroic Rebels and Highwaymen“ 
auf der Bühne. Ich verdanke diese Lesart Doris Feldmann. 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


CHRISTIAN KRUG 

�

266 

dient haben, entwerfen Melodramen einen in die (konventionalisierte) ‚Fremde‘ 
verschobenen, imaginären Ersatz. Und schließlich spielen Melodramen andere 
Möglichkeiten durch, wie ein heroischer Überschuss, eine Exzeptionalität des 
Helden, ausgestaltet werden kann – nicht primär vertikal (etwa sozial oder staat-
lich), sondern vor allem horizontal, dafür aber in immer breiteren Formen: Der 
bürgerliche Held im domestic melodrama oder der Arbeiterheld im industrial melo-
drama wird nun moralisch, emotional oder imaginär nobilitiert. Der melodramati-
sche Held wird in der Folge ‚einfach‘ anders. 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251 - am 13.01.2026, 06:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

