Andere Helden im populiren englischen
Melodrama des frithen 19. Jahrhunderts

Christian Krug

Auf den englischen Theaterbithnen der ersten beiden Jahrzehnte des 19. Jahrhun-
derts findet sich eine Reihe von Bithnenhelden, die kulturell, ethnisch oder religios
als ,Andere‘ markiert sind; zumeist handelt es sich bei ithnen um ,orientalische’
Figuren. Solche anderskulturellen Bithnenhelden sind dem Theaterpublikum in
einem hermeneutischen Sinne nicht ,fremd‘; sie sind ihm im Gegenteil aufgrund
ithrer Konventionalitit sogar sehr vertraut. Ihre Markierung als ,Andere‘ wirft daher
auch nicht so sehr grundsitzliche Verstehensfragen auf — wohl aber Fragen nach
Zugehorigkeiten und der eigenen Identitit des Publikums.!

Bei den Reprisentationen eines anderskulturellen Heldentums im populdren
englischen Melodrama dieser Zeit kommen diese Fragen von Identitit und Alteri-
tit in besonderer Weise zum Tragen. Dazu gehort zum Beispiel, dass ein solches
Heldentum in geringerem Mafe an bestimmte Figuren (etwa ,den Bithnenhelden®)
gebunden ist und dass heroische Attribute wie Exzeptionalitit, Handlungsbereit-
schaft oder Transgressivitit umverteilt und von Szene zu Szene unterschiedlich
aktualisiert und artikuliert werden konnen. Warum dies so ist, mochte ich im ersten
Teil meines Beitrags herausarbeiten und dabei auf spezifische Gattungskonventio-
nen und die Bithnenpraktiken der Zeit, die soziale Verortung einzelner Theater in
marginalen sozialen Riumen, aber auch auf die spezifischen Alterisierungsprozesse
eingehen, die in ein solches anderskulturelles Heldentum eingeschrieben sind.
Gleichzeitig mochte ich an einem Fallbeispiel, William Barrymores EI Hyder; or, The
Chief of the Ghaut Mountains (1818), ein analytisches Modell skizzieren, mit dem
sich solche anderskulturellen Heroisierungen in Melodramen beschreiben lassen:
das Modell eines dynamischen dramatischen Feldes, das sich von Szene zu Szene
neu konfiguriert. In einem zweiten Teil mochte ich anhand eines weiteren Fall-
beispiels, den Bithnenreprisentationen der populdren Figur Haroun Al-Rashid, ex-
emplarisch aufzeigen, wie ein ganz bestimmtes Motiv vom ,anderen Helden', die
,heroische Herrscherfigur’, sich in dieser Zeit fiir eine Vielzahl von (ganz heteroge-
nen) Einschreibungen und Alterisierungen 6ffnet.

Argumentationen anhand von Fallbeispielen sind (im positiven wie negativen
Sinne) anekdotisch und hingen entscheidend von der Auswahl der Beispiele ab.

1 Zur hier verwendeten Begrifflichkeit von Vertrautem‘ und ,Fremdem® als hermeneutische

Kategorien sowie des ,Eigenen® und des ,Anderen‘ als Kategorien von Zugehorigkeit und
Identitit beziehungsweise Alteritit vgl. Andrea Polaschegg: Der andere Orientalismus. Regeln
deutsch-morgenlindischer Imagination im 19. Jabrbundert (Quellen und Forschungen zur Litera-
tur- und Kulturgeschichte; 35). Berlin 2005, 41-49.

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

252 CHRISTIAN KRUG

Die hier diskutierten Fallbeispiele wurden ausgewihlt, da sie ein Spektrum repri-
sentieren: Das erste widmet sich der politisch wichtigsten Kolonie Grof3britan-
niens, Indien, das zweite dem wohl wichtigsten Text, der populire Vorstellungen
vom orientalischen ,Anderen‘ in Groflbritannien im 19. Jahrhundert geprigt hat -
den Arabian Nights’ Entertainments, also den Erzéihlungen aus Tausend und einer Nacht.
Wihrend im ersten Fall Fragen von anderskultureller Machtausiibung systematisch
ausgeblendet werden, ist der panoptische Herrscherblick Haroun Al-Rashids, der
im zweiten Fallbeispiel behandelt wird, als kulturelles Phantasma ein zentrales
Element von imaginiren Machtbeziehungen.

Der Gegenstand meiner Uberlegungen, das populire englische Melodrama, ist
dabei eine historisch und (national)kulturell sehr spezifische populirkulturelle
Form. Zwar gibt es zwischen den Biithnen Frankreichs, Deutschlands und Grof3-
britanniens einen regen Austausch von Stiicken und Dramatikern; was jedoch auf
den Londoner Theaterbithnen als Melodrama besucht und beschrieben wird, ist
das Ergebnis von ganz eigenen institutionellen und rechtlichen Rahmenbedingun-
gen und Diskursen, von Abgrenzungs- und Aneignungsstrategien. Wie und was
Melodramen bedeuteten, ist sehr genau auf die jeweilige Gesellschaft bezogen.
Dies haben sie mit dem Heroischen gemein.

Fir die Analyse eines ,anderen‘, zumeist orientalischen Heldentums bedeutet
dies, dass ein besonderes Augenmerk auf sich tiberlagernde Alterisierungen gelegt
werden muss. Im frithen 19. Jahrhundert fungieren Melodramen (ebenso wie das
sich zeitgleich etablierende Konzept des Populdren) zumeist selbst bereits als ein
,Anderes‘: Rechtlich sind sie ein ,Anderes® der sogenannten legitimen Dramenfor-
men Komodie und Tragddie, die bis 1843 in London einzig an den drei mit konig-
lichem Patent ausgestatteten (,lizenzierten‘) Theatern aufgefiihrt werden durften.?
Topographisch siedeln sie sich zunichst an anderen stidtischen Orten, etwa dem
irmeren East End Londons, an, dessen Theaterpublikum zuweilen als soziales
JAnderes® gefurchtet wird. Schliefflich erscheint das Affektive des Melodramas den
biirgerlichen Mittelschichten als sthetisch ,Anderes’. Fur die Analyse ,anderer’
Helden ist daher eine erste Primisse, dass sich intrakulturelle und interkulturelle
Prozesse des Othering immer schon tiberlagern.

Weitere methodologische Konsequenzen ergeben sich aus der Struktur des
Melodramas und seiner Auffithrungspraxis. So sind die dramatischen Strukturen
gerade nicht durch Kohirenz, sondern durch sehr heterogene Momente (,,situation
and incident®)? geprigt. Melodramen etablieren zudem ganz eigene emotionale
Regime (die beispielsweise szenisch-tonal geprigt sind)* und produzieren eine

2 Vgl. Jane Moody: lllegitimate Theatre in London, 1770-1840. Cambridge 2000.

3 Vgl. Johann N. Schmidt: Asthetik des Melodramas. Studien zu einem Genre des populiren
Theaters im England des 19. Jabrbunderts. Heidelberg 1986, 200.

Vgl. Conrad Joy Bishop: Melodramatic Acting. Concept and Technique in the Performance of
Early Nineteenth Century English Melodrama. Diss., Stanford University 1967, 51-52.

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 253

Affekt-Intensitit, die danach dringt, in Zeichenhaftigkeit uiberfiihrt zu werden.’
Dadurch verkomplizieren sie konventionelle heuristische Unterscheidungen zum
Beispiel von Emotion (im Sinne William Reddys als soziale Kommunikations-
form, die sich in — auch konkurrierenden - historischen Regimen anordnet)® und
Affekt (als vermeintlich vorindividuelle Intensitit). Auch sind (Helden-)Figuren al-
lenfalls innerhalb ganz allgemeiner Paradigmen im Dramenverlauf stabil, ansons-
ten jedoch gerade von relationaler Beziiglichkeit. Zeitgendssische Diskurse tiber das
Melodrama weisen auf andere Logiken von Figuren- und Handlungskonstruktion
und -rezeption hin,” innerhalb derer sich Helden im konventionellen Sinne nur
schwer fassen lassen. Fur die Analyse erfordert dies entsprechend eine Perspektive,
die auf Momente fokussiert und variable, instabile Heroisierungsverfahren im Blick
behilt.? Dies wird bereits in der vielbeschworenen Krise des melodramatischen
Bithnenhelden evident, die in der Forschungsliteratur vielfach beschrieben, aber
selten tiberzeugend erklart wurde. Traditionelle (minnliche) Bithnenhelden hatten
keinen leichten Stand in den englischen Melodramen des frithen 19. Jahrhunderts.
Als bithnenwirksamer galt die Rolle des Schurken, emotional und affektiv aufgela-
dener zumeist die der Heldin, und im Spannungsfeld zwischen diesen beiden
Figuren droht der melodramatische Bithnenheld dramaturgisch fast tiberfliissig zu
werden. In seiner klassischen Studie zum englischen Melodrama charakterisiert
Michael Booth ihn entsprechend als konventionell passiv, schwach und ,rather
stupid“.? Dass auch in der Forschungsliteratur zum Melodrama vergleichsweise sel-
ten auf minnliche Heldenfiguren fokussiert wird, ist jedoch nicht nur symptoma-
tisch flir eine solche veritable Krise des Biithnenhelden. Es mag auch Ausdruck
einer analytischen Kirise sein, die sich zum einen daraus ergibt, dass im Melodrama
Reprisentationen von Heldentum in sich haufig widersprichlich sind,!® und zum

Vgl. hierzu die klassische Studie von Peter Brooks: The Melodramatic Imagination. Balzac,
Henry James, Melodrama, and the Mode of Excess. New Haven und London 21995.

6 William Reddy: The Navigation of Feeling. A Framework for the History of Emotions. Cam-
bridge 2001.

Eine gute Rekonstruktion zeitgendssischer Diskurse liefert der immer noch einschligige
Aufsatz von Kurt Tetzeli von Rosador: Victorian Theories of Melodrama. In: Anglia 95,
1977, 87-114.

Die Analyse von EI Hyder wird zeigen, dass allzu homogenisierenden Bedeutungszuschrei-
bungen, wie sie Melodramen selbst zum Beispiel durch End-Tableaus suggerieren, durch-
aus misstraut werden kann: Die letzten Szenen von Melodramen etablieren hiufig retro-
aktiv eine vermeintliche Stabilitit von Figuren und Werten, die sich in der Theatererfah-
rung zuvor nicht unbedingt gefunden haben muss.

2 Michael R. Booth: English Melodrama. London 1965, 17, 18.

10 Jacqueline Bratton argumentiert, dass Reprisentationen von Heldentum immer wieder von
anti-heroischen Momenten durchkreuzt werden: ,melodramatic British heroism has vital
anti-heroic dimensions. [...] It is both tied to narrow stereotypes, and [at the same time] as
inclusive as possible, in class and regional/national terms; it admits non-heroic figures as
heroes, and [it admits] open statements of possibly subversive views and feelings“ (Jacque-
line S. Bratton: British Heroism and the Structure of Melodrama. In: Jacqueline S. Bratton
let al.] (Hg.): Acts of Supremacy. The British Empire and the Stage, 1790-1930. Manchester
1991, 18-61, hier 27).

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

254 CHRISTIAN KRUG

anderen daraus, dass sich seinen relational beziiglichen Figuren bei genauerer Be-
trachtung dann doch nicht scherenschnittartig ideologische Funktionen zuordnen
lassen. Anhand von Barrymores El Hyder mochte ich mich deshalb dem Bithnen-
helden analytisch anders nihern und dessen ,Krise® in den Kontext instabiler He-
roisierungsverfahren setzen.

1. Die Zirkulation beroischer Energien in
William Barrymores E1 Hyder

In diesem Melodrama kampft der charismatische Stammesfiihrer El Hyder darum,
einen jungen Prinzen aus der Gefangenschaft des tyrannischen Radschas Hamet
zu befreien; dieser hilt den Prinzen und dessen Mutter, um deren Hand er wirbt,
in einem Harem gefangen. El Hyder gelingt es schliefllich mit seinen Truppen,
Hamet zu bezwingen und den rechtmifligen Thronanspruch des Prinzen durch-
zusetzen. Die Titelfigur dieses Melodramas basiert auf einem indischen Feldherrn,
Haidar Ali (1721-1782),!1 der die Truppen der britischen East India Company in
den ersten beiden Mysore-Kriegen (1767-1784) besiegte und fiir die britische Of-
fentlichkeit einen der bekanntesten Gegner der Briten in Indien darstellte.!? An
seiner Figur lassen sich die Heroisierungspotenziale eines ,anderen Helden gut
demonstrieren. Die Analyse zeigt aber auch, dass heroische Attribute in einem
Melodrama tiber unterschiedliche Figuren (,eigene‘ wie ,andere®) verteilt und zum
Teil je nach Szene dynamisch neu konfiguriert werden — und dass lokale Kontexte,
bis hin zum sozialen Umfeld einzelner Theater, solche spezifischen Heroisierun-
gen bedingen.

Auf den ersten Blick scheint Hyder Ali ein ungewohnlicher Held in einem Lon-
doner Theater zu sein, und ein indischer Befreiungskampf gegen eine tyrannische
Herrschaft ein ungewohnliches Sujet. Die East India Company hatte in einer gan-
zen Reihe von Publikationen, etwa in captivity narratives Uber britische Gefangene,
systematisch versucht, den historischen Haidar Ali zum Gegner nationaler briti-
scher Interessen zu machen.!3 Dennoch wird er 1818 im Siiden und Osten Lon-
dons zu einem Jocal hero, dessen Heroisierung eng an die spezifischen Bithnen ge-
kniipft ist, auf denen er aufgefithrt wurde. Dies war erstens das neu gegriindete
Royal Coburg Theater stidlich der Themse (das heutige Old Vic). Das Coburg gab
sich eine ,radikale’ Ausrichtung (es positionierte sich zum Beispiel politisch klar ge-
gen den Prinzregenten, den spiteren Konig Georg IV.), und sein Publikum bestand

11" Narendra Krishna Sinha: Haidar Ali. Calcutta 31959.

12 ygl. Rajat Kanta Ray: Indian Society and the Establishment of British Supremacy, 1765-
1818. In: P.J. Marshall und Alaine Low (Hg.): The Oxford History of the British Empire. Bd. 2:
The Eighteenth Century. Oxford 1998, 510-520.

13 Vel. Linda Colley: Captives. Britain, Empire and the World 1600-1850. London 2003. David
Worrall: Harlequin Empire. Race, Ethnicity and the Drama of the Popular Enlightenment (The
Enlightenment World; 1). London [u.a.] 2007, 82.

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 255

zu einem hohen Anteil aus Dienerschaft und Arbeitern.!# Drei Jahre spiter wech-
selte das Melodrama in das etwa 1600 Personen fassende Royalty Theatre im Stadt-
teil Tower Hamlets; dieses lag in unmittelbarer Nachbarschaft zum neu errichteten
East India Dock und rekrutierte sein Publikum auch aus den multi-ethnischen
Hafenarbeitern der East India Company.!> Dass das Melodrama mit seinem orien-
talischen sowie muslimischen Helden in diesen Theatern Erfolg hatte, ist vielleicht
auch ein Indiz daftir, dass sich die von Edward Said beschriebenen ,klassi-
schen® orientalistischen Diskurse eher in sanktionierten kulturellen Bereichen, etwa
den offiziellen Publikationen der Company, aber nicht notwendigerweise im
Bereich einer lokal umgrenzten Populirkultur durchsetzen konnten.!6

Der Bithnenheld El Hyder erweist sich direkt zu Beginn der ersten Szene als
charismatischer Anfithrer von patriotischen indischen Truppen. El Hyder ist dabei
der Fokus der ,Patrioten®;!”7 in ihm verdichtet sich ihr Kampf — und dies im Wort-
sinne, denn die dramatische Ausgestaltung der gerade gekdmpften Schlacht erfolgt
als innerer Nachvollzug:

EL HYDER Yes, Moloc, even so. But why these downcast eyes? Am I to read mistrust? El
Hyder doubted! Did he not perform his duty?—Did he not protect his charge as long
as man was man? Behold! are these not witnesses? Will not these wounds, still reeking
with my blood convey conviction to your minds? Mark! here stood the tent that held
my sacred charge,—far beyond our flank, stretched the enemy’s horse—our wing was
broken, over-whelmed, discomfitted—the Princess viewed it, and cried for Hyder—
Hyder flew to them—we were surrounded—foe on foe! I still maintained my ground,
but they seized the Princess and her son—I heard their cries—saw them borme away—
when [, with a Boa’s rage, rushed to the rescue—a conquering arm struck me down—
and Hyder saw no more!

MOLOC Oh, Hyder, do not think we doubt you! Quick, comrades, from his mind dispel
such thoughts—our country’s love, our country’s hope is—

OMNES Hyder!18

14" vgl. Frederick Burwick: Playing to the Crowd: London Popular Theatre, 1780-1830. New York
2011, 194-200. Worrall: Harlequin Empire (Anm. 13), 100-101. Moody: lllegitimate Theatre
(Anm. 2), 167-168.

15 Worrall: Harlequin Empire (Anm. 13), 101. David Worrall hat die Auffiihrungen von Barry-
mores Melodrama umfassend rekonstruiert, vgl. ebd., 81-105 sowie die bis auf wenige
Anderungen wortgleiche Diskussion in David Worrall: Islam on the Romantic Period
Stage. Hyder Ali, Tippoo Saib and Beyond the Captivity Narrative. In: Michael T. Davis
und Paul A. Pickering (Hg.): Unrespectable Radicals? Popular Politics in the Age of Reform.
Aldershot [u.a.] 2008, 167-184.

16 Vgl. Edward Said: Orientalism. Western Conceptions of the Orient. London 1978. Worrall: Har-
lequin Empire (Anm. 13), 81-87.

17" William Barrymore: EI Hyder, the Chief of the Ghaut Mountains: A Grand Eastern Melo-Dramatic
Spectacle. In Two Acts (T. H. Lacy). London [o. ].], 25. Historisch wurden die Marathen, die El
Hyder in diesem Drama anfihrt, 1803 und 1818 (nur wenige Monate vor der Erstauffiih-
rung) von den britischen Truppen besiegt, vgl. Ray: Indian Society (Anm. 12), 511, 522.

18 Barrymore: El Hyder (Anm. 17), 4.

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

256 CHRISTIAN KRUG

Hyder Alis Heroisierung erfolgt hier in Form eines Stiicks im Stiick, einer meta-
theatralen Miniatur. Die abschliefende Akklamation durch die ,patriotischen
Stammesfursten®!® bestitigt nicht nur Alis Selbstzuschreibung von Heldentum,
sondern markiert auch, entsprechend der melodramatischen Struktur von situation
and incident, das Ende dieser ersten ,Auffihrung’ in einer iiberaus heterogenen
Szenenfolge. Kaum hat nimlich das Drama sein Figurenpersonal etabliert und sei-
ne Themen besetzt, zieht es seinen Helden sofort wieder aus dem Verkehr. Es be-
legt ihn in seiner nichsten Szene de facto mit einem inneren, moralischen Hand-
lungsverbot sowie einer vollstindigen sozialen Isolation, die sich unter dem kon-
stanten Blick der Gemeinschaft vollzieht: Hyder Ali, der Fluchtpunkt des Kampfes
der Patrioten, darf sich in ihrer Gemeinschaft frei bewegen, jedoch keinerlei soziale
Kontakte aufnehmen.?

Dramaturgisch gesprochen gibt es damit einen Stau an heroischer Energie. De-
ren Uberschuss sucht sich von Szene zu Szene neue Ventile und iiberschreitet da-
bei sowohl geschlechtliche als auch ethnische und nationale Grenzen: Spektakulire
Kimpfe mit Dolchen und Pistolen fithrt zum Beispiel eine indische Prinzessin.
Zwei britische Seeminner, die an der Kiiste von Delhi gestrandet sind (und dies im
stidindischen Mysore), stellen wiederum einen anderen konventionellen Helden-
typ bereit, die Bithnenfigur des ,Jack Tar® - einen britischen Matrosen mit einem
Herz aus Gold, der fur Gerechtigkeit und Grofibritannien kdmpft. Dass sich in
Melodramen hiufig Seeminner aufs Land verirren, ist @ibrigens nur vordergriindig
inkongruent. Es ist vielmehr symptomatisch: Um 1820 waren Soldaten duflerst
ambivalent konnotiert; zum einen galt das Heer traditionell als Auffangbecken fir
Kriminelle und Arme, zum anderen liefen sich einige der Soldaten, die aus den
franzosischen Revolutionskriegen zuriickehrt waren, nur schwer wieder in die Ge-
sellschaft integrieren. Da militdrischer Ruhm im kulturellen Gedichtnis eng mit
den Erfolgen der britischen Navy verkntipft war, fungierte zumeist der Seemann
als prototypischer militirischer Held.?!

Der erste der Seemanner in E/ Hyder, Mat Mizen, appelliert dabei in einem be-
stindigen Wortschwall an vermeintlich geteilte nationale Eigenschaften und Werte.
Seine Funktion ist die Anbindung an eine imaginierte nationale Gemeinschaft; er
produziert clap traps, das heifdt, er appelliert in Sentenzen und ldsst diese iiber den
eingeholten Beifall des Publikums bestitigen — ein solches gemeinsames Klatschen
stiftet in der Praxis aber auch eine viel enger umgrenzte, lokale Gemeinschaft in

19 Ebd., [2].

20 Ebd., 10.

21 Anders argumentiert Jane Moody, die vor allem auf die Transgressivitit der Figur abhebt:
»despite his moral heroism, the sailor remains an unknowable stranger on the very edge of
modern civilisation. [...] In the wake of mass post-war demobilisation, the brave, brusque
but unpredictable sailor had usurped the [role of the] wild man as a theatrical subject pre-
cisely because he epitomised contemporary fears about the identity of the civil and the
monstrous in late Georgian society” (Moody: Ilegitimate Theatre [Anm. 2], 97-98).

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 257

den einzelnen Theatern.?2 Der zweite Seemann, Harry Clifton, tibernimmt eine
leicht andere Funktion und verkorpert vor allem das kindlich-unschuldige Helden-
tum der frithen Jack Tar-Figur. Er ldsst sich (dhnlich der Figur Harpo bei den Marx
Brothers) als Verkorperung des Freudschen Es beschreiben; mit kindlich-naiver
Freude agiert er seine Triebe aus und stellt dem Drama dadurch Momente sozialer
und sexueller Transgressivitit bereit.?? Es heifit oft, dass Melodramen mit dieser
Figur des Jack Tar der Reprisentation eines ,eigenen‘ Helden am nichsten kom-
men. Tatsdchlich funktioniert aber auch diese Figur iiberhaupt nur in der ,Fremde",
in ,xenotopen‘ Riumen.?* Sobald sie nimlich in heimische, englische Kontexte ge-
setzt wird — so etwa im domestic melodrama ab den 1830er Jahren — wird sie auf-
grund ihrer Transgressivitit zum sozialen Storfall. Bei dem zweiten britischen
Seemann resultieren Infantilisierung, Transgressivitit und Exzess dabei nur teilwei-
se in einer Exotisierung der Figur, wie sie ansonsten gattungstypisch betrieben
wird. Lokal wird ihr Othering anders, nimlich geschlechtlich, betrieben: Die Figur
wurde 1818 am Coburg von ,Mrs. W. Barrymore® gespielt, der Ehefrau des Autors
und Schauspielers, der den Tyrannen gab.?’> In Melodramen ist ein solches ge-
schlechtliches Othering insofern moglich, als es als ,Mischgattung® traditionell eine
Nihe zur Pantomime aufweist, in welcher die Rolle des Principal Boy immer von
einer Frau gespielt wird.26

22 Vgl. hierzu auch Bratton: British Heroism (Anm. 10), 23. Auf den nicht-lizenzierten Biih-
nen (wie dem Coburg) konnen solche Momente imaginierter Gemeinschaften noch zusitz-
lich lokal geprigt sein, da lokale Schauspiel-Stars teilweise wihrend einer Auffithrung aus
ihrer Rolle traten, um (vergleichbar mit dem modernen stand up) lokale Ereignisse zu kom-
mentieren. Auffithrungen werden von solchen isolierten, tendenziell handlungs- und kon-
textfreien Momenten ,punktiert’ — auch in diesem Sinne stellen Melodramen kein homo-
genes oder lineares Theatererlebnis bereit.
Entwiirfe einer Genealogie der Tar-Figur finden sich in Bratton: British Heroism (Anm.
10), 43, und in Heidi J. Holder: Melodrama, Realism and Empire on the British Stage. In:
Jacqueline S. Bratton [et al.] (Hg.): Acts of Supremacy. The British Empire and the Stage, 1790-
1930, Manchester 1991, 129-149. Demnach habe sich diese Figur von einem kindlichen
und vermeintlich unschuldigen Heldentum in den ersten zwei Jahrzehnten des 19. Jahr-
hunderts hin zu einer abgeklirteren und sentimentalisierten Form ab den 1830er Jahren
entwickelt. Zu Ende des Jahrhunderts werde ein nunmehr nostalgisch verklirter Jack Tar
zunehmend sozial instrumentalisiert.
In Anlehnung an Michel Foucaults Konzept der Heterotopie sind ,Xenotopien® als Raume
beschrieben worden, ,innerhalb derer Fremdheit hergestellt und inszenatorisch vermittelt
wird. Thre primire Funktion im Europa des 19. Jahrhunderts besteht darin, einem heimi-
schen Publikum, fur das der Umgang mit dem dufleren und vor allem dem exotischen
Fremden keineswegs alltiglich ist, strukturierte und riumlich erfahrbare Alterititsserfah-
rungen zu ermdglichen. Folgerichtig zielen Xenotopien auf ein breites, gegen Ende des
Jahrhunderts sogar auf ein Massenpublikum ab und tragen so zur Popularisierung des
Fremden bei.“ (Volker Barth [et al.]: Einleitung. In: Volker Barth [et al.] (Hg.): Xenotopien.
Verortungen des Fremden im 19. Jabrhundert (Kulturgeschichtliche Perspektiven; 9). Miinster
[w.a.] 2007, 7-23, hier 15-16).
25 Barrymore: El Hyder (Anm. 17), [2]. Vgl. Worrall: Harlequin Empire (Anm. 13), 84.
26 Vgl. Karl Sabbagh: The Arabian Nights in British Pantomime. In: Philip F. Kennedy und
Marina Warner (Hg.): Scheherazade’s Children. Global Encounters with the Arabian Nights. New
York 2013, 265-273, hier 267.

23

24

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

258 CHRISTIAN KRUG

In der Schlussszene von E/ Hyder stehen die beiden Briten allerdings ebenfalls
nicht mehr im Zentrum eines heroischen Handelns. Thre Anzahl hat sich nimlich
in der vorletzten Szene vervielfacht — eine groflere Gruppe weiterer britischer See-
minner muss ebenfalls das Landesinnere durchzogen und dabei auch schwere Ar-
tillerie mit sich gefuhrt haben. Aufgrund der schieren Anzahl der britischen ,See-
manner’ in E/ Hyder entspricht deren Handeln allerdings nicht mehr den konven-
tionellen ideologischen Reprisentationen von Heldentum: Im frithen kolonialen
Melodrama wird die britische Militirmacht systematisch verdeckt, individualisiert
und tber wenige Einzelfiguren reprisentiert — meist die gallant few, die sich gegen
eine Ubermacht durchsetzen.?” So ergibt sich der Bedarf fiir eine letzte Verschie-
bung von heroischer Energie: Ein Kampf der gallant few war ja genau das Thema
der ersten Szene um El Hyder, den durch ein inneres Handlungsverbot ruhig-
gestellten Titelhelden. So schlieit sich der dramaturgische Kreis des Dramas, das
nun zu seinem ersten Heldennarrativ zurtickkehrt und den indisch-muslimischen
Held reaktiviert. Szenische und emotionale Hohepunkte sind entsprechend der
Kampf der Prinzessin mit ihrem Haremswichter und schliefilich El Hyders Kampf
mit dem ,,Iyrannen® Hamet und seinen Minnern.28

Als Beschreibungsmodell fiir Melodramen wie dieses bietet sich das eines dy-
namischen Feldes an, in dem heroische Energie gewissermaflen zirkuliert und
dann, gemif} der melodramatischen Struktur von sitwation and incident, in ihren
verschiedenen Aspekten von unterschiedlichen Figuren ausagiert wird - ,eigenen’
ebenso wie ,anderen‘.?° Der Titelheld bleibt dabei ihr Fluchtpunkt. Was das Melo-
drama jedoch nicht wagt, ist, thm nach gewonnenem Kampf politische Macht zu
Ubertragen (die der historische Haidar Ali sehr wohl hatte). Der Bithnen-Hyder
kdmpft auch gar nicht fiir sich, sondern fiir ein junges Prinzenkind, so dass sich die
Frage von Herrschaft gar nicht stellen muss.3? Stattdessen imaginiert das Drama
tiber die Figur des Hamet symbolisch, was passieren konnte, wenn ein anderskultu-
reller Held wie El Hyder selbst Herrschaft erlangen wiirde. Hamet wird vom Star

27 Vgl. Bratton: British Heroism (Anm. 10), 26.

28 Barrymore: El Hyder (Anm. 17), 4 und passim. Auch das schlussendliche Schwenken der
britischen Fahne ldsst sich nicht ausschliellich auf nationalistische Bedeutungen verengen
(vgl. auch Anm. 8); es markiert vielmehr die im Drama immer wieder beschworene ,Frei-
heit’, die lingst mit ,indischer Befreiung® {iberlagert wurde und nun zwischen ,eigenen’
(beziehungsweise je nach Publikum ,anderen) Sinneinschreibungen oszilliert.

In seinen dynamischen Heroisierungen ist das Drama damit deutlich komplexer, als es
seine Zusammenfassungen in kritischen Studien vermuten lassen. Hier dient es zumeist als
prototypisches Beispiel ,des’ kolonialen britischen Theaters. ,Here, and in similar plays,
spectators saw Britain’s imperial ambitions dramatized as an heroic crusade for liberty
against usurping tyrants and barbaric native customs® (Jane Moody: The Theatrical Revo-
lution, 1776-1843. In: James Donohue (Hg.): The Cambridge History of British Theatre. Bd. 2:
1660 to 1895. Cambridge 2004, 199-215, hier 205).

Worralls Interpretation, Barrymores E/ Hyder reprisentiere einen islamischen ,Herrscher® als
heroische Figur - ,who affirmed [his] sovereignty and delivered rousing speeches to [his]
subjects” (Harlequin Empire [Anm. 13], 82; meine Hervorhebung) ist damit vom Text
schlicht nicht gedeckt.

29

30

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 259

des Ensembles gespielt und fungiert als El Hyders alter ego — als gefallener Heros,
der sich in den politischen Zwingen der Macht verstrickt hat. Auch hier sind die
sich uiberlagernden Alterisierungen spannend: Auf den Bithnen des Coburg und
des Royalty Theatre, beide sogenannte minor theatre ohne konigliches Patent, wird
dieser ,Iyrann® durch seine deutlichen Beziige zur Shakespeareschen Tragodie,
insbesondere Richard I1I, als ,Anderer’ markiert. Die Differenzlinien, die zwischen
den komplementiren Figuren eingezogen sind, verlaufen dabei nicht nur zwischen
sehr unterschiedlich konnotierten Gattungen, Tragodie und Melodrama, sondern
zwischen einer ,legitimen® und ,illegitimen Theaterkultur*3! mit ihren jeweiligen
sozialen Orten. Solche Linien sind allerdings fliefflend: Shakespeare selbst war erst
ab Mitte des 18. Jahrhunderts kulturell nobilitiert und zu Beginn des 19. Jahrhun-
derts im Zuge der Herausbildung einer isthetisierten Hoch- beziehungsweise
Elitenkultur gewissermaflen entpopularisiert worden. Kurz nach den hier behan-
delten Auffihrungen versuchen einige minor theatres dann verstirkt, sich Shake-
speare als ,Eigenes‘ anzueignen, um dadurch ihr kulturelles Prestige zu steigern: Sie
werben Offentlich mit ihrer Verortung siidlich der Themse (Shakespeares ersten
Spielorten) und engagieren namhafte Shakespearedarsteller fuir Gastspiele; das
Coburg zum Beispiel organisiert 1819 ein Gastspiel von Junius Brutus Booth als
Richard III. oder 1831 von Edmund Kean (der jedoch gegen den local hero des
Theaters, den Volksschauspieler’ Cobham, nicht bestehen kann).32 Das Othering
des indisch-muslimischen El Hyder tiber die Dramenfigur des nationalisierten, an-
geblich hochkulturellen Shakespeare muss damit in sich widerspriichlich bleiben.3?

2. Der andere Held als kulturelles Phantasma

In den populiren Melodramen der ersten beiden Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts
werden Heroisierungen anderskultureller Figuren zumeist durch Mechanismen
der Ab- und Ausgrenzung flankiert, und wenn wie in Barrymores E/ Hyder das he-
roische Handeln eines anderen Helden in der Moglichkeit einer herrschaftlichen
Machtaustibung resultieren konnte, dann wird diese meist systematisch ausge-
blendet. In meinem zweiten Fallbeispiel steht dieser Aspekt der Herrschaft eines
anderskulturellen Heldens nun im Mittelpunkt. Es handelt sich um die Anfang
des 19. Jahrhunderts wohl populirste Figur der zahlreichen Bithnenadaptationen
der Arabian Nights® Entertainments, den in Verkleidung durch Bagdad ziehenden

31 Moody: Hegitimate Theatre (Anm. 2), 10.

32 Vgl. ebd., Kap. 4, insbesondere 136-137, sowie Jane Moody: Romantic Shakespeare. In:
Stanley Wells und Sarah Stanton (Hg.): The Cambridge Companion to Shakespeare on Stage.
Cambridge 2002, 37-57.

Ohnehin tiberlagern sich Kanonisierungs- und Popularisierungsbestrebungen und stellen
im frithen 19. Jahrhundert gerade keine klaren Dichotomien dar, vgl. Doris Feldmann und
Christian Krug: Zur Geschichte des Populidren. Konzepte und Praktiken englischer Popu-
larkultur im 19. Jahrhundert. In: Sabine Friedrich und Dirk Niefanger (Hg.): Populiirkultur.
Wirzburg [erscheint 2016].

33

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

260 CHRISTIAN KRUG

Kalifen Haroun Al-Rashid. Seine Herrschaft ist zu Beginn der Dramen bereits
etabliert; es stellt sich damit nicht mehr die Frage, ob sie gewonnen werden darf,
sondern wie sie ideologisch legitimiert werden kann, und was die Popularitit der
Figur auf den englischen Theaterbithnen des frithen 19. Jahrhunderts begriindet.
Dabei mochte ich mich vor allem einem bestimmenden Element widmen: der In-
szenierung des machtvollen, gesellschaftliche Identitit stiftenden Blicks dieser he-
roischen Herrscherfigur.

Das Motiv des verkleideten Herrschers selbst hat eine lange Geschichte im eng-
lischen Theater. Zu bestimmten Zeiten (insbesondere Anfang des 17. Jahrhun-
derts) findet es sich gehiuft,** und auch zu Beginn des 19. Jahrhunderts haben
verkleidete Herrscher Konjunktur — nicht nur auf den Theaterbithnen, sondern
auch in populiren politischen Diskursen der Zeit.3> In den Dramen um Haroun
stehen dabei meist Inszenierungen seines omniprasenten Blicks im Mittelpunkt.
Dieser Blick, der immer alles sieht, wird nicht nur in spektakuliren Bithnen-
momenten inszeniert, er durchwirkt die Dramen auch in vielen kleinen Momen-
ten. Dabei machen sich Dramatiker auch die spezifische Auffithrungspraxis von
Melodramen zunutze. Da Schauspieler vorwiegend in einer Linie auf der Bithne
agieren und dabei meist noch dem Publikum frontal zugewandt sind, existieren
Bithnenorte oberhalb dieser Ebene (#p stage); diese extra-diegetischen Bithnenorte
bleiben fiir das Publikum sichtbar, werden von den handelnden Figuren aber
ignoriert.3¢ Der Kalif kann dort verortet werden, so dass sein Herrscherblick -
gewissermaflen ,phantasmatisch® - tiber der Szene schwebt.3”

Durch solche (und viele weitere) Inszenierungsformen stellt der Herrscherblick
einem Londoner Theaterpublikum ein kulturelles Phantasma bereit, tiber das die
Herrschaft eines anderskulturellen Helden imaginiert werden kann. Alain Gros-
richard hat die Funktion dieses Phantasmas 1979, fast zeitgleich zu Edward Said,
in der ,anderen‘ Studie zum franzgsischen Orientalismus sehr prizise gefasst.3® Er
beschreibt das Phantasma des osmanischen Despotismus als eine im Grunde me-

34 Vgl. bereits Victor Oscar Freeburg: Disguise Plots in Elizabethan Drama. A Study in Stage Trad-
ition. New York 1915. Leonard Tennenhouse: Power on Display. The Politics of Shakespeare’s
Genres. London 22005. Kevin A. Quarmby: The Disguised Ruler in Shakespeare and his Con-
temporaries. London [u.a.] 2012.

35 Vgl. Linda Colley: The Apotheosis of George III. Loyalty, Royalty, and the British Nation
1760-1820. In: Past and Present 102, 1984, 94-129.

36 Vgl. Bishop: Melodramatic Acting (Anm. 4), 200-204.

37 Ein gutes Beispiel hierflir findet sich in Thomas Dibdin: I/ Bondocani, or, The Caliph Robber:

A Comic Opera, in Three Acts. London 1801 [Urauffithrung 1800], 28.

Alain Grosrichard: The Sultan’s Court. European Fantasies of the East, ibers. von Liz Heron.

London [u.a.] 1998 [Franzosische Erstausgabe 1979]. Vgl. auch Mladen Dolar: Intro-

duction. The Subject Supposed to Enjoy. In: Alain Grosrichard: The Sultan’s Court. European

Fantasies of the East, Gbers. von Liz Heron. London [u.a.] 1998, ix—xxvii. Im Gegensatz zu

Saids Orientalism-Studie ist The Sultan’s Court stark von Lacan beeinflusst und hat einen

deutlich begrenzteren Fokus; Grosrichard widmet sich ausschliefflich dem kulturellen

Phantasma des ,asiatischen Despotismus® (x) in der franzosischen Literatur des 18. Jahr-

hunderts.

38

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 261

chanische Machtapparatur, die vor allem auf zwei Elementen basiert: dem omni-
priasenten Blick und dem Namen des Despoten, der als machtvoller Signifikant
durch das Reich zirkuliert.3? Fiir Grosrichard fungiert das Phantasma als das ,An-
dere® einer aufgeklirten, rationalen franzosischen Gesellschaft; es bildet ihren ,rea-
len Kern® und liefert Subjekten eine imaginire Begrindung dafiir, warum sie sich
Macht unterordnen (und unterordnen wollen), noch bevor sie dann ihre Stellung
zur Macht - ganz ,aufgeklirt’ - rationalisieren.*0

Henry Milners Barmecide (ebenfalls 1818) inszeniert Haroun als einen solchen
benevolenten ,Despoten’. Despotismus ist dabei eine Machtform, die neben dem
offentlichen und politischen Bereich dezidiert auch das Hiusliche und den Bereich
der Familie umfasst; etymologisch bedeutet ,Despot® auch Hausherr, und fir Gros-
richard beziehen Reprisentationen von Despotismus ihre Metaphern daher folge-
richtig auch aus Familienbeziehungen*! (etwa als ,der Vater des Volkes®, eine zen-
trale Bezeichnung Haroun Al-Rashids in den hier behandelten Melodramen).
Haroun muss in Barmecide lernen, kein ,,Tyrann® zu sein,*? darf dafiir jedoch als lie-
benswerter Despot weiter regieren. In Bezug auf die melodramatischen Heroisie-
rungen Harouns wire damit eine erste These, dass seine Figur es dem Publikum
ermoglicht, die eigene Anbindung an Macht genussvoll zu imaginieren, wihrend
es gleichzeitig auf einer symbolischen Ebene aktuelle sozio-politische Fragen ver-
handelt. Unabhingig vom Ausgang dieser Verhandlungen hat die Anbindung an
Macht jedoch lingst stattgefunden. Haroun, so lieffe sich @iberspitzt formulieren,
ist der anderskulturelle Held einer perfiden Selbstunterwerfungsfantasie.

In den Melodramen funktioniert dieses Prinzip zum Beispiel so, dass Haroun
die Funktion eines ,panoptischen Ubervaters® iibernimmt. Er erlaubt es einem
stadtischen Theaterpublikum dadurch, sich verloren geglaubten, paternalistisch-
feudalen Gesellschaftsstrukturen in einer nostalgisch verklirten, exotisierten Form
noch einmal zu vergewissern.*® Insofern erméglicht der anderskulturelle Held auch
eine Anbindung an die eigene imaginierte Vergangenheit. So gerahmt kénnen die
Melodramen dann eine ganze Fille von sehr spezifischen aktuellen sozialen Fra-
gen diskutieren.** Dazu gehoren zum Beispiel Arbeit und Armut: Armut ist eine

39 Grosrichard: The Sultan’s Court (Anm. 38).

40 Vgl. auch Dolar: Introduction (Anm. 38), xv-xvi.

41 Grosrichard: The Sultan’s Court (Anm. 38), 3-16.

42 Henry Milner: Barmecide; or, The Fatal Offspring. A Dramatic Romance. London 1818, 36.
Giafar erklirt dem Kalifen: ,Your only zealous friend and defender your tyranny has
driven from your cause, and made your enemy. For this you are indebted to your un-
governed passion. Justice and mercy constitute a sovereign’s brightest glory. Had you listened
to their voice, you had not been thus disgraced.“ (51)

Vgl. zu diesem und den folgenden Punkten ausfithrlicher Christian Krug: Das Eigene im
Fremden. Orientalismen im englischen Melodrama, 1790-1840 (Schriftenreihe Literaturwissen-
schaft; 53). Trier 2001, 139-148.

Dazu gehort es auch, eine empfundene Kluft zwischen Rechtsempfinden und Gesetz oder
zwischen dem Staat als Idee und seinen real existierenden Verwaltungsinstitutionen zu
Uberbriicken (so 1800 in Dibdin: I/ Bondocani [Anm. 37]).

43

44

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

262 CHRISTIAN KRUG

soziale Kategorie, die im frithen 19. Jahrhundert immer feiner ausdifferenziert
wurde.*® In Thomas Dibdins Azim; or Wants and Superfluities (1818) wird diese Dif-
ferenzierung symbolisch durchgespielt. Haroun fithrt ein Sozialexperiment mit
seinem armen Titelhelden durch, in dem dieser unter stindiger, verdeckter Beob-
achtung Bedarfsartikel und Luxusgiiter unterscheiden und kategorisieren muss.
(Das ultimative Luxusgut, das Azim nicht verlangen darf, ist — natiirlich - der un-
verstellte Blick. Dieser bleibt dem Kalifen vorbehalten.)*

Um dieses kulturelle Phantasma zu bedienen, bedarf es dieses spezifischen Hel-
den dabei gar nicht. Dies liegt zum einen in der Struktur des Phantasmas begriin-
det. Blick und Name orientieren sich zwar an der Figur des Despoten, sind eigent-
lich aber von ihr unabhingig, denn ihre Allprisenz und Allmacht wird von den
Untertanen verinnerlicht. Insofern konnte die Position des Despoten genauso gut
auch leer bleiben,*” und die Melodramen um Haroun Al-Rashid spielen mit die-
ser Moglichkeit, indem sie zum Beispiel immer wieder eine vermeintliche Un-
sichtbarkeit des Kalifen dramatisieren. Damit finden sich in den Melodramen
nicht nur ganz typische primoderne Mirchenmotive und -strukturen, sondern
auch ein Bezug zu modernen Gesellschaftstechniken: Jeremy Bentham hatte Ende
des 18. Jahrhunderts mit seinem ,Panoptikum‘ einen ganz dhnlichen Mechanis-
mus der Uberwachung imaginiert, der fiir Michel Foucault in der modernen
Uberwachungsgesellschaft resultiert.*8 Zum anderen lisst sich das kulturelle Phan-
tasma auch auf andere Figuren tibertragen. In Milners Barmecide ist dies zum Bei-
spiel zundchst der Wesir Giafar. In letzter Konsequenz kann es auch das Publikum
sein, dem ein omniprisenter Blick zugedacht wird, der als einziger immer schon
alles gesehen hat. Ein solcher panoptischer Herrscherblick des Publikums trigt
dann auch eine koloniale Komponente — im Sinne eines gemeinschaftlichen Ein-
ibens machtvoll-aneignender Blicke, welches seine Entsprechung auch in anderen
Kulturtechniken, etwa dem orientalistischen Panorama, findet.*

Das Phantasma des Despoten als funktionale Leerstelle ldsst sich noch in einem
weiteren Sinn produktiv auf Haroun anwenden: Es mag helfen, die Inszenierungen
Harouns historisch, auf der Schwelle zur Moderne, niher zu bestimmen. Anhand

45 Vgl. Gertrude Himmelfarb: The Idea of Poverty. England in the Early Industrial Age. London
und Boston 1984.

46 Gedruckt als: Thomas Dibdin: Haroun Alrashid; or, Wants and Superfluities. A Melodramatic
Romance in Three Acts. London [o. ].].

47 Laut Grosrichard internalisieren Untertanen die Allmacht des Herrschers; ihr Begehren
und die Aussicht auf Genuss treiben die Unterwerfungsmaschinerie an; vgl. Grosrichard:
The Sultan’s Court (Anm. 38), 164-165.

48

Fiir Foucault stellt das Panoptikum eine strukturelle Form der Machtausiibung dar, bei der
tiberwachende Blicke verinnerlicht werden und zu Selbstdisziplinierungen fithren; vgl. Mi-
chel Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses. Frankfurt am Main
101992.

49 Vgl. Edward Ziter: The Orient on the Victorian Stage. Cambridge [u.a.] 2003, Kap. 1, sowie
Mary Louise Pratt: Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. London und New York
1992.

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 263

von William Dimonds The Zthiop; or, The Child of the Desert, meinem letzten Fall-
beispiel, ldsst sich gut demonstrieren, wie die Inszenierungen Harouns zwischen
vormodernen und modernen Reprisentationsformen changieren, die ihrerseits
wiederum eng an die jeweilige Auffithrungssituation gebunden sind. 7he ZLthiop
wurde 1812 am Covent Garden Theatre uraufgefiihrt und handelt von einer zu-
néchst auch erfolgreichen Revolution gegen den Kalifen. Wenn in der ersten Szene
revolutiondre Handzettel (b:lls) ausgehingt werden, so hat dies 1812 eine aktuelle
gesellschaftliche Relevanz: Es gab starke, ganz unterschiedlich motivierte radikale
Stromungen in der Londoner Gesellschaft, denen wiederum durch eine zuneh-
mend restriktive Polizeigesetzgebung begegnet wurde.’® Auch Harouns panopti-
sche Blickmacht findet ihre zeitgendssische Entsprechung in einem omniprisenten
Blick der Obrigkeit. Offentliche Versammlungsorte wie Kneipen, Klubs und Thea-
ter wurden zunehmend systematisch von einem Netzwerk von Informanten und
Spionen des Home Office tiberwacht: ,Britain 1790-1820 was a spy culture®, so
David Worrall. (Sein Studium der Akten des Home Office hat iibrigens ergeben,
dass zu den prominenten Opfern dieser ,panoptischen‘ Uberwachung auch Jeremy
Bentham selbst zihlte.)!

Die Revolution gegen Haroun, die das Melodrama inszeniert, hat somit auch
fur England eine gewisse gesellschaftspolitische Sprengkraft. Dies gilt umso mehr,
als sie in ein recht konventionelles Heldennarrativ gegossen wird und als legitimer
Kampf eines jungen Prinzen gegen den vermeintlichen ,Iyrannen® Haroun Al-
Rashid ausgestaltet wird.”? Zudem wird dieses Heldennarrativ (in Teilen fast exzes-
siv) christlich iiberformt - der Prinz ist eine kaum verstellte Christusfigur, seine
Unterstiitzer werden als verfolgte urchristliche Gemeinde reprisentiert, die in Kata-
komben ihre gefallenen Helden als Mirtyrer verehrt.3 Wenn muslimische Figuren

50 Der Diener des Dichters Percy Bysshe Shelley wurde zum Beispiel im gleichen Jahr, 1812,
wegen exakt dieses Vergehens, ill-sticking, offentlichkeitswirksam zu sechs Monaten Haft
verurteilt. David Worrall hat diese ,radikale Kultur® und die Reaktionen der Obrigkeit an-
hand von Akten des Home Office rekonstruiert; vgl. David Worrall: Radical Culture. Dis-
course, Resistance and Surveillance, 1790-1820. London 1992; zum &ill sticking vgl. insbeson-
dere 44-46, zu Shelleys Diener vgl. 5. Meinungsfreiheit ist auch in anderen Melodramen
um Haroun Al-Rashid ein Thema - teilweise mit unmittelbarem lokalen Bezug. So wurde
Milners Barmecide 1818 am Drury Lane Theatre aufgefiithrt, das genau wie Covent Garden
in dem Bereich lag, den das Seditious Meetings Act ein Jahr zuvor zur Bannmeile fiir Ver-
sammlungen deklariert hatte.

51 Worrall: Radical Culture (Anm. 50), 7; vgl. 96.

52 William Dimond: The Zthiop; or, The Child of the Desert: A Romantic Play, in Three Acts. New

York 1813, 31. Die Legitimierung erfolgt dabei tiber die Generation der Viter; Harouns Vater

stiirzte den Vater des Prinzen in einer blutigen Revolution vom Thron - nicht Haroun selbst,

wie Bridget Orr argumentiert (Bridget Orr: Galland, Georgian Theatre, and the Creation of

Popular Orientalism. In: Saree Makdisi und Felicity Nussbaum [Hg.]: The Arabian Nights in

Historical Context: Between East and West. Oxford 2008, 103-129, hier 116).

Das Drama greift damit bereits frith einen Mythos tiber urchristliche Verfolgung auf, der

sich bereits in populiren christlichen Heldengeschichten Anfang des 19. Jahrhunderts fand

(so in Alban Butlers immer wieder aufgelegtem The Lives of the Fathers, Martyrs and Other

Principal Saints [London 1756-1759]). Von den 1840er Jahren an wird dieser Mythos in

53

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

264 CHRISTIAN KRUG

im frithen Melodrama christlich iiberformt werden, garantiert dies tiblicherweise
die Rechtmifligkeit ihres Anliegens, wenn nicht gar den Erfolg ihres Kampfes. In
diesem Melodrama aber hilft es lediglich, eine sehr traditionelle Heils- und Hel-
dengeschichte symbolisch und narrativ auszugestalten — dann jedoch scheitert der
Prinz in seinem Kampf. Mehr noch: In der letzten Szene wird die christliche Hel-
dengeschichte fast komplett desavouiert und ihre Rhetorik als PR entlarvt, gesteu-
ert vom verkleideten Haroun selbst. In dieser Szene haben die Revolutionire be-
reits den Dolch tber den vermeintlich schlafenden Kalif erhoben. In diesem
Moment offnet sich schlagartig (,the entire grouping and illumination is instant and
simultaneous”)** die Szenerie links, rechts und oberhalb der Bithnenmitte. Diese
theatrale Neurahmung entspricht einem vollstindigen Perspektivwechsel; die
Machtverhiltnisse verkehren sich ins Gegenteil, und es stellt sich heraus, dass
Haroun die gegen ihn gerichtete Revolution immer schon umfasst hatte. Er selbst
war, verkleidet als ,Aethiop®, ihr Motor — und zwar als Schauspieler in dlackface:
der fremdkulturelle Held hatte die ersten drei Akte einen fremderkulturellen Agita-
tor gegeben.>

Diese Re-Inszenierung der Herrscheridentitit muss dabei sehr prononciert erfol-
gen. Uber das Motiv des Herrschers in Verkleidung wird nimlich nicht nur de-
monstriert, wie ein Herrscher auch transgressive Identititen in seiner Person zu as-
similieren vermag. Die andere Seite der Medaille ist, dass seine Herrscheridentitit
durch transgressive Identititen immer auch infrage gestellt wird. Bridget Orr sieht
Al-Rashids Verkleidungen daher als systematischen Versuch, einer grundsitzlichen
Transgressivitt gesellschaftlicher Identititen ,Herr* zu werden: ,To expel what ap-
pears to be systemic transgression, the very source of authority incorporates trans-
gressive identity and, however happy the outcome, Alraschid’s habitual recourse to
this strategy suggests the most intimate imbrication of proper authority and its
negative“.>® Dies gilt umso mehr fir Melodramen, in denen sich Figuren gerade
auch situativ und relational erschliefSen, und im besonderen Maf3e fiir solche meta-

den unterschiedlichsten Bereichen popularisiert werden — von der Archiologie tiber die Re-
ligionswissenschaften bis hin zur touristischen Reiseliteratur zu den Katakomben Roms, so
zum Beispiel Selina Bunbury: A Visit to the Catacombs, or First Christian Cemeteries at Rome.
London 1849.

54 Dimond: The AEthiop (Anm. 52), 72.

55 Vgl. Orr: Galland (Anm. 52), 116.

56 Ebd., 115. Eine solche Metatheatralitiit zeichnet nicht nur die Dramen um Haroun Al-
Rashid aus. Katherine Newey hat argumentiert, dass Melodramen, insbesondere im spite-
ren 19. Jahrhundert, sehr viel systematischer metatheatralische Elemente inkorporieren, die
auch in politischen Kontexten von Heroisierungen stehen: ,The political nature of meta-
theatricality is foregrounded in melodrama. The heightened world of melodrama [...] is a
defence of the heroic feeling individual against the encroachments of industrialisation and
urbanisation. The principle of metatheatricality is central here, as such a theatrical defence
of the heroic might otherwise be undermined by Victorian anti-theatrical suspicion of the
fluidity and malleability of the theatrical character.“ (Katherine Newey: Melodrama and
Metatheatre: Theatricality in the Nineteenth Century Theatre. In: Journal of Dramatic The-
ory and Criticism 11: 2, 1997, 85-100, hier 98-99)

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANDERE HELDEN IM POPULAREN ENGLISCHEN MELODRAMA 265

theatralen Momente, bei denen die Theatralitit von Herrschaft selbst zum Thema
zu werden droht.

Insofern ist diese letzte Szene des Melodramas durchaus typisch: Haroun in-
szeniert seine Macht durchweg als ein Prinzip, das vermeintlich immer schon
funktioniert hat. Die agonistischen Elemente, welche die Dramen auffahren (eine
Revolution, ein verstoflener Erzfeind, eine Bedrohung durch antisoziale Figuren
aus der Wiiste), sind, wie The Zthiop ausbuchstabiert, eigentlich schon immer be-
siegt gewesen; es bedurfte nur einer leicht verschobenen Perspektive, um dies zu
erkennen. Am Ende des Dramas hat Haroun den orientalischen Ersatzchristus
schlicht in sein Machtgefiige integriert — als seinen Adoptivsohn.”” Insofern hat
sich Haroun den Heiland des ersten Heldennarrativs angeeignet und ihn in eine
neue, tibergeordnete Heilsgeschichte inkorporiert. Das Melodrama legt solche
primodernen Deutungsmuster durchaus nahe, insbesondere auch in Verbindung
mit seinen marchenhaften Motiven und Strukturen. Gleichzeitig weist das Me-
chanische, Apparaturhafte von Harouns Macht aber auch auf moderne, entperso-
nalisierte Herrschaftstechniken.

In der Moglichkeit dieses Nebeneinanders deutet sich fiir mich der Kern der In-
szenierungen Harouns an. Haroun ist vielleicht auch deshalb an der Schwelle zur
Moderne ein so populirer Held, weil er, trotz aller Personalisierungen (etwa als
JVater des Volkes®), trotz seiner Abenteuer gegen Revolutionire, eine Leerstelle
beziehungsweise ein blofles Prinzip reprisentiert. Die auratische Aufladung seiner
Person in spektakuliren Szenen will dies gar nicht iiberdecken, sie fetischisiert es
vielmehr. In diese Leerstelle ist nun aber Alteritit machtvoll einschreibbar - und
zwar gleichzeitig primodern (marchenhaft-magisch, paternalistisch-feudalistisch,
heilsgeschichtlich) und modern: Innerhalb einer modernen Gesellschaftstheorie
kann der Herrscherblick bereits als ubiquitirer Blick der Uberwachung fungieren.
Und in einer zunehmend geordneten und durchregulierten biirgerlichen Gesell-
schaft sind Harouns Verkleidungen als Verbrecher oder als Riuber vielleicht die
(intra-kulturell) letzten ,anderen Helden.>®

Ich hatte damit begonnen herauszustellen, dass Melodramen in vielerlei Hinsicht
selbst als ein ,Anderes‘ fungieren. Aufgrund ihrer ,Anders‘-Artigkeit dienen sie
threr Zeit aber auch als ein kulturelles Experimentierfeld: Sie integrieren Affekt-
haftes als einen zentralen dsthetischen Bestandteil, und in einer Zeit, in der ,eige-
ne‘ Herrscher (klassische Nationalherrscher) als Theaterhelden weitgehend ausge-

57 Prinz Orasmyn ist auch fiir Melodramenverhiltnisse ein (im Wortsinne) schwacher Prota-

gonist, der aufgrund von Schwiche und Ohnmachtsanfillen bestindig gestiitzt werden
muss. Er Gibernimmt bis zu einem gewissen Grad eine der konventionalisierten Rollen
einer melodramatischen Protagonistin, wie sie Merle Tonnies beschrieben hat; vgl. Merle
Tonnies: (En-)Gendering a Popular Theatrical Genre. The Roles of Women in Nineteenth-Century
British Melodrama (Anglistische Forschungen; 443). Heidelberg 2014, 75-102.

58 Vgl. Burwick: Playing to the Crowd (Anm. 14), Kap. 7 zu ,Heroic Rebels and Highwaymen*
auf der Bithne. Ich verdanke diese Lesart Doris Feldmann.

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

266 CHRISTIAN KRUG

dient haben, entwerfen Melodramen einen in die (konventionalisierte) ,Fremde’
verschobenen, imagindren Ersatz. Und schliefilich spielen Melodramen andere
Moglichkeiten durch, wie ein heroischer Uberschuss, eine Exzeptionalitit des
Helden, ausgestaltet werden kann - nicht primir vertikal (etwa sozial oder staat-
lich), sondern vor allem horizontal, dafiir aber in immer breiteren Formen: Der
birgerliche Held im domestic melodrama oder der Arbeiterheld im industrial melo-
drama wird nun moralisch, emotional oder imaginir nobilitiert. Der melodramati-
sche Held wird in der Folge ,einfach® anders.

- am 13.01.2026, 08:55:51.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

