
3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó

Als sie begannenmeine ersten Familienangehörigen umzubringenwar ich 13 Jahre alt.

Ich hatte ein kindliches Bild: Im Radio oder den Nachrichten hörte man, dass das ko-

lumbianische Militär dazu da sei, die Bevölkerung zu schützen, alle Bürger des Landes

zu schützen.Mit denMorden begann sich ein anderes Bild zu formen, ein sehr anderes,

angsteinflößendes. Manweiß nicht, wasman tun soll. Man sagt sich, das sind doch die

Leute, die uns schützen sollen, aber sie bringen uns um. Man glaubt an nichts mehr.

Deshalb sagt man: Ich glaube nicht an die Regierung, ich glaube nicht an die FARC,

und ich glaube auch nicht an die Paramilitärs. Die sind nicht dazu da, irgendjeman-

den zu schützen, die sind dazu da zu morden. Das waren sehr schwierige Zeiten, denn

viele Leute beteiligten sich daran mehr Gewalt zu generieren. Viele Leute, denen die

Paramilitärs Familienangehörige ermordet hatten, gingen zur Guerilla. Und viele Leu-

te, denen die Guerilla Familienangehörige ermordet hatte, gingen zu den Paramilitärs.

Das generierte nur nochmehr Gewalt im Land.Mich brachte das zumNachdenken, das

war ein Prozess des Todes. Und esmachte keinen Sinn diese Logik zu unterstützen, egal

auf welcher Seite. Ich begann zu sehen, dass die, die eine Waffe tragen, nicht dazu da

sind, irgendjemanden zu schützen, sondern zu töten. Waffen wurden gemacht, um zu

töten.

(G.G., 14.08.2015, San José de Apartadó)

In diesem Kapitel werde ich zunächst die Entstehung und Gründung (3.1), dann die

interne Organisation und Funktion (3.2) und anschließend die Entwicklung der Frie-

densgemeinde (3.3) bis zum Zeitpunkt meines Forschungsaufenthaltes im Jahr 2017 be-

schreiben. Im Zentrum meiner Aufmerksamkeit stehen die lokalen Dynamiken und

Prozesse in der Zone um San José de Apartadó, die zur Entstehung der Friedensge-

meinde geführt und beigetragen haben, sowie das Spektrum an Gremien, Praktiken

und Strategien, welches ihren Bewohner_innen ermöglicht, in einer Konfliktzone zu

überleben und dieses Überleben auf eine würdevolle Weise zu gestalten. Ziel dieses

Kapitels ist es, eine ,Ethnographie dieser kleinbäuerlichen Organisation‘ zu entwerfen,

die analog zum zweiten Kapitel in einer abschließenden theoretischen Synopse (3.4)

die zweite Frage dieser Arbeit beantworten kann, b) welche Handlungsmöglichkeiten

die zivile Bevölkerung in einer Konfliktregion wie dem Urabá haben. Antworten auf

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

diese Frage geben verschiedene mediale und akademische Darstellungen von Gewalt-

konflikten in der Regel nur implizit, aber trotzdem überraschend einheitlich, indem

sie die Zivilpersonen in Konfliktregionen überwiegend als unschuldige Opfer sinnlo-

ser Gewalt beschreiben (Vgl. bspw. Davies und Glanville 2010; Hultman, Kathman, und

Shannon 2013; Slim 2010) oder ihnen nur eingeschränkteHandlungsmöglichkeiten – im

Sinne von Kooperations-, Selbstschutz- oder Überlebensstrategien – zuschreiben (Vgl.

Arjona 2017b; Kaplan 2017; Maček 2009; Vigh 2007). Und obwohl kein Zweifel daran

besteht, dass Zivilpersonen in bewaffneten Konflikten viel zu häufig Opfer von konkre-

ten Gewaltverbrechen werden, zeigt die Friedensgemeinde m.E. sehr deutlich, dass die

Reduktion der Bevölkerung auf ihr Opferdasein den Blick auf die vielfältigen Hand-

lungsmöglichkeiten von Zivilpersonen in Gewaltkonflikten versperrt.

Unter den Publikationen zu dieser Gemeinde (z.B. Alther 2006; M. B. Anderson und

Wallace 2013; Anrup und Español 2011; Courtheyn 2016; 2018b; 2018c; Cuartas Montoya

2007; Giraldo Moreno 2010; Hernández Delgado 2000; 2009; Masullo 2015; C. Mitchell

und Ramirez 2009; Rojas 2004; Sanford 2003b; 2004; Tapia Navarro 2018; Valenzuela

2010) sind ethnographisch dichte Beschreibungen ihrer internen Struktur und Funk-

tion, ihrer Strategien und Praktiken sowie ihrer alltäglichen Abläufe kaum zu finden.

Selbst Aparicio, der zwar in seiner Arbeit wiederholt behauptet, die Gemeinde ethno-

graphisch zu beschreiben, macht in seinem Kapitel über die Friedensgemeinde nicht

mehr, als einzelne Punkte ihrer Gründungsurkunde vorzustellen und anhand fragmen-

tarischer Anekdoten zu illustrieren, welche auf Grund seines Verzichts, interne Proble-

me, Konflikte und Widersprüche der Gemeinde aufzuzeigen, sie zwangsweise idea-

lisiert (Vgl. Aparicio 2012, 237–84). Burnyeat im Gegenzug gibt ethnographische Be-

schreibungen und zitiert aus ihren Interviews. Allerdings ist ihre Darstellung von ih-

rem diskursanalytischen Zugang dominiert, der das Narrativ – die sprachliche Ebe-

ne – fokussiert und der Praxis – der Handlungsebene – überordnet, wobei untergeht,

dass die Praxis der Friedensgemeinde sich nicht immer mit dem Diskurs der Friedens-

gemeinde deckt, diesen zeitweise sogar bricht. Bezeichnenderweise kritisiert sie die

Bewohner_innen der Friedensgemeinde dafür, in ihrem Diskurs den Staat zu homoge-

nisieren, ohne dabei zu bemerken, dass sie in ihrer Darstellung stark dazu neigt, die

Friedensgemeinde zu homogenisieren, indem sie deren Diskurs vereinheitlicht und,

ähnlich wie Aparicio, anderen Perspektiven, Meinungen und Widersprüchen innerhalb

der Gemeinde kaum Beachtung schenkt.1

1 Eine weitere Gemeinsamkeit bei Aparicio und Burnyeat, aber auch bei Courtheyn ist die Verwen-

dung des Begriffes ,campesino‘ für die Bezeichnung der Kleinbäuer_innen. Burnyeat begründet

dies damit, dass sich die englischsprachigen Begriffe abfällig anhören und nicht alle Aspekte ein-

schließen, die diese kulturelle Kategorie in Kolumbien abdecken (Vgl. Burnyeat 2018, 28 FN 1).

Courtheyn verzichtet auf die Bezeichnung, weil diese mit Rückständigkeit assoziiert würde seit-

dem Marx und Engels im kommunistischen Manifest Bäuer_innen als reaktionär bezeichnet ha-

ben (Vgl. Courtheyn 2018b, 1432 FN 1). Ich verwende in dieser Arbeit mit der Bezeichnung Klein-

bäuer_innen die in meinen Augen passendste deutschsprachige Übersetzung des Begriffs ,cam-

pesinos‘. Ich bin davon überzeugt, dass der Begriff Kleinbäuer_innen eine Form sozio-kulturellen

Zusammenlebens beinhaltet, welches über die engere Bedeutung ,Menschen, die von Landwirt-

schaft leben‘ weit hinausgeht, und verwende ihn genau deshalb. Meines Erachtens würde die

erweiterte Bedeutung der Bezeichnung Kleinbäuer_innen auch dem deutschensprachigen Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 151

Vor diesemHintergrund habe ich mir vorgenommen, in diesem Kapitel eine ethno-

graphische Darstellung der Gründung, Organisation und Entwicklung der Friedensge-

meinde zu geben, die ein diverses, dichtes und lebendiges Bild der Friedensgemeinde

und seiner Bewohner_innen skizziert. Dabei ist mir bewusst, wie bereits in der Einlei-

tung angemerkt, dass diese Darstellung auf Beobachtungen von Ereignissen und auf

Interviews mit Personen beruht, die von mir als nicht-kolumbianischem, ,weißem‘ und

,männlichem‘ Forscher; zu den Zeitpunkten meiner Forschungsaufenthalte in den Jah-

ren 2006, 2008, 2013, 2015 und 2017, an konkreten Orten der weitläufigen Zone San José

de Apartadós erhoben wurden. Aus diesen Gründen können auch meine Beschreibun-

gen der Friedensgemeinde nur lückenhaft sein und auch nicht alle relevanten Aspekte

der Friedensgemeinde gleichberechtigt berücksichtigen. In dieser Darstellung werde

ich, wie im Kapitel 2.3 bereits begonnen, wieder intensiv aus Interviews zitieren, die

Bewohner_innen der Friedensgemeinde selbst von ihrem organisatorischen Prozess er-

zählen lassen sowie bereits eingeführte Lebensgeschichten fortsetzen oder neue einfüh-

ren. Auch hier geht es mir darum, die Entstehung, Organisation und Entwicklung der

Friedensgemeinde so weit möglich von ihren Bewohner_innen (re-)konstruieren zu las-

sen, aber darüber hinaus auch ihre Perspektiven und Erfahrungen nachvollziehbar zu

machen. Als Ergänzung zu den Erzählungen der Bewohner_innen werde ich auch aus

Interviews mit Personen zitieren, die, ohne Mitglied der Friedensgemeinde zu sein,

ihre Entstehung und Entwicklung begleitet haben.

3.1. Entstehung und Gründung: ,Das Rote Kreuz bringt nicht ewig Linsen‘

Wie bereits im Kapitel 2.3 geschildert, gab es eine ganze Reihe von regionalen, natio-

nalen und internationalen Dynamiken, Ereignissen und Vorläufern in der Geschichte

der Serranía de Abibe, ohne die die Entstehung der Friedensgemeinde nicht hätte ge-

schehen können. Dazu zählen die Vertreibungserfahrungen der sich dort ansiedelnden

,Colonos‘ in den 1960er Jahren, ihre solidarischen Kolonisierungspraktiken, die sich in

den ,convites‘ und ,trocamanos‘ bis in die Gegenwart erhalten haben, die erfolgreiche

Besetzung von Land und die Gründung des Dorfes, die durch Schulungen der ANUC er-

möglicht wurden, die Entwicklung politischer Selbstverwaltungsgremien wie die Juntas

de Acción Comunal in den 1970er Jahren, die zunehmende politische Organisation der Be-

völkerung durch die Unión Patriótica und vereinzelter Linksintellektueller in den 1980er

Jahren sowie die Professionalisierung der ökonomischen Selbstverwaltungsstrukturen

in der Kooperative Balsamar Mitte der 1980er Jahre, die bspw. durch die holländische

Entwicklungszusammenarbeit gefördert wurde.

Mit der Eskalation der Gewalt im Urabá Mitte der 1990er Jahre setzten Dynami-

ken in der Region ein, die die Entwicklungen des Konfliktes, aber vor allem auch die

Organisationsformen und das Agieren der Kleinbäuer_innen nachhaltig beeinflussen

ständnis und Gebrauch gut tun. DassMarx und Engels mit ihrer Einschätzung von Bäuer_innen als

reaktionär wohl falsch lagen - mir war gar nicht klar, dass sie auch dafür verantwortlich gemacht

werden können – werde ich nicht damit honorieren, wegen ihnen den Begriff nicht zu verwenden.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

sollten. Diese Dynamiken waren verbunden mit dem Auftreten neuer Akteure in Ge-

stalt von nationalen und internationalen Menschenrechtsorganisationen.2 Ein Besuch

der Organisationen Pax Christi und Misereor im Jahr 1996, der u.a. von der dama-

ligen Bürgermeisterin von Apartadó Gloria Cuartas initiiert wurde, gab den Auftakt

für die Präsenz der internationalen Gemeinschaft im Urabá. In den folgenden Jahren

begannen sich, neben den oben genannten, weitere internationale Organisationen in

die Region zu engagieren, wie bspw. das Internationale Komitee des Roten Kreuzes, Am-

nesty International oder die Peace Brigades International. Die Bevölkerung des Urabás vor

der politischen Gewalt, den Gefechten und Vertreibungen zu schützen, wurde zu ei-

ner Aufgabe, der sich bemerkenswerterweise nicht in erster Linie staatliche Behörden

annahmen, sondern (inter-)nationale Nicht-Regierungsorganisationen, womit die in-

ternationale Sichtbarkeit des bewaffneten Konfliktes zunahm und Forderungen nach

dem Einhalten der Menschenrechte und des Humanitären Völkerrechts in die Region

Einzug hielten (Vgl. García und Aramburo Siegert 2011, 416–23; zu einer Analyse des

Menschenrechtsaktivismus in Kolumbien siehe Tate 2007).

Als Mitte des Jahres 1996 Vertriebene aus verschiedenen Teilen der Region Urabás

die Sporthalle der Stadt Apartadó besetzten, war es mit der Diözese von Apartadó unter

der Leitung des Erzbischof Isaías Duarte Cancino eine kirchliche Organisation, die vor

Ort als erste Nothilfe für die Vertriebenen leistete und durch die Vertriebenen Infor-

mationen über die dramatische Situation in vielen Teilen des Urabás erhielt. Sich der

Ausmaße der Gewalt und der Vertreibungen im Klaren werdend, rief der Erzbischof an-

dere kirchliche Organisationen in Kolumbien an, um sie um Unterstützung zu bitten,

wie die Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz3 und das Centro de Investigación y Edu-

cación Popular (CINEP). Die Positionen und Handlungen dieser Organisationen waren

stark von befreiungstheologischen Ideen geleitet: Sie sahen genau in der Unterstützung

und Stärkung von sogenannten katholischen Basisgemeinden einen wichtigen Schritt,

um die Strukturen der Unterdrückung und Ungleichheit zu verändern (Vgl. Burnyeat

2018, 77–78). Diese Organisationen leisteten zum einen humanitäre Soforthilfe, bspw.

rief die Diözese und das CINEP ein Projekt zur ,Atención a Desplazados Internos por

la Violencia Política en Urabá‘ ins Leben (Vgl. García und Aramburo Siegert 2011, 439),

zum anderen begann gleichzeitig damit aber auch eine Begleitung der Vertriebenen,

die auf ihr Land zurückkehren wollten und folglich eine Art zivile Kontrolle der ländli-

chen Zonen durch diese Nicht-Regierungsorganisationen.4 Teófilo Vásquez, der damals

2 Den Zusammenhang zwischen der Entstehung der Friedensgemeinde und der zunehmenden Prä-

senz humanitaristischer Organisationen in der Region Urabá untersucht Aparicio (2012 insbeson-

dere S. 197-236).

3 Die Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz gehört zu den ersten kolumbianischen Nicht-

Regierungsorganisationen, die sich für die Verteidigung der Menschenrechte in Kolumbien ein-

gesetzt hat. Sie wurde 1988 von 45 katholischen Kongregationen gegründet. Anfang der 2000er

Jahre führten interne Konflikte zu Austritten und Abspaltungen. Seit dem Jahr 2002 setzte die

Organisation ihre Arbeit unter dem Namen Comisión Intereclesial de Justicia y Paz fort (Vgl. PBI Co-

lombia 2014).

4 Eine sehr interessante Ethnographie über die inneren Spannungen dieser Hilfsgemeinschaft von

Organisationen, die sich seit Mitte der 1990er Jahre um das Phänomen der Vertreibung herum

entwickelte, hat Nora Braun geschrieben (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 153

Mitarbeiter in dem besagten Projekt zur ,Atención a Desplazados Internos‘ des CINEP

im Urabá war, erklärte mir, worin zunächst ihre Arbeit bestanden hatte:

Als wir dort ankamen, war unsere alltägliche Arbeit zunächst mal ,Leben retten‘; mit

den Paramilitärs sprechen: ,Tötet diesen Mann nicht. Nein, dieser Junge ist kein Mi-

lizionär.‘ Also, das war die Aufgabe der alltäglichen Mikro-Vereinbarungen. Zum Bei-

spiel nahmen wir mal einen jungen Bauern mit, weil er krank war und nach Apartadó

wollte. Natürlich nahmen die Paramilitärs an, dass alle Jugendlichen dort Milizionä-

re waren. Also sagten wir: ,Der Junge ist kein Guerillero.‘ Und sie: ,Ah, wie soll er kein

Guerillero sein? Er ist doch der Bruder von dem und dem.‘ Wir: ,Ja, aber der Milizio-

när ist der Bruder, nicht er, versteht es doch.‘ Das war jeden Tag so. Und anders her-

um auch. Wir sagten zu denen von der FARC: ,Geht nicht zu den Vertriebenen, geht

nicht in die Dörfer, denn wenn ihr da rein geht, dann …‘. ,Nein, wie das?‘, sagte uns der

Kommandant der FARC und vielleicht hatte er Recht, weil es Milizionäre waren: ,Ich

kann den Jungs nicht verbieten ihre Familien zu besuchen.‘ Also trafen wir eine Ver-

einbarung. Gut, wir können nicht verhindern, dass dieMilizionäre die Leute besuchen,

weil sie Teil der Familien sind, aber sie sollen wenigstens unbewaffnet sein, wenn sie

dort hingehen. Das sagten wir dann dem Militär: ,Schaut, wir sind so verblieben. Die

jugendlichenMilizionäre werden weiter ihre Familien besuchen, aber sie gehen unbe-

waffnet.Was haltet ihr davon?‘, ,Mmh ja, unbewaffnet, vielleicht‘. Das waren jeden Tag

Mikro-Verhandlungen. (Teófilo Vásquez, CINEP, 26.07.2013, Bogotá)

Das CINEP und die Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz begannen also nachMög-

lichkeiten zu suchen, das Leben der Vertriebenen zu schützen, ihre Situation psycho-

sozial zu begleiten, ihre Rückkehr zu organisieren und ihr Leben in den Konfliktzonen

zu ermöglichen. Dazu sondierten sie unterschiedliche Möglichkeiten, internationale

Normen, wie die Menschenrechte und das Humanitäre Völkerrecht, in die lokalen Ge-

gebenheiten einzufügen und an die spezifischen Bedingungen anzupassen. So empfahl

bspw. das CINEP bereits im Jahr 1995 in einem seiner Berichte die Einrichtung neutra-

ler Zonen in den ländlichen Teilen Urabás (Vgl. 1995, 45). Die Gründung von Gemeinden,

die in irgendeiner Weise für sich beanspruchen, nicht Teil des Konfliktes zu sein, war

dabei eine von mehreren Ideen, die die verschiedenen Organisationen zu einem unter-

schiedlichen Grad diskutierten. Dass diese Diskussionen selbst konfliktiv waren und

nicht immer Einigkeit zwischen den daran beteiligten Organisationen herrschte, deu-

tete mir Fernán González an, ein renommierter Konfliktforscher des CINEP’s, der die

Zusammenarbeit der unterschiedlichen Organisationen im Urabá wie folgt beschrieb:

Die Diözese von Apartadó rief beim CINEP an. Da gab es eine spontane Mobilisierung

von Leuten, die aus den Dörfern der Region kamen. Die Leute kontaktierten die Diöze-

se, als sie vor demDruck der bewaffneten Gruppen flohen. Also rief der Pater Leónides

hier beimCINEP an: ,Ich brauche eure Unterstützungmit denGemeinden hier.‘ Also or-

ganisierten wir Schulungen, psychosoziale Unterstützung, logistische Unterstützung

und diese ganzen Sachen. Wir begannen eine gemeinsame Arbeit zwischen der Diö-

zese und dem CINEP, und da schloss sich die Comisión Intercongregacional de Justicia

y Paz an, das war ein Bündnis verschiedener kirchlicher Gemeinden. Zu diesem Zeit-

punkt wurde die Comisión vom Padre Javier Giraldo geleitet. Naja, der CINEP schaffte

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

es nicht, alle Leute zu betreuen. So gab es also von Anfang an zwei Ansätze. Und die

Dörfer, die die Option der Friedensgemeinde bevorzugten, endeten dann bei der Co-

misión. Die wurden schnell sehr politisch und es gab ein paar Probleme mit der Diö-

zese und dem CINEP, so dass sich praktisch zwei Tendenzen herausbildeten. (Fernán

González, CINEP, 26.07.2013, Bogotá)

In dem Moment, als paramilitärische Gruppen im Jahr 1996 massive Vertreibungen

im Urabá verursachten, erhielten die Vertriebenen also zunächst humanitäre Ersthilfe

und Unterstützung von verschiedenen kirchlichen Organisationen. Diese begannen zu-

nächst aus logistischen Gründen, die Begleitung verschiedener Gemeinden unter sich

aufzuteilen. Dass dabei verschiedene Ideen und Konzepte im Raum standen, wie der

Schutz der in ihre Dörfer zurückkehrenden Vertriebenen garantiert werden könnte,

führte zu unterschiedlichen Entwicklungen in verschiedenen Dörfern.

Wer genau als erstes die Idee einer Friedensgemeinde formulierte und zu welchem

Grad a) die Vertriebenen selbst, b) die noch in den ländlichen Zonen ausharrenden Be-

wohner_innen und c) die sie begleitenden Organisationen an der Entwicklung dieser

Idee Anteil hatten, ist nicht mehr eindeutig zu rekonstruieren. Genau darin besteht

m.E. das charakteristische Merkmal dieser erst einmal nur abstrakten Idee: Sie ist in

gewisser Weise ein kollektives Produkt ihrer Zeit, ihres Kontextes und der darin agie-

renden Akteure. Sie hat erstens verschiedene Ursprünge, die sowohl in den abstrakten

Normen der Menschenrechte und des Humanitären Völkerrechts als auch in den mo-

ralischen Vorstellungen und Werten, wie den befreiungstheologischen Idealen, lagen.

Verschiedene Menschenrechtsorganisationen waren zweitens an den konkreten Versu-

chen beteiligt, diese Ideen in die Praxis umzusetzen.Dies geschah drittens allerdings in

einer Art Aushandlung mit den verschiedenen lokalen Bewohner_innen, die sich diese

Ideen in einem ,vernacularization’-Prozess (Vgl. Merry 2006) aneigneten und mit eige-

nen Bedeutungen, Werten und Praktiken – also gewissermaßen mit Leben – füllten.

Diesen Aushandlungsprozess illustrierte Teófilo Vásquez anhand der Diskussion um

den Namen dieser neutralen Gemeinden, in die verschiedene Überlegungen einflossen:

Wir suchten gemeinsammit den Leuten nach Möglichkeiten unser theoretischesWis-

sen der Menschenrechtemit der Praktikabilität der Leute zu verbinden. Besser gesagt,

wir versuchten diese ganzen konkreten Erfahrungen der Mikro-Abkommen irgendwie

zu formalisieren und mehr oder weniger in etwas Symbolisches zu verwandeln. Und

wir arbeiteten daran zusammen mit den Leuten. Was wir machten war das: Die For-

malisierung – mit Begleitung der internationalen Gemeinschaft – dieser ganzen Serie

von Mikro-Vereinbarungen, die wir getroffen hatten. Wir suchten nach dem richtigen

Namen und sammelten verschiedene Vorschläge. Der beste Vorschlag, den wir fan-

den, war eine Mischung aus angewandtem Humanitären Völkerrecht mit einer rea-

listischen Grundlage im Sinne von etwas Eigenem, Kreolischem. Etwas, das nicht so

technisch klang, wie humanitäre Zone oder humanitärer Korridor, nein. Also nannten

wir es Friedensgemeinde. (Teófilo Vásquez, CINEP, 26.07.2013, Bogotá)

An dieser Stelle muss angemerkt werden, dass San José de Apartadó nicht vom CINEP,

sondern von der Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz begleitet wurde. Teófilio

Vásquez selbst sagte, dass er nur einmal in San José de Apartadó gewesen war und die

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 155

Bewohner_innen erzählten eine leicht abweichende Version davon, wie es zur Namens-

gebung gekommen war, die im Folgenden noch wiedergegeben wird.

Trotzdem erscheint mir die Erzählung von Teófilo Vásquez an dieser Stelle wichtig,

um zu illustrieren, dass die Idee, eine Friedensgemeinde in San José de Apartadó zu

gründen, kein isolierter und einzigartiger Versuch eines ,gallischen Dorfes‘ war, son-

dern sich im Rahmen einer generellen regionalen Entwicklung vollzog. Konzepte wie

,humanitäre Zonen‘, ,neutrale Territorien‘ oder auch ,neutrale Gemeinden‘ wurden von

durchaus verschiedenen Akteuren diskutiert, die darunter teilweise auch sehr unter-

schiedliche Dinge verstanden. Selbst der damalige Gouverneur von Antioquia und spä-

tere Präsident Álvaro Uribe Vélez schlug die Einrichtung ,neutraler Zonen‘ vor, was, laut

den Bewohner_innen von San José der ausschlaggebende Grund war, ihr Projekt nicht

als neutrale Gemeinde zu bezeichnen. Denn unter ,neutralen Zonen‘ verstand Uribe

etwas anderes als das CINEP, die Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz, oder die

Bewohner_innen von San José de Apartadó: Er förderte in Antioquia die Einrichtung

von ,Überwachungs- und Sicherheitskooperativen‘, den sogenannten Convivir5, deren

Bewohner_innen militärisches Equipment durch die Öffentlichen Streitkräfte ausge-

händigt wurde, damit diese das Militär aktiv in ihrem Kampf gegen die Guerilla unter-

stützen könnten (Vgl. Hernández Delgado 2004, 384). Unabhängig davon, ist der Urabá

also die Region Kolumbiens, in der die Bewohner_innen verschiedener Dörfer mit un-

terschiedlichem Erfolg versucht haben, Ideen und Konzepte von Friedensgemeinden

umzusetzen.6 Obwohl diese Dörfer gemein haben, dass ihre Bewohner_innen einen

engen Kontakt zu Mitarbeiter_innen des CINEP und der Comisión Intercongregacional de

Justicia y Paz hatten, unterscheiden sich die konkrete Ausgestaltung und Umsetzung

dieser Ideen und Konzepte zwischen den verschiedenen Dörfern durchaus sehr stark.

Auch für San José de Apartadó gilt, dass ab dem bäuerlichen Exodus nach Apart-

adó im Jahr 1996 ein enger Kontakt insbesondere zu der Comisión Intercongregacional de

Justicia y Paz bestand. Betonen möchte ich trotzdem, dass die grundsätzliche Voraus-

setzung für die Gründung der Friedensgemeinde der Wunsch vieler Kleinbäuer_innen

5 Die Kooperativen derÜberwachungund Sicherheit hatten, laut demDekret 356 aus dem Jahr 1994,

das Recht, Waffen zu tragen und vom Militär mit Funkgeräten ausgestattet zu werden, um ih-

re Gemeinden vor der Guerilla zu schützen. Es entstanden mehrere hundert Convivir im ganzen

Land mit mehr als 100.000 Mitgliedern, die ziemlich schnell zu einem legalen Verbündeten der

paramilitärischen Gruppen wurden, weshalb sie im Jahr 1997 wieder aufgelöst wurden. Eine der

berüchtigtsten Sicherheitskooperativen im Urabá war die ,Convivir Papagayo‘ die ihren Sitz direkt

hinter der Kaserne der 17. Brigade in Carepa hatte und bei der die Bananenproduzent_innen und -

exporteur_innen der Region ihre Abgaben für die Paramilitärs einzuzahlen hatten (Vgl. Anrup und

Español 2011, 157; zu den Convivir siehe auch Cepeda und Rojas 2008, 60–68).

6 García und Aramburo Siegert zählen folgende Friedensgemeinden auf, die sich zeitlich nach der

von San José de Apartadó im Urabá gegründet haben und von denen einige bereits nicht mehr

in dieser Form existieren (siehe Klammeranmerkung): Comunidad de Paz Francisco de Asis (1997-

2003), Comunidad de Paz Natividad de María (1998-2003), Comunidad de Paz Nuestra Señora del

Carmen (1998-2003), Comunidad de Vida y Trabajo La Balsita (1998 gegründet), Zonas Humanita-

rias del Cacaricá – Nueva Vida und Esperanza de Dios (1999 gegründet) und Zonas Humanitarias

de Jiguamiandó und Curavaradó – Bella Flor, Remacho, Pueblo Nuevo, Caño Claro (2003, 2004 und

2006 gegründet) (Vgl. 2011, 472). Allein schon an der Namensgebung dieser einzelnen Friedens-

gemeinden erkennt man den Einfluss der religiösen Organisationen.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

war, die Zone um San José de Apartadó nicht zu verlassen. Den Bewohner_innen San

José de Apartadós wurde nach der Gründung der Friedensgemeinde und im Laufe der

vergangen 20 Jahre ihrer Existenz immer wieder von unterschiedlichen Seiten unter-

stellt, von (inter-)nationalen Nicht-Regierungsorganisationen gesteuert zu werden und

manipuliert zu sein. Aus diesem Grund werden sie auch nicht müde, so wie der Bauer

J.E. im Folgenden, zu betonen, dass die Entscheidung, diesen Prozess zu beginnen und

die Verantwortung für seine Umsetzung in ihrer Hand lag und liegt, und dass sie es

sind, die die Konsequenzen dieser Entscheidung zu tragen haben:

Wie du sehen kannst, gibt es in der Gemeinde fähige Leute. Und trotz der ganzen

Kriegsstrategien, die gegen uns eingesetzt wurden, konnten sie uns nicht zerstören.

Das wird auch in Zukunft schwierig sein, weil wir in unsereMitglieder vertrauen. Diese

Männer und Frauen konnten schon immer selbst denken. Und das kommt von den Leu-

ten selbst. Das sind keine externen Auflagen, sondern unsere Entscheidungen. Denn

wenn es jemand hinter uns gäbe, der uns steuern und manipulieren würde, dann wä-

re das hier alles schon vor langer Zeit beendet worden. Denn diese Verfolgung würde

niemand aushalten. Aber es sind unsere Entscheidungen, Dinge, die von uns kommen

und bei denen wir klar haben, wohin wir gehen. (J.E., 20.03.2008, San José de Apart-

adó)

Allerdings, und daran lassen auch die Bewohner_innen, wie ich weiter unten noch zei-

gen werde, keinen Zweifel, wäre ohne die Unterstützung des CINEP und insbesondere

einiger Mitarbeiter_innen der Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz die Idee der

Friedensgemeinde in San José de Apartadó weder entwickelt noch umgesetzt worden.

Der Kontakt zu diesen Organisationen stellte eine Zäsur in der Entwicklung der

kleinbäuerlichen Organisationsformen dar. Vertraten zuvor politische und ökonomi-

sche Organisationen die Interessen der Kleinbäuer_innen und speisten deren Selbst-

bild und politischen Diskurs, kamen mit diesen Nicht-Regierungsorganisationen neue

Verbündete in die Zone, die nicht nur die Möglichkeiten boten, die nun existentiel-

len Interessen der Kleinbäuer_innen zu verteidigen, sondern die auch neue Konzepte

und Ideen in den Diskurs und in das Selbstverständnis der Bewohner_innen von San

José de Apartadó einbrachten. Verstanden sich die Bewohner_innen zuvor als ,liberale

und linke Kleinbäuer_innen‘, die unter ,politischer Verfolgung‘ litten, wurden sie nicht

zuletzt durch Menschenrechtsschulungen und Völkerrechtsworkshops des CINEP und

der Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz zu ,Zivilpersonen‘ in einem ,internen

bewaffneten Konflikt‘ und zu ,Opfern‘ von ,Menschenrechts- und Völkerrechtsverlet-

zungen‘. Dabei ist es m.E. allerdings nicht so, dass die ,alte‘ politische Interpretation

der eigenen Situation einfach durch eine ,neue‘ humanitaristische abgelöst wurde. Es

hat sich auch keine Depolitisierung des Selbstverständnisses vollzogen, weg von poli-

tischen Subjekten in einer konkreten sozio-ökonomischen Lebenssituation hin zu un-

politischen und hilfsbedürftigen Opfern eines scheinbar willkürlichen und außerhalb

ihrer sozio-ökonomischen Situation liegenden Gewaltkonfliktes. Die Bewohner_innen

San José de Apartadós haben ihr Selbstverständnis vielmehr weiterentwickelt und er-

gänzt. Wie die Interviewauszüge im Folgenden zeigen werden, sehen sie die Friedens-

gemeinde nicht als rein humanitäre und zivile Möglichkeit in gewaltsamen Konflikten

zu (über)leben, sondern auch als eine politische Positionierung gegen den Gewaltkon-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 157

flikt sowie gegen die diesem zugrundeliegenden sozio-ökonomischen Interessen der

bewaffneten Akteure und ihrer Verbündeten.

Im Folgenden werde ich die Geschichte der Entstehung der Friedensgemeinde San

José de Apartadó wieder aus der Perspektive ihrer Bewohner_innen schildern. Nach

dem bäuerlichen Exodus aus dem Dorfkern San José de Apartadós Mitte des Jahres

1996 hatten die daran beteiligten Bewohner_innen nun zwar Kontakt zur Diözese von

Apartadó, dem CINEP und der Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz, jedoch war

die Unsicherheit in der Zone auf Grund der anhaltenden Gefechte und Vertreibungen

weiterhin groß und die Bewohner_innen wussten zunächst nicht, wie es weitergehen

würde. Die bereits im zweiten Kapitel zu Wort gekommene Bäuerin M.B. schilderte

mir die Situation im Dorfkern von San José während der zweiten Jahreshälfte 1996 wie

folgt:

Wir wussten nicht, wie wir leben sollten, ohne vertrieben zu werden. Wir konnten uns

nicht vorstellen, an einen Ort vertrieben zu werden und dort ein Leben zu leben, das

nicht unseres war. Also begannen wir mit der katholischen Kirche zusammenzuarbei-

ten und Monseñor Isaías Duarte half uns mit dem Vorschlag der neutralen Gemein-

den. Wir trafen uns immer mit der Kirche, um zu schauen, wie die Situation ist und

wie sich die Zone um San José veränderte. Wir hatten das Gefühl, dass sich die Situa-

tion weiter verschlimmern würde. Während die Paramilitärs in die Berge eindrangen

und die Bauern vertrieben, begann man die Leute umzubringen, die nach Apartadó

herunterfuhren. Die Leute waren sich der Situation bewusst. Wir sagten, was machen

wir in einer Stadt, wo wir nicht wissen, von was wir leben sollen, wo wir unser Land

zurücklassen müssen, das sich die Paramilitärs aneignen. Wir suchten nach Möglich-

keiten zusammenzuleben, ohne vertrieben zu werden. Dabei trafen wir auf die Hilfe

von Monseñor Isaías Duarte Cancino, die sehr wichtig war. Wegen der Straßensperre

suchten wir über die katholische Kirche Hilfe bei der Versorgung, das Rote Kreuz gab

uns in dem Moment humanitäre Hilfe. Und so begannen wir darüber nachzudenken,

dass wir lernenmüssten enger zusammenzuleben. Es begann eine Bildungsarbeit, da-

mit die Leute inmitten des Krieges leben könnten und diese Arbeit wurde vom CINEP

unterstützt. (M.B., 17.03.2008, San José de Apartadó)

Zunächst bestand die Zusammenarbeit der Bewohner_innen San José de Apartadós mit

den kirchlichen Organisationen darin, die anhaltende Gewaltsituation in der Serranía

de Abibe zu evaluieren, in deren Folge die Notwendigkeit klar wurde, dass sie sich als

Dorf anders organisieren müssten, um in dieser Zone weiterleben zu können.

Viele Bäuer_innen, die zu diesem Zeitpunkt noch in den ländlichen Weilern lebten

und dort versuchten, so lange wie möglich, auszuharren, trafen auf das CINEP und die

Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz erst bei ihrer Vertreibung Ende des Jahres

1996. Der Bauer E.G. bspw., heute ein Mitglied des Internen Rates und Koordinator des

Weilers La Unión, war Ende des Jahres 1996 zusammen mit dem bereits oben vorge-

stellten G.T. aus demWeiler La Unión vertrieben worden und schilderte mir, wie er auf

Mitarbeiter_innen dieser Organisationen bei seiner Vertreibung getroffen war:

Im Jahr 1996 gingen wir hier weg, mitten in einem Bombardement, inmitten eines Ge-

fechts zwischen der Guerilla und dem Militär. Sie kamen vorher und sagten uns, wir

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

sollten verschwinden. Viele Weiler waren da schon geräumt. Die Soldaten sagten: ,Ihr

habt fünf Tage, umdenWeiler zu räumen. In fünf Tagen kommenwir wieder undwenn

ihr noch hier seid, kann alles passieren.‘ Als die fünf Tage abliefen, kamen sie aus der

Richtung des Weilers Arenas. Die Guerilla hat das mitbekommen. Also stellte sie sich

ihnen in den Weg und so begann ein Gefecht. Da wir wussten, dass sie kommen wür-

den, gingen wir. Klar, mit viel Angst, denn wir gingen, ohne zu wissen, wohin. Wir gin-

gen alle runter nach San José. Aus Angst gingen viele gleich weiter nach Apartadó,

andere gingen nach Carepa oder Chigorodó. Die ein wenig Geld hatten, gingen nach

Medellín. Ich mit meiner Familie ging direkt nach Apartadó. Aber ich erinnere mich,

dass, als wir nach San José kamen, dort der Pater Javier und Eduar mit seiner Frau war.

Sie sagten uns: ,Wir sind von Justicia y Paz. Wenn ihr uns vertraut, dann bleibt hier, wir

werden versuchen euch zu schützen.‘ Die Leute dachten darüber nach. Aber der Heli-

kopter drehte seine Runden undman hörte die Gefechte, also gingen viele Leute nicht

darauf ein. Wir z.B. gingen direkt nach Apartadó. Aber nach zwei Monaten bekamen

wir mit, dass es in San José Begleitung für die Leute gab, die dortgeblieben waren. Wir

fragten, wer diese Begleitung ist, und man sagte uns, dass es die Leute sind, die da

waren, als wir herunterkamen. Wir dachten nochmal nach. Dort in Apartadó machten

wir nichts, hatten kein Geld und keine Arbeit. ,Besser ist, wir gehen zurück nach San

José, dort sind wir wenigstens nahe an unserem Land.‘ Wir kamen zurück nach San Jo-

sé. Die von Justicia y Paz begannen Hilfe zu organisieren vom Roten Kreuz Kolumbien

und vom Internationalen Roten Kreuz. Eduar und der Pater Javier machten uns Mut,

wir sollen nicht gehen, sie würden sich darum kümmern, Begleitung durch andere zu

organisieren. Und tatsächlich, nach einer Weile kamen mehr Begleiter. Also machten

wir weiter und nach einerWeile begannen die Leute wieder zurückzukommen, weil sie

mitbekamen, dass hier in San José gute Leute waren. Also kamen die Leute wieder, die

vorher nach Apartadó und Chigorodó gegangen waren.Wir trafen uns regelmäßigmit

den Leuten von Justicia y Paz, also mit Eduar und dem Pater Javier. Wir versammelten

uns im Gesundheitsposten von San José und sie fragten uns: ,Also, was denkt ihr? Wie

seht ihr die Situation? Wollen wir so weiter machen wie bisher oder wollen wir uns

besser organisieren?‘ (E.G., 13.09.2013, San José de Apartadó – La Unión)

Was der Auszug des Bauern E.G. sehr gut zeigt ist, dass die Umsetzung und Realisie-

rung der Idee ,Friedensgemeinde‘ eine prozesshafte und dialogische Aushandlung zwi-

schen den beteiligten kirchlichen Organisationen sowie deren Mitarbeiter_innen und

den Bewohner_innen von San José de Apartadó war, die sich über einen Zeitraum von

mehreren Monaten und in einem Kontext schnell verändernder Gewaltdynamiken und

erheblicher Bevölkerungsfluktuationen vollzog.

Mit der wachsenden Unsicherheit Ende des Jahres 1996 stieg der Wunsch der ver-

bliebenen Bewohner_innen, diese Zone und ihr Land nicht zu verlassen. Gleichzeitig

wurde ihnen bewusst, dass sie nicht wussten, wie ihnen dies gelingen sollte, und dass

sie dafür auf externe Unterstützung angewiesen sein würden. Die BäuerinM.B. erzähl-

te mir, dass sie diese Unterstützung insbesondere in zwei Mitarbeitern der Comisión

Intercongregacional de Justicia y Paz fanden:

Zuerst hatten wir keine Ahnung, wie es weiter gehen soll und was wir tun sollten. Aber

dank der Begleitung des Pater Javier Giraldo und Eduar Lanchero…, die halfen uns mit

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 159

ihren Fähigkeiten und ihrer Ausbildung zu sehen, wie wir weitermachen könnten. Am

Anfangwar das einwenig schwierig, weil dies etwas andereswar als die Unión Patrióti-

ca.Wirmussten uns Strategien überlegen, wir mussten uns überlegen, wie wir zusam-

menleben wollen, wir mussten Pläne machen, uns eine Reihe von Sachen ausdenken,

von denen wir keine Ahnung hatten, wie sie aussehen sollen. Also, ich glaube, und da

wiederhole ich mich gerne, die Hilfe von Eduar Lanchero war sehr wichtig, denn er

hatte schon seit Jahren mit unterschiedlichen Gemeinden zusammengearbeitet. Und

er hat viele Sachen beigetragen, damit diese Gemeinde vorankommt. Na gut, es gab

also eine klare Position, was wir wollten, und das war nicht die Unión Patriótica, das

war etwas anderes, eine Gemeinde. Wir wollten friedlich leben und nicht in den Krieg

hineingezogen werden. (M.B., 17.03.2008, San José de Apartadó)

Bemerkenswert an diesem Ausschnitt ist, dass die BäuerinM.B.mehrmals die Notwen-

digkeit betont, mit vorangegangenen Formen der politischen Organisation zu brechen.

Die Bewohner_innen hatten einen gewissenGrad an organisatorischer Erfahrung durch

die Unión Patriótica, aber nicht zuletzt durch die Verfolgung der Mitglieder der Unión

Patriótica war ihnen bewusst, dass eine neue Form ihrer kleinbäuerlichen Organisation

nicht auf denselben Strukturen und Praktiken basieren könnte.

Es bedurfte neuer Ideen der Organisation, die allerdings anschlussfähig an die bis-

herigen Formen der kleinbäuerlichen Organisation sein mussten. Diese Ideen brachte

insbesondere eine Person mit, die nun bereits zweimal explizite Erwähnung fand. Als

Eduar Lanchero im Auftrag der Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz am Ende des

Jahres 1996 nach San José de Apartadó kam, hatte er bereits mit vielen kleinbäuerlichen

Gemeinden in verschiedenen Konfliktzonen Kolumbiens zusammengearbeitet und ver-

fügte über konkrete Kenntnisse verschiedener kleinbäuerlicher Organisationserfahrun-

gen. Das Zusammentreffen der Bewohner_innen mit Eduar Lanchero und seine Rolle

in der Entstehung der Friedensgemeinde erläuterte mir der Bauer R.A., der hier zum

ersten Mal zu Wort kommen soll, dessen Geschichte ich aber weiter unten (Kapitel 3.2

und 4.1) noch intensiver ausführen werde:

Eduar hatte einen großen Einfluss auf die Bauern hier. Er kam in einem sehr kritischen

Moment, als die Leute gerade aus den Weilern vertrieben wurden. Er hatte studiert,

um Rechtsanwalt und Pfarrer zu werden und arbeitete in dem Moment für Justicia y

Paz. Na gut, wir wurden gerade vertrieben, San José de Apartadó war voll mit Militär.

Er war da, als wir kamen, und fragte uns, wo wir herkamen. Wir sagten: ,Von dort, wo

man die Bombardements und Gefechte hört.‘ Er fragte: ,Na gut, und wo geht ihr jetzt

hin?‘ Wir sagten: ,Wir haben kein Geld und wissen nicht wohin. Wir sind Bauern aus

den Bergen, wir kennen die Stadt nicht. Das sieht nicht gut aus für uns.‘ Und er sag-

te uns: ,Ja, das sieht nicht gut aus. Aber werdet ihr trotzdem gehen?‘ Da sagten wir:

,Wenn es jemanden gibt, der heute Nacht mit uns hierbleibt und uns hilft, dann blei-

ben wir hier.‘ Da sagte er: ,Wenn ihr dazu bereit seid, hier zu bleiben, dann bleibe ich

mit euch.‘ Wir antworteten: ,Wenn du bleibst und uns begleitest, dann bleiben wir.‘ Er

sagte: ,Einverstanden‘. Dann ging er zu Justicia y Paz, um dort darum zu bitten, dass sie

ihn in San José ließen. Sie sagten nein. Der Pater Javier Giraldo, der Justicia y Paz lei-

tete, sagte ihm: ,Eduar, das dort ist ziemlich gefährlich.‘ Und er antwortete: ,Ich weiß,

dass es gefährlich ist Pater, aber ich werde dort hingehen. Die Leute brauchen mich.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Ich gehe dahin.‘ Danach kritisierte ihn Justicia y Paz dafür und wollte ihn aus der Zone

wegschicken. Also fragte er uns, wie wir es finden würden, wenn er bleibe, wenn er

nicht mehr mit Justicia y Paz weiterarbeite, sondern wir ihn als ein Mitglied der Ge-

meinde aufnähmen. Er wollte bleiben und wir sagten ,einverstanden‘. Er hatte bereits

unser Vertrauen. Als er kam, sagte er: ,Aber wir können so nicht weitermachen, wir

müssen uns organisieren.‘ Und da begannen wir uns zu organisieren und zu planen.

Und ja, wir schulden ihm viel, wir müssen seine Fähigkeiten anerkennen. Die Leute,

die heute vorbereitet und ausgebildet sind, sind es dank ihm. Er kam und arbeitete

mit uns, obwohl er aus der Stadt war. Er arbeitete auch auf dem Feld mit uns, pflanzte

Yucca und Bohnen, rodete, lief auch in denNächten, also, ermochte das Leben als Bau-

er und er lebte lange Zeit wie ein Bauer mit uns. Er aß auch dasselbe, er fühlte sich so

sehr wie ein Bauer, dass er dasselbe aß, was wir alle aßen. Es befremdete ihn nichts, er

war offen für alles, spielte Fußballmit uns, besser gesagt, er fügte sich in die Gemeinde

ein wie ein Mitglied. (R.A., 14.09.2013, San José de Apartadó – La Unión)

Eduar Lanchero hat die Friedensgemeinde San José de Apartadó begleitet bis er im

Juni 2012 an Krebs verstarb. Er wurde mit der Zeit nicht nur formal ein Mitglied der

Friedensgemeinde, was grundsätzlich jeder werden kann, seine Zugehörigkeit wurde

darüber hinaus von den anderen Gemeindemitgliedern deshalb anerkannt und wert-

geschätzt, weil er die grundlegenden sozio-kulturellen Praktiken mit ihnen teilte. Wie

R.A. mehrfach betonte, arbeitete er mit ihnen auf dem Feld, spielte mit ihnen zusam-

men Fußball und aß ,sogar‘ dasselbe Essen. Hinzu kam, dass er wegen seiner Solidari-

tät mit der Friedensgemeinde von dem bewaffneten Akteuren ebenfalls massiv bedroht

wurde (Vgl. GiraldoMoreno 2012, 67–70). Eduar Lanchero wurde im Jahr 1969 in Bogotá

geboren und trat 1990 dem Salesianer Orden bei. Er studierte anschließend Philosophie

mit einer Spezialisierung in Pädagogik und begann für Comisión Intercongregacional de

Justicia y Paz zu arbeiten (Vgl. GiraldoMoreno 2012, 53–54). In dieser Funktion traf er als

Begleiter auf die Gemeinde und blieb es, auch als die Gemeinde ihre Zusammenarbeit

mit der Comisión im Jahr 2002 beendete. Eduar fühlte sich ihren Bewohner_innen so

verbunden, dass er vor seinem Tod denWunsch äußerte,manmöge seinen Leichnam in

der Friedensgemeinde beisetzen lassen, dem seine Familie nach seinem Ableben auch

zustimmte.

Dass Eduar über die Jahre zu einem Gemeindemitglied wurde, verweist auf ein in-

teressantes Charakteristikum der Friedensgemeinde (Siehe hierzu auch Aparicio 2012,

197): Auch wenn dieMitgliedschaft, wie ich im folgenden Abschnitt ausführen werde, an

konkrete Voraussetzungen und Bedingungen gebunden ist, handelt es sich bei der Frie-

densgemeinde umein offenes System,das eine Vielzahl von Außenbeziehungen zulässt,

die einen unterschiedlichen Grad an Nähe bzw. Distanz beinhalten. Es gibt Sympathi-

sant_innen, Unterstützer_innen, professionelle Begleiter_innen, Journalist_innen, Aka-

demiker_innen, Handelspartner_innen, Städtepartnerschaften usw. usf. Das jeweilige

Nähe- bzw. Distanzverhältnis wird von den Mitgliedern der Friedensgemeinde und der

jeweiligen Außenbeziehung permanent und immer wieder neu ausgehandelt, was so-

wohl einen Wechsel zwischen den verschiedenen Rollen als auch eine unterschiedliche

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 161

Nähe/Distanz in derselben Rolle erlaubt.7 Die Offenheit wird lediglich von zwei Extre-

men begrenzt: Es besteht die Möglichkeit, Mitglied der Gemeinde zu werden, solange

ihre Regeln befolgt werden, wie bspw. im Falle Eduar Lancheros, der weder aus einem

bäuerlichen Hintergrund noch aus der Region kam. Es besteht aber auch die Mög-

lichkeit, dass die Gemeinde die Beziehung abbricht, wenn sie sich bspw. ausgenutzt,

missverstanden oder bevormundet fühlt, wie es mit der Diözese Apartadós nicht lange

nach der Gründung der Friedensgemeinde und mit der Comisión Intercongregacional de

Justicia y Paz im Jahr 2002 geschehen ist.

Ich habe Eduar Lanchero während meines Forschungsaufenthaltes im Jahr 2008

kennengelernt, ihn auf Besuchen in verschiedenen Weilern begleitet und hatte so die

Gelegenheit, ihn ein wenig zu beobachten. Seine Zurückhaltung mir gegenüber und

sein geschicktes Entziehen aus potenziellen Interviewsituationen hinterließen bei mir

den Eindruck, dass er mehr über den Prozess der Friedensgemeinde sagen konnte,

als er jemandem zu diesem Zeitpunkt noch relativ Unbekannten und Außenstehenden

wie mir erzählen wollte. Als ich im Jahr 2013 meine Forschung fortsetzte, war er leider

schon verstorben, so dass ich seine Bedeutung für die Entstehung und Entwicklung

der Friedensgemeinde nur aus den Erzählungen der Bewohner_innen über ihn ableiten

kann. Jedenfalls war es allem Anschein nach Eduar Lanchero, der Ende des Jahres 1996

die externe Unterstützung und die notwendigen Ideenmitbrachte, die die Bäuer_innen

San José de Apartadós so dringend benötigten.

Laut den Aussagen der Bewohner_innen wurde das Konzept der Friedensgemeinde

in San José de Apartadó seit Oktober 1996 diskutiert und seine konkrete Ausgestaltung

etwa sechs Monate lang beraten und ausgearbeitet. Organisatorisch gab es mehrere

Aufgaben und Herausforderungen zu diesem Zeitpunkt: Einerseits musste die Idee der

Friedensgemeinde erst einmal entwickelt werden, was offensichtlich in einem Dialog

zwischen den Bewohner_innen San José de Apartadós und der Diözese von Apartadó,

dem CINEP sowie der Comisión Intercongregacional de Justicia y Paz geschah. Anderseits

musste diese Idee, und vor allen Dingen die damit verbundenen Verpflichtungen und

Strategien, unter den Bewohner_innen der Zone verbreitet werden, was von Eduar Lan-

chero und einem dazu gegründeten Komitee für Bildung organisiert wurde. Der Bauer

R.A. war Teil diese Komitees für Bildung, weshalb seine Ausführungen einen Eindruck

von der Organisation, den Inhalten und den intendierten Zielen dieser Schulungen ge-

ben:

Als wir mit dem Prozess der Friedensgemeinde begannen, mussten alle zu Bildungs-

workshops gehen. Da gingman eben hin. Daswar einmal imMonat, diese Schulungen.

Jeden Monat drei Tage. Und das ging los bei den Kindern bis hin zu den Alten. Ich ge-

be dir ein Beispiel, sagen wir, heute zwischen sechs und acht Uhr am Abend machen

wir einenWorkshop für Kinder zwischen 7 und 12 Jahren. Morgen um dieselbe Uhrzeit

für die Jugendlichen, die folgen, also die zwischen 12 und 18 Jahren. Und danach die

zwischen 18 und 30 Jahren, und von dort die Erwachsenen an einem anderen Tag. Das

7 Mehrere internationale Autor_innen, die über die Friedensgemeinde bzw. den Urabá schreiben,

waren bspw. zuvor als Freiwillige für internationale Begleitorganisationen tätig. Tenthoff (2008)

und Burnyeat (2018) arbeiteten für Peace Brigades International. Courtheyn (2016; 2018b) arbeitet

auch weiterhin für das Fellowship of Reconciliation.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

war wie eine Kette von Schulungen.

P.N.: Aber wer gab diese Schulungen?

Da habenwir viel Eduar zu verdanken, er hatte die Idee.Wir gründeten ein Komitee für

die Bildung und die Koordinatoren des Komitees waren die, die zuerst eine Schulung

bekamen. Zum Beispiel bekam ich eine Schulung und dann ging ich zu den Leuten. Ich

fuhr manchmal bis nach Bogotá, er organisierte dort eine Schulung und dann kam ich

zurück und übermittelte das den Leuten. So kamen wir immer etwas voran.

P.N.: Und was waren die Inhalte der Schulungen?

Na gut, zunächst ging es in den Schulungen damit los, uns bewusst zumachen, wo wir

stehen, was die Ursachen für die Probleme und für dieses Phänomen der Gewalt war,

und uns zu fragen, wie wir die Vertreibung verhindern, diese Gewalt überwinden und

eine Gemeinschaft formen könnten. Ja? Das heißt, du musst dir vor allem erst mal be-

wusst werden, wo du gerade stehst. Warum wollen sie dich vertreiben? Warum töten

sie dich? Warum wollen sie diesen Prozess unterbinden? Warum interessiert dieses

Land so sehr die multinationalen Unternehmen und die Regierung? Auf welche Me-

chanismen greift die Regierung zurück, um ihre Interessen durchzusetzen? Also, wenn

man sich davon ein Bild gemacht hat, dann hatman ein bisschenWissen und Bewusst-

sein. Und wenn du das Bewusstsein hast, dann sagtst du: ,Von hier gehe ich nicht weg.

Ich werde nicht mein Land und meine Ressourcen veräußern.‘ Zum Beispiel sind sich

die Leute hier bewusst, dass man sie rausschmeißenmöchte wegen der Kohlevorkom-

men und der Ressourcen, die es hier gibt, z.B. wegen des besten Wassers Urabás.

P.N.: Und wie häufig habt ihr das gemacht, nur einmal am Anfang und habt ihr das

wiederholt?

Nein, das machten wir kontinuierlich, aber immer mit anderen Themen. Man muss

sich kontinuierlich weiter vorbereiten. Die bewaffneten Gruppen greifen ja auch wei-

ter an. Ich gebe dir noch ein Beispiel. Eine Sache der Gemeinde, diemir sehr gut gefällt,

ist die Sachemit der Erinnerung. Ja? Die Gemeinde…, in denWorkshops sagtenwir zum

Beispiel denWeisenkindern…, naja wir fühlten uns verpflichtet ihnen zu sagen, wer ih-

re Väter oder ihre Mütter ermordet hat. Warum? Nicht mit dem Ziel, dass sie Rachege-

fühle entwickelten, sondern damit ihnen das Warum klar wird und sie wissen, wo sie

sich befinden. Ja? Weil, wir hatten hier zum Beispiel Weisenkinder, da wurde der Va-

ter von Paramilitärs und die Mutter von der Guerilla ermordet. Also sagte man ihnen:

,Schau, deinenVater habendie Paramilitärs aus demunddemGrundgetötet.‘ Also sag-

ten sie: ,Na gut, dann gehe ich zur Guerilla.‘ Aber wenn man ihnen sagte: ,Nein, einen

Moment, deine Mutter hat die Guerilla aus dem und dem Grund ermordet.‘ Dann sag-

ten sie: ,Gut, ich gehe weder zu den Paramilitärs noch zu der Guerilla, ich bleibe hier.‘

Das meinen wir mit Erinnerung. Es geht nicht um Rachegefühle, sondern um Klarheit

zu schaffen. Und so sagten viele: ,Das Einzige wofür es sich zu kämpfen lohnt, ist das

hier.‘ Und ja man erzählte ihnen alles: ,Schau, auch das Militär hilft den Paramilitärs‘

und fing an, ihnen die Situation zu erklären, wo sie herkommen und alles. So lernen

die Jugendliche ihre Realität kennen und sagen: ,Hier ist der einzige Ausweg sich als

Gemeinde zu organisieren und unser Land zu verteidigen.‘ Und das hat den Prozess

der Gemeinde gestärkt. Aber das passierte nicht nur in irgendwelchen Hütten, son-

dern wir machten Workshops auf den Feldern, wo die Leute gerade arbeiteten. Dort

gingen wir hin und redetenmit ihnen. Da ging es darum, warumman das Land achten

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 163

sollte und so. Manchmal machten wir auch Simulationen, so, als ob wir auf bewaffne-

te Gruppen treffen würden und so. Da kamen wir enorm voran, aber in letzter Zeit ist

das ein bisschen eingeschlafen. Das ist ein Thema, das ich häufig anspreche. Ich hab

es dem Internen Rat gesagt: ,Wir dürfen nicht zulassen, dass das Komitee der Bildung

aufhört.‘ Die Gegner greifen uns ja auch weiter an. Die Paramilitärs sagen dir ständig:

,Komm mit uns. Schau, du bist gut. Komm mit, wir geben dir 500.000 Pesos im Mo-

nat.‘ Der Staat sagt: ,Komm her, leiste deinen Dienst als Bauern-Soldat. Komm.‘ Und

am Ende, wenn du nicht irgendjemanden hast, der dir sagt, wie die Sache läuft, dann

gehst du zu irgendeiner Seite; womöglich zu der, die dir am nächsten liegt, oder die

dich am besten bezahlt. Stell dir vor, die ganzen Jugendlichen. Also, ich klebe die gan-

ze Zeit an den Jugendlichen und am Internen Rat, schaut, wir müssen dieses Komitee

der Bildung stärken, die Inhalte an die Leute bringen. Klar, manchmal ist das langwei-

lig, aber man muss es kontinuierlich machen, denn die bewaffneten Gruppen werden

auch nicht müde uns anzugreifen. (R.A., 14.09.2013, San José de Apartadó – La Unión)

Neben der von R.A. geschilderten anhaltenden Notwendigkeit, die eigenen Mitglieder

zu schulen,musste die Idee der Friedensgemeinde aber auch den bewaffneten Akteuren

kommuniziert und mussten diese davon überzeugt werden. Dass dies nicht so einfach

sein würde, wurde in der Kommunikation mit den staatlichen Behörden schnell klar,

die,wie bereits erwähnt, ganz eigene Vorstellungen von neutralen Zonen hatten und die

Friedensgemeinde für ihre eigenen Interessen einzubinden versuchten. Diese Versuche

greift auch die Bäuerin M.B. in ihrer Erzählung der Namensgebung auf, die der oben

erwähnten Version von Teófilo Vásquez etwas widerspricht:

Das CINEP war für den Vorschlag der neutralen Gemeinden. Aber wir änderten den

Namen von neutraler Gemeinde zu Friedensgemeinde. Warum? Auf Grund der Aus-

sagen von Álvaro Uribe Vélez, der zu dem Zeitpunkt Gouverneur von Antioquia war.

Er sagte: ,Sehr gut diese neutralen Zonen, denn da kann die Gemeinde aktiv mit den

Öffentlichen Streitkräften zusammenarbeiten.‘ Also, er hat gewollt, dass wir eine Ge-

meinde werden, die aktiv mit der 17. Brigade zusammenarbeitet. Das akzeptierten wir

nicht und werden wir auch nie akzeptieren, denn das bedeutet mit den Tätern zusam-

men zu arbeiten. Also in demselben Moment mussten wir den Namen von neutraler

Gemeinde zu Friedensgemeinde wechseln. (M.B., 17.03.2008, San José de Apartadó)

Die Diözese von Apartadó übernahm die Aufgabe, den bewaffneten Akteuren diese Idee

zu kommunizieren, und obwohl deren Antworten auf diesen Vorschlag bis in die Gegen-

wart ambivalent sind, warteten die Bewohner_innen zunächst ein positives Zeichen der

bewaffneten Gruppen ab, bevor sie sich offiziell zu einer Friedensgemeinde erklärten,

wie mir der Bauer J.E. erzählte:

Als wir begannen einen Vorschlag auszuarbeiten, dachten wir darüber nach, wie wir

das, was die Bauern in demMoment dachten, den bewaffneten Akteuren verständlich

machen könnten.Wir kamen zu demSchluss, dass das die katholische Kirche überneh-

men muss. Wir arbeiteten gemeinsam für sechs, sieben Monate an diesem Vorschlag

und die Kirche in Person des Bischof Monseñor Isaías Duarte Cancino, der Bischof der

Diözese von Apartadówar, vermittelte das. Im Jahr 1997 ließen sie uns durch die katho-

lische Kirchewissen, dass sie sich verpflichtenwürden uns zu respektieren und dass sie

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

den Vorschlag der Bauern, neutral gegenüber dem Konflikt zu sein, akzeptierten. Das

war der Moment, in dem wir den Schritt machten, die Deklaration am 23. März unter

der Anwesenheit verschiedener Organisationen, staatlicher aber auch internationaler

Organisationen sowie der Kirche, zu unterschreiben. Da war sogar eine Person des eu-

ropäischen Parlaments, der Organisation Amerikanischer Staaten, da war die Diözese

von Apartadó, die Bürgermeisterin Gloria Cuartas, da war das CINEP, Justicia y Paz, Pax

Christi und noch einige andere Organisationen. (J.E., 20.03.2008, San José de Apart-

adó)

Auch an diesem Auszug zeigt sich nochmals, dass bei der Umsetzung der Idee ei-

ner Friedensgemeinde den beteiligtenOrganisationen unterschiedliche Aufgaben zuka-

men, die von den Bewohner_innen des Dorfes San José de Apartadós allein nur schwer-

lich hätten realisiert werden können.

Am23.März 1997 unterschrieben 650 Bewohner_innen desDorfes San José de Apart-

adó in einem öffentlichen Akt und unter der Anwesenheit der von J.E. erwähnten Or-

ganisationen eine öffentliche Deklaration. Laut dieser besteht die Friedensgemeinde

aus zivilen, nicht-kämpfenden, bäuerlichen Bewohner_innen der Zone, die sich dazu

verpflichten, weder direkt noch indirekt an bewaffneten Auseinandersetzungen teilzu-

nehmen; keine Waffen, Munitionen und explosives Material zu besitzen oder aufzu-

bewahren; keinem bewaffneten Akteur logistische Unterstützung zukommen zu lassen

und keinen bewaffneten Akteur um die Vermittlung bei internen, familiären oder per-

sönlichen Konflikten zu bitten. Die Deklaration erzeugte viel Aufmerksamkeit in der

Region und führte u.a. dazu, dass in den darauffolgenden Monaten eine Reihe weiterer

Bewohner_innen der Gemeinde beitraten.8

Eine der Personen, die wenige Wochen nach der Gründung der Friedensgemeinde

zu dieser stieß, war die Bäuerin A.U. – die Witwe Alberto Yepes –, deren Geschichte

ich bereits im Kapitel 2.3 zu erzählen begann und die hier weitererzählt werden soll.

Ihre Schilderung gibt einen Eindruck von der Situation und den Herausforderungen

der ersten Wochen nach der Deklaration der Friedensgemeinde. A.U. erinnerte ihre

Begegnung mit der Gemeinde wie folgt:

Ich kam ein, zwei Monate, nachdem sich die Gemeinde gegründet hatte. Ich kannte

die Friedensgemeinde nicht. Na gut, ich habe im Radio gehört, dass dort eine Deklara-

tion unterschrieben wurde, aber ich schenkte dem nicht viel Aufmerksamkeit. Als ich

kam, gab es sie schon. Das erste, was Don Eduar tat, denn da war er schon da, er ist

schon seit dieser Zeit mit uns, obwohl er nicht von hier ist, ich weiß nicht mal woher

er ist, er sagte mir: ,Das erste, was du machen musst, ist nach Apartadó fahren und

dich als Vertriebene registrieren lassen‘, zum Roten Kreuz gehen und alles erzählen,

was passiert ist. Also ging ich zum Roten Kreuz und erzählte alles, was mir passiert ist.

Sie sagten mir, dass sie mir den Transport zu meiner Familie bezahlen könnten, aber

ich antwortete denen vom Roten Kreuz: ,Nein, ich denke nochmal darüber nach, denn

die Option mit der Gemeinde gefällt mir und ich werde mir das mal anschauen. Wenn

es mir gefällt, bleibe ich. Und wenn es mir nicht gefällt, sage ich nochmal Bescheid.‘

8 Die Mitgliederzahl der Friedensgemeinde schwankt im Laufe ihrer Entwicklung relativ stark, die

Gründe dafür werden im Kapitel 3.3 erläutert.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 165

Und dann ging ich wieder zur Gemeinde und blieb. Es begannen Schulungen stattzu-

finden, fast jeden Tag. Schulungen für Kinder und Erwachsene. Die Situation war sehr

schwierig. Wir kochten in einem Topf für alle und es gab nur Linsen mit Salz. Der ein-

zige, der Essen bringen konnte war der Pater und das wenige, was er brachte waren

Linsen. Er konnte nicht viele Sachen mitbringen, weil es eine Blockade auf dem Weg

gab. Sie ließen nichts hoch, nicht mal Trinkwasser, absolut nichts. Sie machten einen

riesigen Topf voll für alle, es war furchtbar. Das war etwas, woran ich nicht gewöhnt

war. Na gut, ich gewöhnte mich dran. Nach einer Zeit bekam die Gemeinde Gelder, ich

weiß nicht woher, ich nehme an aus dem Ausland. Also kauften sie Werkzeuge und

gaben uns auch Essen. Denn da war es schon nicht mehr ein Topf für alle, sondern je-

der bekam ein paar Nahrungsmittel. Das Rote Kreuz brachte uns auch eine Zeit lang

Essen, aber nur eine Zeit lang. Eine Option war in Gruppen zu arbeiten, Gruppen von

drei, vier Personen, mindestens drei. Wir begannen damit, Gärten zu pflanzen, aber

das funktionierte nicht mit den Gärten. Keiner weiß warum, aber die funktionierten

nicht. Sie gediehen nicht. Also sagte ich den Frauen: ,Bisher mussten wir nie auf dem

Feld arbeiten, nun ist es die einzige Option. Wir müssen auf dem Feld arbeiten, wir

müssen Essen säen. Der Pfarrer wird uns nicht das ganze Leben Linsen bringen. Wir

müssen arbeiten, denn wenn wir nicht arbeiten und das Rote Kreuz uns kein Essen

mehr bringt, dann werden wir Probleme haben. Also besser wir arbeiten, und wenn

das Rote Kreuz kein Essen mehr bringt, werden wir Mais haben, werden wir Bohnen

haben, werden wir alles haben.‘ Und so machten wir es. Alle Arbeitsgruppen sollten

einen Koordinator haben, jede Gruppe sollte einen wählen. Den Internen Rat gab es

schon, als ich hinzustieß, man hatte sogar schon jemanden getötet, den Herrn Tabar-

quino. Ich kannte ihn nicht, denn als ich hinzukam, hatten sie ihn bereits getötet. Er

war nicht lange da gewesen. Deshalb wollte auch niemand so recht: ,Nein, ich kann

nicht die Rolle des Koordinators übernehmen‘, die andere auch nicht. ,Also gut‘, sagte

ich, ,ich koordiniere, wenn ihr einverstanden seid‘. Und so begannen wir zu arbeiten.

(A.U., 18.03.2008, San José de Apartadó)

In ihren geschilderten Eindrücken aus den ersten Monaten nach ihrer Gründung, be-

nennt die Bäuerin A.U. nicht nur bereits einige Aspekte der internen Struktur und Or-

ganisation der Friedensgemeinde, die ich im folgenden Kapitel 3.2 erläutern möchte.

Sie verweist daneben auch auf das durchaus häufiger beschriebene Potential gewaltsa-

mer Konfliktdynamiken bestehende Genderrollen zu verändern und neu zu definieren

(vgl. bspw. Utas 2005). Mit dem Hinweis auf den Mord an Francisco Tabarquino deutet

sie darüber hinaus an, dass die bewaffneten Gruppen den Vorschlag der Bäuer_innen

nicht in der Weise respektieren sollten, wie diese sich das erhofft hatten, was ich ins-

besondere im Kapitel 3.3 ausführen werde.

Den Entstehungsprozess der Friedensgemeinde zusammenfassend, lässt sich

Folgendes festhalten: Ihre Gründung war keine isolierte Reaktion einzelner Kleinbäu-

er_innen auf die Eskalation der Gewalt im Urabá Mitte der 1990er Jahre. Sie vollzog sich

im Kontext einer ,Internationalisierung des Gewaltkonfliktes‘ (García und Aramburo

Siegert 2011, 415), die die Bewohner_innen der Serranía de Abibe mit einer Reihe

von (inter-)nationalen, humanitären und befreiungstheologisch inspirierten Nicht-

Regierungsorganisationen in Kontakt brachte. Mit diesen Organisationen wurden den

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Bewohner_innen der Region Konzepte der Menschenrechte und des Humanitären

Völkerrechts zugänglich gemacht, die einerseits neue Interpretationen und Lesarten

der Gewalt erlaubten und andererseits neue Handlungsmöglichkeiten für die Bewoh-

ner_innen eröffneten: Aus den Verfolgten von politischer Gewalt wurden Zivilpersonen

in einem internen bewaffneten Konflikt. In einem Aushandlungsprozess zwischen

diesen Organisationen und den Bewohner_innen, der getragen war von dem Wunsch

der Kleinbäuer_innen, die Zone nicht verlassen zu müssen, wurde das Konzept der

Friedensgemeinde entwickelt. Das Konzept ist ein kollektives Produkt der an der

Aushandlung beteiligten Akteure und der in jene eingegangenen Ideen. Durch die

Unterstützung einzelner Personen wie durch Eduar Lanchero sowie durch einen kon-

sequenten Bildungsprozess ihrer angehenden Mitglieder haben die Bewohner_innen

San José de Apartadós dieses Konzept in organisatorische Strukturen und Funktionen

überführt, die ich im folgenden Abschnitt vorstellen werde.

3.2. Interne Organisation: ,Es geht nur zusammen‘

Das Militär, also sie selbst sagen, dass sie hier sind, um der Zivilbevölkerung Sicher-

heit zu geben. Die Guerilla hat merkwürdige Gründe. Sie sagen, sie seien Bauern und

das sei hier von ihnen und von allen Bauern. Das würden sie nicht aufgeben. Und die

Paramilitärs verteidigen die Interessen…, man weiß nicht mal so genau von wem, von

großen, multinationalen Unternehmen? Ja, der Konflikt verroht immer mehr und das

führt dazu, dass die Bauernschaft sich nochbesser organisierenmuss. Ja,wennesmehr

Gefechte und so gibt, dann müssen die Bauern zusammenrücken, um dem entgegen-

treten und sich den Angriffen widersetzen zu können. Denn wenn sie dich orientie-

rungslos antreffen, töten sie dich aus irgendeinem Grund. Die Guerilla bringt dich um

mit demArgument, du seist Informant der Paramilitärs gewesen, oder die Paramilitärs

bringen dich um und sagen, du warst Guerillero. Und so löschen sie noch die ganze Be-

völkerung aus.

(R.A., 14.09.2013, San José de Apartadó – La Unión)

In diesemUnterkapitelmöchte ich einige Aspekte der formalenOrganisation und Funk-

tion der Friedensgemeinde vorstellen, wobei ich insbesondere auf ihre politischen Gre-

mien, ihre ökonomische Organisation und ihre internen Regeln eingehen werde. Wie

bei allen Organisationen existieren auch in der Friedensgemeinde normative Vorstel-

lungen davon, wie diese funktionieren sollte. Diese Vorstellungen sind in diversen De-

klarationen, Statuten und Regelwerken festgehalten. Davon abgesehen gibt es eine Pra-

xis, in der diese Normen durchaus abweichend und kreativ ausgelegt werden. Charak-

teristisch für die Organisation der Friedensgemeinde ist ihre Flexibilität, die es ihren

Mitgliedern erlaubt, Strukturen, Funktionen und Praktiken an sich verändernde aktu-

elle Situationen in der Region sowie an die Kapazitäten, Schwerpunkte und Herausfor-

derungen der Gemeindemitglieder anzupassen. Ich werde im Folgenden die Normen

vorstellen und von diesen abweichende Praktiken bei Aspekten einfließen lassen, die

mir bekannt sind.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

