3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadé

Als sie begannen meine ersten Familienangehdrigen umzubringen war ich 13 Jahre alt.
Ich hatte ein kindliches Bild: Im Radio oder den Nachrichten hérte man, dass das ko-
lumbianische Militiar dazu da sei, die Bevolkerung zu schiitzen, alle Biirger des Landes
zuschiitzen. Mitden Morden begann sich ein anderes Bild zu formen, ein sehranderes,
angsteinfloRendes. Man weifd nicht, was man tun soll. Man sagt sich, das sind doch die
Leute, die uns schiitzen sollen, aber sie bringen uns um. Man glaubt an nichts mehr.
Deshalb sagt man: Ich glaube nicht an die Regierung, ich glaube nicht an die FARC,
und ich glaube auch nicht an die Paramilitirs. Die sind nicht dazu da, irgendjeman-
den zu schiitzen, die sind dazu da zu morden. Das waren sehr schwierige Zeiten, denn
viele Leute beteiligten sich daran mehr Gewalt zu generieren. Viele Leute, denen die
Paramilitars Familienangehorige ermordet hatten, gingen zur Guerilla. Und viele Leu-
te, denendie Guerilla Familienangehédrige ermordet hatte, gingen zu den Paramilitars.
Das generierte nur noch mehr Gewaltim Land. Mich brachte das zum Nachdenken, das
war ein Prozess des Todes. Und es machte keinen Sinn diese Logik zu unterstiitzen, egal
auf welcher Seite. Ich begann zu sehen, dass die, die eine Waffe tragen, nicht dazu da
sind, irgendjemanden zu schiitzen, sondern zu téten. Waffen wurden gemacht, um zu
toten.

(G.G.,14.08.2015, San José de Apartadd)

In diesem Kapitel werde ich zunichst die Entstehung und Griindung (3.1), dann die
interne Organisation und Funktion (3.2) und anschliefend die Entwicklung der Frie-
densgemeinde (3.3) bis zum Zeitpunkt meines Forschungsaufenthaltes im Jahr 2017 be-
schreiben. Im Zentrum meiner Aufmerksambkeit stehen die lokalen Dynamiken und
Prozesse in der Zone um San José de Apartadd, die zur Entstehung der Friedensge-
meinde gefithrt und beigetragen haben, sowie das Spektrum an Gremien, Praktiken
und Strategien, welches ihren Bewohner_innen erméglicht, in einer Konfliktzone zu
iiberleben und dieses Uberleben auf eine wiirdevolle Weise zu gestalten. Ziel dieses
Kapitels ist es, eine ,Ethnographie dieser kleinbiuerlichen Organisation‘ zu entwerfen,
die analog zum zweiten Kapitel in einer abschlieflenden theoretischen Synopse (3.4)
die zweite Frage dieser Arbeit beantworten kann, b) welche Handlungsmoglichkeiten
die zivile Bevolkerung in einer Konfliktregion wie dem Urabd haben. Antworten auf

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

diese Frage geben verschiedene mediale und akademische Darstellungen von Gewalt-
konflikten in der Regel nur implizit, aber trotzdem tiberraschend einheitlich, indem
sie die Zivilpersonen in Konfliktregionen iiberwiegend als unschuldige Opfer sinnlo-
ser Gewalt beschreiben (Vgl. bspw. Davies und Glanville 2010; Hultman, Kathman, und
Shannon 2013; Slim 2010) oder ihnen nur eingeschrinkte Handlungsmoglichkeiten — im
Sinne von Kooperations-, Selbstschutz- oder Uberlebensstrategien — zuschreiben (Vgl.
Arjona 2017b; Kaplan 2017; Madek 2009; Vigh 2007). Und obwohl kein Zweifel daran
besteht, dass Zivilpersonen in bewaffneten Konflikten viel zu hiufig Opfer von konkre-
ten Gewaltverbrechen werden, zeigt die Friedensgemeinde m.E. sehr deutlich, dass die
Reduktion der Bevélkerung auf ihr Opferdasein den Blick auf die vielfiltigen Hand-
lungsmoglichkeiten von Zivilpersonen in Gewaltkonflikten versperrt.

Unter den Publikationen zu dieser Gemeinde (z.B. Alther 2006; M. B. Anderson und
Wallace 2013; Anrup und Espafiol 2011; Courtheyn 2016; 2018b; 2018¢; Cuartas Montoya
2007; Giraldo Moreno 2010; Hernindez Delgado 2000; 2009; Masullo 2015; C. Mitchell
und Ramirez 2009; Rojas 2004; Sanford 2003b; 2004; Tapia Navarro 2018; Valenzuela
2010) sind ethnographisch dichte Beschreibungen ihrer internen Struktur und Funk-
tion, ihrer Strategien und Praktiken sowie ihrer alltiglichen Abliufe kaum zu finden.
Selbst Aparicio, der zwar in seiner Arbeit wiederholt behauptet, die Gemeinde ethno-
graphisch zu beschreiben, macht in seinem Kapitel iiber die Friedensgemeinde nicht
mehr, als einzelne Punkte ihrer Griindungsurkunde vorzustellen und anhand fragmen-
tarischer Anekdoten zu illustrieren, welche auf Grund seines Verzichts, interne Proble-
me, Konflikte und Widerspriiche der Gemeinde aufzuzeigen, sie zwangsweise idea-
lisiert (Vgl. Aparicio 2012, 237—84). Burnyeat im Gegenzug gibt ethnographische Be-
schreibungen und zitiert aus ihren Interviews. Allerdings ist ihre Darstellung von ih-
rem diskursanalytischen Zugang dominiert, der das Narrativ — die sprachliche Ebe-
ne — fokussiert und der Praxis — der Handlungsebene — iiberordnet, wobei untergeht,
dass die Praxis der Friedensgemeinde sich nicht immer mit dem Diskurs der Friedens-
gemeinde deckt, diesen zeitweise sogar bricht. Bezeichnenderweise kritisiert sie die
Bewohner_innen der Friedensgemeinde dafiir, in ihrem Diskurs den Staat zu homoge-
nisieren, ohne dabei zu bemerken, dass sie in ihrer Darstellung stark dazu neigt, die
Friedensgemeinde zu homogenisieren, indem sie deren Diskurs vereinheitlicht und,
dhnlich wie Aparicio, anderen Perspektiven, Meinungen und Widerspriichen innerhalb
der Gemeinde kaum Beachtung schenkt.!

1 Eine weitere Gemeinsambkeit bei Aparicio und Burnyeat, aber auch bei Courtheyn ist die Verwen-
dung des Begriffes ,campesino’ fir die Bezeichnung der Kleinbduer_innen. Burnyeat begriindet
dies damit, dass sich die englischsprachigen Begriffe abfillig anhoren und nicht alle Aspekte ein-
schlieRen, die diese kulturelle Kategorie in Kolumbien abdecken (Vgl. Burnyeat 2018, 28 FN 1).
Courtheyn verzichtet auf die Bezeichnung, weil diese mit Riickstandigkeit assoziiert wiirde seit-
dem Marx und Engels im kommunistischen Manifest Bauer_innen als reaktionar bezeichnet ha-
ben (Vgl. Courtheyn 2018b, 1432 FN 1). Ich verwende in dieser Arbeit mit der Bezeichnung Klein-
biuer_innen die in meinen Augen passendste deutschsprachige Ubersetzung des Begriffs ,cam-
pesinos". Ich bin davon iiberzeugt, dass der Begriff Kleinb4duer_innen eine Form sozio-kulturellen
Zusammenlebens beinhaltet, welches tiber die engere Bedeutung ,Menschen, die von Landwirt-
schaft leben' weit hinausgeht, und verwende ihn genau deshalb. Meines Erachtens wiirde die
erweiterte Bedeutung der Bezeichnung Kleinbduer_innen auch dem deutschensprachigen Ver-

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

Vor diesem Hintergrund habe ich mir vorgenommen, in diesem Kapitel eine ethno-
graphische Darstellung der Griindung, Organisation und Entwicklung der Friedensge-
meinde zu geben, die ein diverses, dichtes und lebendiges Bild der Friedensgemeinde
und seiner Bewohner_innen skizziert. Dabei ist mir bewusst, wie bereits in der Einlei-
tung angemerkt, dass diese Darstellung auf Beobachtungen von Ereignissen und auf
Interviews mit Personen beruht, die von mir als nicht-kolumbianischem, weifem‘ und
,minnlichem’ Forscher; zu den Zeitpunkten meiner Forschungsaufenthalte in den Jah-
ren 2006, 2008, 2013, 2015 und 2017, an konkreten Orten der weitliufigen Zone San José
de Apartadés erhoben wurden. Aus diesen Griinden kénnen auch meine Beschreibun-
gen der Friedensgemeinde nur liickenhaft sein und auch nicht alle relevanten Aspekte
der Friedensgemeinde gleichberechtigt beriicksichtigen. In dieser Darstellung werde
ich, wie im Kapitel 2.3 bereits begonnen, wieder intensiv aus Interviews zitieren, die
Bewohner_innen der Friedensgemeinde selbst von ihrem organisatorischen Prozess er-
zdhlen lassen sowie bereits eingefithrte Lebensgeschichten fortsetzen oder neue einfiih-
ren. Auch hier geht es mir darum, die Entstehung, Organisation und Entwicklung der
Friedensgemeinde so weit méglich von ihren Bewohner_innen (re-)konstruieren zu las-
sen, aber dariiber hinaus auch ihre Perspektiven und Erfahrungen nachvollziehbar zu
machen. Als Erginzung zu den Erzihlungen der Bewohner_innen werde ich auch aus
Interviews mit Personen zitieren, die, ohne Mitglied der Friedensgemeinde zu sein,
ihre Entstehung und Entwicklung begleitet haben.

3.1. Entstehung und Griindung: ,Das Rote Kreuz bringt nicht ewig Linsen’

Wie bereits im Kapitel 2.3 geschildert, gab es eine ganze Reihe von regionalen, natio-
nalen und internationalen Dynamiken, Ereignissen und Vorliufern in der Geschichte
der Serrania de Abibe, ohne die die Entstehung der Friedensgemeinde nicht hitte ge-
schehen konnen. Dazu zihlen die Vertreibungserfahrungen der sich dort ansiedelnden
,Colonos* in den 1960er Jahren, ihre solidarischen Kolonisierungspraktiken, die sich in
den ,convites‘ und ,trocamanos bis in die Gegenwart erhalten haben, die erfolgreiche
Besetzung von Land und die Griindung des Dorfes, die durch Schulungen der ANUC er-
moglicht wurden, die Entwicklung politischer Selbstverwaltungsgremien wie die Juntas
de Accién Comunal in den 1970er Jahren, die zunehmende politische Organisation der Be-
volkerung durch die Union Patriética und vereinzelter Linksintellektueller in den 1980er
Jahren sowie die Professionalisierung der 6konomischen Selbstverwaltungsstrukturen
in der Kooperative Balsamar Mitte der 1980er Jahre, die bspw. durch die hollindische
Entwicklungszusammenarbeit geférdert wurde.

Mit der Eskalation der Gewalt im Urabd Mitte der 1990er Jahre setzten Dynami-
ken in der Region ein, die die Entwicklungen des Konfliktes, aber vor allem auch die
Organisationsformen und das Agieren der Kleinbiuer_innen nachhaltig beeinflussen

standnis und Gebrauch gut tun. Dass Marx und Engels mit ihrer Einschatzung von Biuer_innen als
reaktionar wohl falsch lagen - mir war gar nicht klar, dass sie auch dafiir verantwortlich gemacht
werden konnen —werde ich nicht damit honorieren, wegen ihnen den Begriff nicht zu verwenden.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—

151


https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

sollten. Diese Dynamiken waren verbunden mit dem Auftreten neuer Akteure in Ge-
stalt von nationalen und internationalen Menschenrechtsorganisationen.” Ein Besuch
der Organisationen Pax Christi und Misereor im Jahr 1996, der u.a. von der dama-
ligen Biirgermeisterin von Apartadd Gloria Cuartas initiiert wurde, gab den Auftakt
fir die Prisenz der internationalen Gemeinschaft im Uraba. In den folgenden Jahren
begannen sich, neben den oben genannten, weitere internationale Organisationen in
die Region zu engagieren, wie bspw. das Internationale Komitee des Roten Kreuzes, Am-
nesty International oder die Peace Brigades International. Die Bevolkerung des Urabas vor
der politischen Gewalt, den Gefechten und Vertreibungen zu schiitzen, wurde zu ei-
ner Aufgabe, der sich bemerkenswerterweise nicht in erster Linie staatliche Behérden
annahmen, sondern (inter-)nationale Nicht-Regierungsorganisationen, womit die in-
ternationale Sichtbarkeit des bewaffneten Konfliktes zunahm und Forderungen nach
dem Einhalten der Menschenrechte und des Humanitiren Vélkerrechts in die Region
Einzug hielten (Vgl. Garcia und Aramburo Siegert 2011, 416—23; zu einer Analyse des
Menschenrechtsaktivismus in Kolumbien siehe Tate 2007).

Als Mitte des Jahres 1996 Vertriebene aus verschiedenen Teilen der Region Urabds
die Sporthalle der Stadt Apartadé besetzten, war es mit der Didzese von Apartadd unter
der Leitung des Erzbischof Isaias Duarte Cancino eine kirchliche Organisation, die vor
Ort als erste Nothilfe fiir die Vertriebenen leistete und durch die Vertriebenen Infor-
mationen iitber die dramatische Situation in vielen Teilen des Urabas erhielt. Sich der
Ausmafle der Gewalt und der Vertreibungen im Klaren werdend, rief der Erzbischof an-
dere kirchliche Organisationen in Kolumbien an, um sie um Unterstiitzung zu bitten,
wie die Comisién Intercongregacional de Justicia y Paz® und das Centro de Investigacion y Edu-
cacién Popular (CINEP). Die Positionen und Handlungen dieser Organisationen waren
stark von befreiungstheologischen Ideen geleitet: Sie sahen genau in der Unterstiitzung
und Stirkung von sogenannten katholischen Basisgemeinden einen wichtigen Schritt,
um die Strukturen der Unterdriickung und Ungleichheit zu verindern (Vgl. Burnyeat
2018, 77-78). Diese Organisationen leisteten zum einen humanitire Soforthilfe, bspw.
rief die Didzese und das CINEP ein Projekt zur ,Atencién a Desplazados Internos por
la Violencia Politica en Uraba ins Leben (Vgl. Garcia und Aramburo Siegert 2011, 439),
zum anderen begann gleichzeitig damit aber auch eine Begleitung der Vertriebenen,
die auf ihr Land zuriickkehren wollten und folglich eine Art zivile Kontrolle der landli-
chen Zonen durch diese Nicht-Regierungsorganisationen.* Teé6filo Visquez, der damals

2 Den Zusammenhang zwischen der Entstehung der Friedensgemeinde und der zunehmenden Pra-
senz humanitaristischer Organisationen in der Region Uraba untersucht Aparicio (2012 insbeson-
dere S.197-236).

3 Die Comision Intercongregacional de Justicia y Paz gehort zu den ersten kolumbianischen Nicht-
Regierungsorganisationen, die sich fiir die Verteidigung der Menschenrechte in Kolumbien ein-
gesetzt hat. Sie wurde 1988 von 45 katholischen Kongregationen gegriindet. Anfang der 2000er
Jahre fiihrten interne Konflikte zu Austritten und Abspaltungen. Seit dem Jahr 2002 setzte die
Organisation ihre Arbeit unter dem Namen Comision Intereclesial de Justicia y Paz fort (Vgl. PBI Co-
lombia 2014).

4 Eine sehr interessante Ethnographie Gber die inneren Spannungen dieser Hilfsgemeinschaft von
Organisationen, die sich seit Mitte der 1990er Jahre um das Phianomen der Vertreibung herum
entwickelte, hat Nora Braun geschrieben (2016).

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

Mitarbeiter in dem besagten Projekt zur ,Atencién a Desplazados Internos‘ des CINEP
im Uraba war, erklirte mir, worin zunichst ihre Arbeit bestanden hatte:

Als wir dort ankamen, war unsere alltigliche Arbeit zunachst mal ,Leben retten’; mit
den Paramilitirs sprechen: ,Totet diesen Mann nicht. Nein, dieser Junge ist kein Mi-
lizionar! Also, das war die Aufgabe der alltidglichen Mikro-Vereinbarungen. Zum Bei-
spiel nahmen wir mal einen jungen Bauern mit, weil er krank war und nach Apartadd
wollte. Natiirlich nahmen die Paramilitdrs an, dass alle Jugendlichen dort Miliziona-
re waren. Also sagten wir: ,Der Junge ist kein Guerillero. Und sie: ,Ah, wie soll er kein
Guerillero sein? Er ist doch der Bruder von dem und dem. Wir: ,Ja, aber der Milizio-
nér ist der Bruder, nicht er, versteht es doch.' Das war jeden Tag so. Und anders her-
um auch. Wir sagten zu denen von der FARC: ,Geht nicht zu den Vertriebenen, geht
nicht in die Dorfer, denn wenn ihr da rein geht, dann ... ,Nein, wie das?, sagte uns der
Kommandant der FARC und vielleicht hatte er Recht, weil es Milizionare waren: ,Ich
kann den Jungs nicht verbieten ihre Familien zu besuchen.’ Also trafen wir eine Ver-
einbarung. CGut, wir kdnnen nicht verhindern, dass die Milizionare die Leute besuchen,
weil sie Teil der Familien sind, aber sie sollen wenigstens unbewaffnet sein, wenn sie
dort hingehen. Das sagten wir dann dem Militar: ,Schaut, wir sind so verblieben. Die
jugendlichen Miliziondre werden weiter ihre Familien besuchen, aber sie gehen unbe-
waffnet. Was haltetihr davon?, ,Mmh ja, unbewaffnet, vielleicht' Das waren jeden Tag
Mikro-Verhandlungen. (Te6filo Vasquez, CINEP, 26.07.2013, Bogota)

Das CINEP und die Comisién Intercongregacional de Justicia y Paz begannen also nach Mog-
lichkeiten zu suchen, das Leben der Vertriebenen zu schiitzen, ihre Situation psycho-
sozial zu begleiten, ihre Riickkehr zu organisieren und ihr Leben in den Konfliktzonen
zu ermoglichen. Dazu sondierten sie unterschiedliche Moglichkeiten, internationale
Normen, wie die Menschenrechte und das Humanitire Vélkerrecht, in die lokalen Ge-
gebenheiten einzufiigen und an die spezifischen Bedingungen anzupassen. So empfahl
bspw. das CINEP bereits im Jahr 1995 in einem seiner Berichte die Einrichtung neutra-
ler Zonen in den lindlichen Teilen Urabas (Vgl. 1995, 45). Die Griilndung von Gemeinden,
die in irgendeiner Weise fiir sich beanspruchen, nicht Teil des Konfliktes zu sein, war
dabei eine von mehreren Ideen, die die verschiedenen Organisationen zu einem unter-
schiedlichen Grad diskutierten. Dass diese Diskussionen selbst konfliktiv waren und
nicht immer Einigkeit zwischen den daran beteiligten Organisationen herrschte, deu-
tete mir Ferndn Gonzalez an, ein renommierter Konfliktforscher des CINEP’s, der die
Zusammenarbeit der unterschiedlichen Organisationen im Uraba wie folgt beschrieb:

Die Diozese von Apartadé rief beim CINEP an. Da gab es eine spontane Mobilisierung
von Leuten, die aus den Dorfern der Region kamen. Die Leute kontaktierten die Didze-
se, als sie vor dem Druck der bewaffneten Gruppen flohen. Also rief der Pater Lednides
hier beim CINEP an: ,Ich brauche eure Unterstiitzung mit den Gemeinden hier. Also or-
ganisierten wir Schulungen, psychosoziale Unterstiitzung, logistische Unterstiitzung
und diese ganzen Sachen. Wir begannen eine gemeinsame Arbeit zwischen der Di6-
zese und dem CINEP und da schloss sich die Comisi6n Intercongregacional de Justicia
y Paz an, das war ein Biindnis verschiedener kirchlicher Gemeinden. Zu diesem Zeit-
punkt wurde die Comisién vom Padre Javier Giraldo geleitet. Naja, der CINEP schaffte

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—

153


https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

es nicht, alle Leute zu betreuen. So gab es also von Anfang an zwei Ansitze. Und die
Dorfer, die die Option der Friedensgemeinde bevorzugten, endeten dann bei der Co-
mision. Die wurden schnell sehr politisch und es gab ein paar Probleme mit der Di6-
zese und dem CINEP, so dass sich praktisch zwei Tendenzen herausbildeten. (Fernan
Gonzalez, CINEP, 26.07.2013, Bogotd)

In dem Moment, als paramilitirische Gruppen im Jahr 1996 massive Vertreibungen
im Uraba verursachten, erhielten die Vertriebenen also zunichst humanitire Ersthilfe
und Unterstiitzung von verschiedenen kirchlichen Organisationen. Diese begannen zu-
nichst aus logistischen Griinden, die Begleitung verschiedener Gemeinden unter sich
aufzuteilen. Dass dabei verschiedene Ideen und Konzepte im Raum standen, wie der
Schutz der in ihre Dorfer zuriickkehrenden Vertriebenen garantiert werden konnte,
fithrte zu unterschiedlichen Entwicklungen in verschiedenen Dérfern.

Wer genau als erstes die Idee einer Friedensgemeinde formulierte und zu welchem
Grad a) die Vertriebenen selbst, b) die noch in den lindlichen Zonen ausharrenden Be-
wohner_innen und c) die sie begleitenden Organisationen an der Entwicklung dieser
Idee Anteil hatten, ist nicht mehr eindeutig zu rekonstruieren. Genau darin besteht
m.E. das charakteristische Merkmal dieser erst einmal nur abstrakten Idee: Sie ist in
gewisser Weise ein kollektives Produkt ihrer Zeit, ihres Kontextes und der darin agie-
renden Akteure. Sie hat erstens verschiedene Urspriinge, die sowohl in den abstrakten
Normen der Menschenrechte und des Humanitiren Volkerrechts als auch in den mo-
ralischen Vorstellungen und Werten, wie den befreiungstheologischen Idealen, lagen.
Verschiedene Menschenrechtsorganisationen waren zweitens an den konkreten Versu-
chen beteiligt, diese Ideen in die Praxis umzusetzen. Dies geschah drittens allerdings in
einer Art Aushandlung mit den verschiedenen lokalen Bewohner_innen, die sich diese
Ideen in einem ,vernacularization’-Prozess (Vgl. Merry 2006) aneigneten und mit eige-
nen Bedeutungen, Werten und Praktiken — also gewissermaflen mit Leben - fillten.
Diesen Aushandlungsprozess illustrierte Tedfilo Vasquez anhand der Diskussion um
den Namen dieser neutralen Gemeinden, in die verschiedene Uberlegungen einflossen:

Wir suchten gemeinsam mit den Leuten nach Méglichkeiten unser theoretisches Wis-
sen der Menschenrechte mit der Praktikabilitat der Leute zu verbinden. Besser gesagt,
wir versuchten diese ganzen konkreten Erfahrungen der Mikro-Abkommen irgendwie
zu formalisieren und mehr oder weniger in etwas Symbolisches zu verwandeln. Und
wir arbeiteten daran zusammen mit den Leuten. Was wir machten war das: Die For-
malisierung — mit Begleitung der internationalen Gemeinschaft — dieser ganzen Serie
von Mikro-Vereinbarungen, die wir getroffen hatten. Wir suchten nach dem richtigen
Namen und sammelten verschiedene Vorschlage. Der beste Vorschlag, den wir fan-
den, war eine Mischung aus angewandtem Humanitaren Vélkerrecht mit einer rea-
listischen Grundlage im Sinne von etwas Eigenem, Kreolischem. Etwas, das nicht so
technisch klang, wie humanitire Zone oder humanitirer Korridor, nein. Also nannten
wir es Friedensgemeinde. (Teéfilo Vasquez, CINEP, 26.07.2013, Bogota)

An dieser Stelle muss angemerkt werden, dass San José de Apartad6 nicht vom CINEP,
sondern von der Comision Intercongregacional de Justicia y Paz begleitet wurde. Tebfilio
Vasquez selbst sagte, dass er nur einmal in San José de Apartadd gewesen war und die

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

Bewohner_innen erzihlten eine leicht abweichende Version davon, wie es zur Namens-
gebung gekommen war, die im Folgenden noch wiedergegeben wird.

Trotzdem erscheint mir die Erzidhlung von Teéfilo Vasquez an dieser Stelle wichtig,
um zu illustrieren, dass die Idee, eine Friedensgemeinde in San José de Apartadd zu
griinden, kein isolierter und einzigartiger Versuch eines ,gallischen Dorfes‘ war, son-
dern sich im Rahmen einer generellen regionalen Entwicklung vollzog. Konzepte wie
Jhumanitire Zonen, ,neutrale Territorien' oder auch ,neutrale Gemeinden wurden von
durchaus verschiedenen Akteuren diskutiert, die darunter teilweise auch sehr unter-
schiedliche Dinge verstanden. Selbst der damalige Gouverneur von Antioquia und spi-
tere Prisident Alvaro Uribe Vélez schlug die Einrichtung ,neutraler Zonen‘ vor, was, laut
den Bewohner_innen von San José der ausschlaggebende Grund war, ihr Projekt nicht
als neutrale Gemeinde zu bezeichnen. Denn unter ,neutralen Zonen' verstand Uribe
etwas anderes als das CINEP, die Comision Intercongregacional de Justicia y Paz, oder die
Bewohner_innen von San José de Apartadd: Er forderte in Antioquia die Einrichtung
von ,Uberwachungs- und Sicherheitskooperativen’, den sogenannten Convivir®, deren
Bewohner_innen militirisches Equipment durch die Offentlichen Streitkrifte ausge-
hindigt wurde, damit diese das Militdr aktiv in ihrem Kampf gegen die Guerilla unter-
stiitzen konnten (Vgl. Hernandez Delgado 2004, 384). Unabhingig davon, ist der Uraba
also die Region Kolumbiens, in der die Bewohner_innen verschiedener Dorfer mit un-
terschiedlichem Erfolg versucht haben, Ideen und Konzepte von Friedensgemeinden
umzusetzen.® Obwohl diese Dérfer gemein haben, dass ihre Bewohner_innen einen
engen Kontakt zu Mitarbeiter_innen des CINEP und der Comision Intercongregacional de
Justicia y Paz hatten, unterscheiden sich die konkrete Ausgestaltung und Umsetzung
dieser Ideen und Konzepte zwischen den verschiedenen Dorfern durchaus sehr stark.

Auch fiir San José de Apartadd gilt, dass ab dem biuerlichen Exodus nach Apart-
ad6 im Jahr 1996 ein enger Kontakt insbesondere zu der Comision Intercongregacional de
Justicia y Paz bestand. Betonen mdchte ich trotzdem, dass die grundsitzliche Voraus-
setzung fir die Griitndung der Friedensgemeinde der Wunsch vieler Kleinbiuer_innen

5 Die Kooperativen der Uberwachung und Sicherheit hatten, laut dem Dekret 356 aus dem Jahr1994,
das Recht, Waffen zu tragen und vom Militar mit Funkgeraten ausgestattet zu werden, um ih-
re Gemeinden vor der Guerilla zu schiitzen. Es entstanden mehrere hundert Convivir im ganzen
Land mit mehr als 100.000 Mitgliedern, die ziemlich schnell zu einem legalen Verbiindeten der
paramilitdrischen Gruppen wurden, weshalb sie im Jahr 1997 wieder aufgelost wurden. Eine der
berichtigtsten Sicherheitskooperativen im Uraba war die ,Convivir Papagayo‘ die ihren Sitz direkt
hinter der Kaserne der17. Brigade in Carepa hatte und bei der die Bananenproduzent_innen und -
exporteur_innen der Region ihre Abgaben fir die Paramilitars einzuzahlen hatten (Vgl. Anrup und
Espafiol 2011, 157; zu den Convivir siehe auch Cepeda und Rojas 2008, 60—68).

6 Garcia und Aramburo Siegert zéhlen folgende Friedensgemeinden auf, die sich zeitlich nach der
von San José de Apartadd im Uraba gegriindet haben und von denen einige bereits nicht mehr
in dieser Form existieren (siehe Klammeranmerkung): Comunidad de Paz Francisco de Asis (1997-
2003), Comunidad de Paz Natividad de Marfa (1998-2003), Comunidad de Paz Nuestra Sefiora del
Carmen (1998-2003), Comunidad de Vida y Trabajo La Balsita (1998 gegriindet), Zonas Humanita-
rias del Cacaricd — Nueva Vida und Esperanza de Dios (1999 gegriindet) und Zonas Humanitarias
deJiguamiand6 und Curavaradé — Bella Flor, Remacho, Pueblo Nuevo, Cafio Claro (2003, 2004 und
2006 gegriindet) (Vgl. 2011, 472). Allein schon an der Namensgebung dieser einzelnen Friedens-
gemeinden erkennt man den Einfluss der religiosen Organisationen.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—

155


https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

war, die Zone um San José de Apartadd nicht zu verlassen. Den Bewohner_innen San
José de Apartaddés wurde nach der Griindung der Friedensgemeinde und im Laufe der
vergangen 20 Jahre ihrer Existenz immer wieder von unterschiedlichen Seiten unter-
stellt, von (inter-)nationalen Nicht-Regierungsorganisationen gesteuert zu werden und
manipuliert zu sein. Aus diesem Grund werden sie auch nicht miide, so wie der Bauer
J.E. im Folgenden, zu betonen, dass die Entscheidung, diesen Prozess zu beginnen und
die Verantwortung fiir seine Umsetzung in ihrer Hand lag und liegt, und dass sie es
sind, die die Konsequenzen dieser Entscheidung zu tragen haben:

Wie du sehen kannst, gibt es in der Gemeinde fihige Leute. Und trotz der ganzen
Kriegsstrategien, die gegen uns eingesetzt wurden, konnten sie uns nicht zerstoren.
Das wird auch in Zukunft schwierig sein, weil wir in unsere Mitglieder vertrauen. Diese
Ménner und Frauen konnten schon immer selbst denken. Und das kommtvon den Leu-
ten selbst. Das sind keine externen Auflagen, sondern unsere Entscheidungen. Denn
wenn es jemand hinter uns gibe, der uns steuern und manipulieren wiirde, dann wa-
re das hier alles schon vor langer Zeit beendet worden. Denn diese Verfolgung wiirde
niemand aushalten. Aber es sind unsere Entscheidungen, Dinge, die von uns kommen
und bei denen wir klar haben, wohin wir gehen. (J.E., 20.03.2008, San José de Apart-
adé)

Allerdings, und daran lassen auch die Bewohner_innen, wie ich weiter unten noch zei-
gen werde, keinen Zweifel, wire ohne die Unterstiitzung des CINEP und insbesondere
einiger Mitarbeiter_innen der Comisién Intercongregacional de Justicia y Paz die Idee der
Friedensgemeinde in San José de Apartad6 weder entwickelt noch umgesetzt worden.

Der Kontakt zu diesen Organisationen stellte eine Zisur in der Entwicklung der
kleinbiuerlichen Organisationsformen dar. Vertraten zuvor politische und 6konomi-
sche Organisationen die Interessen der Kleinbiuer_innen und speisten deren Selbst-
bild und politischen Diskurs, kamen mit diesen Nicht-Regierungsorganisationen neue
Verbiindete in die Zone, die nicht nur die Moglichkeiten boten, die nun existentiel-
len Interessen der Kleinbiuer_innen zu verteidigen, sondern die auch neue Konzepte
und Ideen in den Diskurs und in das Selbstverstindnis der Bewohner_innen von San
José de Apartadd einbrachten. Verstanden sich die Bewohner_innen zuvor als liberale
und linke Kleinbiuer_innen, die unter ,politischer Verfolgung' litten, wurden sie nicht
zuletzt durch Menschenrechtsschulungen und Vélkerrechtsworkshops des CINEP und
der Comision Intercongregacional de Justicia y Paz zu ,Zivilpersonen' in einem ,internen
bewaftneten Konflikt' und zu ,Opfern’ von ,Menschenrechts- und Volkerrechtsverlet-
zungen'. Dabei ist es m.E. allerdings nicht so, dass die ,alte’ politische Interpretation
der eigenen Situation einfach durch eine ,neue‘ humanitaristische abgeldst wurde. Es
hat sich auch keine Depolitisierung des Selbstverstindnisses vollzogen, weg von poli-
tischen Subjekten in einer konkreten sozio-6konomischen Lebenssituation hin zu un-
politischen und hilfsbediirftigen Opfern eines scheinbar willkiirlichen und aufierhalb
ihrer sozio-6konomischen Situation liegenden Gewaltkonfliktes. Die Bewohner,_innen
San José de Apartadds haben ihr Selbstverstindnis vielmehr weiterentwickelt und er-
ginzt. Wie die Interviewausziige im Folgenden zeigen werden, sehen sie die Friedens-
gemeinde nicht als rein humanitire und zivile Moglichkeit in gewaltsamen Konflikten
zu (itber)leben, sondern auch als eine politische Positionierung gegen den Gewaltkon-

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

flikt sowie gegen die diesem zugrundeliegenden sozio-6konomischen Interessen der
bewaffneten Akteure und ihrer Verbiindeten.

Im Folgenden werde ich die Geschichte der Entstehung der Friedensgemeinde San
José de Apartad6 wieder aus der Perspektive ihrer Bewohner_innen schildern. Nach
dem biuerlichen Exodus aus dem Dorfkern San José de Apartadés Mitte des Jahres
1996 hatten die daran beteiligten Bewohner_innen nun zwar Kontakt zur Didzese von
Apartadd, dem CINEP und der Comisién Intercongregacional de Justicia y Paz, jedoch war
die Unsicherheit in der Zone auf Grund der anhaltenden Gefechte und Vertreibungen
weiterhin grof? und die Bewohner_innen wussten zunichst nicht, wie es weitergehen
wiirde. Die bereits im zweiten Kapitel zu Wort gekommene Biuerin M.B. schilderte
mir die Situation im Dorfkern von San José wihrend der zweiten Jahreshilfte 1996 wie
folgt:

Wir wussten nicht, wie wir leben sollten, ohne vertrieben zu werden. Wir konnten uns
nicht vorstellen, an einen Ort vertrieben zu werden und dort ein Leben zu leben, das
nicht unseres war. Also begannen wir mit der katholischen Kirche zusammenzuarbei-
ten und Monsefior Isaias Duarte half uns mit dem Vorschlag der neutralen Gemein-
den. Wir trafen uns immer mit der Kirche, um zu schauen, wie die Situation ist und
wie sich die Zone um San José veranderte. Wir hatten das Gefiihl, dass sich die Situa-
tion weiter verschlimmern wiirde. Wahrend die Paramilitars in die Berge eindrangen
und die Bauern vertrieben, begann man die Leute umzubringen, die nach Apartadé
herunterfuhren. Die Leute waren sich der Situation bewusst. Wir sagten, was machen
wir in einer Stadt, wo wir nicht wissen, von was wir leben sollen, wo wir unser Land
zuriicklassen miissen, das sich die Paramilitars aneignen. Wir suchten nach Méglich-
keiten zusammenzuleben, ohne vertrieben zu werden. Dabei trafen wir auf die Hilfe
von Monsefior Isafas Duarte Cancino, die sehr wichtig war. Wegen der Strafensperre
suchten wir iiber die katholische Kirche Hilfe bei der Versorgung, das Rote Kreuz gab
uns in dem Moment humanitire Hilfe. Und so begannen wir dariiber nachzudenken,
dass wir lernen miissten enger zusammenzuleben. Es begann eine Bildungsarbeit, da-
mit die Leute inmitten des Krieges leben kénnten und diese Arbeit wurde vom CINEP
unterstiitzt. (M.B., 17.03.2008, San José de Apartadd)

Zunichst bestand die Zusammenarbeit der Bewohner._innen San José de Apartadés mit
den kirchlichen Organisationen darin, die anhaltende Gewaltsituation in der Serrania
de Abibe zu evaluieren, in deren Folge die Notwendigkeit klar wurde, dass sie sich als
Dorf anders organisieren miissten, um in dieser Zone weiterleben zu kénnen.

Viele Biuer_innen, die zu diesem Zeitpunkt noch in den lindlichen Weilern lebten
und dort versuchten, so lange wie moglich, auszuharren, trafen auf das CINEP und die
Comision Intercongregacional de Justicia y Paz erst bei ihrer Vertreibung Ende des Jahres
1996. Der Bauer E.G. bspw., heute ein Mitglied des Internen Rates und Koordinator des
Weilers La Unién, war Ende des Jahres 1996 zusammen mit dem bereits oben vorge-
stellten G.T. aus dem Weiler La Unién vertrieben worden und schilderte mir, wie er auf
Mitarbeiter_innen dieser Organisationen bei seiner Vertreibung getroffen war:

ImJahr1996 gingen wir hier weg, mitten in einem Bombardement, inmitten eines Ge-
fechts zwischen der Guerilla und dem Militar. Sie kamen vorher und sagten uns, wir

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—

157


https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

sollten verschwinden. Viele Weiler waren da schon geraumt. Die Soldaten sagten: ,Ihr
habt fiinf Tage, um den Weiler zu raumen. In fiinf Tagen kommen wir wieder und wenn
ihr noch hier seid, kann alles passieren. Als die fiinf Tage abliefen, kamen sie aus der
Richtung des Weilers Arenas. Die Guerilla hat das mitbekommen. Also stellte sie sich
ihnen in den Weg und so begann ein Gefecht. Da wir wussten, dass sie kommen wiir-
den, gingen wir. Klar, mit viel Angst, denn wir gingen, ohne zu wissen, wohin. Wir gin-
gen alle runter nach San José. Aus Angst gingen viele gleich weiter nach Apartadé,
andere gingen nach Carepa oder Chigorodé. Die ein wenig Geld hatten, gingen nach
Medellin. Ich mit meiner Familie ging direkt nach Apartadé. Aber ich erinnere mich,
dass, als wir nach San José kamen, dort der Pater Javier und Eduar mit seiner Frau war.
Sie sagten uns: Wir sind von Justiciay Paz. Wenn ihr uns vertraut, dann bleibt hier, wir
werden versuchen euch zu schiitzen. Die Leute dachten dariiber nach. Aber der Heli-
kopter drehte seine Runden und man horte die Gefechte, also gingen viele Leute nicht
darauf ein. Wir z.B. gingen direkt nach Apartadé. Aber nach zwei Monaten bekamen
wir mit, dass es in San José Begleitung fiir die Leute gab, die dortgeblieben waren. Wir
fragten, wer diese Begleitung ist, und man sagte uns, dass es die Leute sind, die da
waren, als wir herunterkamen. Wir dachten nochmal nach. Dort in Apartadé machten
wir nichts, hatten kein Geld und keine Arbeit. ,Besser ist, wir gehen zurlick nach San
José, dort sind wir wenigstens nahe an unserem Land. Wir kamen zurlick nach San Jo-
sé. Die von Justicia y Paz begannen Hilfe zu organisieren vom Roten Kreuz Kolumbien
und vom Internationalen Roten Kreuz. Eduar und der Pater Javier machten uns Mut,
wir sollen nicht gehen, sie wiirden sich darum kiimmern, Begleitung durch andere zu
organisieren. Und tatsachlich, nach einer Weile kamen mehr Begleiter. Also machten
wirweiter und nach einer Weile begannen die Leute wieder zuriickzukommen, weil sie
mitbekamen, dass hier in San José gute Leute waren. Also kamen die Leute wieder, die
vorher nach Apartadé und Chigorodd gegangen waren. Wir trafen uns regelmafig mit
den Leuten von Justiciay Paz, also mit Eduar und dem Pater Javier. Wir versammelten
uns im Gesundheitsposten von San José und sie fragten uns: ,Also, was denkt ihr? Wie
seht ihr die Situation? Wollen wir so weiter machen wie bisher oder wollen wir uns
besser organisieren? (E.G., 13.09.2013, San José de Apartad6 — La Unidn)

Was der Auszug des Bauern E.G. sehr gut zeigt ist, dass die Umsetzung und Realisie-
rung der Idee ,Friedensgemeinde’ eine prozesshafte und dialogische Aushandlung zwi-
schen den beteiligten kirchlichen Organisationen sowie deren Mitarbeiter_innen und
den Bewohner_innen von San José de Apartad6 war, die sich tiber einen Zeitraum von
mehreren Monaten und in einem Kontext schnell verindernder Gewaltdynamiken und
erheblicher Bevolkerungsfluktuationen vollzog.

Mit der wachsenden Unsicherheit Ende des Jahres 1996 stieg der Wunsch der ver-
bliebenen Bewohner_innen, diese Zone und ihr Land nicht zu verlassen. Gleichzeitig
wurde ithnen bewusst, dass sie nicht wussten, wie ihnen dies gelingen sollte, und dass
sie dafiir auf externe Unterstiitzung angewiesen sein witrden. Die Biuerin M.B. erzihl-
te mir, dass sie diese Unterstiitzung insbesondere in zwei Mitarbeitern der Comision
Intercongregacional de Justicia y Paz fanden:

Zuerst hatten wir keine Ahnung, wie es weiter gehen soll und was wir tun sollten. Aber
dank der Begleitung des Pater Javier Giraldo und Eduar Lanchero..., die halfen uns mit

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

ihren Fahigkeiten und ihrer Ausbildung zu sehen, wie wir weitermachen kénnten. Am
Anfang war das ein wenig schwierig, weil dies etwas anderes war als die Unién Patrioti-
ca. Wir mussten uns Strategien liberlegen, wir mussten uns iiberlegen, wie wir zusam-
menleben wollen, wir mussten Plane machen, uns eine Reihe von Sachen ausdenken,
von denen wir keine Ahnung hatten, wie sie aussehen sollen. Also, ich glaube, und da
wiederhole ich mich gerne, die Hilfe von Eduar Lanchero war sehr wichtig, denn er
hatte schon seit Jahren mit unterschiedlichen Gemeinden zusammengearbeitet. Und
er hat viele Sachen beigetragen, damit diese Gemeinde vorankommt. Na gut, es gab
also eine klare Position, was wir wollten, und das war nicht die Unién Patriética, das
war etwas anderes, eine Gemeinde. Wir wollten friedlich leben und nicht in den Krieg
hineingezogen werden. (M.B., 17.03.2008, San José de Apartadd)

Bemerkenswert an diesem Ausschnitt ist, dass die Bauerin M.B. mehrmals die Notwen-
digkeit betont, mit vorangegangenen Formen der politischen Organisation zu brechen.
Die Bewohner_innen hatten einen gewissen Grad an organisatorischer Erfahrung durch
die Unién Patridtica, aber nicht zuletzt durch die Verfolgung der Mitglieder der Unién
Patridtica war ihnen bewusst, dass eine neue Form ihrer kleinbiuerlichen Organisation
nicht auf denselben Strukturen und Praktiken basieren konnte.

Es bedurfte neuer Ideen der Organisation, die allerdings anschlussfihig an die bis-
herigen Formen der kleinbiuerlichen Organisation sein mussten. Diese Ideen brachte
insbesondere eine Person mit, die nun bereits zweimal explizite Erwihnung fand. Als
Eduar Lanchero im Auftrag der Comisién Intercongregacional de Justicia y Paz am Ende des
Jahres 1996 nach San José de Apartad6 kam, hatte er bereits mit vielen kleinbauerlichen
Gemeinden in verschiedenen Konfliktzonen Kolumbiens zusammengearbeitet und ver-
fiigte iiber konkrete Kenntnisse verschiedener kleinbauerlicher Organisationserfahrun-
gen. Das Zusammentreffen der Bewohner_innen mit Eduar Lanchero und seine Rolle
in der Entstehung der Friedensgemeinde erliuterte mir der Bauer R.A., der hier zum
ersten Mal zu Wort kommen soll, dessen Geschichte ich aber weiter unten (Kapitel 3.2
und 4.1) noch intensiver ausfithren werde:

Eduar hatte einen grofien Einfluss auf die Bauern hier. Er kam in einem sehr kritischen
Moment, als die Leute gerade aus den Weilern vertrieben wurden. Er hatte studiert,
um Rechtsanwalt und Pfarrer zu werden und arbeitete in dem Moment fiir Justicia y
Paz. Na gut, wir wurden gerade vertrieben, San José de Apartadd war voll mit Militar.
Er war da, als wir kamen, und fragte uns, wo wir herkamen. Wir sagten: Von dort, wo
man die Bombardements und Gefechte hort Er fragte: ,Na gut, und wo geht ihrjetzt
hin? Wir sagten: Wir haben kein Geld und wissen nicht wohin. Wir sind Bauern aus
den Bergen, wir kennen die Stadt nicht. Das sieht nicht gut aus fiir uns. Und er sag-
te uns: ,Ja, das sieht nicht gut aus. Aber werdet ihr trotzdem gehen? Da sagten wir:
\Wenn es jemanden gibt, der heute Nacht mit uns hierbleibt und uns hilft, dann blei-
ben wir hier! Da sagte er: Wenn ihr dazu bereit seid, hier zu bleiben, dann bleibe ich
mit euch. Wir antworteten: Wenn du bleibst und uns begleitest, dann bleiben wir. Er
sagte: ,Einverstanden’ Dann ging er zuJusticiay Paz, um dort darum zu bitten, dass sie
ihn in San José lieRRen. Sie sagten nein. Der Pater Javier Giraldo, der Justicia y Paz lei-
tete, sagte ihm: ,Eduar, das dort ist ziemlich gefdhrlich Und er antwortete: ,Ich weif,
dass es gefihrlich ist Pater, aber ich werde dort hingehen. Die Leute brauchen mich.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—

159


https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Ich gehe dahin. Danach kritisierte ihn Justicia y Paz dafiir und wollte ihn aus der Zone
wegschicken. Also fragte er uns, wie wir es finden wiirden, wenn er bleibe, wenn er
nicht mehr mit Justicia y Paz weiterarbeite, sondern wir ihn als ein Mitglied der Ge-
meinde aufnihmen. Er wollte bleiben und wir sagten ,einverstanden’. Er hatte bereits
unser Vertrauen. Als er kam, sagte er: ,Aber wir kdnnen so nicht weitermachen, wir
missen uns organisieren. Und da begannen wir uns zu organisieren und zu planen.
Und ja, wir schulden ihm viel, wir miissen seine Fahigkeiten anerkennen. Die Leute,
die heute vorbereitet und ausgebildet sind, sind es dank ihm. Er kam und arbeitete
mit uns, obwohl er aus der Stadt war. Er arbeitete auch auf dem Feld mit uns, pflanzte
Yucca und Bohnen, rodete, liefauch in den Nachten, also, er mochte das Leben als Bau-
erund er lebte lange Zeit wie ein Bauer mit uns. Er afd auch dasselbe, er fiihlte sich so
sehr wie ein Bauer, dass er dasselbe af, was wir alle afen. Es befremdete ihn nichts, er
war offen fiir alles, spielte FuRball mit uns, besser gesagt, er fiigte sich in die Gemeinde
ein wie ein Mitglied. (R.A., 14.09.2013, San José de Apartadé — La Uni6n)

Eduar Lanchero hat die Friedensgemeinde San José de Apartadé begleitet bis er im
Juni 2012 an Krebs verstarb. Er wurde mit der Zeit nicht nur formal ein Mitglied der
Friedensgemeinde, was grundsitzlich jeder werden kann, seine Zugehorigkeit wurde
dariiber hinaus von den anderen Gemeindemitgliedern deshalb anerkannt und wert-
geschitzt, weil er die grundlegenden sozio-kulturellen Praktiken mit ihnen teilte. Wie
R.A. mehrfach betonte, arbeitete er mit ihnen auf dem Feld, spielte mit ihnen zusam-
men Fuflball und afd ,sogar dasselbe Essen. Hinzu kam, dass er wegen seiner Solidari-
tit mit der Friedensgemeinde von dem bewaffneten Akteuren ebenfalls massiv bedroht
wurde (Vgl. Giraldo Moreno 2012, 67-70). Eduar Lanchero wurde im Jahr 1969 in Bogota
geboren und trat 1990 dem Salesianer Orden bei. Er studierte anschlieRend Philosophie
mit einer Spezialisierung in Pidagogik und begann fir Comisién Intercongregacional de
Justicia y Paz zu arbeiten (Vgl. Giraldo Moreno 2012, 53-54). In dieser Funktion traf er als
Begleiter auf die Gemeinde und blieb es, auch als die Gemeinde ihre Zusammenarbeit
mit der Comisién im Jahr 2002 beendete. Eduar fiihlte sich ihren Bewohner_innen so
verbunden, dass er vor seinem Tod den Wunsch duflerte, man moge seinen Leichnam in
der Friedensgemeinde beisetzen lassen, dem seine Familie nach seinem Ableben auch
zustimmte.

Dass Eduar iiber die Jahre zu einem Gemeindemitglied wurde, verweist auf ein in-
teressantes Charakteristikum der Friedensgemeinde (Siehe hierzu auch Aparicio 2012,
197): Auch wenn die Mitgliedschaft, wie ich im folgenden Abschnitt ausfiihren werde, an
konkrete Voraussetzungen und Bedingungen gebunden ist, handelt es sich bei der Frie-
densgemeinde um ein offenes System, das eine Vielzahl von Aufienbeziehungen zulisst,
die einen unterschiedlichen Grad an Nihe bzw. Distanz beinhalten. Es gibt Sympathi-
sant_innen, Unterstiitzer_innen, professionelle Begleiter_innen, Journalist_innen, Aka-
demiker_innen, Handelspartner._innen, Stidtepartnerschaften usw. usf. Das jeweilige
Nihe- bzw. Distanzverhiltnis wird von den Mitgliedern der Friedensgemeinde und der
jeweiligen Aulenbeziehung permanent und immer wieder neu ausgehandelt, was so-
wohl einen Wechsel zwischen den verschiedenen Rollen als auch eine unterschiedliche

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

Nihe/Distanz in derselben Rolle erlaubt.” Die Offenheit wird lediglich von zwei Extre-
men begrenzt: Es besteht die Moglichkeit, Mitglied der Gemeinde zu werden, solange
ihre Regeln befolgt werden, wie bspw. im Falle Eduar Lancheros, der weder aus einem
biuerlichen Hintergrund noch aus der Region kam. Es besteht aber auch die Még-
lichkeit, dass die Gemeinde die Beziehung abbricht, wenn sie sich bspw. ausgenutzt,
missverstanden oder bevormundet fithlt, wie es mit der Diézese Apartadds nicht lange
nach der Griindung der Friedensgemeinde und mit der Comisién Intercongregacional de
Justicia y Paz im Jahr 2002 geschehen ist.

Ich habe Eduar Lanchero wihrend meines Forschungsaufenthaltes im Jahr 2008
kennengelernt, ihn auf Besuchen in verschiedenen Weilern begleitet und hatte so die
Gelegenheit, ihn ein wenig zu beobachten. Seine Zuriickhaltung mir gegeniiber und
sein geschicktes Entziehen aus potenziellen Interviewsituationen hinterlief3en bei mir
den Eindruck, dass er mehr iiber den Prozess der Friedensgemeinde sagen konnte,
als er jemandem zu diesem Zeitpunkt noch relativ Unbekannten und Aufienstehenden
wie mir erzihlen wollte. Als ich im Jahr 2013 meine Forschung fortsetzte, war er leider
schon verstorben, so dass ich seine Bedeutung fiir die Entstehung und Entwicklung
der Friedensgemeinde nur aus den Erzihlungen der Bewohner_innen iiber ihn ableiten
kann. Jedenfalls war es allem Anschein nach Eduar Lanchero, der Ende des Jahres 1996
die externe Unterstiitzung und die notwendigen Ideen mitbrachte, die die Biuer_innen
San José de Apartadés so dringend bendtigten.

Laut den Aussagen der Bewohner_innen wurde das Konzept der Friedensgemeinde
in San José de Apartad6 seit Oktober 1996 diskutiert und seine konkrete Ausgestaltung
etwa sechs Monate lang beraten und ausgearbeitet. Organisatorisch gab es mehrere
Aufgaben und Herausforderungen zu diesem Zeitpunkt: Einerseits musste die Idee der
Friedensgemeinde erst einmal entwickelt werden, was offensichtlich in einem Dialog
zwischen den Bewohner_innen San José de Apartadds und der Didzese von Apartadd,
dem CINEP sowie der Comision Intercongregacional de Justicia y Paz geschah. Anderseits
musste diese Idee, und vor allen Dingen die damit verbundenen Verpflichtungen und
Strategien, unter den Bewohner,_innen der Zone verbreitet werden, was von Eduar Lan-
chero und einem dazu gegriindeten Komitee fiir Bildung organisiert wurde. Der Bauer
R.A. war Teil diese Komitees fiir Bildung, weshalb seine Ausfithrungen einen Eindruck
von der Organisation, den Inhalten und den intendierten Zielen dieser Schulungen ge-
ben:

Als wir mit dem Prozess der Friedensgemeinde begannen, mussten alle zu Bildungs-
workshops gehen. Da ging man eben hin. Das war einmal im Monat, diese Schulungen.
Jeden Monat drei Tage. Und das ging los bei den Kindern bis hin zu den Alten. Ich ge-
be dir ein Beispiel, sagen wir, heute zwischen sechs und acht Uhr am Abend machen
wir einen Workshop fiir Kinder zwischen 7 und 12 Jahren. Morgen um dieselbe Uhrzeit
fiir die Jugendlichen, die folgen, also die zwischen 12 und 18 Jahren. Und danach die
zwischen 18 und 30 Jahren, und von dort die Erwachsenen an einem anderen Tag. Das

7 Mehrere internationale Autor_innen, die Uber die Friedensgemeinde bzw. den Uraba schreiben,
waren bspw. zuvor als Freiwillige fiir internationale Begleitorganisationen tétig. Tenthoff (2008)
und Burnyeat (2018) arbeiteten fir Peace Brigades International. Courtheyn (2016; 2018b) arbeitet
auch weiterhin fiir das Fellowship of Reconciliation.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—

161


https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

war wie eine Kette von Schulungen.

PN.: Aber wer gab diese Schulungen?

Da haben wirviel Eduar zu verdanken, er hatte die Idee. Wir griindeten ein Komitee fiir
die Bildung und die Koordinatoren des Komitees waren die, die zuerst eine Schulung
bekamen. Zum Beispiel bekam ich eine Schulung und dann ging ich zu den Leuten. Ich
fuhr manchmal bis nach Bogot4, er organisierte dort eine Schulung und dann kam ich
zurlck und Gbermittelte das den Leuten. So kamen wir immer etwas voran.

PN.: Und was waren die Inhalte der Schulungen?

Na gut, zunidchst ging es in den Schulungen damit los, uns bewusst zu machen, wo wir
stehen, was die Ursachen fiir die Probleme und fiir dieses Phdanomen der Cewalt war,
und uns zu fragen, wie wir die Vertreibung verhindern, diese Gewalt Glberwinden und
eine Gemeinschaft formen konnten. Ja? Das heifst, du musst dir vor allem erst mal be-
wusst werden, wo du gerade stehst. Warum wollen sie dich vertreiben? Warum toten
sie dich? Warum wollen sie diesen Prozess unterbinden? Warum interessiert dieses
Land so sehr die multinationalen Unternehmen und die Regierung? Auf welche Me-
chanismen greift die Regierung zuriick, um ihre Interessen durchzusetzen? Also, wenn
man sich davon ein Bild gemacht hat, dann hat man ein bisschen Wissen und Bewusst-
sein. Und wenn du das Bewusstsein hast, dann sagtst du: ,Von hier gehe ich nicht weg.
Ich werde nicht mein Land und meine Ressourcen verdufiern. Zum Beispiel sind sich
die Leute hier bewusst, dass man sie rausschmeifden mochte wegen der Kohlevorkom-
men und der Ressourcen, die es hier gibt, z.B. wegen des besten Wassers Urabas.

PN.: Und wie hdufig habt ihr das gemacht, nur einmal am Anfang und habt ihr das
wiederholt?

Nein, das machten wir kontinuierlich, aber immer mit anderen Themen. Man muss
sich kontinuierlich weiter vorbereiten. Die bewaffneten Gruppen greifen ja auch wei-
teran. Ich gebe dir noch ein Beispiel. Eine Sache der Gemeinde, die mir sehr gut gefillt,
istdie Sache mitder Erinnerung.Ja? Die Gemeinde..., in den Workshops sagten wir zum
Beispiel den Weisenkindern..., naja wir fihlten uns verpflichtet ihnen zu sagen, wer ih-
re Vater oder ihre Miitter ermordet hat. Warum? Nicht mit dem Ziel, dass sie Rachege-
fithle entwickelten, sondern damit ihnen das Warum klar wird und sie wissen, wo sie
sich befinden. Ja? Weil, wir hatten hier zum Beispiel Weisenkinder, da wurde der Va-
ter von Paramilitars und die Mutter von der Guerilla ermordet. Also sagte man ihnen:
,Schau, deinen Vater haben die Paramilitiars aus dem und dem Grund getotet. Also sag-
ten sie: ,Na gut, dann gehe ich zur Guerilla Aber wenn man ihnen sagte: ,Nein, einen
Moment, deine Mutter hat die Guerilla aus dem und dem Grund ermordet. Dann sag-
ten sie: ,Gut, ich gehe weder zu den Paramilitirs noch zu der Guerilla, ich bleibe hier:
Das meinen wir mit Erinnerung. Es geht nicht um Rachegefiihle, sondern um Klarheit
zu schaffen. Und so sagten viele: ,Das Einzige wofir es sich zu kimpfen lohnt, ist das
hier: Und ja man erzihlte ihnen alles: ,Schau, auch das Militar hilft den Paramilitars’
und fing an, ihnen die Situation zu erklaren, wo sie herkommen und alles. So lernen
die Jugendliche ihre Realitit kennen und sagen: ,Hier ist der einzige Ausweg sich als
Cemeinde zu organisieren und unser Land zu verteidigen. Und das hat den Prozess
der Gemeinde gestarkt. Aber das passierte nicht nur in irgendwelchen Hiitten, son-
dern wir machten Workshops auf den Feldern, wo die Leute gerade arbeiteten. Dort
gingen wir hin und redeten mitihnen. Da ging es darum, warum man das Land achten

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

sollte und so. Manchmal machten wir auch Simulationen, so, als ob wir auf bewaffne-
te Gruppen treffen wiirden und so. Da kamen wir enorm voran, aber in letzter Zeit ist
das ein bisschen eingeschlafen. Das ist ein Thema, das ich haufig anspreche. Ich hab
es dem Internen Rat gesagt: Wir diirfen nicht zulassen, dass das Komitee der Bildung
aufhort Die Gegner greifen uns ja auch weiter an. Die Paramilitars sagen dir stindig:
,Komm mit uns. Schau, du bist gut. Komm mit, wir geben dir 500.000 Pesos im Mo-
nat’ Der Staat sagt: ,Komm her, leiste deinen Dienst als Bauern-Soldat. Komm. Und
am Ende, wenn du nicht irgendjemanden hast, der dir sagt, wie die Sache lauft, dann
gehst du zu irgendeiner Seite; womoglich zu der, die dir am nachsten liegt, oder die
dich am besten bezahlt. Stell dir vor, die ganzen Jugendlichen. Also, ich klebe die gan-
ze Zeit an den Jugendlichen und am Internen Rat, schaut, wir miissen dieses Komitee
der Bildung starken, die Inhalte an die Leute bringen. Klar, manchmal ist das langwei-
lig, aber man muss es kontinuierlich machen, denn die bewaffneten Gruppen werden
auch nicht miide uns anzugreifen. (R.A., 14.09.2013, San José de Apartadd — La Unién)

Neben der von R.A. geschilderten anhaltenden Notwendigkeit, die eigenen Mitglieder
zu schulen, musste die Idee der Friedensgemeinde aber auch den bewaffneten Akteuren
kommuniziert und mussten diese davon iiberzeugt werden. Dass dies nicht so einfach
sein wiirde, wurde in der Kommunikation mit den staatlichen Behérden schnell klar,
die, wie bereits erwihnt, ganz eigene Vorstellungen von neutralen Zonen hatten und die
Friedensgemeinde fiir ihre eigenen Interessen einzubinden versuchten. Diese Versuche
greift auch die Biuerin M.B. in ihrer Erzihlung der Namensgebung auf, die der oben
erwihnten Version von Teéfilo Visquez etwas widerspricht:

Das CINEP war fiir den Vorschlag der neutralen Gemeinden. Aber wir dnderten den
Namen von neutraler Gemeinde zu Friedensgemeinde. Warum? Auf Grund der Aus-
sagen von Alvaro Uribe Vélez, der zu dem Zeitpunkt Gouverneur von Antioquia war.
Er sagte: ,Sehr gut diese neutralen Zonen, denn da kann die Gemeinde aktiv mit den
Offentlichen Streitkriften zusammenarbeiten. Also, er hat gewollt, dass wir eine Ge-
meinde werden, die aktiv mit der17. Brigade zusammenarbeitet. Das akzeptierten wir
nicht und werden wir auch nie akzeptieren, denn das bedeutet mit den Tatern zusam-
men zu arbeiten. Also in demselben Moment mussten wir den Namen von neutraler
Gemeinde zu Friedensgemeinde wechseln. (M.B., 17.03.2008, San José de Apartadd)

Die Di6zese von Apartad6 iitbernahm die Aufgabe, den bewaffneten Akteuren diese Idee
zu kommunizieren, und obwohl deren Antworten auf diesen Vorschlag bis in die Gegen-
wart ambivalent sind, warteten die Bewohner_innen zunichst ein positives Zeichen der
bewaffneten Gruppen ab, bevor sie sich offiziell zu einer Friedensgemeinde erklirten,
wie mir der Bauer J.E. erzihlte:

Als wir begannen einen Vorschlag auszuarbeiten, dachten wir dariiber nach, wie wir
das, was die Bauern in dem Moment dachten, den bewaffneten Akteuren verstindlich
machen kénnten. Wir kamen zu dem Schluss, dass das die katholische Kirche tiberneh-
men muss. Wir arbeiteten gemeinsam fiir sechs, sieben Monate an diesem Vorschlag
und die Kirche in Person des Bischof Monsefior Isafas Duarte Cancino, der Bischof der
Diozese von Apartad6 war, vermittelte das. Im Jahr1997 liefen sie uns durch die katho-
lische Kirche wissen, dass sie sich verpflichten wiirden uns zu respektieren und dass sie

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—

163


https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

den Vorschlag der Bauern, neutral gegeniiber dem Konflikt zu sein, akzeptierten. Das
war der Moment, in dem wir den Schritt machten, die Deklaration am 23. Marz unter
der Anwesenheit verschiedener Organisationen, staatlicher aber auch internationaler
Organisationen sowie der Kirche, zu unterschreiben. Da war sogar eine Person des eu-
ropdischen Parlaments, der Organisation Amerikanischer Staaten, da war die Didzese
von Apartado, die Biirgermeisterin Gloria Cuartas, da war das CINEP, Justicia y Paz, Pax
Christi und noch einige andere Organisationen. (J.E., 20.03.2008, San José de Apart-
adé)

Auch an diesem Auszug zeigt sich nochmals, dass bei der Umsetzung der Idee ei-
ner Friedensgemeinde den beteiligten Organisationen unterschiedliche Aufgaben zuka-
men, die von den Bewohner,_innen des Dorfes San José de Apartadds allein nur schwer-
lich hitten realisiert werden kénnen.

Am 23. Mirz 1997 unterschrieben 650 Bewohner_innen des Dorfes San José de Apart-
adé in einem 6ffentlichen Akt und unter der Anwesenheit der von J.E. erwihnten Or-
ganisationen eine offentliche Deklaration. Laut dieser besteht die Friedensgemeinde
aus zivilen, nicht-kimpfenden, biuerlichen Bewohner_innen der Zone, die sich dazu
verpflichten, weder direkt noch indirekt an bewaffneten Auseinandersetzungen teilzu-
nehmen; keine Waffen, Munitionen und explosives Material zu besitzen oder aufzu-
bewahren; keinem bewaffneten Akteur logistische Unterstiitzung zukommen zu lassen
und keinen bewaffneten Akteur um die Vermittlung bei internen, familiiren oder per-
sonlichen Konflikten zu bitten. Die Deklaration erzeugte viel Aufmerksambkeit in der
Region und fithrte u.a. dazu, dass in den darauffolgenden Monaten eine Reihe weiterer
Bewohner innen der Gemeinde beitraten.®

Eine der Personen, die wenige Wochen nach der Griindung der Friedensgemeinde
zu dieser stiefy, war die Biuerin A.U. — die Witwe Alberto Yepes —, deren Geschichte
ich bereits im Kapitel 2.3 zu erzihlen begann und die hier weitererzihlt werden soll.
Thre Schilderung gibt einen Eindruck von der Situation und den Herausforderungen
der ersten Wochen nach der Deklaration der Friedensgemeinde. A.U. erinnerte ihre
Begegnung mit der Gemeinde wie folgt:

Ich kam ein, zwei Monate, nachdem sich die Gemeinde gegriindet hatte. Ich kannte
die Friedensgemeinde nicht. Na gut, ich habe im Radio gehort, dass dort eine Deklara-
tion unterschrieben wurde, aber ich schenkte dem nicht viel Aufmerksamkeit. Als ich
kam, gab es sie schon. Das erste, was Don Eduar tat, denn da war er schon da, er ist
schon seit dieser Zeit mit uns, obwohl er nicht von hier ist, ich weif nicht mal woher
er ist, er sagte mir: ,Das erste, was du machen musst, ist nach Apartadé fahren und
dich als Vertriebene registrieren lassen, zum Roten Kreuz gehen und alles erzédhlen,
was passiert ist. Also ging ich zum Roten Kreuz und erzahlte alles, was mir passiert ist.
Sie sagten mir, dass sie mir den Transport zu meiner Familie bezahlen kénnten, aber
ich antwortete denen vom Roten Kreuz: ,Nein, ich denke nochmal dariiber nach, denn
die Option mit der Gemeinde gefallt mir und ich werde mir das mal anschauen. Wenn
es mir gefillt, bleibe ich. Und wenn es mir nicht gefillt, sage ich nochmal Bescheid:

8 Die Mitgliederzahl der Friedensgemeinde schwankt im Laufe ihrer Entwicklung relativ stark, die
Grinde dafiir werden im Kapitel 3.3 erldutert.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

Und dann ging ich wieder zur Gemeinde und blieb. Es begannen Schulungen stattzu-
finden, fast jeden Tag. Schulungen fiir Kinder und Erwachsene. Die Situation war sehr
schwierig. Wir kochten in einem Topf fiir alle und es gab nur Linsen mit Salz. Der ein-
zige, der Essen bringen konnte war der Pater und das wenige, was er brachte waren
Linsen. Er konnte nicht viele Sachen mitbringen, weil es eine Blockade auf dem Weg
gab. Sie lieRen nichts hoch, nicht mal Trinkwasser, absolut nichts. Sie machten einen
riesigen Topf voll fir alle, es war furchtbar. Das war etwas, woran ich nicht gewohnt
war. Na gut, ich gewdhnte mich dran. Nach einer Zeit bekam die Gemeinde Gelder, ich
weifd nicht woher, ich nehme an aus dem Ausland. Also kauften sie Werkzeuge und
gaben uns auch Essen. Denn da war es schon nicht mehr ein Topf fiir alle, sondern je-
der bekam ein paar Nahrungsmittel. Das Rote Kreuz brachte uns auch eine Zeit lang
Essen, aber nur eine Zeit lang. Eine Option war in Gruppen zu arbeiten, Gruppen von
drei, vier Personen, mindestens drei. Wir begannen damit, Garten zu pflanzen, aber
das funktionierte nicht mit den Garten. Keiner weif? warum, aber die funktionierten
nicht. Sie gediehen nicht. Also sagte ich den Frauen: ,Bisher mussten wir nie auf dem
Feld arbeiten, nun ist es die einzige Option. Wir miissen auf dem Feld arbeiten, wir
missen Essen sden. Der Pfarrer wird uns nicht das ganze Leben Linsen bringen. Wir
miissen arbeiten, denn wenn wir nicht arbeiten und das Rote Kreuz uns kein Essen
mehr bringt, dann werden wir Probleme haben. Also besser wir arbeiten, und wenn
das Rote Kreuz kein Essen mehr bringt, werden wir Mais haben, werden wir Bohnen
haben, werden wir alles haben. Und so machten wir es. Alle Arbeitsgruppen sollten
einen Koordinator haben, jede Gruppe sollte einen wéhlen. Den Internen Rat gab es
schon, als ich hinzustie?, man hatte sogar schon jemanden getétet, den Herrn Tabar-
quino. Ich kannte ihn nicht, denn als ich hinzukam, hatten sie ihn bereits getotet. Er
war nicht lange da gewesen. Deshalb wollte auch niemand so recht: ,Nein, ich kann
nicht die Rolle des Koordinators iibernehmen’, die andere auch nicht. ,Also gut’, sagte
ich, ,ich koordiniere, wenn ihr einverstanden seid’. Und so begannen wir zu arbeiten.
(A.U.,18.03.2008, San José de Apartadd)

In ihren geschilderten Eindriicken aus den ersten Monaten nach ihrer Griindung, be-
nennt die Biuerin A.U. nicht nur bereits einige Aspekte der internen Struktur und Or-
ganisation der Friedensgemeinde, die ich im folgenden Kapitel 3.2 erliutern mdochte.
Sie verweist daneben auch auf das durchaus hiufiger beschriebene Potential gewaltsa-
mer Konfliktdynamiken bestehende Genderrollen zu verindern und neu zu definieren
(vgl. bspw. Utas 2005). Mit dem Hinweis auf den Mord an Francisco Tabarquino deutet
sie dariiber hinaus an, dass die bewaffneten Gruppen den Vorschlag der Biuer_innen
nicht in der Weise respektieren sollten, wie diese sich das erhofft hatten, was ich ins-
besondere im Kapitel 3.3 ausfithren werde.

Den Entstehungsprozess der Friedensgemeinde zusammenfassend, lisst sich
Folgendes festhalten: Ihre Grilndung war keine isolierte Reaktion einzelner Kleinbiu-
er_innen auf die Eskalation der Gewalt im Uraba Mitte der 1990er Jahre. Sie vollzog sich
im Kontext einer ,Internationalisierung des Gewaltkonfliktes' (Garcia und Aramburo
Siegert 2011, 415), die die Bewohner_innen der Serrania de Abibe mit einer Reihe
von (inter-)nationalen, humanitiren und befreiungstheologisch inspirierten Nicht-
Regierungsorganisationen in Kontakt brachte. Mit diesen Organisationen wurden den

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—

165


https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Bewohner_innen der Region Konzepte der Menschenrechte und des Humanitiren
Volkerrechts zuginglich gemacht, die einerseits neue Interpretationen und Lesarten
der Gewalt erlaubten und andererseits neue Handlungsméglichkeiten fiir die Bewoh-
ner_innen erdffneten: Aus den Verfolgten von politischer Gewalt wurden Zivilpersonen
in einem internen bewaffneten Konflikt. In einem Aushandlungsprozess zwischen
diesen Organisationen und den Bewohner_innen, der getragen war von dem Wunsch
der Kleinbiuer_innen, die Zone nicht verlassen zu miissen, wurde das Konzept der
Friedensgemeinde entwickelt. Das Konzept ist ein kollektives Produkt der an der
Aushandlung beteiligten Akteure und der in jene eingegangenen Ideen. Durch die
Unterstiitzung einzelner Personen wie durch Eduar Lanchero sowie durch einen kon-
sequenten Bildungsprozess ihrer angehenden Mitglieder haben die Bewohner_innen
San José de Apartadds dieses Konzept in organisatorische Strukturen und Funktionen
tiberfiihrt, die ich im folgenden Abschnitt vorstellen werde.

3.2. Interne Organisation: ,Es geht nur zusammen’

Das Militar, also sie selbst sagen, dass sie hier sind, um der Zivilbevélkerung Sicher-
heit zu geben. Die Guerilla hat merkwiirdige Griinde. Sie sagen, sie seien Bauern und
das sei hier von ihnen und von allen Bauern. Das wiirden sie nicht aufgeben. Und die
Paramilitars verteidigen die Interessen..., man weif nicht mal so genau von wem, von
grofRen, multinationalen Unternehmen? Ja, der Konflikt verroht immer mehr und das
fihrtdazu, dass die Bauernschaftsich noch besser organisieren muss. Ja, wenn es mehr
Cefechte und so gibt, dann miissen die Bauern zusammenriicken, um dem entgegen-
treten und sich den Angriffen widersetzen zu kénnen. Denn wenn sie dich orientie-
rungslos antreffen, toten sie dich aus irgendeinem Grund. Die Guerilla bringt dich um
mitdem Argument, du seist Informant der Paramilitars gewesen, oder die Paramilitirs
bringen dich um und sagen, du warst Guerillero. Und so [6schen sie noch die ganze Be-
volkerung aus.

(R.A.,14.09.2013, San José de Apartadé — La Unidn)

In diesem Unterkapitel méchte ich einige Aspekte der formalen Organisation und Funk-
tion der Friedensgemeinde vorstellen, wobei ich insbesondere auf ihre politischen Gre-
mien, ihre 6konomische Organisation und ihre internen Regeln eingehen werde. Wie
bei allen Organisationen existieren auch in der Friedensgemeinde normative Vorstel-
lungen davon, wie diese funktionieren sollte. Diese Vorstellungen sind in diversen De-
klarationen, Statuten und Regelwerken festgehalten. Davon abgesehen gibt es eine Pra-
xis, in der diese Normen durchaus abweichend und kreativ ausgelegt werden. Charak-
teristisch fiir die Organisation der Friedensgemeinde ist ihre Flexibilitit, die es ihren
Mitgliedern erlaubt, Strukturen, Funktionen und Praktiken an sich verindernde aktu-
elle Situationen in der Region sowie an die Kapazititen, Schwerpunkte und Herausfor-
derungen der Gemeindemitglieder anzupassen. Ich werde im Folgenden die Normen
vorstellen und von diesen abweichende Praktiken bei Aspekten einflief}en lassen, die
mir bekannt sind.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-011 - am 14.02.2026, 19:09:54. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452745-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

