
Rezensionen 639

legentlich hätte man sich mehr Klarheit in strittigen
Fragen gewünscht, selbst wenn es nur die Aussage ge-
wesen wäre, dass ein Sachverhalt noch immer strittig
ist. Zudem fallen kleine Nachlässigkeiten auf: James
George Frazer, um nur einige Beispiele zu nennen,
darf man vielleicht als Vorbild, nicht jedoch als “Leh-
rer” von Bronislaw Malinowski bezeichnen (39). Dass
“Trommeln . . . für die Divination in afroamerikanischen
Religionen sehr wichtig sind” (164), weil sie nämlich
die Geister (Vodou) oder Gottheiten (Santerı́a) herbei-
rufen, die von ihren Anhängern Besitz ergreifen und
sich durch diese artikulieren, ist nicht falsch, weckt
aber den falschen Eindruck, dies sei “die wichtigste
Divinationstechnik” (142). Tatsächlich aber sind das
Kaurischneckenorakel, Kartenlegen oder die Divination
mit Palmnüssen oder Orakelkette ebenfalls wichtig, und
es gibt durchaus Meinungsverschiedenheiten darüber,
welches die wichtigste Divinationstechnik ist. Auch die
“kubanische Santerı́a” als Beispiel für die zunehmende
Verbreitung afrokaribischer Religionen durch das In-
ternet zu erwähnen (185), kann falsche Spuren legen.
Von den Santerı́a-Priestern in Kuba haben nur wenige
Zugang zum Internet und noch weniger eine eigene
Webseite, und jene, die es gibt, gehören mehrheitlich
Priestern, die in Miami, New York, Caracas, Mexiko
oder Madrid leben.

Aber dies ändert nichts daran, dass Bettina E.
Schmidts “Einführung” eine wertvolle Bereicherung
darstellt und die Bedeutung der Religionsethnologie
in neuer Weise unterstreicht. Neben dem hilfreichen
Glossar und einem Index ist die Bibliographie selbst
eine gut sortierte Literaturauswahl von klassischen und
aktuellen Schriften. Es hat über 20 Jahre gedauert, bis
eine neue deutschsprachige Einführung in die Religi-
onsethnologie verfasst wurde. Bettina E. Schmidt hat
gezeigt, dass sich in dieser Zeit viel Neues getan hat
und dass noch viel Neues zu tun bleibt.

Lioba Rossbach de Olmos

Schmidt-Lauber, Brigitta (Hrsg.): Ethnizität und
Migration. Einführung in Wissenschaft und Arbeitsfel-
der. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2007. 319 pp. ISBN
978-3-496-02797-3. Preis: € 29.90

Die vorliegende Einführung ist sowohl disziplinär
als auch geographisch fokussiert, die versammelten Bei-
träge stammen mit wenigen Ausnahmen aus der Fe-
der von Volks- und Völkerkundlern und konzentrie-
ren sich auf den europäischen Raum mit Schwerpunkt
Deutschland. Das Themenfeld Ethnizität und Migrati-
on wird dabei aus drei unterschiedlichen Perspektiven
beleuchtet: einer eher theoretischen (Teil 1: “Theorien
und Zugänge”), einer forschungs- (Teil 2: “Alltagspra-
xen und Manifestationen”) und einer praxisorientierten
(Teil 3: “Aufgaben und Praxisfelder”). Im Zentrum der
Betrachtung stehen sowohl Aspekte von Integration und
Ausgrenzung als auch die komplexe Verschränkung von
Wissenschaft und Politik. Um Integration und Ausgren-
zung geht es dabei gleich auf zwei Ebenen – nämlich
sowohl im Verhältnis der Migranten zur deutschen Auf-

nahmegesellschaft als auch im Verhältnis des Themas
Migration zum Kanon der deutschsprachigen “Ethno-
wissenschaften”, wie Volks- und Völkerkunde in die-
sem Band durchaus in einem Atemzug genannt wer-
den. Schließlich ist es nicht ohne Ironie, dass, worauf
die Herausgeberin des Bandes Brigitta Schmidt-Lauber
in ihrer gelungenen Einführung hinweist, eine bewuss-
te gesellschaftspolitische Auseinandersetzung mit der
Einwanderung zu einem Zeitpunkt einsetzt, als bereits
die dritte Generation der einstmals Eingewanderten in
Deutschland lebt. Nichtsdestotrotz werden Fragen von
Migration und Ethnizität im öffentlichen Bewusstsein
zumeist als “Problem” wahrgenommen. Eine Facette
dieses “Problembewusstseins” zeigt Dorle Dracklé an-
hand des Themas Medien und Migration, das – auch
in der Forschung – häufig auf die Frage nach dem Ver-
bindenden bzw. Trennenden der Medien zugespitzt wird.
Dahinter steht die ausgesprochene oder unausgesproche-
ne Vermutung, dass Migranten in den Einwanderungsge-
sellschaften nur dann gut integriert sind, wenn sie auch
die vorhandenen Medien des Landes nutzen, in dem
sie wohnen, und auf diejenigen ihrer Herkunftsländer
verzichten.

Lange hat es aber auch gedauert, bis das Thema
Migration und Ethnizität im Zentrum der beiden Fächer
Volks- und Völkerkunde angekommen ist (wie man die
äußerst begrüßenswerte Veröffentlichung in dem Ver-
lag für ethnowissenschaft-spezifische Einführungen in
Deutschland wohl auffassen darf). Vielleicht eröffnet
sich aber auch gerade auf diesem Gebiet die Chan-
ce, dass sich die beiden – längst nicht immer auf
gutem Fuße miteinander stehenden – Fachtraditionen
wieder näher kommen. Dass die sozial- und kulturwis-
senschaftliche Beschäftigung mit den entsprechenden
Phänomenen außerhalb Deutschlands eine bis an den
Anfang des 20. Jahrhunderts zurückreichende Tradition
hat, zeichnen die Beiträge von Margit Feischmidt zum
Ethnizitätsbegriff und Tsypylma Darieva zur Geschichte
der Migrationsforschung nach.

Die Verschränkung von Wissenschaft und Politik
spiegelt sich in den Beiträgen des vorliegenden Bandes
ebenfalls in doppelter Weise: Einerseits in der Thema-
tisierung von sowohl historischer (Klaus J. Bade) als
auch aktueller staatlicher Zuwanderungspolitik (Jochen
Oltmer) sowie der ethnisierenden bzw. kulturalisieren-
den Praxis der Aufnahmegesellschaft – wie sie etwa
Gisela Welz am Beispiel multikultureller Paraden und
Festivals thematisiert – angesichts derer die Migran-
ten adäquate Strategien entwickeln müssen. Dies kann
bedeuten, wie Regina Römhild zeigt, dass Migranten
aus Osteuropa etwa mit Pendelmigrationsstrategien auf
begrenzte Aufenthaltsgenehmigungen reagieren oder, im
Falle der von Sabine Hess geschilderten Strategien der
Selbstethnisierung von Migranten, gezielt Nischen im
“Markt” der Kulturen besetzen, auf dem vor allem das
“Authentische” in den Spielarten der Weltmusik oder in
den gastronomischen Beiträgen der fremden Kulturen
goutiert wird.

Wissenschaft und Politik sind aber auch auf andere
Weise eng aneinander gekoppelt, wie Schmidt-Lauber

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-639 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-639


640 Rezensionen

anhand der Begriffe vom “Kampf der Kulturen” (Hun-
tington) und den so genannten “Parallelgesellschaften”
(Heitmeyer) veranschaulicht, die – aus wissenschaftli-
chen Kontexten stammend – in der politischen Debatte
bereitwillig aufgegriffen worden sind. Hier ist das Ver-
antwortungsbewusstsein der betroffenen Wissenschaft-
ler gefragt und jenes der Volks- und Völkerkundler
– als “Experten für Kulturen” par excellence – in
besonderem Maße. Wie “politisch” wissenschaftliche
Begriffe – allem voran der von Kultur – sind, ist
ebenfalls ein Thema, dass die Mehrzahl der Beiträge
mehr oder weniger reflektiert durchzieht. Hervorzuhe-
ben ist hier besonders der Beitrag von Martin Sökefeld,
der weniger eine Definition der Konzepte “Ethnizität”,
“Rasse”, “Kultur”, “Minderheit” liefert, als vielmehr
eine luzide Analyse ihres Gebrauchs. Die Problema-
tik dieser Begriffe liegt vor allem darin, dass sie sich
permanent im Spannungsfeld zwischen Essentialismus
und Konstruktivismus bzw. Alltagsverständnis und Wis-
senschaft bewegen. Dabei scheitern die Sozial- bzw.
Kulturwissenschaften bislang nicht nur daran, ein nicht
essentialisierendes Verständnis ihrer Konzepte in außer-
wissenschaftlichen Diskursen durchzusetzen, sie tragen
mit ihren Arbeiten häufig sogar zu einer Ausgrenzung
legitimierenden Kategorisierung von Gruppen bei. Dies
führt Sökefeld vor allem auf ihre mangelnde Selbst-
aufklärung zurück, die einer “doppelten Hermeneutik”
(Giddens) zum Opfer fällt, d. h. Begriffe werden be-
nutzt, um zu interpretieren, unterliegen aber gleichzei-
tig selbst der Interpretation. Ethnologisch gesprochen
sind “emische” und “etische” Begriffe eben nicht sau-
ber voneinander zu trennen, sondern gehen ineinander
über, so dass auch die wissenschaftliche Begriffsbildung
nicht unabhängig von gesellschaftlichen und politischen
Zusammenhängen agieren kann. Ihren Anspruch kann
sie aber nur dann aufrechterhalten, wenn sie den ge-
sellschaftlichen und politischen Gebrauch von Begriffen
reflektiert und diese entsprechend kontextualisiert.

Mit Prozessen der Globalisierung, die ja immer wie-
der als Hintergrund gegenwärtiger Migrationen aufge-
spannt werden, setzt sich der Text des schwedischen
Ethnologen Ulf Hannerz auseinander, ein verdienstvol-
lerweise ins Deutsche übersetzte Kapitel seiner “Trans-
national Connections” von 1996. Indem er das Verhält-
nis zwischen dem Globalen und dem Lokalen analysiert,
holt Hannerz Ersteres aus dem Bereich überbordender
Deterritorialisierungsphantasien wieder auf den Boden
empirisch gestützter Tatsachen zurück und demystifiziert
die geographische Verwurzelung des Letzteren, indem er
es mit einer Unmittelbarkeit der sinnlichen Erfahrung in
Verbindung bringt, die nicht notwendigerweise an einen
einzigen Ort gebunden ist.

Zwei Einwände seien gegen dieses informative und
anregende Buch vorgebracht: Der erste betrifft die He-
terogenität der einzelnen Beiträge, mit ihrer sich teils
parallel verlaufenden, teils widersprechenden Argumen-
tation. Gegen dieses Bestehen lassen “der Pluralität von
Haltungen und Lesarten” (Schmidt-Lauber) ist an sich
nichts einzuwenden, eine entsprechende Rahmung aber,
die die einzelnen Positionen dezidiert ins Verhältnis

setzte, würde den Zugang für Studierende und Inter-
essierte, an die sich diese Einführung hauptsächlich
wendet, sicherlich erleichtern. Hinzu kommt, dass eine
deutlicher ausgeprägte Aufgabenteilung zwischen den
eher theoretisch-abstrakten und den mehr praktisch-
forschungsbezogenen Beiträgen die Stärken letzterer
deutlicher zum Tragen gekommen lassen hätte. So über-
zeugen beispielsweise die Beiträge von Römhild und
Hess vor allem durch ihre ethnographische Grundle-
gung, die die Theoreme der Globalisierung und der
Transnationalität mit empirisch gewonnenen Erkennt-
nisgewinnen versieht. Gerne hätte man mehr gelesen
über jene Migranten nicht nur aus Lateinamerika, die
angesichts des grassierenden Salsafiebers auf deutschem
Boden die Option einer “Latino”-Identität für sich entde-
cken, oder die Migrationsstrategien einer slowakischen
jungen Frau zwischen au pair und Studium, der dazu
nötige Platz aber wird jeweils durch den obligatorischen
einleitenden Bezug zur Transnationalen Migrationsfor-
schung bzw. zur Problematisierung essentialisierender
Kulturbegriffe verbraucht.

Der zweite Einwand richtet sich gegen die letzt-
lich nicht konsequente Positionierung hinsichtlich des
Kulturbegriffs der Ethnowissenschaften. Während sich
die überwiegende Zahl der Beiträge gegen einen es-
sentialisierenden Kulturbegriff richtet, vertritt Alois
Moosmüller in seinem Beitrag über interkulturelle Kom-
munikation genau diesen. Zudem spricht er im Na-
men einer angewandten Wissenschaft, die sich mit
der Steuerung und Gestaltung interkulturellen Handelns
beschäftigt – ein Feld, um das die meisten Ethnowis-
senschaftler wohl eher einen Bogen machen. Interessan-
terweise greift Moosmüller die allfälligen Kritikpunkte
(statischer Kulturbegriff, problematischer Anwendungs-
bezug) selbst auf, ohne sie allerdings zu entkräften. Die-
se Problematik durchzieht dann auch den ganzen letzten
Abschnitt des Bandes, der Einblicke in volks- bzw.
völkerkundliche Arbeitsfelder außerhalb der Universität
gewährt, darunter die Sozial- und Gesundheitsarbeit
(Karin Vorhoff, Charlotte Uzarewicz), den Bildungs-
bereich (Christine Tuschinsky, Elke Bosse), Staat und
Kommunen (Dieter Kramer) sowie die Arbeit als Ge-
richtsgutachter (Christian Giordano). So verdienstvoll
die (üblicherweise eher vernachlässigte) Einbeziehung
der beruflichen Perspektive für angehende Volks- und
Völkerkundler auch ist, so problematisch erweisen sich
diese eher impressionistischen Ausflüge allerdings bei
näherem Hinsehen. Dies vor allem aus zwei Grün-
den: zum einen wird auch in diesen Arbeitsfeldern ein
essentialisierender Kulturbegriff zugrunde gelegt; zum
anderen dürften sich die genannten Praxisfelder dem
Universitätsabsolventen nicht ohne weiteres erschließen,
verlangen sie doch jeweils nach einer zweiten – be-
rufspraktischen – Qualifikation. Sinnvoller – gerade im
Kontext einer Einführung – wäre ein gezieltes Auf-
greifen des Dilemmas, dass Ethnowissenschaftler in der
Öffentlichkeit bzw. anwendungsorientierten Kontexten
als Fachmenschen für einen Kulturbegriff gefragt sind,
den sie selbst händeringend zu verabschieden suchen.

Andreas Ackermann

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-639 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-639

