
Sagen oder zeigen?

Zur Dramaturgie der Verfremdung bei Marx

Peggy H. Breitenstein

Wäre dieser Text ein Hypertext, so befände sich an dieser Stelle ein Link, mit dem

sich das Browserfenster öffnen ließe, in dem ein Ausschnitt aus Fritz Langs Me-

tropolis zu sehen wäre. Vor dem Auge erschiene folgende Szene, die nun – da dies

leider kein Hypertext ist – lediglich erinnert oder imaginiert werden kann: … ein

gigantischer Maschinenraum, darinnen Arbeiter, die sich im rasanten Takt der Maschinen

hin und her bewegen, automatisch, als seien sie deren Anhängsel. Dieser Maschinenraum ist

gleichsam dasHerz der gigantischen Stadt »Metropolis«, versorgt sie mit Energie und lebens-

notwendigen Verbrauchsgüter; er befindet sich zwischen einem oberirdischen und einem un-

terirdischen Bereich der Stadt, auf die verteilt zwei Klassen leben: Eine Oberklasse schwelgt

in verschwenderischem Luxus; die Jugend genießt das Leben im Lichte, feiert im »Klub der

Söhne«, in paradiesischen »Ewigen Gärten« und Vergnügungstempeln rauschhafte Feste. In

scharfemKontrast dazu vegetiert dieUnterklasse der Arbeiter inWohnsilos tief unter der Erde,

wohin sie nach überanstrengendem Tagewerk vollkommen erschöpft, aber militärisch diszi-

pliniert zurückströmen. Alleinherrscher der Stadt ist der kühl kalkulierende, erfolgreiche Joh

Fredersen, dessen einziger Sohn, Freder Fredersen, zugleich Gegenstück des Vaters, Rebell und

Hauptfigur der Handlung ist.

Der Betriebsablauf gerät plötzlich unerwartet ins Stocken, als ein Arbeiter an einem der

Kühlaggregate erschöpft zusammenbricht, sich daraufhin die Anlage erhitzt und Teile explo-

dieren. Zufälliger Zeuge dieses Unfalls ist Freder, der eigentlich auf der Suche nachMaria ist,

einer Frau aus der Unterstadt, in die er sich bei deren eigentlich verbotenem Besuch in den

ewigen Gärten verliebt hat. Er wird bei diesem Unfall leicht verletzt und sieht nun im Fie-

berwahn, wie sich die Maschine zu einem riesigen, menschenverzehrenden und als »Moloch«

bezeichneten Ungeheuer wandelt, in dessen aufgerissenen Schlund gefesselte, erschöpften Ar-

beiter getrieben werden, bevor sich der Moloch wieder in eine scheinbar harmlose Maschine

verwandelt und an die Stelle der verunglückten Arbeiter ausgeruhte, gesunde getreten sind.

Einige Leser:innen entsinnen sich dieser Szene sicherlich und vielleicht auch

ihrer Einbettung im gesamten Film, dessen Urfassung Fritz Lang 1927 in Berlin

präsentierte. Eventuell erinnern sie sich auch, dass Metropolis in die Geschichte

eingegangen ist zunächst nicht als künstlerisch wertvolles Dokument des expres-

sionistischen Stummfilms oder als frühe Science Fiction, sondern als erster gro-

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


204 Peggy H. Breitenstein

ßer Flop der deutschen Filmindustrie: als Investition, die zunächst Millionen von

Reichsmark verschlang, dann jedoch bei Publikum und Kritikern gnadenlos durch-

fiel und die UFA damit an den Rand des Ruins brachte. Die Presse brandmarkte ihn

nahezu einmütig als »entsetzlich«, »albern«, »verkitscht«, alsmit »Gefühlsphrasen«

überladenes Monumental-Epos.1 Thomas Theodor Heine benannte und bebilderte

die Schwächen des Films im Januar 1927 im Simplicissimus bissig wie folgt: »Nimm

zehn Tonnen Grausen, gieße ein Zehntel Sentimentalität darüber, koche es mit so-

zialem Empfinden auf und würze es mit Mystik nach Bedarf, verrühre das Ganze

mit Mark (sieben Millionen) und du erhältst einen prima Kolossalfilm.«2

Nach diesemmissglückten Start verwundert es wenig, dassMetropolis zunächst

aus dem kulturellen Gedächtnis verschwand, um dann erst in den 1970er, vor allem

1980er Jahren wieder entdeckt und seitdem der kulturindustriellen Verwertungs-

logik unterworfen, gefeiert und gehypt zu werden.3 Erstaunlich ist allerdings, dass

der Film inzwischen regelmäßig mit der Kapitalismuskritik von Karl Marx in Ver-

bindung gebracht wird: Metropolis – so etwa wird tatsächlich behauptet – bediene

sich oder entspräche der Bildsprache im Kapital.4

Diese Einordnung allerdings – und dies allein ist der Grund dafür, eine Szene

dieses Films hier als ›Aufhänger‹ zu benutzen – darf als ganz und gar irreführend

angesehen werden: Ihr widersprechen allzu deutlich nicht nur explizite Aussagen,

1 Zur Rezeption siehe auch: Thomas Elsaesser:Metropolis, London: British Film Institute 2000,

S. 42ff.

2 Thomas Theodor Heine: »Simpl-Woche für Filmregisseure«, in: Simplicissimus, Jg. 41, Nr. 44

(31. Januar 1927), S. 587. Im gleichen Heft der Zeitschrift heißt es unter der Überschrift »Me-

tropolismen« ironisch: »›Metropolis‹ is ein Reinfall. Siehbänn Millionen geben die Leute für

Bauten und so aus – ufalos, wat?! – und denn haben se natürlich kein Geldmehr, umdie Kritik

zu bezahlen! Unrationelle Wirtschaft!« (Ebd., S. 586.)

3 Seit den 1980er Jahren gibt es internationale Anstrengungen, das Original zu restaurieren,

das noch in den 30er Jahren auf normale Spielfilmlänge zurechtgestutzt wurde, in der Hoff-

nung, das Publikum doch noch in die Kinos zu locken. 2001 wurde die immer noch unvoll-

ständige restaurierte Fassung als erster Film überhaupt in das Weltdokumentenerbe der

UNESCO aufgenommen und steht als solches neben u.a. der Gutenberg-Bibel, den Kinder-

undHausmärchenderGebrüderGrimmoderBeethovens 9er Symphonie. 2008wurde inBue-

nos Aires eine nahezu komplette Fassung gefunden, die bis dahin bekannten Teile des Films

ergänzt; schließlich kam es 2010 auf der Berlinale zur Aufführung der nahezu vollständigen

Fassung (vgl. Stiftung Deutsche Kinemathek (Hg.): Fritz Langs Metropolis, München: Bellevil-

le 2010; zu den Fassungen und zur Geschichte der Rekonstruktionen siehe auch: Elsaesser:

Metropolis, S. 30ff.).

4 Eva Horn: »Die doppelte Maria. Weibliche Führerschaft in Fritz Langs Metropolis«, in: Stefan

Krammer, Marion Löffler und Martin Weidinger (Hg.): Staat in Unordnung? Geschlechterper-

spektiven auf Deutschland und Österreich zwischen den Weltkriegen, Bielefeld: transcript 2012,

S. 26; Hartmut Böhme: »Das Fetischismus-Konzept von Marx und sein Kontext«, in: Volker

Gerhardt (Hg.):Marxismus. Versuch einer Bilanz,Magdeburg: Scriptum 2001, S. 289f.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 205

sondern vor allem die Eigenarten und Effekte der durch Marx im Kapital aufgebo-

tenen darstellungstechnischen Strategien und Mittel. Bei unvoreingenommener

und geduldigerer Lektüre zeigt sich, dass sich in den von ihm selbst publizierten

Schriften keine Schwarz-Weiß-Kontraste finden, die auch nur ansatzweise so sim-

plifizierend gehalten sind, wie das inMetropolis der Fall ist. Zudem hätte Marx das

Motto des Films – »Mittler zwischen Hirn und Händen muss das Herz sein«5 – in

5 Das Motto geht bekanntlich auf Thea von Harbou und ihre 1926 veröffentlichte Romanvorla-

ge zurück. Sie schreibt: »Dieses Buch ist kein Gegenwartsbild. Dieses Buch ist kein Zukunfts-

bild. Dieses Buch spielt nirgendwo. Dieses Buch dient keiner Tendenz, keiner Klasse, keiner

Partei. Dieses Buch ist ein Geschehen, das sich um eine Erkenntnis rankt: Mittler zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


206 Peggy H. Breitenstein

milder Stimmung bestenfalls als »Philisterschwärmerei«6 verspottet, wahrschein-

licher aber als romantisierende Ideologie oder reaktionären Romantizismus7 ent-

larvt. Ebenfalls dagegen spricht zudem, dass Marx insbesondere im Kapital geflis-

sentlich um eine Gelehrsamkeit bemüht war, welche nicht nur die gewöhnlicher

wissenschaftlicher Abhandlungen bei weitem übersteigt, sondern zudem gänzlich

anders in Erscheinung tritt als diese. Der erste und einzige von Marx selbst pu-

blizierte Band von Das Kapital ist bilderreich und emotional, spielt mit tradierten

emotionalen Codes bzw. den entsprechenden Zeichensystemen, aber gerade nicht

mit dem Effekt, diese zu bestätigen oder zu verstärken. In dieser Hinsicht erweist

es sich vielmehr als »grau«, wie Foucaults und Nietzsches Genealogien, mit denen

es ohnehin mehr gemein hat als mit allen (akademischen) Lehrbüchern der Politi-

schen Ökonomie zusammen.8 So ist auch verständlich, dass es eigentlich ungeeig-

net ist als politisches Programm oder Kampfschrift im üblichen Sinne. Im Kapital

wird die gesellschaftlich-ökonomischeWirklichkeit in ihrer tendenziellen Totalität

analysiert, in weiten Teilen anschaulich dargestellt und erklärt, aber es wird – sieht

Hirn und Händen muß das Herz sein. (Thea von Harbou: Metropolis. Roman, Frankfurt a.M.

u.a.: Ullstein 1984, S. 7.)

6 Dieser Spottname stammt aus der Feder Friedrich Engels’, der ihn allerdings (und ganz im

Sinne vonMarx) auf die extreme »Vergeistigung«, nicht »Emotionalisierung« Schillers bezog,

genauer dessen »Schwärmerei für unrealisierbare Ideale«, also wahrscheinlich auf dessen

Werkphase ab Mitte der 1780er Jahren, in der Schiller sein Verständnis besonders der mo-

ralphilosophischen Schriften Kants in Gedichten wie etwa »Das Ideal und das Leben« zum

Ausdruck brachte (vgl. Friedrich Engels: Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deut-

schen Philosophie, in: MEW 21, S. 281). Hier und im Folgenden werden Marx’ Werke unter An-

gabe von Band- und Seitenzahl nachgewiesen nach: Karl Marx und Friedrich Engels: Werke

[44 Bände], Berlin: Dietz Verlag 1956-2018.

7 Unter dieser Überschrift jedenfalls lässt sich Marx’ Kritik an allem (säkularen) »Offenba-

rungswissen« (so der Vorwurf gegen Proudhon) zusammenfassen, am Sentimentalen und

Romantischen überhaupt sowie an »schöngeistigen Redeblumen« und »liebesschwülem Ge-

mütstau«, wie er sie bspw. auch in sozialistischer Literatur, etwa im »pfäffischen« oder »deut-

schen Sozialismus« findet (siehe u.a. Marx: Das Elend der Philosophie. Antwort auf Proudhons

»Philosophie des Elends«. Deutsch von E. Bernstein und K. Kautsky.Mit Vorwort undNoten von Fried-

rich Engels, in: MEW 4, S. 64ff.; Marx und Engels:Manifest der Kommunistischen Partei, in: MEW

4, hier bes. S. 482ff.; ausführlich auch Engels [zus. mit Marx]: »Deutscher Sozialismus in Ver-

sen und Prosa«, in: MEW 4, S. 207ff.).

8 »Die Genealogie ist grau. Gewissenhaft und geduldig sichtet sie Dokumente, arbeitet an ver-

wischten, zerkratzten, mehrmals überschriebenen Pergamenten. […] Die Genealogie benö-

tigt […] präzises Wissen, eine Fülle angesammelten Materials und Geduld. Ihre ›Zyklopen-

Bauten‹ darf sie nicht aus den großen ›beglückenden Irrtümern‹ errichten, sondern aus ›klei-

nen unscheinbaren Wahrheiten, welche mit strenger Methode gefunden wurden‹. Sie ver-

langt also eine gewisse Besessenheit in der Gelehrsamkeit.« (Michel Foucault: »Nietzsche,

die Genealogie, die Historie«, in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ècrits Bd. IV., Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2002, S. 166.)

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 207

man von einzelnen Passagen in Vorworten v.a. zu den verschiedenen Übersetzun-

gen ab – an keiner Stelle an Gefühle der Leser:innen appelliert, vor allem nicht an

die von Martha Nussbaum sogenannten »public« bzw. »good public emotions«9,

an Mitgefühl bzw. Mitleid (compassion), an Liebe oder Solidarität. Derartige Stra-

tegien der Emotionalisierung, auf die Nussbaum zufolge politische Gemeinwesen

oder gerechte Gesellschaften nicht verzichten können, derer sich aber gerade auch

Populisten verschiedenster Couleur bedienen können, um Menschen kurzfristig

von kurzfristigen Interessen zu überzeugen, kritisierte Marx seinerzeit vielmehr

häufig und nachdrücklich.10

Es könnte erhellend sein und zugleich als Mahnung dienen, in diesem Zusam-

menhang an die Kritik des Filmkenners und -kritikers Siegfried Kracauer zu er-

innern, der in Metropolis nicht allein eine protofaschistische Ästhetik und Form-

sprache am Werk gesehen hat. Überzeugend belegt Kracauer in »Von Caligari zu

Hitler« zudem, wie nah sich kulturindustrieller Populismus und totalitäre Propa-

ganda hinsichtlich ihrer Emotionalisierungsstrategien stehen: »Tatsächlich könnte

Marias Forderung, daß das Herz zwischen Hand und Hirn vermitteln muß, ohne

weiteres von Goebbels stammen. Auch er appellierte – im Namen totalitärer Pro-

paganda – an das Herz. Auf demNürnberger Parteitag von 1934 pries er die ›Kunst‹

der Propaganda wie folgt: ›Möge die helle Flamme des Enthusiasmus niemals ver-

löschen! Diese Flamme allein gibt Helligkeit undWärme der schöpferischen Kunst

dermodernen politischen Propaganda.Den tiefsten Schichten der nationalen Seele

entsprossen, muß diese Kunst immer wieder dorthin zurückkehren und dort neue

Kräfte schöpfen. Eine auf Kanonen gestützte Macht kann gut sein, es ist jedoch

besser und angenehmer, wenn man das Herz eines Volkes erobert und es zu halten

versteht.‹«11 Nolens volens hat Lang selbst auf die Gefahr einer beliebigen Indienst-

nahme seiner spezifischen Symbiose aus Emotionalisierung und Ornamentalisie-

rung (der Massen) hingewiesen, deren Kulminationspunkt Kracauer zufolge in der

9 Martha Nussbaum: Political Emotions. Why Love Matters for Justice, Cambridge: Harvard Uni-

versity 2013, S. 200ff. Die von Nussbaum als dringlich angesehene Fragen, wie es gelingen

könne, »[to] shaping compassion and the sense of loss« and »indicating ways to rise above

bodily disgust in a spirit of delighted reciprocity« (ebd. S. 201), stellen sich Marx nicht nur

nicht: Er weist sie von sich.

10 Auch hier sei auf seine Kritik an »schöngeistigen Redeblumen« und »liebesschwülem Ge-

mütstau« verwiesen, die in scharfem Kontrast steht zu seiner Würdigung realistischer und

zynisch überzeichneter Schilderungen der Gesellschaft etwa bei Balzac, den er schätzt für

seine »tiefe Auffassung der realen Verhältnisse« (Marx: Das Kapital Bd. III, in: MEW 25, S. 49),

oder bei seinen englischen Lieblingsromanciers Dickens, Thackeray, Brontë, Gaskell, die er

dafür lobt, dass ihre »anschauliche und beredte Seiten der Welt mehr politische und sozia-

le Wahrheiten vermitteln, als alle Berufspolitiker, Publizisten und Moralisten zusammenge-

nommen« (Marx: Die englische Bourgeoisie, in: MEW 10, S. 645-649, hier S. 648).

11 Siegfried Kracauer: Von Caligari zu Hitler. Eine psychologische Geschichte des deutschen Films,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, S. 172f; siehe auch ebd., S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


208 Peggy H. Breitenstein

Schlussszene des Films erreicht ist, in der »kein Zweifel mehr [herrscht], daß die

›Neue Ordnung‹ […] von der Liebe […] zehren soll, daß sie die abgewirtschaftete

mechanische Disziplin durch totalitäre Disziplin ersetzen soll.«12 Denn – so gab

Lang in vertrautem Gespräch preis – Goebbels höchstselbst habe ihn unmittelbar

nach Hitlers Machtergreifung zu sich kommen lassen, um ihm zu verraten, »daß

er und der Führer vor vielen Jahren meinen Film METROPOLIS in einer kleinen

Stadt gesehen hätten und Hitler damals gesagt habe, daß ich die Nazifilme ma-

chen sollte.‹«13

Es scheint, als hätte Marx gerade diese Gefahr gewittert und ihr entsprechend

vorzubeugen versucht, ohne jedoch in einen einseitigen Rationalismus zurückzu-

fallen. Sein reflektierter Einsatz von Emotionen bei gleichzeitiger Kritik an Emo-

tionalisierung (und Ornamentalisierung) zeigt, dass hier kein naiver Glaube an die

Vorherrschaft der Vernunft oder überhaupt an die tradierte Dichotomie von Ver-

nunft und Gefühl Pate steht, die vielmehr selbst allzu trefflich zu den überkom-

menen ökonomischen und politischen Verhältnissen passt und sie zu verschlei-

ern vermag. Vielmehr dürfte er gegen diese Dichotomie selbst und deren impli-

zite Asymmetrie gerichtet sein. So jedenfalls wird verständlich, dass und warum

bei aller Nüchternheit das Emotionspotential des Kapitals hoch ist: Weil und inso-

fern es in ihm letztlich auch darum geht, gewohnte emotionale Codes und »Sin-

ne« – z.B. Gerechtigkeits-, Gemeinschafts-, Familiensinne etc. – zu irritieren. Die

in dezidiert analytischer, in sachlich berichtender oder auch in bilderreicher und

ironischer Sprache vorgetragenen Passagen sind offensichtlich nicht dafür geeig-

net, die üblichen »public emotions« oder andere, kurzfristigere Gefühle (Empö-

rung oder Zorn z.B.) zu evozieren und dergestalt zu verstärken. Dennoch kann

nicht geleugnet werden, dass sie sehr wohl feste Abwehrhaltungen hervorzurufen

oder auch zu bekräftigen vermögen. Diese Emotionen, die sich freilich erst nach

gründlicher Lektüre und nachhaltigem Verstehen einstellen können, sollen hier in

einer ersten Annäherung als »reflektierte« und »emanzipierte« bezeichnet werden:

Es sind Emotionen, die selbst eine Haltung fordern und formen, welche Überle-

gungsvermögen sowie Entscheidungswillen einschließt; eine Haltung, die allein

deshalb auch befähigt, die eigenen Affekte und Gefühle so zu distanzieren, dass

diese einerseits jeweils situationsangemessen geprüft und andererseits in erwei-

terter Denkungsart in Bezug auf allgemeinmenschliche Interessen reflektiert wer-

den können. Das spezifische Konzept der Haltung bzw. hexis, das hier im Hinter-

grund steht, könnte sicherlich genauer geklärt und ausbuchstabiert werden, wozu

in diesem Beitrag leider nicht genug Raum ist. Plausibel dürfte sein, als Quelle

Aristoteles zu vermuten, hexis somit als »hexis prohairetike« zu verstehen, ergänzt

12 Ebd. S. 173.

13 Ebd. S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 209

mit Bestimmungen, wie sie sich etwa in Hannah Arendts Weiterentwicklung die-

ses Konzepts ausformuliert finden, die dabei wiederumauf Elemente der politische

Philosophie Kants zurückgegriffen hat. Marx hat Kant wohl nicht intensiver stu-

diert, dafür kannte er Aristoteles umso besser und berief sich besonders auf dessen

für dieses Konzept zentrale Schriften zur Ethik und Politik immer wieder.14

Marx bietet im Kapital zudem zugleich das gesellschaftstheoretische und öko-

nomische Wissen, das als notwendige (freilich nicht hinreichende) Bedingung dafür

angesehen werden kann, eine entsprechende überlegte, entschiedene hexis auch in

Zeiten verwertungsbedingt gesteigerter Komplexität, Unübersichtlichkeit und Ir-

rationalität ausbilden und ausüben zu können. In diesem Sinne betreibt er »Selbst-

entscheidungs-aufklärung«15 und ermöglicht Leser*innen, ihre kurzfristigen, bor-

nierten eigenen Interessen zu transzendieren und sodann in erweiterter Denkungsart

zu urteilen.

Aber nicht dieses theoretische oder weiteres, in ungezählten Lektürehilfen zum

Kapital reproduziertes Wissen steht im Fokus des folgenden Beitrags, sondern die

ästhetisch-kompositorische Eigen-Art seiner Darstellungen, zumindest sofern sie da-

zu geeignet ist, eine entsprechende Haltung zu fördern, eine Haltung, die dann

zugleich auch kritisch und widerständig sein kann. Das Kapital – so die lediglich

selbst-erfahrungsbasierte, an dieser Stelle nicht weiter begründbare Intuition –

befähigt und motiviert, praktisch wirksam Kritik zu üben an sozialen Praktiken

und Verhältnissen, die mit seiner Hilfe als unrecht sowohl erkannt als auch empfun-

den als auchmit-geteilt werden können. Dass die Aufhebung bzw. Revolutionierung

derartiger Verhältnisse nicht ohne die Ausbildung einer solchen Haltung seitens

der Kritiker*innen gelingen kann, die selbst wiederum teilweise tiefgreifende Än-

derungen der eigenen »zweiten Natur«, der gewohnten, verfestigten Denk- und

14 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik II 6, 1106b36; Marx studierte die Werke Aristoteles’ be-

reits zur Zeit der Abfassung seiner Doktorarbeit intensiv (v.a. die Physik undMetaphysik, aber

auch kleinere naturwissenschaftliche Schriften: siehe MEW 40, S. 30f., 64f., 78f, 88f., S. 224f.,

280, 285, 287 u. ö.) und geht an verschiedenen Stellen im Kapital ausführlicher auf die Niko-

machische Ethik sowie die Politik ein. Zudem erwähnt er Aristoteles als »großen Forscher […],

der die Wertform, wie so viele Denkformen, Gesellschaftsformen und Naturformen zuerst

analysiert hat« (Marx: Das Kapital Bd. I, MEW 23, S. 73), als ersten Analytiker der Unterschei-

dung von Gebrauchs- und Tauschwert (vgl. ebd., S. 100), als Kritiker der Chrematistik, also

der Kunst der unbeschränkten Akkumulation von Gut und Geld (ebd., S. 167), als Theoretiker

des Geldes und Zinses (ebd., S. 179), als Philosoph des Politischen (zur berühmten Definition

des Menschen als zoon politikon schreibt Marx lange vor Hannah Arendts Kritik an der Über-

setzung als »animal sociale«: »Aristoteles’ Definition ist eigentlich die, daß der Mensch von

Natur Stadtbürger.« Ebd., S. 346.).

15 Ich wähle diesen Ausdruck in Analogie und zugleich Abgrenzung zu dem der »Selbstbestim-

mungsaufklärung«, wie er heute etwa in der Medizinethik gebraucht wird.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


210 Peggy H. Breitenstein

Verhaltensweisen fordert, ist inzwischen ein Gemeinplatz.16 Ebenfalls bekannt ist,

dass eine solche umgreifende, weder lediglich auf den Umsturz der Verhältnisse,

noch – wie Kant wohl meinte – lediglich auf eine »Reform der Denkungsart«17 zie-

lende, sondern beide Pole umfassende Revolutionierung die Absicht jeder kritischen

Theorie sein muss, die sich zugleich als praktisch, selbstreflexiv und emanzipato-

risch versteht.

Die Ziele des vorliegenden Beitrags bestehen nun darin, zum einen zu zeigen,

dass es ebenso plausibel wie fruchtbar sein kann, den späten Marx als revolutionä-

ren Vermittler in diesem Sinne zu lesen, zum anderen zu skizzieren, welcher Mittel

oder Techniken er sich dabei bedient. FolgendenWeg schlage ich zu diesemZwecke

ein: Zunächst möchte ich sehr vereinfacht und verkürzt angeben, was hier über-

haupt mit »Emotion«, was mit »Emotionalisierung« und »Emotionspotential von

Texten« gemeint ist. Dabei verzichte ich auf längere Referate sowie auf Positionie-

rung innerhalb der überbordenden philosophischen wie auch interdisziplinären

Emotionsforschung, sondern kläre die Konzepte lediglich knapp im Anschluss an

einen mir einleuchtenden interdisziplinär entwickelten Ansatz (I). Im Anschluss

wende ichmich einem Zeitgenossen Fritz Langs zu: Bertolt Brecht (der bekanntlich

ebenfalls cineastisch interessiert, darin aber weniger erfolgreich war)18 (II). Genau-

er gehe ich dessen erhellenden Hinweisen auf verfremdungstheoretisch relevante

Aspekte des Marxschen ökonomischen Hauptwerks nach und erinnere an einige

wichtige Motive sowie Mittel des von ihm konzipierten epischen oder dialektischen

Theaters. Die Darlegungen dieses ersten Teils beschränken sich allerdings darauf,

dieses als Schlüssel der angekündigten spezifischen, wenn ich richtig sehe auch

neuen Lesart des Kapital vorzustellen: Sie bleiben skizzenhaft, sollen lediglich die

Interpretationsthese unterstützen, dass eigentlich Marx spiritus rector dieser avant-

gardistischen Dramenformwar, als dessen Schöpfer bis heute Brecht gilt.19 Freilich

finden sich nur bei Brecht weiterführende theoretische Reflexionen und Begrün-

dungen der Strategien und Techniken des dezidiert anti-aristotelisch ausgerich-

teten epischen oder dialektischen Theaters. Und so findet sich auch nur bei ihm

explizit formuliert eine Antwort auf die Titelfrage dieses Beitrags, die am Kapital

16 Selbstverständlich immer unter Verweis auf Marx’ sog. »Thesen« 3 und 11 gegen Feuerbach

(MEW 3, S. 5ff.).

17 Immanuel Kant: »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?«, in: AA VIII, S. 36.

18 Zu sämtlichen Filmen und Drehbüchern Brechts siehe: Jan Knopf: Brecht Handbuch in fünf

Bänden, Bd. 3, Prosa, Filme, Drehbücher, Stuttgart: Metzler 2002, S. 417-478. Brecht schrieb das

Drehbuch zum Film Auch Henker sterben, den Fritz Langmitproduzierte und bei dem er Regie

führte (Hangmen Also Die, USA 1943, R: Fritz Lang).

19 »Brecht ist der Schöpfer eines neuen, ›epischen‹ Theaterkonzepts, das er auch als ›nicht-aris-

totelisches‹ und in seinen späteren Jahren meist als ›dialektisches Theater« bezeichnete.«

(Ulrich Kittstein: Bertolt Brecht, Paderborn: Fink 2008, S. 34; vgl. Jan Knopf: Brecht Handbuch.

Theater. Eine Ästhetik der Widersprüche, Stuttgart: Metzler 1980, S. 387.)

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 211

nur gezeigt werden kann: Wie Benjamin spricht auch Brecht sich wiederholt dage-

gen aus, die Zuschauer*innen oder Leser*innen von etwas zu überzeugen oder zu

etwas zu überreden, fordert vielmehr auch vomTheater, das Publikumdurch spezi-

fischeWeisen der Darstellung bzw. Vorführung realer oder auch fiktiver Szenarien

zu selbständigen Urteilen zu motivieren, um auf dieser Grundlage entschiedenes

Handeln und Verhalten zu üben. Vor diesem Hintergrund scheint es angebracht,

von einem »verfremdenden Zeigen«20 bei Brecht zu sprechen. Die vorgeschlagene

Antwort auf die Titelfrage lautet somit: Wie Marx, geht es auch Brecht im Rahmen

des »dialektischen Theaters« darum zu zeigen, nicht zu sagen oder zu predigen.

Im dritten Teil des Vortrags möchte ich dann anhand verschiedener Passa-

gen und Zitate zeigen, wie sich dieser Anspruch gerade in Marx’ »ökonomischem

Hauptwerk« umgesetzt findet (III). Mit dem Kapital hat Marx nach meiner Lesart

eine Lösung auf eine Frage gefunden, die ihn zeitlebens beschäftigte: Wie sich die

Tendenzen zur Totalität, die Antagonismen und die Infamien des bestehenden und

zukünftiger Kapitalismen so ausstellen und zugleich erklären lassen, dass Leser:in-

nen ihre soziale Praxis und Mitwelt nach der Lektüre nicht mehr ansehen können

wie zuvor und sich zugleich aufgefordert, ja geradezu genötigt fühlen, sich selbst,

ihre Praxis und die Verhältnisse grundlegend umzugestalten. In diesem Teil wer-

de ich anhand exemplarischer Textauszüge vor allem zu zeigen versuchen, welcher

artistischen Mittel sich Marx dabei bedient.

Sucht man in diesem Beitrag zudem eine exegetische These im engeren Sinne,

so ließe diese sich sehr verkürzt und vereinfacht wie folgt formulieren: Das Kapital

beruht auf einer Dramaturgie der Verfremdung, mittels derer Marx die struktu-

rellen Dynamiken und Konsequenzen kapitalistischer Vergesellschaftung zeigen,

präziser aus-stellen kann, die er im Frühwerk explizit unter dem Namen »Entfrem-

dung« zusammenfasste.

1. Emotionen und emotionale Textdimension

Wie bei allen philosophischen, inzwischen interdisziplinären Schlüsselkonzepten

mit langer Geschichte und wechselhafter Konjunktur ist es auch bei dem der Emo-

tion (oder des Gefühls) nahezu unmöglich, eine Kernbedeutung anzugeben, auf

die sich alle Positionen oderTheorien einigen könnten. Je nachdem, ob die Ansätze

affektiv oder kognitiv ausgerichtet sind, ob sie auf psychologischen, psychophysio-

logischen, motivationalen Erklärungen basieren oder ob Emotionen als situative,

expressive, disruptive, adaptive etc. Phänomene beschrieben werden, fließen sehr

20 So fasst und nennt auchUlrich Kittstein denGestus Brechts –wenn auch ausschließlich bezo-

gen auf seine Lyrik (Ulrich Kittstein: Das lyrischeWerk Bertolt Brechts, Stuttgart: Metzler 2012,

S. 11).

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


212 Peggy H. Breitenstein

verschiedene, teilweise konträre Bestimmungen in die zahlreich kursierenden De-

finitionen ein.21

Um dennoch eine zumindest orientierende Arbeitsdefinition vorschlagen zu

können, ohne die der Zusammenhang zwischen der imUntertitel genannten »Dra-

maturgie der Verfremdung« und dem Thema dieses Bandes unklar bliebe, schlie-

ße ich an einen Vorschlag der Sprach- und Kognitionswissenschaftlerin Monika

Schwarz-Friesel an und berücksichtige damit wenigstens indirekt auch die auf-

schlussreichen Ergebnisse ihrer Untersuchungen zur Interaktion von Sprache, Li-

teratur, Kognition und Emotion. Schwarz-Friesel bestimmt Emotion zunächst »als

einenmehrdimensionalen Komplex von bewussten und unbewussten Kenntnissen,

Repräsentationen und Prozessen« und betont als die differentia specifica emotio-

naler Kenntnisse, Zustände, Aktivitäten, dass sie evaluativ und vital komplex ein-

gebettet sind.22 Bei Emotionen handelt es sich demzufolge um Bewertungen, die

auf innere oder äußere Erlebnisse bzw. Erlebenskomponenten bezogen, sowie in

verschiedene körperbezogene, kognitive sowie psychische Prozesse und Befind-

lichkeit eingebettet sind, und zwar so, dass sie auf diese Einfluss nehmen und

ihrerseits von ihnen beeinflusst werden. Für die Problemstellung des vorliegenden

Beitrags soll diese recht allgemeine Arbeitsdefinition genügen: Sie kann gerade in

ihrermaßvollen Vagheit anschlussfähig sein an verschiedene emotionstheoretische

Ansätze, vor allem auch anTheorien verkörperter Emotionen, die der unbezweifel-

baren Relevanz der Leiblichkeit für diese Fragen Rechnung tragen.

Ebenfalls wichtig für die Problemstellung ist zudem die Unterscheidung zwi-

schen Emotionspotential, Emotionalisierung und Wirkungspotential, die wieder-

um vonMonika Schwarz-Friesel übernommenwerden kann.23Wenn sich die Emo-

tionsforschung auch auf Texte selbst und nicht nur auf deren Wirkung beziehen

lassen soll, impliziert dies, dass sich die emotionale Dimension überhaupt als Text-

phänomen erfassen lässt. Voraussetzung dafürwiederum ist, dass sich entsprechen-

de verbaleManifestationsformen erkennen und unterscheiden, sodann analysieren

und entsprechend wissenschaftlich, intersubjektiv gültig beschreiben lassen. Die-

se Manifestationsformen machen Schwarz-Friesel zufolge in ihrer Gesamtheit das

»Emotionspotential« eines Textes aus.24 Dieses kann sich – wie hier gleich an Bei-

21 Siehe schon Paul Kleinginna und Anne Kleinginna: »A Categorized List of Emotion Definiti-

ons«, in: Motivation and Emotion, Vol. 5 (1981), No. 4, 345-379 (mit einer Sammlung entspre-

chend kategorisierter Definitionen: S. 359ff.).

22 Monika Schwarz-Friesel: Sprache und Emotion, Tübingen & Basel: A. Francke 2013, S. 48.

23 Monika Schwarz-Friesel: »Das Emotionspotenzial literarischer Texte« in: Anne Betten, Ulla

Fix und Berbeli Wanning (Hg.): Handbuch Sprache in der Literatur, Berlin & Boston: de Gruyter

2017, 351-370.

24 »Das Emotionspotenzial eines Textes konstituiert sich somit als die Menge aller intersubjek-

tiv erfass- und darstellbaren textinternen Elemente und Informationskonstellationen, die

Gefühle abbilden oder ausdrücken sowie Evaluationen in der Textwelt vermitteln. Entspre-

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 213

spielen aus dem Kapital selbst illustriert wird – auf verschiedenen sprachlichen

Ebenen manifestieren, konkret unter anderem durch:

• evaluativ färbende Morpheme (z.B. -ling in »Mietling«25, womit abhängi-

ge Menschen gemeint sind, die weder eigenen Wohnraum, noch sonstige

Gerätschaften besitzen, sondern dies zu mieten gezwungen sind)

• Interjektionen (z.B. »Lieber Himmel!«26)

• in ihrer Semantik emotionsanzeigende Lexeme (z.B. »lieben« in: »dieWare liebt

das Geld«27)

• evaluative Konnotationen (z.B. bei Attributen wie »naturwüchsig« für eine

Gesellschaftsformation oder »räuberisch«, »parasitenmäßig« für bestimmte

Handlungsweisen28)

• auf der Satzebene können emotive Einstellungen ausgedrückt werden durch

Exklamativsätze (»Segui il tuo corso, e lascia dir le genti!«/»Geh deinen Weg,

und laß die Leute reden!«29) oder Optativsätze (z.B. folgender Anspruch der

Ware gegenüber den Menschen: »unser Gebrauchswert mag den Menschen in-

teressieren«30)

• bei Marx besonders häufig finden sich bekanntlich Vergleiche (z.B. wenn er

zugesteht, bei seinen Analysen handele es sich zwar »um Spitzfindigkeiten,

aber nur so, wie es sich in der mikrologischen Anatomie darum handelt«31)

sowie Metaphern (»Der Wert verwandelt vielmehr jedes Arbeitsprodukt in eine

gesellschaftliche Hieroglyphe«, Arbeit ist »Stoffwechsel zwischen Mensch und

Natur«32).

Von solchen, das Emotionspotential von Texten konstituierenden Elementen, lässt

sich mit Schwarz-Friesel der Vorgang der Emotionalisierung selbst unterscheiden,

also die tatsächliche Aktivierung positiver oder negativer Gefühle bei Leser:innen.

Dieser sei von verschiedenen, mehr oder weniger kontingenten Faktoren abhän-

gig (subjektiven, situativen, sozialen, historischen etc.) und könne deshalb nur je-

chend lassen sich Texte klassifizieren als semiotische Komplexe mit einem jeweils hohen

oder niedrigen Emotionspotenzial.« (Schwarz-Friesel: »Das Emotionspotenzial literarischer

Texte«, S. 351.)

25 Kapital I, MEW 23, S. 748.

26 Ebd. S. 528.

27 Ebd. S. 122.

28 Ebd. S. 377, S. 486 und S. 533.

29 Ebd. S. 17.

30 Ebd. S. 97.

31 Ebd. S. 12.

32 Ebd. S. 88 und S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


214 Peggy H. Breitenstein

weils empirisch festgestellt und erforscht werden.33 Die beobachtbare Emotiona-

lisierung hängt somit von einemWirkungspotential ab, das sich nur aufgrund der

faktischenInteraktion textinterner Elemente und textexterner Faktoren erklären

lässt.

So mag beispielsweise die Textvorlage zu Metropolis und auch der Film selbst

ein ebenso hohes Emotionspotential haben, wie viele Werke der Trivial- oder Un-

terhaltungsliteratur34: Bei bestimmten Rezipient:innengruppen können die durch-

weg konventionellen emotionalen Repräsentationsmuster jedochWiderwillen oder

Langeweile provozieren (oder auch Ärger über verschwendete Lebenszeit). Ande-

rerseits mögen sich Texte mit Hilfe eines spezifischen, eventuell befremdlich-irri-

tierenden Emotionspotentials ganz gezielt bestimmter tradierter Codes und Me-

thoden der Emotionalisierung verweigern, wie das seit dem 19. Jahrhundert für

die Zeugnisse der modernen Literatur geradezu charakteristisch ist. Marx kann

mit seiner Dramaturgie der Verfremdung in dieser Hinsicht als Vorreiter angese-

hen werden, sein Schüler Brecht entwickelt sich darin zum Meister …

2. Brecht, das dialektische Theater und der »V-Effekt«

Ich deutete bereits auf die Bemerkungen Brechts hin, die mich zu erneuten Lektü-

ren und zu einer erneuerten Lesart des Kapitalsmotivierten. Brecht studierte Marx,

genauer das Kapital, seinen eigenen Aufzeichnungen zufolge erstmals um 1926,

und zwar, weil er darin Antwort suchte auf konkrete Fragen: Er wollte die Bör-

senkrise künstlerisch verarbeiten und dazu musste er sie zunächst einmal verste-

hen, musste wissen, was Voraussetzungen, was Ursachen sind. Doch er verstand

dank seiner Lektüre mehr als das. 1928, in dem Jahr also, da der bereits erfolgrei-

che und preisgekrönte Dramatiker – er erhielt 1922 den Kleistpreis für »Trommeln

in der Nacht«, »Baal« und »Im Dickicht der Städte« – mit der Dreigroschenoper

auch weltberühmt wurde, notierte er: »Als ich Das Kapital von Marx las, verstand

ich meine Stücke. […] Ich entdeckte natürlich nicht, daß ich einen ganzen Haufen

marxistischer Stücke geschrieben hatte, ohne eine Ahnung zu haben. Aber dieser

Marx war der einzige Zuschauer für meine Stücke, den ich je gesehen hatte.«35

33 Vgl. Schwarz-Friesel: »Das Emotionspotenzial literarischer Texte«, S. 356.

34 Thomas Elsaesser urteilt: »Today the novel is indeed almost unreadable, yet it perfectly

blended Expressionist pathos with the mass-circulation formulas of the time, in its genre

of bestselling awfulness no different from other (male and female) popular novelists such

as Karl May, Norbert Jacques, Charlotte Birch-Pfeiffer or Hedwig Courts-Mahler.« (Elsaesser:

Metropolis, S. 13.)

35 GBA 21, S. 256. Hier und im Folgenden werden Brechts Werke unter Angabe von Band- und

Seitenzahl nach der Großen kommentierten Berliner und Frankfurter Ausgabe (GBA) zitiert:

Bertolt Brecht: Werke. Hg. von Werner Hecht, Jan Knopf, Werner Mittenzwei und Klaus-

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 215

Ebenfalls in diese Jahre um 1926 fallen erste theoretische Arbeiten zu seinem

zunächst seit den 1920er Jahren »episch«, erst um 1954 dann explizit »dialektisch«

genannten Theater.36 Der früheste ausformulierte Versuch einer »dialektischen

Dramatik« entstand um 1930.37 Die Ansprüche und Motive dieser avantgardisti-

schen Dramenform finden sich in verschiedenenNotizen und Schriften formuliert:

Sie sind vielfältig und lassen sich hier nicht vollständig darstellen. Um meinen

Deutungsvorschlag jedoch nicht ganz unvermittelt stehenzulassen, wird in den

folgenden Abschnitten wenigstens knapp an die dafür wichtigsten Merkmale und

Ansprüche erinnert.

Der Ausgangspunkt ist sicherlich keine rein ästhetische Entscheidung, sondern

ein Unbehagen in und mit der Gegenwart, mit der näheren und ferneren sozia-

len Wirklichkeit: Das Wissen, in finsteren Zeiten zu leben und einer verlorenen

Generation anzugehören.38 Vor diesem Hintergrund versteht sich der geradezu

pädagogische Anspruch und dann auch die zugleich didaktisch reflektierte und

zurückhaltende Intention des dialektischen Theaters: Es will das Publikum über

eine Darstellung wesentlicher Züge seiner eigenen, jedoch veränderbaren sozialen

Praxis zu selbständiger Urteils- und Überzeugungsbildung befähigen und moti-

vieren; es will mit künstlerischen Mittel zeigen, auch irritieren und provozieren,

aber gerade nicht überzeugen und erst recht nicht überreden. Dies nämlich – so

Brecht – bleibe ohne nachhaltige Wirkung und sei außerdem nicht oder sogar an-

tiphilosophisch: »Wer überreden will, der sage alles, was der andere meint, und ei-

niges darüber. Er sei lang und zusammenhängend und lasse nichts aus. Er sei listig

und kampflustig, anmutig und, drohend, vorsichtig, kühn usw. Aber wer Philoso-

phie treibt, der soll nicht überreden.«39

Ziel ist: eine neue Haltung. In den unüberbietbar prägnanten Worten Benja-

mins zu Brechts Stücken: »Hauptprodukt aber ist: eine neue Haltung. Lichtenberg

sagt: ›Nicht wovon einer überzeugt ist, ist wichtig.Wichtig ist, was seine Überzeu-

Detlef Müller. 30 Bände und ein Registerband, Berlin, Weimar & Frankfurt a.M.: Aufbau &

Suhrkamp 1988-2000.

36 Zu den Motiven der Namensänderung und weiteren Hinweisen siehe auch Manfred Wek-

werth: »dialektisches Theater«, in:Wolfgang Fritz Haug (Hg.):Historisch-kritischesWörterbuch

des Marxismus. 2. Band, Hamburg: Argument 1997, S. 715-719.

37 GBA 21, S. 431-443.

38 Siehe dazu ausführlich: Hannah Arendt: »Beyond Personal Frustration: The Poetry of Bertolt

Brecht«, in: The KenyonReview, Vol. 10 (1948), S. 304-312, die Brecht in diesemEssay außerdem

als »the greatest living German poet and possibly the greatest living European playwright«

bezeichnet und als »the only poet one can place in the same category of relevance as Kafka

and Broch in German, Joyce in English, and Proust in French literature« (ebd., S. 304).

39 GBA 21, S. 316.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


216 Peggy H. Breitenstein

gungen aus ihm machen.‹ Dieses Was heißt bei Brecht: Haltung. Sie ist neu, und

das Neueste an ihr, daß sie erlernbar ist.«40

Die dabei seinerseits eingesetzten Mittel heißen deshalb »Verfremdung« und

»Dialektisieren«, wobei letzteres eine vom Publikum selbst aktiv vollzogene Ver-

fremdung involviert, die gelingen kann, wenn dieses motiviert wird, zum Darge-

stellten selbst auch ein Gegenteil zu denken, z.B. den Helden in Unterhose, das

Freudenmädchen als Weise vorzustellen etc. Dialektisieren in diesem aktivieren-

den Sinne ist immer auch verbunden mit Überraschung, Spiel, Lust und läuft

Brecht zufolge deshalb auch auf eine Überwindung der »scharfe[n] Trennung der

Genres« (etwa zwischen Komödie, Tragödie, Farce) hinaus.41

Sein Konzept der Verfremdung exponiert Brecht an verschiedenen Stellen, be-

sonders klar und konzentriert vielleicht in einer kleinen Schriftmit demTitel »Über

experimentelles Theater«42 (1939/40), wo er schreibt: »Einen Vorgang oder einen

Charakter verfremden heißt zunächst einfach, dem Vorgang oder dem Charakter

das Selbstverständliche, Bekannte, Einleuchtende zu nehmen und über ihn Stau-

nen und Neugierde zu erzeugen. […] Verfremden heißt also Historisieren, heißt

Vorgänge und Personen als historisch, also als vergänglich darstellen.«43

Den »Verfremdungseffekt« bestimmt er korrespondierend als »eine Technik,

mit der darzustellenden Vorgängen zwischen Menschen der Stempel des Auffal-

lenden, des der Erklärung Bedürftigen, nicht Selbstverständlichen, nicht einfach

Natürlichen verliehen werden kann.Der Zweck des Effekts ist, dem Zuschauer eine

fruchtbare Kritik vom gesellschaftlichen Standpunkt aus zu ermöglichen.«44 Eine

notwendige Bedingung dafür ist, dass die eigene selbstverständliche Praxis durch

Verfremdung zunächst verstanden wird, dass also »gewisse Selbstverständlichkei-

ten […] nicht selbstverständlich [werden], freilich nur, um nun wirklich verständ-

lich zu werden«45.

Verfremdung kann somit nicht angemessen verstanden werden, wenn sie als

selbstzweckhaftes ästhetisches Mittel in den Blick genommen wird. Zentral sind

vielmehr die erkenntnistheoretischen wie auch gesellschaftskritischen Implikatio-

nen. Das lässt sich noch etwas genauer an Erläuterungen Brechts zur Dialektik

der Verfremdung erkennen, wie er sie etwa in »Kurze Beschreibung einer neuen

Technik der Schauspielkunst, die einen Verfremdungseffekt hervorbringt«46 (1940)

formuliert: »Damit aus dem Bekannten etwas Erkanntes werden kann, muß es aus

40 Walter Benjamin: [Kommentare zu den Werken von Brecht], in: Gesammelte Schriften. Bd. II.2,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 506-572.

41 GBA 23, S. 300.

42 GBA 22.1, S. 540-557.

43 Ebd. S. 554f.

44 Ebd. S. 377.

45 Ebd. S. 217.

46 GBA 22.2, S. 641-659.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 217

seiner Unauffälligkeit herauskommen; esmußmit der Gewohnheit gebrochenwer-

den, das betreffende Ding bedürfe keiner Erläuterung.«47 Diese erkenntnistheore-

tische Einsicht könnte direkt von Hegel übernommen sein, der in der Vorrede zur

Phänomenologie des Geistes gegen die Denkgewohnheiten des Common-Sense ge-

richtet bemerkte: »Das Bekannte überhaupt ist darum, weil es bekannt ist, nicht

erkannt.«48

ImAnschluss hieran, allerdings umeine gesellschaftskritische Pointe erweitert,

lässt sich dannBrechts Bestimmung des zentralen Effekts der Verfremdung alsDia-

lektik von Verfremdung und Entfremdung verstehen. Er erläutert diese Dialektik näm-

lich zugleich als einen Prozess des Zu-Verstehen-Gebens und Verstehens, der mit einer

künstlerisch provozierten Entfremdung (im Folgenden »Entf-1« genannt) von der

vertrauten, alltäglichen, jedoch entfremdeten Praxis beginnt, also von dem Ent-

fremdeten (»Entf-2«), das zugleich Gewohnheit oder – anders benannt – »zweite

Natur« geworden ist und als solche allzu gut verstanden scheint. Das so Verstande-

ne muss als Entfremdetes (Entf-2) zunächst durchschaut und in diesem Sinne neu

verstanden werden, bevor überhaupt einWollen entstehen kann, es auch praktisch

aufzuheben. Es handelt sich also um eine verfremdende Entfremdung (= Entf-1)

von der Entfremdung (= Entf-2) mit dem Ziel einer Aufhebung (Negation der Ne-

gation).49

Um dies künstlerisch anzustoßen und zu begleiten, bedient sich Brecht gera-

de nicht tradierter emotionalisierender Techniken, sondern verschiedener ästhe-

tischer Strategien, die letztlich alle darauf zielen, einen Überraschungseffekt zu

erzeugen und Staunen zu provozieren, um davon ausgehend kognitive (reflexi-

ve) Prozesse zu motivieren. Vehement spricht er sich gegen Methoden aus, die auf

Einfühlung in Akteure, Handlungen, Situationen beruhen. Entsprechenden Kalkü-

len, die politisch von links wie rechts instrumentalisiert werden können, verwei-

gert sich Brecht und stellt dagegen Techniken der Ent-täuschung und emotionalen

47 Ebd. S. 655.

48 GeorgWilhelmFriedrichHegel: Phänomenologie desGeistes, in:Werke in 20BändenBd. 3, Frank-

furt a.M. 1986, S. 35.

49 »Verfremdung als ein Verstehen (verstehen – nicht verstehen – verstehen), Negation der Ne-

gation.« (GBA 22.1, S. 401). Diese Notiz zeugt von der Schwierigkeit, das Prozessierende der

Verfremdungsdialektik verbal zu fixieren und darzustellen. Daher noch einmal mit erläu-

ternden Einfügungen: »Verfremdung als ein Verstehen (verstehen [des Entf-2: unmittelbar

Gegebenes, Vertrautes, Natürliches] – nicht verstehen [fremd machen durch Entf-1: Verweis

auf die Tatsache der Entfremdung bzw. des entfremdeten Zustands für das Subjekt] – ver-

stehen [Entf-1: neues Verständnis als Aufdeckung der Entfremdung, Abschluss des Verfrem-

dungsprozesses, der auch Voraussetzung für den Eingriff, das praktischen Aufhebung der

Entfremdung ist]), Negation der Negation [= Entfremdung der Entfremdung].« Siehe auch:

Jan Knopf: Brecht Handbuch, Stuttgart: Metzler 1980, S. 380, an dem sich die Einfügungen in

eckigen Klammern orientieren.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


218 Peggy H. Breitenstein

Distanzierung. Eine spezifische Distanz ist wichtig, damit das Publikum das Ge-

zeigte einerseits als Gezeigtes erkennen kann, und damit andererseits den Freiraum

bekommt, verschiedene Stellungnahmen durchzuspielen und auszutesten, bevor es

sich selbst positioniert.

Diese Besonderheit heben aufschlussreicherweise auch Bloch und Benjamin in

ihren Charakterisierungen der Verfremdungseffekte des epischenTheaters hervor.

So schreibt Bloch: »Ohnehin ist dieses Theater kein gewohnter Musentempel, es

will liebend gern mehr einer Anatomie gleichen, mindestens einem speziellen La-

boratorium, worin die dramatisch-politische Ausprobung des richtigen Verhaltens

modellhaft vor sich geht. […] Eben mittels des Verfremdungseffekts, der dialek-

tisch umschlagend einer des Aha-Erlebnisses werden kann, das ist, der Einsicht in

nächster Nähe aus dem Staunen hinreichend ferner Ferne gezogen.«50 Bei Benja-

min findet sich zugleich ein Verweis auf die lange philosophische Tradition dieser

Irritation: »[Die Zustände] werden also dem Zuschauer nicht nahegebracht son-

dern von ihm entfernt. Er erkennt sie als die wirklichen Zustände […] mit Staunen.

Mit diesem Staunen bringt das epische Theater auf harte und keusche Art eine so-

kratische Praxis zu Ehren. Im Staunenden erwacht das Interesse; in ihm allein ist

das Interesse an seinem Ursprung da.«51

Um diese spezifisch »ästhetische Emotion«52 des Staunens und Verfremdens

zu provozieren, bedient sich Brecht u.a. folgender Mittel bzw. Techniken:

• des Zitats bzw. der Zitation, was in diesem Zusammenhang bedeutet, dass sich

Schauspieler:innen nicht imitierend in die dargestellten Charaktere »verwan-

deln«, sondern lediglich deren typische Haltungen über Handlungen, Überzeu-

gungen, Reden zeigen (sie sind in diesem ganz wörtlichen Sinne »Charakter-

masken«);

• eines gezielten Einsatzes von Prologen, Epilogen oder auch Szenentiteln, die

auf der Bühne als Texte eingeblendet werden;

50 Ernst Bloch: »Entfremdung, Verfremdung«, in: ders.: Verfremdungen I, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1962, S. 81-90, hier S. 88f.

51 Walter Benjamin: [Kommentare zu denWerken vonBrecht], S. 522; siehe auch S. 535,wo es heißt:

»Die Kunst des epischen Theaters ist [...], an der Stelle der Einfühlung das Staunen hervor-

zurufen. Formelhaft ausgedrückt: statt in den Helden sich einzufühlen, soll das Publikum

vielmehr das Staunen über die Verhältnisse lernen, in denen er sich bewegt.«

52 Zum Staunen als »ästhetischer Emotion« siehe: Nicola Gess: »Poetiken des Staunens im frü-

hen 20. Jahrhundert: Brecht, Šklovskij und Benjamin, ihre Theorien der Verfremdung und ein

Ausgangspunkt bei Descartes«, in: Susanne Knaller und Rita Rieger (Hg.): Ästhetische Emoti-

on. Formen und Figurationen zur Zeit des Umbruchs der Medien und Gattungen (1880-1939), Hei-

delberg: Universitätsverlag Winter 2016, S. 25-56.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 219

• reflektierender und kommentierender Songs oder eingesprochener Regiean-

weisungen, die Handlungsverläufe auf der Bühne und eventuelle Einfühlungs-

versuche in die Stücke unterbrechen.

• Und schließlich fordert Brecht auch in Sachen Ausstattung dezidiert nicht-na-

turalistische Bühnenbilder oder Kostüme (wie das beispielsweise der Brecht-

kenner Lars von Trier 2003 in Dogville auch filmisch umzusetzen versuchte).

Das mag genügen als kleine Erinnerung an Motive, Ansprüche und Mittel des Dia-

lektischen Theaters und an Brechts Verfremdungskonzept. Im Folgenden wird es

darum gehen zu zeigen, dass sich diese oder ganz ähnliche Techniken bereits bei

Marx finden, dass es daher zum einen naheliegt, auf gleiche oder ähnliche Moti-

ve und Ansprüche seinerseits zu schließen, und dass sich zum anderen vermuten

lässt, Brecht habe sich einiges bei ihm abgeschaut. Nicht auszuschließen ist frei-

lich, dass die Gemeinsamkeiten lediglich aus der »geistigen Wahlverwandtschaft«

beider Denker resultieren. Dafür sprächen auch weitere aufschlussreiche Paral-

lelen: Etwa, dass Marx und Brecht zeitlebens nicht nur leidenschaftlich nach Er-

kenntnis der gegenwärtigen Gesellschaft suchten, sondern immer auch nach Mög-

lichkeiten einer selbst revolutionierenden Vermittlung solcher Erkenntnisse. Und da-

bei scheint beiden klar gewesen zu sein, dass eine solche Vermittlung nur gelin-

gen kann, wenn sich die Wissenschaft künstlerischer, ästhetischer Mittel bedient

(so der Fokus von Marx) oder aber die Kunst Wissenschaft in den Dienst nimmt

(so der Fokus Brechts) und wennWissenschaft wie Kunst sich als praktisch in dem

Sinne verstehen, dass es ihnen immer auch um die Gestaltung eines guten gemein-

samen Lebens der Menschen geht (der Fokus beider). Das freilich impliziert, dass

weder für Marx noch für Brecht die Grenze zwischen Wissenschaft und Kunst zu-

sammenfallen kann mit der zwischen Nüchternheit bzw. Ratio und Emotionalität

bzw. Sinnlichkeit oder mit der zwischen Exaktheit und Vagheit oder mit der zwi-

schen Abstraktheit und Anschaulichkeit oder gar der zwischenTheorie und Praxis.

Alle diese Dichotomien scheinen vielmehr in der Dialektik der Werke der beiden

aufgehoben.

3. Dramaturgie der Verfremdung im Kapital

Bevor detaillierter und dicht am Text gezeigt wird, wie Marx die Infamie ins Bild

bringt und auf welche Verfremdungstechniken er dabei zurückgreift, mag es auf-

schlussreich sein, zunächst an einige Äußerungen Marx’ über sein Hauptwerk zu

erinnern, aus denen unmissverständlich hervorgeht, dass er selbstDasKapital nicht

–wie so häufig unterstellt – als trockene,wirtschaftswissenschaftliche Abhandlung

konzipiert hat, sondern als »artistisches«Werk, dessen ästhetische und literarische

Qualitäten mindestens ebenso relevant sind, wie der theoretische Gehalt.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


220 Peggy H. Breitenstein

Am 31. Juli 1865 – er saß zu diesem Zeitpunkt schon fast 20 Jahre an einem

»Buch über die Politische Ökonomie« bzw. deren »Kritik« – schrieb Marx aus Lon-

don an Friedrich Engels, der sich zum wiederholten Male und ungeduldig drän-

gend nach dem Stand des Kapitals erkundigt hatte: Es seien nur noch drei Kapitel

bis zum Abschluss der ersten drei Bände zu schreiben, aber er könne das Manu-

skript keinesfalls zum Verlag schicken, bevor nicht das Ganze fertig vor ihm lie-

ge.53 Denn – so seine wenig bescheidene Begründung: »Whatever shortcomings

they may have, das ist der Vorzug meiner Schriften, daß sie ein artistisches Gan-

zes sind, und das ist nur erreichbarmit meinerWeise, sie nie drucken lassen, bevor

sie ganz vormir liegen.Mit der Jacob GrimmschenMethode ist dies unmöglich und

geht überhaupt besser für Schriften, die kein dialektisch Gegliedertes sind.«54

Die Frage, ob er seine Kritik der politischen Ökonomie in Einzelheften publizieren

solle, wie ursprünglich angedacht und 1857/58 auch zunächst begonnen, ist damit

also dezidiert ablehnend beantwortet: Auf diese Weise gaben Jacob und Wilhelm

Grimm seit 1852 das Deutsche Wörterbuch heraus – das gerade ist bekanntlich mit

»Grimmscher Methode« gemeint. Mit der Charakterisierung als »artistisches Gan-

zes« oder – wie im folgenden Brief an Engels – als »künftiges Kunstwerk«55, die

ein solches Erscheinen in Serie unmöglich mache, bringt Marx unmissverständlich

zum Ausdruck, dass es sich im Kapital als Künstler auszudrücken gedenkt. Dass

die Gesamtkomposition dabei auch dialektisch sein muss, versteht sich von selbst,

denn der Anspruch der Theorie bleibt so total, wie ihr Sujet. Dargestellt, analysiert

und erklärt werden sollen die Grundstrukturen des Lebensprozesses der »jetzigen

Gesellschaft«, der ökonomisch bedingtenHerrschaftsverhältnisse und zugleich der

nicht-diskursiven wie auch der diskursiven Praktiken, die für ihre Reproduktion

sorgen.

ImErgebnis ist dasKapital –genauer nur der durchMarx selbst abgeschlossene

erste Band – ein ganz einzigartiges dialektisch-artistisches Panorama. Es dürfte

damit auch ein Versuch sein, das bereits früher von ihm erkannte, in mehrfacher

Hinsicht komplexe Problem der Vermittlung zu lösen – genauer vor allem das der

Darstellung der Zusammenhänge von Teil und Ganzem, Handlung und Struktur,

Individuum und Gesellschaft, Logik und geschichtlicher Darstellung in der Theo-

rie, aber auch das der Abhängigkeit undDifferenz von Forschung und theoretischer

53 Brief Marx an Engels vom 31. Juli 1865, in: MEW 31, S. 132.

54 Ebd. S. 132.

55 Brief Marx an Engels vom 5. August 1865, in: MEW 31, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 221

Darstellung.56 Analytisch und vereinfacht lassen sich wenigstens fünf miteinander

verflochtene Darstellungsebenen unterscheiden:

• Ein begrifflich-logisches Grundgerüst, das einerseits die von Marx zugrunde

gelegten ökonomischen Kategorien und Unterscheidungen dialektisch sukzes-

sive darstellt und das zugleich die eigendynamische Struktur kapitalistischer

Verwertungsprozesse, den strukturell bedingten Akkumulations- bzw. Wachs-

tumszwang abbildet,

• eine Vielzahl spezifischer Phänomene, an denen die Widersprüche und Infa-

mien dieser Struktur erscheinen, also sichtbar werden,

• Selbst- und Fremdzuschreibungen der Betroffenen und Akteure (wozu auch

Warendinge gehören), das heißt Zeugnisse, die dokumentieren, wie sie inter-

agieren und wie sie sich in ihren Interaktionen jeweils erscheinen und bewer-

ten (müssen),57

• welche Antagonismen, Konflikte, Kämpfe aus den verschiedenen Sichtweisen

und Interessen resultieren.

• Außerdem zeigt Marx auch, was überhaupt die notwendigen Bedingungen ka-

pitalistischer Vergesellschaftung sind, wie sie in einem geschichtlichen Prozess

mit äußerster Gewalt gegen Menschen und Sachen hergestellt wurden und wie

– im Rahmen eines kontrafaktischen Entwurfs – eine Gesellschaft ohne sie

aussähe.

Marx vermag diese letztlich nur analytisch unterscheid- und isolierbaren ›Ebenen‹

in einem Bild zusammenzubringen, indem er – als wäre die Kunsttechnik der Col-

lage bereits »erfunden« – zum Beispiel philosophische Analysen neben Zitate aus

wirtschaftswissenschaftlichen Theorien sowie kritische Kommentare dazu stellt,

diese wiederum mit Auszügen aus Statistiken oder Berichten von Fabrikinspekto-

ren konfrontiert, indem er des weiteren Parlamentsdebatten und Zeitungsartikel

wiedergibt, Gesetzestexte zitiert und sie erhellend kontrapunktiert mit Auszügen

56 Gemeint ist eine Problematik, die Marx letztlich von Hegel erbt und im sogenannten »Me-

thodenkapitel« (1857/58) ausführlicher diskutiert: Womit in Philosophie und Wissenschaft

(der Gesellschaft) der Anfang zu machen sei, wenn es doch nichts gibt, was nicht ebenso

vermittelt ist wie unmittelbar und wenn das ›Wahre‹ das Ganze sei oder zumindest nicht oh-

ne das Ganze gedacht werden könne (vgl. Marx: Einleitung [zu den »Grundrissen der Kritik der

politischen Ökonomie«], in: MEW 42, S. 12-45; siehe dazu auch Judith Janoska u.a. (Hg.): Das

»Methodenkapitel« von Karl Marx. Ein historischer und systematischer Kommentar, Basel: Schwa-

be 1994).

57 Michael Quante macht in meinen Augen sehr überzeugend darauf aufmerksam, dass dieser

Aspekt der Darstellungsform »askriptiv« genannt werden kann und Marx seinen Askriptivis-

mus wahrscheinlich bei Hegel gelernt hat (vgl. Michael Quante: »Einleitung«, in: Karl Marx:

Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, Hamburg: Meiner 2019, S. XXXI.)

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


222 Peggy H. Breitenstein

aus Historien und Histörchen. Dabei tritt er zeitweise selbst als Sprecher hervor

(in der dritten Person Singular, zuweilen in der ersten Person Plural) oder lässt

Stimmen aus Philosophie, Ökonomie, Politik zu Wort kommen oder auch mytho-

logische und biblische Gestalten oder bekannte Figuren aus Werken seiner Lieb-

lingsschriftsteller (u.a. Sophokles, Shakespeare, Goethe, Swift, Balzac). Einzelne

Kapitel sind fast durchgängig narrativ und äußerst anschaulich – sie stehen für

sich und können auch separat gelesen werden (z.B. das achte Kapitel »Der Arbeits-

tag«, das zwölfte und das dreizehnte zu »Teilung der Arbeit und Manufaktur« und

»Maschinerie und große Industrie« und das bekannte vierundzwanzigste Kapitel

»Die sogenannte ursprüngliche Akkumulation«).

Versucht man diese Vielfalt der versammelten Textsorten, Zeugnisse, Sprach-

spiele zu verstehen, helfen die üblichen Strömungen der Rezeption und Inter-

pretation nicht weiter, die die von Marx im Kapital verwendeten »artistischen«

oder ästhetischen Mittel entweder als illustrierendes, didaktisches oder rhetori-

sches Beiwerk ansehen, oder es psychologisch erklären, etwa mit Marx’ Lust am

Fabulieren oder gar am »Vernebeln« und »Mythologisieren«.58 Im Gegenteil: Wird

der literarisch-philosophische Anspruch des ersten Bandes des Kapitals dergestalt

marginalisiert oder ignoriert und wird dieser lediglich als einzelwissenschaftliche,

wirtschafts- oder gesellschaftstheoretische Abhandlung gelesen oder – in ande-

rer Weise extrem – als politische Kampfschrift, bleibt nicht nur ein Grundpfeiler

seiner kritisch-emanzipatorischen Kraft verborgen. Es kann außerdem nicht ein-

mal ansatzweise geklärt werden, wie es Marx eigentlich gelingt, die Infamie des

Bestehenden zu entlarven. Wenn das Ganze das Unwahre ist, wie später Ador-

no behauptete, wenn also die Gesellschaft als Ganzes bzw. ›strukturell‹ infam ist

und es kein Außerhalb gibt, dann gilt es, diese Totalität als Totalität zu zeigen,

und dazu gehören selbstverständlich auch die Selbstverständnisse und Interessen

ihrer verschiedenen Akteure, von denen einige »im Lichte« sind, die weitaus grö-

58 Davon, dass Marx metaphorische Ausdrücke in didaktischer bzw. erläuternder Absicht ver-

wendet, also um »Sachverhalte, für die es noch keine Begriffe gibt, aufklärend und erhellend

zu beschreiben oder um Phänomene näher zu erläutern« und dass »die begrifflich-theoreti-

schen Abschnitte zur ›Logik des Kapitals‹« ohne sie »nur unzureichend verstanden werden«,

geht z.B. in einer aktuellen PublikationHansH.Hiebel aus (HansH.Hiebel:DieMetaphern des

Karl Marx, Hamburg: VSA 2019), der insgesamt allerdings nicht mehr sichtbar machen will,

als »das kritische Engagement und die mit der Kritik verbundene Emotionalität, die […] alles

erst zu einem vollenden Ganzen macht.« (Ebd., S. 9). Marx’ »unpräcise Ausdrucksweise« so-

wie »merkwürdige Vorliebe für eine mythologische Personifikation der Sachgüter« beklagt

hingegen schon Wilhelm Roscher 1874 (Wilhelm Roscher: Geschichte der Nationalökonomik,

München: Oldenburg 1874, S. 1021f.); selbst Adorno wirft Marx in Notizen seine »abgeleitete

Rhetorik und Metaphorik« vor (Theodor W. Adorno:, »Graeculus (II). Notizen zu Philosophie

und Gesellschaft 1943 – 1969«, in: Frankfurter Adorno-Blätter 8 (2003), S. 38).

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 223

ßeren Menge jedoch »im Dunkeln«.59 Ebenfalls zu zeigen ist, dass der wachsende

Reichtum dieser Gesellschaft durch permanente Enteignung der Vielen zustande

kommt, die im Dunkeln sind, was genau die nicht kontingenten, sondern struk-

turell bedingten Ursachen dafür sind, was die Folgen und Tendenzen. Worin die

Infamie besteht, das zeigt sich genau darin. Das wiederum heißt: Es muss nicht

eigens gesagt werden.

Damit freilich mag auch die Beklommenheit oder gar Empörung erklärt wer-

den, die Leser:innen bei der Lektüre desKapitals dennoch überkommen können: Aber

dies liegt amWesen der dargestellten Sache, nicht allein an ihrer Darstellung. Die-

ses Wesen mit Hilfe einer ausgefeilten Dramaturgie der Verfremdung pointiert zu

zeigen, ist wohl Marxens Ziel.

Zu verdeutlichen gilt es nun, dass er sich, um dieses zu erreichen, (avant la

lettre) zahlreicher Mittel des dialektischen Theaters bedient und dass dies auch bei

Marx dem Zweck dienen soll, den Menschen die Dinge zu verfremden, mit denen

sie alltäglich zu tun haben, die Praktiken, Redeweisen und Selbstverständnisse, die

sie tagein, tagaus wiederholen.

Marx’ Verfremdungstechniken sind vielfältig, lassen sich jedoch in einem ers-

ten Schritt analytisch differenzieren in (a) semantisch-logische, (b) ästhetisch-pik-

torale und (c) episodisch-szenische Irritationen.

(a) Semantische oder auch logische Irritationen erzeugt Marx beispielsweise,

indem er abstrakte und komplexe Zusammenhänge zwar anschaulich und an be-

kannten, konkreten Alltagsgegenständen aufzeigt, dabei jedochmit gut verstande-

nen Redeweisen spielt oder sie ironisch bricht. So steht am Anfang des Kapitals eine

Analyse der Ware als »Elementarform«, in der der »Reichtum der Gesellschaften,

in welchen kapitalistische Produktionsweise herrscht«, erscheint.60 Dabei beginnt

Marx nicht mit trockenen Definitionen oder philosophischen Wesensbestimmun-

gen, sondern er erzählt eine Geschichte, die von banalen Alltagsgegenständen, von

Tischen und Röcken, von Leinwand, Brot und Mehl etc. handelt sowie von spe-

zifischen Beziehungen, die diese Dinge eingehen, sobald sie einander als Waren

begegnen. Hier geht es zunächst darum, diese alltäglich begegnenden Dinge in

gewohnter Rede in ihrer scheinbaren Banalität vor Augen zu stellen, jedoch nur,

um ihnen diese im Anschluss umso effektvoller wieder nehmen zu können. Denn

als Waren sind die alten Bekannten – so zeigt Marx – gerade nicht lediglich trivia-

le, sinnlich wahrnehmbare Dinge, wie es auf den ersten Blick erscheint: Vielmehr

59 »Denn die einen sind im Dunkeln/Und die andern sind im Licht./Undman siehet die im Lich-

te/Die imDunkeln siehtman nicht.« So lauten die Schlussverse der »Moritat«, die Brecht 1930

für das Exposé zum»Dreigroschenfilm« schrieb (Bertolt Brecht:DieBeule.EinDreigroschenfilm,

in: GBA 4, S. 320).

60 Kapital I, MEW 23, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 Peggy H. Breitenstein

werden sie – sobald sie regel- und gewohnheitsmäßig für den Warentausch her-

gestellt werden – »geheimnisvoll«, nehmen einen »mystischen Charakter« an, ha-

ben auch »übersinnliche« Eigenschaften. Erklären bzw. entwickeln kannMarx dies

dann anschließend, indem er zeigt, dass und wie diese Dinge als Tauschwaren auf

ein tertium comparationis bezogen werden und dergestalt eine Wertform erhal-

ten, deren Inhalt menschliche Arbeit und deren entwickelte Form die Geldform,

das Geld ist.

Im berühmten Fetischkapitel fasst er die Analyseergebnisse des ersten Kapitels

geistreich zusammen und resümiert, was aus einem »ordinären« hölzern‹ Ding,

wie zum Beispiel einem Tisch wird, »sobald er als Ware auftritt«: Dieser »verwan-

delt […] sich in ein sinnlich übersinnliches Ding. Er steht nicht nur mit seinen

Füßen auf dem Boden, sondern er stellt sich allen andren Waren gegenüber auf

den Kopf und entwickelt aus seinem Holzkopf Grillen, viel wunderlicher, als wenn

er aus freien Stücken zu tanzen begänne.«61 Mit Hilfe dieser Karikatur (von de-

nen das Kapital wimmelt) werden nicht nur nochmals die übersinnlichen Eigen-

schaften sinnlich wahrnehmbarer Warendinge vor Augen gestellt; Marx zeigt in

pointierte Weise auch, dass hier die von Menschen produzierten Dinge selbst zu

Quasi-Akteuren werden, dass sie etwas tun,was sich ihren alltäglichen Blicken ent-

zieht und worauf sie tatsächlich keinen Einfluss haben – zumindest nicht, solange

es sich hinter ihrem Rücken abspielt. Im Ergebnis provozieren diese verstörenden

Formulierungen und Alltagsaufnahmen so Blicke hinter den eigenen Rücken, auf

die selbst gemachte und ständig reproduzierte Macht der Warendinge.

Noch durch weitere Mittel bringt Marx die Leser:innen auf sprachlicher Ebe-

ne ins Straucheln: Das Kapital wimmelt von Paradoxien, die die Common-Sense-

Semantik und Logik demonstrativ ad absurdum führen. Schon die Rede von »sinn-

lich übersinnlichen Dingen« bietet ein Beispiel, doch daneben finden sich zahl-

reiche ähnlich widerspenstige Wendungen, zum Beispiel die Rede von »gegen-

ständlichem Schein« oder »gesellschaftlicher Natureigenschaft«62 oder »freiwilli-

gem Gezwungen-werden«63. Auch hier jedoch besteht die Pointe gerade darin,

dass sich diese Paradoxien nicht etwa auf fiktive Praktiken oder Gegenstände in

phantasierten- oder möglichen Welten beziehen lassen, sondern dass sie Effekte

beschreiben, die sich aus den gegenwärtigen, ganz realen Produktions- und Kon-

sumtionspraktiken der Menschen ergeben, dass sie also lediglich den alltäglichen

Widersinn vor Augen führen. Indem Marx dies enthüllt, verstört er nicht lediglich

Selbstverständnisse und Denkgewohnheiten der Akteure selbst, sondern entlarvt

zugleich auch wirtschaftswissenschaftliche Theorien, in denen diese Paradoxien

gewöhnlich verdeckt werden.

61 Ebd. S. 85.

62 Ebd. S. 86.

63 Ebd. S. 795.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 225

Auf solche ›Verdeckungen‹, die in der Tradition der KritischenTheorie bekannt-

lich als »Ideologien« kritisiert werden, macht Marx zudem aufmerksam, indem

er mit Mehrdeutigkeiten und Verschiebungen spielt und dabei den Menschen die

Worte gleichsam im Munde herumdreht. Immer wieder verweist er explizit auf

die »Verrücktheit von Ausdrücken« und zeigt sie zugleich auch als praktisch höchst

wirksame Ver-rückungen und Ver-rücktheiten. Ein simples und doch eindrückli-

ches Beispiel findet sich ebenfalls im Fetischkapitel: »Wenn ich sage, Rock, Stie-

fel usw. beziehen sich auf Leinwand als die allgemeine Verkörperung abstrakter

menschlicher Arbeit, so springt die Verrücktheit dieses Ausdrucks ins Auge. Aber

wenn die Produzenten von Rock, Stiefel usw. diese Waren […] auf Gold und Silber,

was nichts an der Sache ändert – als allgemeines Äquivalent beziehn, erscheint

ihnen die Beziehung ihrer Privatarbeiten zu der gesellschaftlichen Gesamtarbeit

genau in dieser verrückten Form.«64 Und hier zeigt sich zugleich noch eine weitere

Pointe. Deutlich wird nämlich, dass es diese konkrete soziale Praxis selbst ist, die

die Verrücktheit erzeugt, dass diese Verrücktheit und der Widerspruch also auch

nicht einfach verschwinden, wenn dies lediglich theoretisch durchschaut und ur-

sächlich erklärt wird. Auf diesemWege bringtMarx die notwendigen Bedingungen

einer nicht dergestalt widersprüchlichen Praxis in den Blick: Notwendig (obgleich

nicht hinreichend) wäre eine radikale Veränderung der bestehenden Produktions-

weise sowie Eigentumsverhältnisse.

(b) Eher zu den ästhetisch-piktoralen Mittel der Verfremdung gezählt werden

können die teilweise verstörende Verwendung von Analogien und Metaphern, für

die Marx seit längerem schon berühmt und berüchtigt ist.65 Auch sie sind aller-

dings nicht einfach zu durchschauen, sondern lassen sich leicht missverstehen,

insbesondere sofern übersehen wird, dass sie Marx weder dazu dienen, über Din-

ge zu sprechen, zu denen er »nicht das Wort hat finden können«66, noch dazu,

Unbekanntes oder sinnlich nicht Wahrnehmbares anschaulich und dadurch ver-

ständlich machen kann, was üblicherweise als die Aufgabe von Analogien und auch

64 Ebd. S. 90.

65 Einer der ersten, der Marx´ Metaphern ernst nahm (obgleich nicht als Mittel der Verfrem-

dung), war Franz Mehring (Franz Mehring: »Karl Marx und das Gleichnis«, in: Feuilleton der

Neuen Zeit Nu. 3 vom 13.03.1908, S. 851-854); instruktiv ist auch: Walter Euchner: »Karl Marx’

Panoptikum der bürgerlichen Welt. Ein Versuch über die Metaphorik des jungen Marx und

deren Bedeutung für das reife Werk«, in: Walter Euchner, Francesca Rigotti und Pierangelo

Schiera (Hg.): II potere delle immagini. Lametafora politica in prospettiva storica/DieMacht der Vor-

stellungen. Die politische Metapher in historischer Perspektive, Berlin: Duncker & Humblot 1993,

S. 91-106; die umfangreichste Studie zur Rolle literarischer Werke, Figuren und Metaphern

ist noch immer Siegbert Salomon Prawer: Karl Marx andWorld Literature, Oxford: Oxford Uni-

versity Press 1978.

66 Theodor W. Adorno: »Graeculus (II). Notizen zu Philosophie und Gesellschaft 1943 – 1969«,

in: Frankfurter Adorno-Blätter 8 (2003), S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


226 Peggy H. Breitenstein

Metaphern angesehen wird. Vielmehr vermag Marx auch mit ihrer Hilfe Verfrem-

dungseffekte zu initiieren, die in ihrer Eigenart das Wesentliche hervortreten las-

sen: den alltäglichen, den ganz normalen Widersinn.

Hier könnte an viele bekannte Beispiele erinnert werden, die teilweise oben

bereits erwähnt wurden: Beispielsweise an den in immer wieder anderen Facetten

erscheinenden Gegensatz von Automat und Organ bzw. Organismus67, an die Rede

vom »Werwolfsheißhunger«68 des Kapitals nach Mehrarbeit oder an die verschie-

denen Erscheinungsweisen menschlicher Arbeit, auf die nochmals ausführlicher

einzugehen lohnt. Marx führt Arbeit als lebendige, zweckgerichtete und nützli-

che, zugleich jedoch als das Kapital vermehrende, dergestalt enteignete Tätigkeit

ein. Als menschliche Lebenstätigkeit sei Arbeit einerseits »Stoffwechsel zwischen

Mensch und Natur«.69 Zugleich erscheint sie aber unter den spezifischen Verhält-

nissen der kapitalistischenWarenproduktion notwendigerweise auch als »abstrakt

menschliche Arbeit«70. Im System der Arbeitsteilung und der Lohnarbeit werden

»konkrete nützliche« Tätigkeiten auf »abstrakte Arbeit« reduziert, gelten lediglich

als »Verausgabung menschlicher Arbeitskraft«71 überhaupt, erscheinen imWaren-

wert als »Gallertemenschlicher Arbeit«72 und imKapital als »tote« oder »verstorbne

Arbeit«73. Dabei ist diese Reduktion oder Abstraktion Marx zufolge weder falscher

Schein noch eine Frage beliebiger oder freier Entscheidung, sondern in Gesell-

schaften mit kapitalistischer Warenproduktion selbst auf der Stufe der »einfachen

Warenzirkulation« real und sogar notwendig. Im Kontext der erweiterten Waren-

zirkulation zeigt sich dann die eigendynamische Struktur, der zwanghafte Zwang

des Kapitals, Wert zu verwerten, indem immer mehr Mehrarbeit ent-eignet wird.

Aus der Eigendynamik der Verwertung des Werts wiederum erklärt Marx, wie sich

durch permanente Ent-eignung ein eigenständiges, beherrschendes Subjekt re-

produzieren kann, das er zunächst in der Metapher des »automatischen Subjekts«,

sodann auch der des »Vampirs« veranschaulicht. Der sich verwertende Wert – so

die Ergebnisse der Marx’schen Analyse – »verwandelt sich so in ein automatisches

Subjekt« und wird »das Subjekt eines Prozesses, worin er unter dem beständi-

gen Wechsel der Formen von Geld und Ware seine Größe selbst verändert, sich als

Mehrwert von sich selbst als ursprünglichem Wert abstößt, sich selbst verwertet.

Denn die Bewegung, worin er Mehrwert zusetzt, ist seine eigne Bewegung, seine

Verwertung also Selbstverwertung.«74 Da es allerdings auch in der Ökonomie kein

67 Vgl. Kapital I, MEW 23, S. 442 u. ö.

68 Ebd. S. 258 und S. 280.

69 Ebd. S. 88 und S. 57.

70 Ebd. S. 52, 53 und S. 61 u. ö.

71 Ebd. S. 82.

72 Ebd. S. 59, S. 65 und S. 72 u. ö.

73 Ebd. S. 209, S. 247 und S. 446.

74 Ebd. S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 227

perpetuum mobile geben kann, da also beständig Energie zugeführt und Reibungs-

verluste ausgeglichen werden müssen, tritt an die Stelle des mechanistischen Bil-

des des Automaten schließlich eine Metapher, die dem zeitgenössischen Schauer-

roman entnommen sein könnte: das des Untoten, des blutsaugenden Vampirs.Und

so heißt es im 8. Kapitel über den Arbeitstag: »Das Kapital hat […] einen einzigen

Lebenstrieb, den Trieb, sich zu verwerten, Mehrwert zu schaffen, mit seinem kon-

stanten Teil, den Produktionsmitteln, die größtmögliche Masse Mehrarbeit einzu-

saugen. Das Kapital ist verstorbne Arbeit, die sich nur vampyrmäßig belebt durch

Einsaugung lebendiger Arbeit und um so mehr lebt, je mehr sie davon einsaugt.«75

Und an anderer Stelle: »Die Verlängrung des Arbeitstags über die Grenzen des na-

türlichen Tags in die Nacht hinein […] stillt nur annähernd den Vampyrdurst nach

lebendigem Arbeitsblut. Arbeit während aller 24 Stunden des Tags anzueignen ist

daher der immanente Trieb der kapitalistischen Produktion.«76

Nun mögen Bilder von Vampiren zwar heutzutage ihre Be-fremdlichkeit und

auch ihren Schrecken verloren haben; die mit ihnen verbundene Annahme eines

unstillbaren Dursts nach Blut respektive nach uneingeschränkt verwertbarer Le-

benszeit seitens des Kapitals ist provozierender, weil aktueller denn je: Sofern sich

das inzwischen »digitale« und global agierende Kapital darum bemüht, Menschen

zu Prosumenten zu machen und jede Minute ihrer – sei es schlafend oder wa-

chend verbrachten – Lebenszeit zu verwerten, beweist dies nichts anderes als den

von Marx erkannten »immanenten Trieb«.

(c) Neben derartigen irritierenden und verstörenden Sprachbildern – und da-

mit komme ich zu den »episodisch-szenisch« genannten Irritationen – finden sich

im Kapital immer wieder auch sehr anschauliche, teilweise skurrile Handlungssze-

narien eingebunden, als deren Akteure nicht nur Menschen, sondern auch Wa-

ren(arten) fungieren. Marx führt diese seltsamen Akteure auf eine fiktive Büh-

ne, beispielsweise um zu zeigen, wie Menschen – wenn sie überleben wollen –,

verdinglichte Verhältnisse zu reproduzieren gezwungen sind. Eine exemplarische

Stelle findet sich am Übergang von den abstrakten Wertformanalysen im ersten

zum Austausch im zweiten Kapitel. In ihr zeigt Marx, wie sich Menschen zu Sta-

tisten ihrer eigenen sozialen Praxis degradieren und wie es dabei zur »Personifi-

zierung der Sachen« einerseits, zur »Versachlichung der Personen«77 andererseits

kommt: »Die Waren können nicht selbst zu Markte gehn und sich nicht selbst aus-

tauschen. Wir müssen uns also nach ihren Hütern umsehn, den Warenbesitzern.

Die Waren sind Dinge und daher widerstandslos gegen den Menschen. Wenn sie

nicht willig, kann er Gewalt brauchen, in andren Worten, sie nehmen. Um diese

75 Ebd. S. 247.

76 Ebd. S. 271.

77 Ebd. S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


228 Peggy H. Breitenstein

Dinge als Waren aufeinander zu beziehn, müssen die Warenhüter sich zueinan-

der als Personen verhalten, deren Willen in jenen Dingen haust, so daß der eine

nur mit dem Willen des andren, also jeder nur vermittelst eines, beiden gemein-

samen Willensakts sich die fremde Ware aneignet, indem er die eigne veräußert.

Sie müssen sich daher wechselseitig als Privateigentümer anerkennen.«78

Sie wissen das nicht, aber sie tun es – kommentiert Marx an bekannter Stelle,

doch es lässt sich auch anders ausdrücken: Im Anfang ist die Tat und wir befinden

uns immer schon inmitten dieser Praxis …

Allerdings: Marx bringt Menschen keineswegs nur als Akteure ins Bild, die ver-

wertungsbedingten strukturellen Handlungszwängen unterworfen sind. Bestand-

teil seiner Dramaturgie sind vielmehr eindrückliche (und für die damalige Zeit

sicherlich auch befremdlichen) Gegenbilder, wie sie sich insbesondere in blutrüns-

tigen, gleichwohl realistischen Geschichten des 24. Kapitels über »Die sogenann-

ten ursprüngliche Akkumulation« finden, in denen er von menschlichen Gewalt-

taten erzählt, welche die Geburt des Kapitals letztlich erst möglich machten. Die-

se Darstellungen können zudem zugleich als pointierte Gegengeschichten zu den

üblichen großen Erzählungen des Fortschritts- und Zivilisationsprozesses gelesen

werden, als empirisch gesättigte, quellen- und zeugnisfundierte Genealogien der

Dispositive kapitalistischer Gewalt und Herrschaft ganz im Sinne Nietzsches und

Foucaults. Marx erzählt hier pointiert und drastisch, wie gewaltvoll in der »Vorge-

schichte des Kapitals und der ihm entsprechenden Produktionsweise« der »Schei-

dungsprozeß von Produzent und Produktionsmittel«79 vollzogen wurde, wie es da-

bei zur brutalen »Auflösung« der »ökonomischen Struktur der feudalen Gesell-

schaft« kam – all das im Rahmen eines Prozesses, der kein zivilisierendes Ant-

litz zeigt, sondern »in die Annalen der Menschheit eingeschrieben [ist] mit Zügen

von Blut und Feuer«80. Das Kapital komme zur Welt »von Kopf bis Zeh, aus allen

Poren, blut- und schmutztriefend.«81 Und Marx macht auch auf die Nachhaltig-

keit dieses Prozesses aufmerksam, der keinesfalls nur der Vergangenheit angehört:

»Die verschiednenMomente der ursprünglichen Akkumulation […] werden […] sys-

tematisch zusammengefaßt im Kolonialsystem, Staatsschuldensystem, modernen

Steuersystem und Protektionssystem. Diese Methoden beruhn zum Teil auf bru-

talster Gewalt, z.B. das Kolonialsystem. Alle aber benutzten die Staatsmacht, die

konzentrierte und organisierte Gewalt der Gesellschaft, um den Verwandlungspro-

zeß der feudalen in die kapitalistische Produktionsweise treibhausmäßig zu för-

dern und die Übergänge abzukürzen. Die Gewalt ist der Geburtshelfer jeder alten

78 Ebd. S. 99.

79 Ebd. S. 742.

80 Ebd. S. 743.

81 Ebd. S. 788.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen oder zeigen? 229

Gesellschaft, die mit einer neuen schwanger geht. Sie selbst ist eine ökonomische

Potenz.«82

Deutlicher als irgendwo sonst im Kapital zeigt Marx somit in diesem vorletz-

ten Kapitel auch, dass Kapitalismus bzw. die Verhältnisse – politische, rechtliche,

soziale etc. – menschengemacht sind, dass Produktion und Konsumtion unter ka-

pitalistischen Bedingungen strukturell gewaltsam ist und dies auch bleibt. Der

»Scheidungsprozeß zwischen Arbeitern und Arbeitsbedingungen«, der »die ›ewi-

gen Naturgesetze‹ der kapitalistischen Produktionsweise« entbunden hat, dieser

»blutige Prozess« ist Marx zufolge nicht nur nicht Vergangenheit, sondern er wird

beständig reproduziert, ist allgegenwärtig und eigentlich auch sichtbar.

Deshalb wohl – und damit komme ich zum Schluss – fühlt Marx sich auch

nicht genötigt, die Leser:innen zur Einsicht in diese Gewalt und ihre Effekte zu

überreden. Denjenigen, denen sie nicht ohnehin gewärtig sind, ruft er sie konkret

und – wie gezeigt werden konnte – in vielerlei Weise verfremdend ins Gedächtnis.

Allen, die verstehen wollen, erklärt er sie zudem genetisch und ursächlich. Nieman-

den hingegen will oder muss er von ihrem Unrecht überzeugen. Dieses zeigt er –

und damit zugleich die Irrationalität bzw. den »Widergeist«, die in seinen Augen

die kapitalistische Vergesellschaftung kennzeichnen.

Ich möchte nicht schließen, ohne noch einmal des Sehers Benjamin zu geden-

ken und auf den Anfang dieses Beitrags zurückzukommen. Ich hatte Brecht zitiert

mit der Aussage, »wer Philosophie treibt, der soll nicht überreden«83, und er meint

hier mit »überreden« auch das, was wir heute »überzeugen« in einem argumenta-

tiven Sinne nennen, also jede durch gute Gründe induzierte Änderung einer Mei-

nung. Die knappest mögliche, jedoch nicht nur darin einleuchtende Begründung

dieser auch bei Marx nachweisbaren Abwehrhaltung lässt sich bei Benjamin aufle-

sen, der in seiner tiefgründig-weitblickenden Aphorismensammlung Einbahnstra-

ße lapidar schreibt: »Überzeugen ist unfruchtbar«84, womit er meinen dürfte, dass

bloßes Überzeugen nicht zur Aus- und Weiterbildung einer Haltung beiträgt, also

auch nicht nachhaltig, nicht von Dauer sein kann. Ich denke, das ist richtig. Und

das trifft auch auf das Emotionalisieren zu: Solange die Urteilenden selbst keine

Haltung ausbilden, die einen reflektierten, angemessenen und entschiedenen Um-

gang mit sich selbst und ihren Gefühlen erlaubt, können sie aufgepeitscht werden

durch jede kulturindustrielle Böe, jeden populistischen Wind, alle propagandisti-

schen Stürme, vollkommen gleich, in welche Richtung sie treiben …

82 Ebd. S. 779.

83 GBA 21, S. 316.

84 Walter Benjamin: »Einbahnstraße«, in: Gesammelte Schriften. Bd. IV.1, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1991, S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014 - am 14.02.2026, 11:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

