Sagen oder zeigen?
Zur Dramaturgie der Verfremdung bei Marx

Peggy H. Breitenstein

Ware dieser Text ein Hypertext, so befinde sich an dieser Stelle ein Link, mit dem
sich das Browserfenster 6ffnen lief3e, in dem ein Ausschnitt aus Fritz Langs Me-
tropolis zu sehen ware. Vor dem Auge erschiene folgende Szene, die nun — da dies
leider kein Hypertext ist — lediglich erinnert oder imaginiert werden kann: ... ein
gigantischer Maschinenraum, darinnen Arbeiter, die sich im vasanten Takt der Maschinen
hin und her bewegen, automatisch, als seien sie deven Anhingsel. Dieser Maschinenraum ist
gleichsam das Herz der gigantischen Stadt »Metropolis«, versorgt sie mit Energie und lebens-
notwendigen Verbrauchsgiiter; er befindet sich zwischen einem oberirdischen und einem un-
terivdischen Bereich der Stadt, auf die verteilt zwei Klassen leben: Eine Oberklasse schwelgt
in verschwenderischem Luxus; die Jugend geniefSt das Leben im Lichte, feiert im »Klub der
Séhne, in paradiesischen »Ewigen Girten« und Vergniigungstempeln rauschhafte Feste. In
scharfem Kontrast dazu vegetiert die Unterklasse der Arbeiter in Wohnsilos tief unter der Evde,
wohin sie nach iiberanstrengendem Tagewerk vollkommen erschipft, aber militirisch diszi-
pliniert zuriickstromen. Alleinherrscher der Stadt ist der kiih] kalkulierende, erfolgreiche Joh
Fredersen, dessen einziger Sohn, Freder Fredersen, zugleich Gegenstiick des Vaters, Rebell und
Hauptfigur der Handlung ist.

Der Betriebsablauf geriit plotzlich unerwartet ins Stocken, als ein Arbeiter an einem der
Kiihlaggregate erschipft zusammenbricht, sich daraufhin die Anlage evhitzt und Teile explo-
dieven. Zufilliger Zeuge dieses Unfalls ist Freder, der eigentlich auf der Suche nach Maria ist,
einer Frau aus der Unterstadt, in die er sich bei deren eigentlich verbotenem Besuch in den
ewigen Gdrten verliebt hat. Er wird bei diesem Unfall leicht verletzt und sieht nun im Fie-
berwahn, wie sich die Maschine zu einem riesigen, menschenverzehrenden und als »Moloch«
bezeichneten Ungeheuer wandelt, in dessen aufgerissenen Schlund gefesselte, erschopften Ar-
beiter getrieben werden, bevor sich der Moloch wieder in eine scheinbar harmlose Maschine
verwandelt und an die Stelle der verungliickten Arbeiter ausgeruhte, gesunde getreten sind.

Einige Leser:innen entsinnen sich dieser Szene sicherlich und vielleicht auch
ihrer Einbettung im gesamten Film, dessen Urfassung Fritz Lang 1927 in Berlin
prasentierte. Eventuell erinnern sie sich auch, dass Metropolis in die Geschichte
eingegangen ist zunichst nicht als kiinstlerisch wertvolles Dokument des expres-
sionistischen Stummfilms oder als frithe Science Fiction, sondern als erster gro-

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

204

Peggy H. Breitenstein

Ber Flop der deutschen Filmindustrie: als Investition, die zunichst Millionen von
Reichsmark verschlang, dann jedoch bei Publikum und Kritikern gnadenlos durch-
fiel und die UFA damit an den Rand des Ruins brachte. Die Presse brandmarkte ihn
nahezu einmiitig als »entsetzlich«, »albernc, »verkitschte, als mit »Gefithlsphrasen«
iiberladenes Monumental-Epos.' Thomas Theodor Heine benannte und bebilderte
die Schwichen des Films im Januar 1927 im Simplicissimus bissig wie folgt: »Nimm
zehn Tonnen Grausen, giefRe ein Zehntel Sentimentalitit dariiber, koche es mit so-
zialem Empfinden auf und wiirze es mit Mystik nach Bedarf, verrithre das Ganze
mit Mark (sieben Millionen) und du erhiltst einen prima Kolossalfilm.«*

Nach diesem missgliickten Start verwundert es wenig, dass Metropolis zunichst
aus dem kulturellen Gedichtnis verschwand, um dann erst in den 1970er, vor allem
1980er Jahren wieder entdeckt und seitdem der kulturindustriellen Verwertungs-
logik unterworfen, gefeiert und gehypt zu werden.? Erstaunlich ist allerdings, dass
der Film inzwischen regelmif3ig mit der Kapitalismuskritik von Karl Marx in Ver-
bindung gebracht wird: Metropolis — so etwa wird tatsichlich behauptet — bediene
sich oder entspriche der Bildsprache im Kapital.*

Diese Einordnung allerdings — und dies allein ist der Grund dafiir, eine Szene
dieses Films hier als >Aufthinger< zu benutzen - darf als ganz und gar irrefithrend
angesehen werden: Thr widersprechen allzu deutlich nicht nur explizite Aussagen,

1 Zur Rezeption siehe auch: Thomas Elsaesser: Metropolis, London: British Film Institute 2000,
S. 42ff.

2 Thomas Theodor Heine: »Simpl-Woche fiir Filmregisseure, in: Simplicissimus, ]g. 41, Nr. 44
(31.Januar 1927), S. 587. Im gleichen Heft der Zeitschrift heifdt es unter der Uberschrift »Me-
tropolismen« ironisch: »Metropolis<is ein Reinfall. Siehbann Millionen geben die Leute fiir
Bauten und so aus —ufalos, wat?' —und denn haben se natiirlich kein Geld mehr, um die Kritik
zu bezahlen! Unrationelle Wirtschaft!« (Ebd., S. 586.)

3 Seit den 1980er Jahren gibt es internationale Anstrengungen, das Original zu restaurieren,
das noch in den 30er Jahren auf normale Spielfilmldnge zurechtgestutzt wurde, in der Hoff-
nung, das Publikum doch noch in die Kinos zu locken. 2001 wurde die immer noch unvoll-
standige restaurierte Fassung als erster Film iberhaupt in das Weltdokumentenerbe der
UNESCO aufgenommen und steht als solches neben u.a. der Gutenberg-Bibel, den Kinder-
und Hausmarchen der Gebrider Grimm oder Beethovens 9er Symphonie. 2008 wurde in Bue-
nos Aires eine nahezu komplette Fassung gefunden, die bis dahin bekannten Teile des Films
erganzt; schliefllich kam es 2010 auf der Berlinale zur Auffithrung der nahezu vollstindigen
Fassung (vgl. Stiftung Deutsche Kinemathek (Hg.): Fritz Langs Metropolis, Miinchen: Bellevil-
le 2010; zu den Fassungen und zur Ceschichte der Rekonstruktionen siehe auch: Elsaesser:
Metropolis, S. 30ff.).

4 Eva Horn: »Die doppelte Maria. Weibliche Fiithrerschaft in Fritz Langs Metropolis, in: Stefan
Krammer, Marion Loffler und Martin Weidinger (Hg.): Staat in Unordnung? Geschlechterper-
spektiven auf Deutschland und Osterreich zwischen den Weltkriegen, Bielefeld: transcript 2012,
S. 26; Hartmut Bohme: »Das Fetischismus-Konzept von Marx und sein Kontext, in: Volker
Gerhardt (Hg.): Marxismus. Versuch einer Bilanz, Magdeburg: Scriptum 2001, S. 289f.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

sondern vor allem die Eigenarten und Effekte der durch Marx im Kapital aufgebo-
tenen darstellungstechnischen Strategien und Mittel. Bei unvoreingenommener
und geduldigerer Lektiire zeigt sich, dass sich in den von ihm selbst publizierten
Schriften keine Schwarz-Weif$-Kontraste finden, die auch nur ansatzweise so sim-
plifizierend gehalten sind, wie das in Metropolis der Fall ist. Zudem hitte Marx das
Motto des Films — »Mittler zwischen Hirn und Hinden muss das Herz sein<® — in

5 Das Motto geht bekanntlich auf Thea von Harbou und ihre 1926 veroffentlichte Romanvorla-
ge zuriick. Sie schreibt: »Dieses Buch ist kein Gegenwartsbild. Dieses Buch ist kein Zukunfts-
bild. Dieses Buch spielt nirgendwo. Dieses Buch dient keiner Tendenz, keiner Klasse, keiner
Partei. Dieses Buch ist ein Geschehen, das sich um eine Erkenntnis rankt: Mittler zwischen

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

205


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

206

Peggy H. Breitenstein

milder Stimmung bestenfalls als »Philisterschwirmerei«® verspottet, wahrschein-
licher aber als romantisierende Ideologie oder reaktioniren Romantizismus’ ent-
larvt. Ebenfalls dagegen spricht zudem, dass Marx insbesondere im Kapital geflis-
sentlich um eine Gelehrsamkeit bemiiht war, welche nicht nur die gewdhnlicher
wissenschaftlicher Abhandlungen bei weitem iibersteigt, sondern zudem ginzlich
anders in Erscheinung tritt als diese. Der erste und einzige von Marx selbst pu-
blizierte Band von Das Kapital ist bilderreich und emotional, spielt mit tradierten
emotionalen Codes bzw. den entsprechenden Zeichensystemen, aber gerade nicht
mit dem Effekt, diese zu bestitigen oder zu verstirken. In dieser Hinsicht erweist
es sich vielmehr als »grau«, wie Foucaults und Nietzsches Genealogien, mit denen
es ohnehin mehr gemein hat als mit allen (akademischen) Lehrbiichern der Politi-
schen Okonomie zusammen.? So ist auch verstindlich, dass es eigentlich ungeeig-
net ist als politisches Programm oder Kampfschrift im iiblichen Sinne. Im Kapital
wird die gesellschaftlich-okonomische Wirklichkeit in ihrer tendenziellen Totalitit
analysiert, in weiten Teilen anschaulich dargestellt und erklirt, aber es wird — sieht

Hirn und Handen mufd das Herz sein. (Thea von Harbou: Metropolis. Roman, Frankfurt a.M.
u.a.: Ullstein 1984, S. 7.)

6 Dieser Spottname stammt aus der Feder Friedrich Engels’, der ihn allerdings (und ganz im
Sinne von Marx) auf die extreme »Vergeistigung, nicht»Emotionalisierung« Schillers bezog,
genauer dessen »Schwarmerei fiir unrealisierbare Ideale«, also wahrscheinlich auf dessen
Werkphase ab Mitte der 1780er Jahren, in der Schiller sein Verstandnis besonders der mo-
ralphilosophischen Schriften Kants in Gedichten wie etwa »Das Ideal und das Leben« zum
Ausdruck brachte (vgl. Friedrich Engels: Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deut-
schen Philosophie, in: MEW 21, S. 281). Hier und im Folgenden werden Marx’ Werke unter An-
gabe von Band- und Seitenzahl nachgewiesen nach: Karl Marx und Friedrich Engels: Werke
[44 Bande], Berlin: Dietz Verlag 1956-2018.

7 Unter dieser Uberschrift jedenfalls lasst sich Marx’ Kritik an allem (sikularen) »Offenba-
rungswissen« (so der Vorwurf gegen Proudhon) zusammenfassen, am Sentimentalen und
Romantischen tiberhaupt sowie an »schongeistigen Redeblumen«und »liebesschwiilem Ce-
miitstauc, wie er sie bspw. auch in sozialistischer Literatur, etwa im»pfaffischen«oder»deut-
schen Sozialismus« findet (siehe u.a. Marx: Das Elend der Philosophie. Antwort auf Proudhons
»Philosophie des Elends«. Deutsch von E. Bernstein und K. Kautsky. Mit Vorwort und Noten von Fried-
rich Engels, in: MEW 4, S. 64ff.; Marx und Engels: Manifest der Kommunistischen Partei, in: MEW
4, hier bes. S. 482ff.; ausfiihrlich auch Engels [zus. mit Marx]: »Deutscher Sozialismus in Ver-
sen und Prosag, in: MEW 4, S. 207ff)).

8 »Die Genealogie ist grau. Gewissenhaft und geduldig sichtet sie Dokumente, arbeitet an ver-
wischten, zerkratzten, mehrmals iiberschriebenen Pergamenten. [..] Die Genealogie beno-
tigt [...] prazises Wissen, eine Fiille angesammelten Materials und Geduld. lhre sZyklopen-
Bauten<darf sie nicht aus den grofiensbegliickenden Irrtiimernc<errichten, sondern aus>klei-
nen unscheinbaren Wahrheiten, welche mit strenger Methode gefunden wurdenc. Sie ver-
langt also eine gewisse Besessenheit in der Gelehrsamkeit.« (Michel Foucault: »Nietzsche,
die Genealogie, die Historie, in: Schriften in vier Bénden. Dits et Ecrits Bd. IV., Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2002, S.166.)

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

man von einzelnen Passagen in Vorworten v.a. zu den verschiedenen Ubersetzun-
gen ab — an keiner Stelle an Gefiihle der Leser:innen appelliert, vor allem nicht an
die von Martha Nussbaum sogenannten »public« bzw. »good public emotions<’,
an Mitgefiihl bzw. Mitleid (compassion), an Liebe oder Solidaritit. Derartige Stra-
tegien der Emotionalisierung, auf die Nussbaum zufolge politische Gemeinwesen
oder gerechte Gesellschaften nicht verzichten konnen, derer sich aber gerade auch
Populisten verschiedenster Couleur bedienen kénnen, um Menschen kurzfristig
von kurzfristigen Interessen zu iiberzeugen, kritisierte Marx seinerzeit vielmehr
hiufig und nachdriicklich.*®

Es konnte erhellend sein und zugleich als Mahnung dienen, in diesem Zusam-
menhang an die Kritik des Filmkenners und -kritikers Siegfried Kracauer zu er-
innern, der in Metropolis nicht allein eine protofaschistische Asthetik und Form-
sprache am Werk gesehen hat. Uberzeugend belegt Kracauer in »Von Caligari zu
Hitler« zudem, wie nah sich kulturindustrieller Populismus und totalitire Propa-
ganda hinsichtlich ihrer Emotionalisierungsstrategien stehen: »Tatsichlich kénnte
Marias Forderung, daf das Herz zwischen Hand und Hirn vermitteln muf, ohne
weiteres von Goebbels stammen. Auch er appellierte — im Namen totalitirer Pro-
paganda — an das Herz. Auf dem Niirnberger Parteitag von 1934 pries er die >Kunst«
der Propaganda wie folgt: sMoge die helle Flamme des Enthusiasmus niemals ver-
16schen! Diese Flamme allein gibt Helligkeit und Wairme der schopferischen Kunst
der modernen politischen Propaganda. Den tiefsten Schichten der nationalen Seele
entsprossen, mufd diese Kunst immer wieder dorthin zuriickkehren und dort neue
Krifte schopfen. Eine auf Kanonen gestiitzte Macht kann gut sein, es ist jedoch
besser und angenehmer, wenn man das Herz eines Volkes erobert und es zu halten
versteht.« Nolens volens hat Lang selbst auf die Gefahr einer beliebigen Indienst-
nahme seiner spezifischen Symbiose aus Emotionalisierung und Ornamentalisie-
rung (der Massen) hingewiesen, deren Kulminationspunkt Kracauer zufolge in der

9 Martha Nussbaum: Political Emotions. Why Love Matters for Justice, Cambridge: Harvard Uni-
versity 2013, S. 200ff. Die von Nussbaum als dringlich angesehene Fragen, wie es gelingen
konne, »[to] shaping compassion and the sense of loss« and »indicating ways to rise above
bodily disgust in a spirit of delighted reciprocity« (ebd. S. 201), stellen sich Marx nicht nur
nicht: Er weist sie von sich.

10 Auch hier sei auf seine Kritik an »schongeistigen Redeblumen« und »liebesschwiilem Ge-
miitstau« verwiesen, die in scharfem Kontrast steht zu seiner Wiirdigung realistischer und
zynisch iiberzeichneter Schilderungen der Gesellschaft etwa bei Balzac, den er schatzt fir
seine »tiefe Auffassung der realen Verhiltnisse« (Marx: Das Kapital Bd. Ill, in: MEW 25, S. 49),
oder bei seinen englischen Lieblingsromanciers Dickens, Thackeray, Bronté, Gaskell, die er
dafir lobt, dass ihre »anschauliche und beredte Seiten der Welt mehr politische und sozia-
le Wahrheiten vermitteln, als alle Berufspolitiker, Publizisten und Moralisten zusammenge-
nommen« (Marx: Die englische Bourgeoisie, in: MEW 10, S. 645-649, hier S. 648).

11 Siegfried Kracauer: Von Caligari zu Hitler. Eine psychologische Geschichte des deutschen Films,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, S. 172f; siehe auch ebd., S.159.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

207


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

208

Peggy H. Breitenstein

Schlussszene des Films erreicht ist, in der »kein Zweifel mehr [herrscht], daf$ die
>Neue Ordnungs [...] von der Liebe [...] zehren soll, daR sie die abgewirtschaftete
mechanische Disziplin durch totalitire Disziplin ersetzen soll.<* Denn - so gab
Lang in vertrautem Gesprich preis — Goebbels hochstselbst habe ihn unmittelbar
nach Hitlers Machtergreifung zu sich kommen lassen, um ihm zu verraten, »daf}
er und der Fiithrer vor vielen Jahren meinen Film METROPOLIS in einer kleinen
Stadt gesehen hitten und Hitler damals gesagt habe, daR ich die Nazifilme ma-
chen sollte.«®

Es scheint, als hitte Marx gerade diese Gefahr gewittert und ihr entsprechend
vorzubeugen versucht, ohne jedoch in einen einseitigen Rationalismus zuriickzu-
fallen. Sein reflektierter Einsatz von Emotionen bei gleichzeitiger Kritik an Emo-
tionalisierung (und Ornamentalisierung) zeigt, dass hier kein naiver Glaube an die
Vorherrschaft der Vernunft oder iiberhaupt an die tradierte Dichotomie von Ver-
nunft und Gefiihl Pate steht, die vielmehr selbst allzu trefflich zu den iiberkom-
menen okonomischen und politischen Verhiltnissen passt und sie zu verschlei-
ern vermag. Vielmehr diirfte er gegen diese Dichotomie selbst und deren impli-
zite Asymmetrie gerichtet sein. So jedenfalls wird verstindlich, dass und warum
bei aller Niichternheit das Emotionspotential des Kapitals hoch ist: Weil und inso-
fern es in ihm letztlich auch darum geht, gewohnte emotionale Codes und »Sin-
ne« — z.B. Gerechtigkeits-, Gemeinschafts-, Familiensinne etc. — zu irritieren. Die
in dezidiert analytischer, in sachlich berichtender oder auch in bilderreicher und
ironischer Sprache vorgetragenen Passagen sind offensichtlich nicht dafiir geeig-
net, die iiblichen »public emotions« oder andere, kurzfristigere Gefithle (Empo-
rung oder Zorn z.B.) zu evozieren und dergestalt zu verstirken. Dennoch kann
nicht geleugnet werden, dass sie sehr wohl feste Abwehrhaltungen hervorzurufen
oder auch zu bekriftigen vermogen. Diese Emotionen, die sich freilich erst nach
griindlicher Lektiire und nachhaltigem Verstehen einstellen kénnen, sollen hier in
einer ersten Anniherung als »reflektierte« und »emanzipierte« bezeichnet werden:
Es sind Emotionen, die selbst eine Haltung fordern und formen, welche Uberle-
gungsvermogen sowie Entscheidungswillen einschlief3t; eine Haltung, die allein
deshalb auch befihigt, die eigenen Affekte und Gefiihle so zu distanzieren, dass
diese einerseits jeweils situationsangemessen gepriift und andererseits in erwei-
terter Denkungsart in Bezug auf allgemeinmenschliche Interessen reflektiert wer-
den konnen. Das spezifische Konzept der Haltung bzw. hexis, das hier im Hinter-
grund steht, konnte sicherlich genauer geklirt und ausbuchstabiert werden, wozu
in diesem Beitrag leider nicht genug Raum ist. Plausibel diirfte sein, als Quelle
Aristoteles zu vermuten, hexis somit als »hexis prohairetike« zu verstehen, erginzt

12 Ebd.S.173.
13 Ebd.S.173.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

mit Bestimmungen, wie sie sich etwa in Hannah Arendts Weiterentwicklung die-
ses Konzepts ausformuliert finden, die dabei wiederum auf Elemente der politische
Philosophie Kants zuriickgegriffen hat. Marx hat Kant wohl nicht intensiver stu-
diert, dafiir kannte er Aristoteles umso besser und berief sich besonders auf dessen
fiir dieses Konzept zentrale Schriften zur Ethik und Politik immer wieder.

Marx bietet im Kapital zudem zugleich das gesellschaftstheoretische und 6ko-
nomische Wissen, das als notwendige (freilich nicht hinreichende) Bedingung dafiir
angesehen werden kann, eine entsprechende iiberlegte, entschiedene hexis auch in
Zeiten verwertungsbedingt gesteigerter Komplexitit, Uniibersichtlichkeit und Ir-
rationalitit ausbilden und ausiiben zu kénnen. In diesem Sinne betreibt er »Selbst-
entscheidungs-aufklirung«”® und erméglicht Leser*innen, ihre kurzfristigen, bor-
nierten eigenen Interessen zu transzendieren und sodann in erweiterter Denkungsart
zu urteilen.

Aber nicht dieses theoretische oder weiteres, in ungezahlten Lektiirehilfen zum
Kapital reproduziertes Wissen steht im Fokus des folgenden Beitrags, sondern die
dsthetisch-kompositorische Eigen-Art seiner Darstellungen, zumindest sofern sie da-
zu geeignet ist, eine entsprechende Haltung zu férdern, eine Haltung, die dann
zugleich auch kritisch und widerstindig sein kann. Das Kapital — so die lediglich
selbst-erfahrungsbasierte, an dieser Stelle nicht weiter begriindbare Intuition -
befihigt und motiviert, praktisch wirksam Kritik zu iiben an sozialen Praktiken
und Verhiltnissen, die mit seiner Hilfe als unrecht sowohl erkannt als auch empfun-
den als auch mit-geteilt werden konnen. Dass die Aufthebung bzw. Revolutionierung
derartiger Verhiltnisse nicht ohne die Ausbildung einer solchen Haltung seitens
der Kritiker*innen gelingen kann, die selbst wiederum teilweise tiefgreifende An-
derungen der eigenen »zweiten Natur«, der gewohnten, verfestigten Denk- und

14 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik Il 6, 1106b36; Marx studierte die Werke Aristoteles’ be-
reits zur Zeit der Abfassung seiner Doktorarbeit intensiv (v.a. die Physik und Metaphysik, aber
auch kleinere naturwissenschaftliche Schriften: siehe MEW 40, S. 30f,, 64f., 78f, 88f., S. 224f,,
280, 285, 287 u. 6.) und geht an verschiedenen Stellen im Kapital ausfiihrlicher auf die Niko-
machische Ethik sowie die Politik ein. Zudem erwihnt er Aristoteles als »groRen Forscher [..],
der die Wertform, wie so viele Denkformen, Gesellschaftsformen und Naturformen zuerst
analysiert hat« (Marx: Das Kapital Bd. |, MEW 23, S.73), als ersten Analytiker der Unterschei-
dung von Gebrauchs- und Tauschwert (vgl. ebd., S.100), als Kritiker der Chrematistik, also
der Kunst der unbeschrankten Akkumulation von Gut und Geld (ebd., S.167), als Theoretiker
des Geldes und Zinses (ebd., S.179), als Philosoph des Politischen (zur berithmten Definition
des Menschen als zoon politikon schreibt Marx lange vor Hannah Arendsts Kritik an der Uber-
setzung als »animal sociale«: »Aristoteles’ Definition ist eigentlich die, dafd der Mensch von
Natur Stadtbiirger.« Ebd., S. 346.).

15 Ich wéhle diesen Ausdruck in Analogie und zugleich Abgrenzung zu dem der »Selbstbestim-
mungsaufklarung«, wie er heute etwa in der Medizinethik gebraucht wird.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

209


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Peggy H. Breitenstein

Verhaltensweisen fordert, ist inzwischen ein Gemeinplatz.’® Ebenfalls bekannt ist,
dass eine solche umgreifende, weder lediglich auf den Umsturz der Verhiltnisse,
noch - wie Kant wohl meinte — lediglich auf eine »Reform der Denkungsart«" zie-
lende, sondern beide Pole umfassende Revolutionierung die Absicht jeder kritischen
Theorie sein muss, die sich zugleich als praktisch, selbstreflexiv und emanzipato-
risch versteht.

Die Ziele des vorliegenden Beitrags bestehen nun darin, zum einen zu zeigen,
dass es ebenso plausibel wie fruchtbar sein kann, den spiten Marx als revolutiond-
ren Vermittler in diesem Sinne zu lesen, zum anderen zu skizzieren, welcher Mittel
oder Techniken er sich dabei bedient. Folgenden Weg schlage ich zu diesem Zwecke
ein: Zunichst mochte ich sehr vereinfacht und verkiirzt angeben, was hier tiber-
haupt mit »Emotion«, was mit »Emotionalisierung« und »Emotionspotential von
Texten« gemeint ist. Dabei verzichte ich auf lingere Referate sowie auf Positionie-
rung innerhalb der iberbordenden philosophischen wie auch interdiszipliniren
Emotionsforschung, sondern klire die Konzepte lediglich knapp im Anschluss an
einen mir einleuchtenden interdisziplinir entwickelten Ansatz (I). Im Anschluss
wende ich mich einem Zeitgenossen Fritz Langs zu: Bertolt Brecht (der bekanntlich
ebenfalls cineastisch interessiert, darin aber weniger erfolgreich war)'® (II). Genau-
er gehe ich dessen erhellenden Hinweisen auf verfremdungstheoretisch relevante
Aspekte des Marxschen ckonomischen Hauptwerks nach und erinnere an einige
wichtige Motive sowie Mittel des von ihm konzipierten epischen oder dialektischen
Theaters. Die Darlegungen dieses ersten Teils beschrinken sich allerdings darauf,
dieses als Schliissel der angekiindigten spezifischen, wenn ich richtig sehe auch
neuen Lesart des Kapital vorzustellen: Sie bleiben skizzenhaft, sollen lediglich die
Interpretationsthese unterstiitzen, dass eigentlich Marx spiritus rector dieser avant-
gardistischen Dramenform war, als dessen Schépfer bis heute Brecht gilt.” Freilich
finden sich nur bei Brecht weiterfithrende theoretische Reflexionen und Begriin-
dungen der Strategien und Techniken des dezidiert anti-aristotelisch ausgerich-
teten epischen oder dialektischen Theaters. Und so findet sich auch nur bei ihm
explizit formuliert eine Antwort auf die Titelfrage dieses Beitrags, die am Kapital

16  Selbstverstandlich immer unter Verweis auf Marx’ sog. »Thesen« 3 und 11 gegen Feuerbach
(MEW 3, S. 5ff).

17 Immanuel Kant: »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?«, in: AAVIII, S. 36.

18 Zu samtlichen Filmen und Drehbiichern Brechts siehe: Jan Knopf: Brecht Handbuch in fiinf
Binden, Bd. 3, Prosa, Filme, Drehbiicher, Stuttgart: Metzler 2002, S. 417-478. Brecht schrieb das
Drehbuch zum Film Auch Henker sterben, den Fritz Lang mitproduzierte und bei dem er Regie
fithrte (HANGMEN ALso DIE, USA 1943, R: Fritz Lang).

19 »Brechtist der Schopfer eines neuen, >epischen< Theaterkonzepts, das er auch als»nicht-aris-
totelisches< und in seinen spateren Jahren meist als »dialektisches Theater« bezeichnete.«
(Ulrich Kittstein: Bertolt Brecht, Paderborn: Fink 2008, S. 34; vgl. Jan Knopf: Brecht Handbuch.
Theater. Eine Asthetik der Widerspriiche, Stuttgart: Metzler 1980, S. 387.)

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

nur gezeigt werden kann: Wie Benjamin spricht auch Brecht sich wiederholt dage-
gen aus, die Zuschauer*innen oder Leser*innen von etwas zu iiberzeugen oder zu
etwas zu iiberreden, fordert vielmehr auch vom Theater, das Publikum durch spezi-
fische Weisen der Darstellung bzw. Vorfithrung realer oder auch fiktiver Szenarien
zu selbstindigen Urteilen zu motivieren, um auf dieser Grundlage entschiedenes
Handeln und Verhalten zu tiben. Vor diesem Hintergrund scheint es angebracht,
von einem »verfremdenden Zeigen«*® bei Brecht zu sprechen. Die vorgeschlagene
Antwort auf die Titelfrage lautet somit: Wie Marx, geht es auch Brecht im Rahmen
des »dialektischen Theaters« darum zu zeigen, nicht zu sagen oder zu predigen.

Im dritten Teil des Vortrags mochte ich dann anhand verschiedener Passa-
gen und Zitate zeigen, wie sich dieser Anspruch gerade in Marx’ »6konomischem
Hauptwerk« umgesetzt findet (III). Mit dem Kapital hat Marx nach meiner Lesart
eine Losung auf eine Frage gefunden, die ihn zeitlebens beschiftigte: Wie sich die
Tendenzen zur Totalitit, die Antagonismen und die Infamien des bestehenden und
zukiinftiger Kapitalismen so ausstellen und zugleich erkliren lassen, dass Leser:in-
nen ihre soziale Praxis und Mitwelt nach der Lektiire nicht mehr ansehen kénnen
wie zuvor und sich zugleich aufgefordert, ja geradezu gendétigt fithlen, sich selbst,
ihre Praxis und die Verhiltnisse grundlegend umzugestalten. In diesem Teil wer-
de ich anhand exemplarischer Textausziige vor allem zu zeigen versuchen, welcher
artistischen Mittel sich Marx dabei bedient.

Sucht man in diesem Beitrag zudem eine exegetische These im engeren Sinne,
so liefe diese sich sehr verkiirzt und vereinfacht wie folgt formulieren: Das Kapital
beruht auf einer Dramaturgie der Verfremdung, mittels derer Marx die struktu-
rellen Dynamiken und Konsequenzen kapitalistischer Vergesellschaftung zeigen,
priziser aus-stellen kann, die er im Frithwerk explizit unter dem Namen »Entfrem-
dung« zusammenfasste.

1. Emotionen und emotionale Textdimension

Wie bei allen philosophischen, inzwischen interdisziplindren Schliisselkonzepten
mit langer Geschichte und wechselhafter Konjunktur ist es auch bei dem der Emo-
tion (oder des Gefiihls) nahezu unméglich, eine Kernbedeutung anzugeben, auf
die sich alle Positionen oder Theorien einigen konnten. Je nachdem, ob die Ansitze
affektiv oder kognitiv ausgerichtet sind, ob sie auf psychologischen, psychophysio-
logischen, motivationalen Erklirungen basieren oder ob Emotionen als situative,
expressive, disruptive, adaptive etc. Phinomene beschrieben werden, fliefen sehr

20  Sofasstund nenntauch Ulrich Kittstein den Gestus Brechts —wenn auch ausschliefdlich bezo-
gen auf seine Lyrik (Ulrich Kittstein: Das lyrische Werk Bertolt Brechts, Stuttgart: Metzler 2012,
S.11).

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Peggy H. Breitenstein

verschiedene, teilweise kontrire Bestimmungen in die zahlreich kursierenden De-
finitionen ein.”

Um dennoch eine zumindest orientierende Arbeitsdefinition vorschlagen zu
konnen, ohne die der Zusammenhang zwischen der im Untertitel genannten »Dra-
maturgie der Verfremdung« und dem Thema dieses Bandes unklar bliebe, schlie-
f3e ich an einen Vorschlag der Sprach- und Kognitionswissenschaftlerin Monika
Schwarz-Friesel an und beriicksichtige damit wenigstens indirekt auch die auf-
schlussreichen Ergebnisse ihrer Untersuchungen zur Interaktion von Sprache, Li-
teratur, Kognition und Emotion. Schwarz-Friesel bestimmt Emotion zunichst »als
einen mehrdimensionalen Komplex von bewussten und unbewussten Kenntnissen,
Reprisentationen und Prozessen« und betont als die differentia specifica emotio-
naler Kenntnisse, Zustinde, Aktivititen, dass sie evaluativ und vital komplex ein-
gebettet sind.”” Bei Emotionen handelt es sich demzufolge um Bewertungen, die
auf innere oder duflere Erlebnisse bzw. Erlebenskomponenten bezogen, sowie in
verschiedene kérperbezogene, kognitive sowie psychische Prozesse und Befind-
lichkeit eingebettet sind, und zwar so, dass sie auf diese Einfluss nehmen und
ihrerseits von ihnen beeinflusst werden. Fiir die Problemstellung des vorliegenden
Beitrags soll diese recht allgemeine Arbeitsdefinition geniigen: Sie kann gerade in
ihrer mafdvollen Vagheit anschlussfihig sein an verschiedene emotionstheoretische
Ansitze, vor allem auch an Theorien verkorperter Emotionen, die der unbezweifel-
baren Relevanz der Leiblichkeit fiir diese Fragen Rechnung tragen.

Ebenfalls wichtig fiir die Problemstellung ist zudem die Unterscheidung zwi-
schen Emotionspotential, Emotionalisierung und Wirkungspotential, die wieder-
um von Monika Schwarz-Friesel itbernommen werden kann.*® Wenn sich die Emo-
tionsforschung auch auf Texte selbst und nicht nur auf deren Wirkung beziehen
lassen soll, impliziert dies, dass sich die emotionale Dimension iberhaupt als Text-
phinomen erfassen lisst. Voraussetzung dafiir wiederum ist, dass sich entsprechen-
de verbale Manifestationsformen erkennen und unterscheiden, sodann analysieren
und entsprechend wissenschaftlich, intersubjektiv giiltig beschreiben lassen. Die-
se Manifestationsformen machen Schwarz-Friesel zufolge in ihrer Gesamtheit das
»Emotionspotential« eines Textes aus.** Dieses kann sich — wie hier gleich an Bei-

21 Siehe schon Paul Kleinginna und Anne Kleinginna: »A Categorized List of Emotion Definiti-
ons, in: Motivation and Emotion, Vol. 5 (1981), No. 4, 345-379 (mit einer Sammlung entspre-
chend kategorisierter Definitionen: S. 359ff.).

22 Monika Schwarz-Friesel: Sprache und Emotion, Tiibingen & Basel: A. Francke 2013, S. 48.

23 Monika Schwarz-Friesel: »Das Emotionspotenzial literarischer Texte« in: Anne Betten, Ulla
Fix und Berbeli Wanning (Hg.): Handbuch Sprache in der Literatur, Berlin & Boston: de Gruyter
2017, 351-370.

24  »Das Emotionspotenzial eines Textes konstituiert sich somit als die Menge aller intersubjek-
tiv erfass- und darstellbaren textinternen Elemente und Informationskonstellationen, die
Cefiihle abbilden oder ausdriicken sowie Evaluationen in der Textwelt vermitteln. Entspre-

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

spielen aus dem Kapital selbst illustriert wird — auf verschiedenen sprachlichen

Ebenen manifestieren, konkret unter anderem durch:

evaluativ firbende Morpheme (z.B. -ling in »Mietling«**, womit abhingi-
ge Menschen gemeint sind, die weder eigenen Wohnraum, noch sonstige
Geritschaften besitzen, sondern dies zu mieten gezwungen sind)
Interjektionen (z.B. »Lieber Himmel!«*®)

inihrer Semantik emotionsanzeigende Lexeme (z.B. »lieben« in: »die Ware liebt
das Geld«*")

evaluative Konnotationen (z.B. bei Attributen wie »naturwiichsig« fir eine
Gesellschaftsformation oder »riuberisch«, »parasitenmiflig« fur bestimmte
Handlungsweisen?®)

auf der Satzebene kdénnen emotive Einstellungen ausgedriickt werden durch
Exklamativsitze (»Segui il tuo corso, e lascia dir le gentil«/»Geh deinen Weg,
und laR die Leute reden!«**) oder Optativsitze (z.B. folgender Anspruch der
Ware gegeniiber den Menschen: »unser Gebrauchswert mag den Menschen in-
teressieren«>©)

bei Marx besonders hiufig finden sich bekanntlich Vergleiche (z.B. wenn er
zugesteht, bei seinen Analysen handele es sich zwar »um Spitzfindigkeiten,
aber nur so, wie es sich in der mikrologischen Anatomie darum handelt«<’")
sowie Metaphern (»Der Wert verwandelt vielmehr jedes Arbeitsprodukt in eine
gesellschaftliche Hieroglyphe«, Arbeit ist »Stoffwechsel zwischen Mensch und
Natur«<®?).

Von solchen, das Emotionspotential von Texten konstituierenden Elementen, lisst

sich mit Schwarz-Friesel der Vorgang der Emotionalisierung selbst unterscheiden,

also die tatsichliche Aktivierung positiver oder negativer Gefiihle bei Leser:innen.

Dieser sei von verschiedenen, mehr oder weniger kontingenten Faktoren abhin-

gig (subjektiven, situativen, sozialen, historischen etc.) und kénne deshalb nur je-

25
26
27
28
29
30
31

32

chend lassen sich Texte klassifizieren als semiotische Komplexe mit einem jeweils hohen
oder niedrigen Emotionspotenzial.« (Schwarz-Friesel: »Das Emotionspotenzial literarischer
Texte, S.351.)

Kapital I, MEW 23, S.748.

Ebd. S. 528.

Ebd. S.122.

Ebd. S.377,S. 486 und S. 533.

Ebd. S.17.

Ebd. S.97.

Ebd. S.12.

Ebd.S.88 und S.57.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

213


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Peggy H. Breitenstein

weils empirisch festgestellt und erforscht werden.*® Die beobachtbare Emotiona-
lisierung hingt somit von einem Wirkungspotential ab, das sich nur aufgrund der
faktischenInteraktion textinterner Elemente und textexterner Faktoren erkliren
lasst.

So mag beispielsweise die Textvorlage zu Metropolis und auch der Film selbst
ein ebenso hohes Emotionspotential haben, wie viele Werke der Trivial- oder Un-
terhaltungsliteratur®: Bei bestimmten Rezipient:innengruppen kénnen die durch-
weg konventionellen emotionalen Reprisentationsmuster jedoch Widerwillen oder
Langeweile provozieren (oder auch Arger iiber verschwendete Lebenszeit). Ande-
rerseits mogen sich Texte mit Hilfe eines spezifischen, eventuell befremdlich-irri-
tierenden Emotionspotentials ganz gezielt bestimmter tradierter Codes und Me-
thoden der Emotionalisierung verweigern, wie das seit dem 19. Jahrhundert fur
die Zeugnisse der modernen Literatur geradezu charakteristisch ist. Marx kann
mit seiner Dramaturgie der Verfremdung in dieser Hinsicht als Vorreiter angese-
hen werden, sein Schiiler Brecht entwickelt sich darin zum Meister ...

2. Brecht, das dialektische Theater und der »V-Effekt«

Ich deutete bereits auf die Bemerkungen Brechts hin, die mich zu erneuten Lektii-
ren und zu einer erneuerten Lesart des Kapitals motivierten. Brecht studierte Marx,
genauer das Kapital, seinen eigenen Aufzeichnungen zufolge erstmals um 1926,
und zwar, weil er darin Antwort suchte auf konkrete Fragen: Er wollte die Bor-
senkrise kiinstlerisch verarbeiten und dazu musste er sie zunichst einmal verste-
hen, musste wissen, was Voraussetzungen, was Ursachen sind. Doch er verstand
dank seiner Lektiire mehr als das. 1928, in dem Jahr also, da der bereits erfolgrei-
che und preisgekronte Dramatiker — er erhielt 1922 den Kleistpreis fiir »Trommeln
in der Nacht«, »Baal« und »Im Dickicht der Stidte« — mit der Dreigroschenoper
auch weltberithmt wurde, notierte er: »Als ich Das Kapital von Marx las, verstand
ich meine Stiicke. [...] Ich entdeckte natirlich nicht, dafd ich einen ganzen Haufen
marxistischer Stiicke geschrieben hatte, ohne eine Ahnung zu haben. Aber dieser
Marx war der einzige Zuschauer fiir meine Stiicke, den ich je gesehen hatte.«*

33 Vgl. Schwarz-Friesel: »Das Emotionspotenzial literarischer Textex, S. 356.

34 Thomas Elsaesser urteilt: »Today the novel is indeed almost unreadable, yet it perfectly
blended Expressionist pathos with the mass-circulation formulas of the time, in its genre
of bestselling awfulness no different from other (male and female) popular novelists such
as Karl May, Norbert Jacques, Charlotte Birch-Pfeiffer or Hedwig Courts-Mahler.« (Elsaesser:
Metropolis, S.13.)

35 GBA 21, S.256. Hier und im Folgenden werden Brechts Werke unter Angabe von Band- und
Seitenzahl nach der Grofien kommentierten Berliner und Frankfurter Ausgabe (GBA) zitiert:
Bertolt Brecht: Werke. Hg. von Werner Hecht, Jan Knopf, Werner Mittenzwei und Klaus-

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

Ebenfalls in diese Jahre um 1926 fallen erste theoretische Arbeiten zu seinem
zunichst seit den 1920er Jahren »epische, erst um 1954 dann explizit »dialektisch«
genannten Theater.’® Der fritheste ausformulierte Versuch einer »dialektischen
Dramatik« entstand um 1930.” Die Anspriiche und Motive dieser avantgardisti-
schen Dramenform finden sich in verschiedenen Notizen und Schriften formuliert:
Sie sind vielfiltig und lassen sich hier nicht vollstindig darstellen. Um meinen
Deutungsvorschlag jedoch nicht ganz unvermittelt stehenzulassen, wird in den
folgenden Abschnitten wenigstens knapp an die dafiir wichtigsten Merkmale und
Anspriiche erinnert.

Der Ausgangspunkt ist sicherlich keine rein dsthetische Entscheidung, sondern
ein Unbehagen in und mit der Gegenwart, mit der niheren und ferneren sozia-
len Wirklichkeit: Das Wissen, in finsteren Zeiten zu leben und einer verlorenen
Generation anzugehéren.*® Vor diesem Hintergrund versteht sich der geradezu
pidagogische Anspruch und dann auch die zugleich didaktisch reflektierte und
zuriickhaltende Intention des dialektischen Theaters: Es will das Publikum tiber
eine Darstellung wesentlicher Ziige seiner eigenen, jedoch verinderbaren sozialen
Praxis zu selbstindiger Urteils- und Uberzeugungsbildung befihigen und moti-
vieren; es will mit kiinstlerischen Mittel zeigen, auch irritieren und provozieren,
aber gerade nicht iiberzeugen und erst recht nicht iiberreden. Dies nimlich — so
Brecht — bleibe ohne nachhaltige Wirkung und sei auerdem nicht oder sogar an-
tiphilosophisch: »Wer iiberreden will, der sage alles, was der andere meint, und ei-
niges dariiber. Er sei lang und zusammenhingend und lasse nichts aus. Er sei listig
und kampflustig, anmutig und, drohend, vorsichtig, kithn usw. Aber wer Philoso-
phie treibt, der soll nicht iiberreden.«**

Ziel ist: eine neue Haltung. In den uniiberbietbar prignanten Worten Benja-
mins zu Brechts Stiicken: »Hauptprodukt aber ist: eine neue Haltung. Lichtenberg
sagt: >Nicht wovon einer iiberzeugt ist, ist wichtig. Wichtig ist, was seine Uberzeu-

Detlef Miiller. 30 Bande und ein Registerband, Berlin, Weimar & Frankfurt a.M.: Aufbau &
Suhrkamp 1988-2000.

36  Zu den Motiven der Namensanderung und weiteren Hinweisen siehe auch Manfred Wek-
werth: »dialektisches Theater«, in: Wolfgang Fritz Haug (Hg.): Historisch-kritisches Worterbuch
des Marxismus. 2. Band, Hamburg: Argument 1997, S. 715-719.

37 GBA21,S.431-443.

38  Siehe dazu ausfiihrlich: Hannah Arendt: »Beyond Personal Frustration: The Poetry of Bertolt
Brecht, in: The Kenyon Review, Vol.10 (1948), S. 304-312, die Brecht in diesem Essay aufierdem
als »the greatest living German poet and possibly the greatest living European playwright«
bezeichnet und als »the only poet one can place in the same category of relevance as Kafka
and Broch in German, Joyce in English, and Proust in French literature« (ebd., S. 304).

39 GBA21,S. 316.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Peggy H. Breitenstein

gungen aus ihm machen.« Dieses Was heif3t bei Brecht: Haltung. Sie ist neu, und
das Neueste an ihr, dafd sie erlernbar ist.«*°

Die dabei seinerseits eingesetzten Mittel heifien deshalb »Verfremdung« und
»Dialektisieren«, wobei letzteres eine vom Publikum selbst aktiv vollzogene Ver-
fremdung involviert, die gelingen kann, wenn dieses motiviert wird, zum Darge-
stellten selbst auch ein Gegenteil zu denken, z.B. den Helden in Unterhose, das
Freudenmidchen als Weise vorzustellen etc. Dialektisieren in diesem aktivieren-
den Sinne ist immer auch verbunden mit Uberraschung, Spiel, Lust und liuft
Brecht zufolge deshalb auch auf eine Uberwindung der »scharfe[n] Trennung der
Genres« (etwa zwischen Komédie, Tragddie, Farce) hinaus.*

Sein Konzept der Verfremdung exponiert Brecht an verschiedenen Stellen, be-
sonders klar und konzentriert vielleicht in einer kleinen Schrift mit dem Titel »Uber
experimentelles Theater«** (1939/40), wo er schreibt: »Einen Vorgang oder einen
Charakter verfremden heifdt zunichst einfach, dem Vorgang oder dem Charakter
das Selbstverstindliche, Bekannte, Einleuchtende zu nehmen und iiber ihn Stau-
nen und Neugierde zu erzeugen. [...] Verfremden heifdt also Historisieren, heif’t
Vorginge und Personen als historisch, also als verginglich darstellen.«*

Den »Verfremdungseffekt« bestimmt er korrespondierend als »eine Technik,
mit der darzustellenden Vorgingen zwischen Menschen der Stempel des Auffal-
lenden, des der Erklirung Bediirftigen, nicht Selbstverstindlichen, nicht einfach
Natiirlichen verliehen werden kann. Der Zweck des Effekts ist, dem Zuschauer eine
fruchtbare Kritik vom gesellschaftlichen Standpunkt aus zu erméglichen.«* Eine
notwendige Bedingung dafir ist, dass die eigene selbstverstindliche Praxis durch
Verfremdung zunichst verstanden wird, dass also »gewisse Selbstverstindlichkei-
ten [..] nicht selbstverstindlich [werden], freilich nur, um nun wirklich verstind-
lich zu werden«®.

Verfremdung kann somit nicht angemessen verstanden werden, wenn sie als
selbstzweckhaftes dsthetisches Mittel in den Blick genommen wird. Zentral sind
vielmehr die erkenntnistheoretischen wie auch gesellschaftskritischen Implikatio-
nen. Das lisst sich noch etwas genauer an Erliuterungen Brechts zur Dialektik
der Verfremdung erkennen, wie er sie etwa in »Kurze Beschreibung einer neuen
Technik der Schauspielkunst, die einen Verfremdungseffekt hervorbringt«*® (1940)
formuliert: »Damit aus dem Bekannten etwas Erkanntes werden kann, mufd es aus

40  Walter Benjamin: [Kommentare zu den Werken von Brecht], in: Gesammelte Schriften. Bd. 1.2,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 506-572.

41 GBA 23, S. 300.

42  GBA22.1,S.540-557.

43 Ebd.S. s554f.

44  Ebd.S.377.

45 Ebd.S. 217.

46  GBA22.2,S.641-659.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

seiner Unauffilligkeit herauskommen; es muf3 mit der Gewohnheit gebrochen wer-
den, das betreffende Ding bediirfe keiner Erliuterung.«*” Diese erkenntnistheore-
tische Einsicht konnte direkt von Hegel iibernommen sein, der in der Vorrede zur
Phinomenologie des Geistes gegen die Denkgewohnheiten des Common-Sense ge-
richtet bemerkte: »Das Bekannte itberhaupt ist darum, weil es bekannt ist, nicht
erkannt.«*®

Im Anschluss hieran, allerdings um eine gesellschaftskritische Pointe erweitert,
lasst sich dann Brechts Bestimmung des zentralen Effekts der Verfremdung als Dia-
lektik von Verfremdung und Entfremdung verstehen. Er erliutert diese Dialektik nim-
lich zugleich als einen Prozess des Zu-Verstehen-Gebens und Verstehens, der mit einer
kiinstlerisch provozierten Entfremdung (im Folgenden »Entf-1« genannt) von der
vertrauten, alltiglichen, jedoch entfremdeten Praxis beginnt, also von dem Ent-
fremdeten (»Entf-2«), das zugleich Gewohnheit oder — anders benannt — »zweite
Natur« geworden ist und als solche allzu gut verstanden scheint. Das so Verstande-
ne muss als Entfremdetes (Entf-2) zunichst durchschaut und in diesem Sinne neu
verstanden werden, bevor itberhaupt ein Wollen entstehen kann, es auch praktisch
aufzuheben. Es handelt sich also um eine verfremdende Entfremdung (= Entf-1)
von der Entfremdung (= Entf-2) mit dem Ziel einer Authebung (Negation der Ne-
gation).”

Um dies kiinstlerisch anzustofien und zu begleiten, bedient sich Brecht gera-
de nicht tradierter emotionalisierender Techniken, sondern verschiedener isthe-
tischer Strategien, die letztlich alle darauf zielen, einen Uberraschungseffekt zu
erzeugen und Staunen zu provozieren, um davon ausgehend kognitive (reflexi-
ve) Prozesse zu motivieren. Vehement spricht er sich gegen Methoden aus, die auf
Einfithlung in Akteure, Handlungen, Situationen beruhen. Entsprechenden Kalkii-
len, die politisch von links wie rechts instrumentalisiert werden konnen, verwei-
gert sich Brecht und stellt dagegen Techniken der Ent-tiuschung und emotionalen

47  Ebd.S. 655.

48  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phdnomenologie des Geistes, in: Werke in 20 Biinden Bd. 3, Frank-
furt a.M. 1986, S. 35.

49  »Verfremdung als ein Verstehen (verstehen — nicht verstehen —verstehen), Negation der Ne-
gation.« (GBA 22.1, S. 401). Diese Notiz zeugt von der Schwierigkeit, das Prozessierende der
Verfremdungsdialektik verbal zu fixieren und darzustellen. Daher noch einmal mit erlau-
ternden Einfligungen: »Verfremdung als ein Verstehen (verstehen [des Entf-2: unmittelbar
Gegebenes, Vertrautes, Natirliches] — nicht verstehen [fremd machen durch Entf-1: Verweis
auf die Tatsache der Entfremdung bzw. des entfremdeten Zustands fir das Subjekt] — ver-
stehen [Entf-1: neues Verstandnis als Aufdeckung der Entfremdung, Abschluss des Verfrem-
dungsprozesses, der auch Voraussetzung fiir den Eingriff, das praktischen Aufhebung der
Entfremdung ist]), Negation der Negation [= Entfremdung der Entfremdung].« Siehe auch:
Jan Knopf: Brecht Handbuch, Stuttgart: Metzler 1980, S. 380, an dem sich die Einfligungen in
eckigen Klammern orientieren.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

27


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Peggy H. Breitenstein

Distanzierung. Eine spezifische Distanz ist wichtig, damit das Publikum das Ge-
zeigte einerseits als Gezeigtes erkennen kann, und damit andererseits den Freiraum
bekommyt, verschiedene Stellungnahmen durchzuspielen und auszutesten, bevor es
sich selbst positioniert.

Diese Besonderheit heben aufschlussreicherweise auch Bloch und Benjamin in
ihren Charakterisierungen der Verfremdungseffekte des epischen Theaters hervor.
So schreibt Bloch: »Ohnehin ist dieses Theater kein gewohnter Musentempel, es
will liebend gern mehr einer Anatomie gleichen, mindestens einem speziellen La-
boratorium, worin die dramatisch-politische Ausprobung des richtigen Verhaltens
modellhaft vor sich geht. [..] Eben mittels des Verfremdungseftekts, der dialek-
tisch umschlagend einer des Aha-Erlebnisses werden kann, das ist, der Einsicht in
nichster Nihe aus dem Staunen hinreichend ferner Ferne gezogen.«*° Bei Benja-
min findet sich zugleich ein Verweis auf die lange philosophische Tradition dieser
Irritation: »[Die Zustinde] werden also dem Zuschauer nicht nahegebracht son-
dern von ihm entfernt. Er erkennt sie als die wirklichen Zustinde [...] mit Staunen.
Mit diesem Staunen bringt das epische Theater auf harte und keusche Art eine so-
kratische Praxis zu Ehren. Im Staunenden erwacht das Interesse; in ihm allein ist
das Interesse an seinem Ursprung da.«”"

Um diese spezifisch »isthetische Emotion«** des Staunens und Verfremdens
zu provozieren, bedient sich Brecht u.a. folgender Mittel bzw. Techniken:

- des Zitats bzw. der Zitation, was in diesem Zusammenhang bedeutet, dass sich
Schauspieler:innen nicht imitierend in die dargestellten Charaktere »verwan-
delng, sondern lediglich deren typische Haltungen iiber Handlungen, Uberzeu-
gungen, Reden zeigen (sie sind in diesem ganz wortlichen Sinne »Charakter-
masken«);

- eines gezielten Einsatzes von Prologen, Epilogen oder auch Szenentiteln, die
auf der Bithne als Texte eingeblendet werden;

o  Ernst Bloch: »Entfremdung, Verfremdung, in: ders.: Verfremdungen |, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1962, S. 81-90, hier S. 88f.

51 Walter Benjamin: [Kommentare zu den Werken von Brecht], S. 522; siehe auch S. 535, wo es heifdt:

»Die Kunst des epischen Theaters ist [...], an der Stelle der Einfithlung das Staunen hervor-

w1

zurufen. Formelhaft ausgedriickt: statt in den Helden sich einzufiihlen, soll das Publikum
vielmehr das Staunen iber die Verhiltnisse lernen, in denen er sich bewegt.«

52 Zum Staunen als »dsthetischer Emotion«siehe: Nicola Gess: »Poetiken des Staunens im frii-
hen 20.Jahrhundert: Brecht, Sklovskij und Benjamin, ihre Theorien der Verfremdung und ein
Ausgangspunkt bei Descartesc, in: Susanne Knaller und Rita Rieger (Hg.): Asthetische Emoti-
on. Formen und Figurationen zur Zeit des Umbruchs der Medien und Gattungen (1880-1939), Hei-
delberg: Universitatsverlag Winter 2016, S. 25-56.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

- reflektierender und kommentierender Songs oder eingesprochener Regiean-
weisungen, die Handlungsverliufe auf der Bithne und eventuelle Einfithlungs-
versuche in die Stiicke unterbrechen.

«  Und schlielich fordert Brecht auch in Sachen Ausstattung dezidiert nicht-na-
turalistische Bithnenbilder oder Kostiime (wie das beispielsweise der Brecht-
kenner Lars von Trier 2003 in Dogville auch filmisch umzusetzen versuchte).

Das mag geniigen als kleine Erinnerung an Motive, Anspriiche und Mittel des Dia-
lektischen Theaters und an Brechts Verfremdungskonzept. Im Folgenden wird es
darum gehen zu zeigen, dass sich diese oder ganz dhnliche Techniken bereits bei
Marx finden, dass es daher zum einen naheliegt, auf gleiche oder dhnliche Moti-
ve und Anspriiche seinerseits zu schlief3en, und dass sich zum anderen vermuten
lasst, Brecht habe sich einiges bei ihm abgeschaut. Nicht auszuschliefen ist frei-
lich, dass die Gemeinsambkeiten lediglich aus der »geistigen Wahlverwandtschaft«
beider Denker resultieren. Dafiir sprichen auch weitere aufschlussreiche Paral-
lelen: Etwa, dass Marx und Brecht zeitlebens nicht nur leidenschaftlich nach Er-
kenntnis der gegenwirtigen Gesellschaft suchten, sondern immer auch nach Mog-
lichkeiten einer selbst revolutionierenden Vermittlung solcher Erkenntnisse. Und da-
bei scheint beiden klar gewesen zu sein, dass eine solche Vermittlung nur gelin-
gen kann, wenn sich die Wissenschaft kiinstlerischer, dsthetischer Mittel bedient
(so der Fokus von Marx) oder aber die Kunst Wissenschaft in den Dienst nimmt
(so der Fokus Brechts) und wenn Wissenschaft wie Kunst sich als praktisch in dem
Sinne verstehen, dass es ihnen immer auch um die Gestaltung eines guten gemein-
samen Lebens der Menschen geht (der Fokus beider). Das freilich impliziert, dass
weder fiir Marx noch fiir Brecht die Grenze zwischen Wissenschaft und Kunst zu-
sammenfallen kann mit der zwischen Niichternheit bzw. Ratio und Emotionalitit
bzw. Sinnlichkeit oder mit der zwischen Exaktheit und Vagheit oder mit der zwi-
schen Abstraktheit und Anschaulichkeit oder gar der zwischen Theorie und Praxis.
Alle diese Dichotomien scheinen vielmehr in der Dialektik der Werke der beiden
aufgehoben.

3. Dramaturgie der Verfremdung im Kapital

Bevor detaillierter und dicht am Text gezeigt wird, wie Marx die Infamie ins Bild
bringt und auf welche Verfremdungstechniken er dabei zuriickgreift, mag es auf-
schlussreich sein, zunichst an einige Aulerungen Marx’ iiber sein Hauptwerk zu
erinnern, aus denen unmissverstandlich hervorgeht, dass er selbst Das Kapital nicht
— wie so hiufig unterstellt — als trockene, wirtschaftswissenschaftliche Abhandlung
konzipiert hat, sondern als »artistisches« Werk, dessen dsthetische und literarische
Qualititen mindestens ebenso relevant sind, wie der theoretische Gehalt.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

219


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

220

Peggy H. Breitenstein

Am 31. Juli 1865 — er safd zu diesem Zeitpunkt schon fast 20 Jahre an einem
»Buch iiber die Politische Okonomie« bzw. deren »Kritik« — schrieb Marx aus Lon-
don an Friedrich Engels, der sich zum wiederholten Male und ungeduldig dran-
gend nach dem Stand des Kapitals erkundigt hatte: Es seien nur noch drei Kapitel
bis zum Abschluss der ersten drei Binde zu schreiben, aber er kénne das Manu-
skript keinesfalls zum Verlag schicken, bevor nicht das Ganze fertig vor ihm lie-
ge.”® Denn - so seine wenig bescheidene Begriindung: »Whatever shortcomings
they may have, das ist der Vorzug meiner Schriften, daf} sie ein artistisches Gan-
zes sind, und das ist nur erreichbar mit meiner Weise, sie nie drucken lassen, bevor
sie ganz vor mir liegen. Mit der Jacob Grimmschen Methode ist dies unméglich und
geht iiberhaupt besser fiir Schriften, die kein dialektisch Gegliedertes sind.«**

Die Frage, ob er seine Kritik der politischen Okonomie in Einzelheften publizieren
solle, wie urspriinglich angedacht und 1857/58 auch zunichst begonnen, ist damit
also dezidiert ablehnend beantwortet: Auf diese Weise gaben Jacob und Wilhelm
Grimm seit 1852 das Deutsche Worterbuch heraus — das gerade ist bekanntlich mit
»Grimmscher Methode« gemeint. Mit der Charakterisierung als »artistisches Gan-
zes« oder — wie im folgenden Brief an Engels - als »kiinftiges Kunstwerk<*, die
ein solches Erscheinen in Serie unmoglich mache, bringt Marx unmissverstindlich
zum Ausdruck, dass es sich im Kapital als Kiinstler auszudriicken gedenkt. Dass
die Gesamtkomposition dabei auch dialektisch sein muss, versteht sich von selbst,
denn der Anspruch der Theorie bleibt so total, wie ihr Sujet. Dargestellt, analysiert
und erklirt werden sollen die Grundstrukturen des Lebensprozesses der »jetzigen
Gesellschaft«, der 6konomisch bedingten Herrschaftsverhiltnisse und zugleich der
nicht-diskursiven wie auch der diskursiven Praktiken, die fiir ihre Reproduktion
sorgen.

Im Ergebnis ist das Kapital — genauer nur der durch Marx selbst abgeschlossene
erste Band - ein ganz einzigartiges dialektisch-artistisches Panorama. Es dirfte
damit auch ein Versuch sein, das bereits frither von ihm erkannte, in mehrfacher
Hinsicht komplexe Problem der Vermittlung zu l6sen — genauer vor allem das der
Darstellung der Zusammenhinge von Teil und Ganzem, Handlung und Struktur,
Individuum und Gesellschaft, Logik und geschichtlicher Darstellung in der Theo-
rie, aber auch das der Abhingigkeit und Differenz von Forschung und theoretischer

53 Brief Marx an Engels vom 31. Juli 1865, in: MEW 31, S.132.
54  Ebd.S.132.
55  Brief Marx an Engels vom 5. August 1865, in: MEW 31, S.134.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

Darstellung.*® Analytisch und vereinfacht lassen sich wenigstens fiinf miteinander

verflochtene Darstellungsebenen unterscheiden:

Ein begrifflich-logisches Grundgeriist, das einerseits die von Marx zugrunde
gelegten 6konomischen Kategorien und Unterscheidungen dialektisch sukzes-
sive darstellt und das zugleich die eigendynamische Struktur kapitalistischer
Verwertungsprozesse, den strukturell bedingten Akkumulations- bzw. Wachs-
tumszwang abbildet,

eine Vielzahl spezifischer Phinomene, an denen die Widerspriiche und Infa-
mien dieser Struktur erscheinen, also sichtbar werden,

Selbst- und Fremdzuschreibungen der Betroffenen und Akteure (wozu auch
Warendinge gehdren), das heiflt Zeugnisse, die dokumentieren, wie sie inter-
agieren und wie sie sich in ihren Interaktionen jeweils erscheinen und bewer-
ten (miissen),”’

welche Antagonismen, Konflikte, Kimpfe aus den verschiedenen Sichtweisen
und Interessen resultieren.

Auflerdem zeigt Marx auch, was iberhaupt die notwendigen Bedingungen ka-
pitalistischer Vergesellschaftung sind, wie sie in einem geschichtlichen Prozess
mit duflerster Gewalt gegen Menschen und Sachen hergestellt wurden und wie
— im Rahmen eines kontrafaktischen Entwurfs — eine Gesellschaft ohne sie
aussihe.

Marx vermag diese letztlich nur analytisch unterscheid- und isolierbaren >Ebenen

in einem Bild zusammenzubringen, indem er - als wire die Kunsttechnik der Col-

lage bereits »erfunden« — zum Beispiel philosophische Analysen neben Zitate aus

wirtschaftswissenschaftlichen Theorien sowie kritische Kommentare dazu stellt,

diese wiederum mit Ausziigen aus Statistiken oder Berichten von Fabrikinspekto-

ren konfrontiert, indem er des weiteren Parlamentsdebatten und Zeitungsartikel

wiedergibt, Gesetzestexte zitiert und sie erhellend kontrapunktiert mit Ausziigen

56

57

Cemeint ist eine Problematik, die Marx letztlich von Hegel erbt und im sogenannten »Me-
thodenkapitel« (1857/58) ausfiihrlicher diskutiert: Womit in Philosophie und Wissenschaft
(der Gesellschaft) der Anfang zu machen sei, wenn es doch nichts gibt, was nicht ebenso
vermitteltist wie unmittelbar und wenn das>Wahre«das Ganze sei oder zumindest nicht oh-
ne das Ganze gedacht werden konne (vgl. Marx: Einleitung [zu den »Grundrissen der Kritik der
politischen Okonomie«], in: MEW 42, S.12-45; siehe dazu auch Judith Janoska u.a. (Hg.): Das
»Methodenkapitel« von Karl Marx. Ein historischer und systematischer Kommentar, Basel: Schwa-
be 1994).

Michael Quante macht in meinen Augen sehr tiberzeugend darauf aufmerksam, dass dieser
Aspekt der Darstellungsform »askriptiv« genannt werden kann und Marx seinen Askriptivis-
mus wahrscheinlich bei Hegel gelernt hat (vgl. Michael Quante: »Einleitungc, in: Karl Marx:
Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie, Hamburg: Meiner 2019, S. XXXL.)

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

v


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

222

Peggy H. Breitenstein

aus Historien und Historchen. Dabei tritt er zeitweise selbst als Sprecher hervor
(in der dritten Person Singular, zuweilen in der ersten Person Plural) oder lisst
Stimmen aus Philosophie, Okonomie, Politik zu Wort kommen oder auch mytho-
logische und biblische Gestalten oder bekannte Figuren aus Werken seiner Lieb-
lingsschriftsteller (u.a. Sophokles, Shakespeare, Goethe, Swift, Balzac). Einzelne
Kapitel sind fast durchgingig narrativ und duflerst anschaulich - sie stehen fiir
sich und kénnen auch separat gelesen werden (z.B. das achte Kapitel »Der Arbeits-
tag«, das zwolfte und das dreizehnte zu »Teilung der Arbeit und Manufaktur« und
»Maschinerie und grofRe Industrie« und das bekannte vierundzwanzigste Kapitel
»Die sogenannte urspriingliche Akkumulation«).

Versucht man diese Vielfalt der versammelten Textsorten, Zeugnisse, Sprach-
spiele zu verstehen, helfen die tiblichen Strémungen der Rezeption und Inter-
pretation nicht weiter, die die von Marx im Kapital verwendeten »artistischen«
oder idsthetischen Mittel entweder als illustrierendes, didaktisches oder rhetori-
sches Beiwerk ansehen, oder es psychologisch erkliren, etwa mit Marx’ Lust am
Fabulieren oder gar am »Vernebeln« und »Mythologisieren«.”® Im Gegenteil: Wird
der literarisch-philosophische Anspruch des ersten Bandes des Kapitals dergestalt
marginalisiert oder ignoriert und wird dieser lediglich als einzelwissenschaftliche,
wirtschafts- oder gesellschaftstheoretische Abhandlung gelesen oder — in ande-
rer Weise extrem — als politische Kampfschrift, bleibt nicht nur ein Grundpfeiler
seiner kritisch-emanzipatorischen Kraft verborgen. Es kann auflerdem nicht ein-
mal ansatzweise geklirt werden, wie es Marx eigentlich gelingt, die Infamie des
Bestehenden zu entlarven. Wenn das Ganze das Unwahre ist, wie spiter Ador-
no behauptete, wenn also die Gesellschaft als Ganzes bzw. >strukturell< infam ist
und es kein Auflerhalb gibt, dann gilt es, diese Totalitit als Totalitit zu zeigen,
und dazu gehoren selbstverstindlich auch die Selbstverstindnisse und Interessen
ihrer verschiedenen Akteure, von denen einige »im Lichte« sind, die weitaus gro-

58  Davon, dass Marx metaphorische Ausdriicke in didaktischer bzw. erlauternder Absicht ver-
wendet, also um »Sachverhalte, fiir die es noch keine Begriffe gibt, aufklarend und erhellend
zu beschreiben oder um Phanomene nadher zu erldutern« und dass »die begrifflich-theoreti-
schen Abschnitte zur>Logik des Kapitals« ohne sie »nur unzureichend verstanden werdenc,
gehtz.B.ineineraktuellen Publikation Hans H. Hiebel aus (Hans H. Hiebel: Die Metaphern des
Karl Marx, Hamburg: VSA 2019), der insgesamt allerdings nicht mehr sichtbar machen will,
als »das kritische Engagement und die mit der Kritik verbundene Emotionalitdt, die [...] alles
erst zu einem vollenden Ganzen macht.« (Ebd., S. 9). Marx’ »unprécise Ausdrucksweise« so-
wie »merkwiirdige Vorliebe fiir eine mythologische Personifikation der Sachglter« beklagt
hingegen schon Wilhelm Roscher 1874 (Wilhelm Roscher: Geschichte der Nationalékonomik,
Miinchen: Oldenburg 1874, S.1021f.); selbst Adorno wirft Marx in Notizen seine »abgeleitete
Rhetorik und Metaphorik« vor (Theodor W. Adorno:, »Graeculus (I1). Notizen zu Philosophie
und Gesellschaft 1943 —1969«, in: Frankfurter Adorno-Blitter 8 (2003), S. 38).

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

Beren Menge jedoch »im Dunkeln«.*® Ebenfalls zu zeigen ist, dass der wachsende
Reichtum dieser Gesellschaft durch permanente Enteignung der Vielen zustande
kommt, die im Dunkeln sind, was genau die nicht kontingenten, sondern struk-
turell bedingten Ursachen dafiir sind, was die Folgen und Tendenzen. Worin die
Infamie besteht, das zeigt sich genau darin. Das wiederum heifdt: Es muss nicht
eigens gesagt werden.

Damit freilich mag auch die Beklommenheit oder gar Emporung erklirt wer-
den, die Leser:innen bei der Lektiire des Kapitals dennoch iiberkommen konnen: Aber
dies liegt am Wesen der dargestellten Sache, nicht allein an ihrer Darstellung. Die-
ses Wesen mit Hilfe einer ausgefeilten Dramaturgie der Verfremdung pointiert zu
zeigen, ist wohl Marxens Ziel.

Zu verdeutlichen gilt es nun, dass er sich, um dieses zu erreichen, (avant la
lettre) zahlreicher Mittel des dialektischen Theaters bedient und dass dies auch bei
Marx dem Zweck dienen soll, den Menschen die Dinge zu verfremden, mit denen
sie alltdglich zu tun haben, die Praktiken, Redeweisen und Selbstverstindnisse, die
sie tagein, tagaus wiederholen.

Marx’ Verfremdungstechniken sind vielfiltig, lassen sich jedoch in einem ers-
ten Schritt analytisch differenzieren in (a) semantisch-logische, (b) dsthetisch-pik-
torale und (c) episodisch-szenische Irritationen.

(a) Semantische oder auch logische Irritationen erzeugt Marx beispielsweise,
indem er abstrakte und komplexe Zusammenhinge zwar anschaulich und an be-
kannten, konkreten Alltagsgegenstinden aufzeigt, dabei jedoch mit gut verstande-
nen Redeweisen spielt oder sie ironisch bricht. So steht am Anfang des Kapitals eine
Analyse der Ware als »Elementarforme, in der der »Reichtum der Gesellschaften,
in welchen kapitalistische Produktionsweise herrschte, erscheint.®® Dabei beginnt
Marx nicht mit trockenen Definitionen oder philosophischen Wesensbestimmun-
gen, sondern er erzihlt eine Geschichte, die von banalen Alltagsgegenstinden, von
Tischen und Récken, von Leinwand, Brot und Mehl etc. handelt sowie von spe-
zifischen Beziehungen, die diese Dinge eingehen, sobald sie einander als Waren
begegnen. Hier geht es zunichst darum, diese alltiglich begegnenden Dinge in
gewohnter Rede in ihrer scheinbaren Banalitit vor Augen zu stellen, jedoch nur,
um ihnen diese im Anschluss umso effektvoller wieder nehmen zu kénnen. Denn
als Waren sind die alten Bekannten — so zeigt Marx — gerade nicht lediglich trivia-
le, sinnlich wahrnehmbare Dinge, wie es auf den ersten Blick erscheint: Vielmehr

59 »Denndie einensind im Dunkeln/Und die andern sind im Licht./Und man siehet die im Lich-
te/Die im Dunkeln sieht man nicht.« So lauten die Schlussverse der»Moritat, die Brecht1930
fiir das Exposé zum »Dreigroschenfilm«schrieb (Bertolt Brecht: Die Beule. Ein Dreigroschenfilm,
in: GBA 4, S.320).

60  Kapital 1, MEW 23, S. 49.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

223


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

224

Peggy H. Breitenstein

werden sie — sobald sie regel- und gewohnheitsmifSig fiir den Warentausch her-
gestellt werden — »geheimnisvoll«, nehmen einen »mystischen Charakter« an, ha-
ben auch »tibersinnliche« Eigenschaften. Erkliren bzw. entwickeln kann Marx dies
dann anschlieflend, indem er zeigt, dass und wie diese Dinge als Tauschwaren auf
ein tertium comparationis bezogen werden und dergestalt eine Wertform erhal-
ten, deren Inhalt menschliche Arbeit und deren entwickelte Form die Geldform,
das Geld ist.

Im berithmten Fetischkapitel fasst er die Analyseergebnisse des ersten Kapitels
geistreich zusammen und restimiert, was aus einem »ordiniren« hdlzern« Ding,
wie zum Beispiel einem Tisch wird, »sobald er als Ware auftritt«: Dieser »verwan-
delt [..] sich in ein sinnlich @ibersinnliches Ding. Er steht nicht nur mit seinen
Filen auf dem Boden, sondern er stellt sich allen andren Waren gegeniiber auf
den Kopf und entwickelt aus seinem Holzkopf Grillen, viel wunderlicher, als wenn
er aus freien Stiicken zu tanzen beginne.«” Mit Hilfe dieser Karikatur (von de-
nen das Kapital wimmelt) werden nicht nur nochmals die ibersinnlichen Eigen-
schaften sinnlich wahrnehmbarer Warendinge vor Augen gestellt; Marx zeigt in
pointierte Weise auch, dass hier die von Menschen produzierten Dinge selbst zu
Quasi-Akteuren werden, dass sie etwas tun, was sich ihren alltiglichen Blicken ent-
zieht und worauf sie tatsichlich keinen Einfluss haben — zumindest nicht, solange
es sich hinter ihrem Riicken abspielt. Im Ergebnis provozieren diese verstérenden
Formulierungen und Alltagsaufnahmen so Blicke hinter den eigenen Riicken, auf
die selbst gemachte und stindig reproduzierte Macht der Warendinge.

Noch durch weitere Mittel bringt Marx die Leser:innen auf sprachlicher Ebe-
ne ins Straucheln: Das Kapital wimmelt von Paradoxien, die die Common-Sense-
Semantik und Logik demonstrativ ad absurdum fithren. Schon die Rede von »sinn-
lich @bersinnlichen Dingen« bietet ein Beispiel, doch daneben finden sich zahl-
reiche dhnlich widerspenstige Wendungen, zum Beispiel die Rede von »gegen-
stindlichem Schein« oder »gesellschaftlicher Natureigenschaft«®* oder »freiwilli-
gem Gezwungen-werden«®>. Auch hier jedoch besteht die Pointe gerade darin,
dass sich diese Paradoxien nicht etwa auf fiktive Praktiken oder Gegenstinde in
phantasierten- oder moglichen Welten beziehen lassen, sondern dass sie Effekte
beschreiben, die sich aus den gegenwirtigen, ganz realen Produktions- und Kon-
sumtionspraktiken der Menschen ergeben, dass sie also lediglich den alltiglichen
Widersinn vor Augen fithren. Indem Marx dies enthilllt, verstort er nicht lediglich
Selbstverstindnisse und Denkgewohnheiten der Akteure selbst, sondern entlarvt
zugleich auch wirtschaftswissenschaftliche Theorien, in denen diese Paradoxien
gewohnlich verdeckt werden.

61 Ebd.S.8s.
62 Ebd. S. 86.
63 Ebd.S.795.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

Auf'solche >Verdeckungens, die in der Tradition der Kritischen Theorie bekannt-
lich als »Ideologien« kritisiert werden, macht Marx zudem aufmerksam, indem
er mit Mehrdeutigkeiten und Verschiebungen spielt und dabei den Menschen die
Worte gleichsam im Munde herumdreht. Immer wieder verweist er explizit auf
die »Verriicktheit von Ausdriicken« und zeigt sie zugleich auch als praktisch hochst
wirksame Ver-riickungen und Ver-riicktheiten. Ein simples und doch eindriickli-
ches Beispiel findet sich ebenfalls im Fetischkapitel: »Wenn ich sage, Rock, Stie-
fel usw. beziehen sich auf Leinwand als die allgemeine Verkorperung abstrakter
menschlicher Arbeit, so springt die Verriicktheit dieses Ausdrucks ins Auge. Aber
wenn die Produzenten von Rock, Stiefel usw. diese Waren [...] auf Gold und Silber,
was nichts an der Sache dndert - als allgemeines Aquivalent beziehn, erscheint
ihnen die Beziehung ihrer Privatarbeiten zu der gesellschaftlichen Gesamtarbeit
genau in dieser verriickten Form.«* Und hier zeigt sich zugleich noch eine weitere
Pointe. Deutlich wird nimlich, dass es diese konkrete soziale Praxis selbst ist, die
die Verriicktheit erzeugt, dass diese Verriicktheit und der Widerspruch also auch
nicht einfach verschwinden, wenn dies lediglich theoretisch durchschaut und ur-
sachlich erklirt wird. Auf diesem Wege bringt Marx die notwendigen Bedingungen
einer nicht dergestalt widerspriichlichen Praxis in den Blick: Notwendig (obgleich
nicht hinreichend) wire eine radikale Verinderung der bestehenden Produktions-
weise sowie Eigentumsverhiltnisse.

(b) Eher zu den isthetisch-piktoralen Mittel der Verfremdung gezihlt werden
konnen die teilweise verstérende Verwendung von Analogien und Metaphern, fiir
die Marx seit lingerem schon berithmt und beriichtigt ist.* Auch sie sind aller-
dings nicht einfach zu durchschauen, sondern lassen sich leicht missverstehen,
insbesondere sofern iibersehen wird, dass sie Marx weder dazu dienen, iiber Din-
ge zu sprechen, zu denen er »nicht das Wort hat finden kénnen«*®, noch dazu,
Unbekanntes oder sinnlich nicht Wahrnehmbares anschaulich und dadurch ver-
stindlich machen kann, was iiblicherweise als die Aufgabe von Analogien und auch

64 Ebd.S. 90.

65  Einer der ersten, der Marx” Metaphern ernst nahm (obgleich nicht als Mittel der Verfrem-
dung), war Franz Mehring (Franz Mehring: »Karl Marx und das Gleichnis, in: Feuilleton der
Neuen Zeit Nu. 3 vom 13.03.1908, S. 851-854); instruktiv ist auch: Walter Euchner: »Karl Marx’
Panoptikum der burgerlichen Welt. Ein Versuch iiber die Metaphorik des jungen Marx und
deren Bedeutung fiir das reife Werks, in: Walter Euchner, Francesca Rigotti und Pierangelo
Schiera (Hg.): Il potere delle immagini. La metafora politica in prospettiva storica/Die Macht der Vor-
stellungen. Die politische Metapher in historischer Perspektive, Berlin: Duncker & Humblot 1993,
S.91-106; die umfangreichste Studie zur Rolle literarischer Werke, Figuren und Metaphern
ist noch immer Siegbert Salomon Prawer: Karl Marx and World Literature, Oxford: Oxford Uni-
versity Press 1978.

66  Theodor W. Adorno: »Graeculus (I1). Notizen zu Philosophie und Gesellschaft 1943 —1969«,
in: Frankfurter Adorno-Bldtter 8 (2003), S. 38.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

225


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

226

Peggy H. Breitenstein

Metaphern angesehen wird. Vielmehr vermag Marx auch mit ihrer Hilfe Verfrem-
dungseffekte zu initiieren, die in ihrer Eigenart das Wesentliche hervortreten las-
sen: den alltiglichen, den ganz normalen Widersinn.

Hier konnte an viele bekannte Beispiele erinnert werden, die teilweise oben
bereits erwihnt wurden: Beispielsweise an den in immer wieder anderen Facetten
erscheinenden Gegensatz von Automat und Organ bzw. Organismus®, an die Rede
vom »Werwolfsheifhunger«®® des Kapitals nach Mehrarbeit oder an die verschie-
denen Erscheinungsweisen menschlicher Arbeit, auf die nochmals ausfihrlicher
einzugehen lohnt. Marx fiihrt Arbeit als lebendige, zweckgerichtete und niitzli-
che, zugleich jedoch als das Kapital vermehrende, dergestalt enteignete Tatigkeit
ein. Als menschliche Lebenstitigkeit sei Arbeit einerseits »Stoffwechsel zwischen
Mensch und Natur«.® Zugleich erscheint sie aber unter den spezifischen Verhilt-
nissen der kapitalistischen Warenproduktion notwendigerweise auch als »abstrakt
menschliche Arbeit«’. Im System der Arbeitsteilung und der Lohnarbeit werden
»konkrete niitzliche« Titigkeiten auf »abstrakte Arbeit« reduziert, gelten lediglich
als »Verausgabung menschlicher Arbeitskraft«” iiberhaupt, erscheinen im Waren-
wert als »Gallerte menschlicher Arbeit«’* und im Kapital als »tote« oder »verstorbne
Arbeit«™. Dabei ist diese Reduktion oder Abstraktion Marx zufolge weder falscher
Schein noch eine Frage beliebiger oder freier Entscheidung, sondern in Gesell-
schaften mit kapitalistischer Warenproduktion selbst auf der Stufe der »einfachen
Warenzirkulation« real und sogar notwendig. Im Kontext der erweiterten Waren-
zirkulation zeigt sich dann die eigendynamische Struktur, der zwanghafte Zwang
des Kapitals, Wert zu verwerten, indem immer mehr Mehrarbeit ent-eignet wird.
Aus der Eigendynamik der Verwertung des Werts wiederum erklart Marx, wie sich
durch permanente Ent-eignung ein eigenstindiges, beherrschendes Subjekt re-
produzieren kann, das er zunichst in der Metapher des »automatischen Subjekts«,
sodann auch der des »Vampirs« veranschaulicht. Der sich verwertende Wert — so
die Ergebnisse der Marx’schen Analyse — »verwandelt sich so in ein automatisches
Subjekt« und wird »das Subjekt eines Prozesses, worin er unter dem bestindi-
gen Wechsel der Formen von Geld und Ware seine Grof3e selbst verindert, sich als
Mehrwert von sich selbst als urspriinglichem Wert abstof3t, sich selbst verwertet.
Denn die Bewegung, worin er Mehrwert zusetzt, ist seine eigne Bewegung, seine
Verwertung also Selbstverwertung.«’* Da es allerdings auch in der Okonomie kein

67 Vgl Kapital |, MEW 23, S. 442 u. 6.
68 Ebd.S.258 undS. 280.

69 Ebd.S.88undS.57.

70  Ebd.S.52,53undS. 61u.6.

71 Ebd.S.82.

72 Ebd.S.59,S.65undS. 72 u. 6.

73 Ebd.S.209,S.247undS. 446.

74  Ebd.S.169.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

perpetuum mobile geben kann, da also bestindig Energie zugefithrt und Reibungs-
verluste ausgeglichen werden miissen, tritt an die Stelle des mechanistischen Bil-
des des Automaten schlieflich eine Metapher, die dem zeitgendssischen Schauer-
roman entnommen sein kénnte: das des Untoten, des blutsaugenden Vampirs. Und
so heifdt es im 8. Kapitel iiber den Arbeitstag: »Das Kapital hat [..] einen einzigen
Lebenstrieb, den Trieb, sich zu verwerten, Mehrwert zu schaffen, mit seinem kon-
stanten Teil, den Produktionsmitteln, die grofitmogliche Masse Mehrarbeit einzu-
saugen. Das Kapital ist verstorbne Arbeit, die sich nur vampyrmiRig belebt durch
Einsaugung lebendiger Arbeit und um so mehr lebt, je mehr sie davon einsaugt.«”
Und an anderer Stelle: »Die Verlingrung des Arbeitstags iiber die Grenzen des na-
tirlichen Tags in die Nacht hinein [...] stillt nur annidhernd den Vampyrdurst nach
lebendigem Arbeitsblut. Arbeit wihrend aller 24 Stunden des Tags anzueignen ist
daher der immanente Trieb der kapitalistischen Produktion.«”

Nun mogen Bilder von Vampiren zwar heutzutage ihre Be-fremdlichkeit und
auch ihren Schrecken verloren haben; die mit ihnen verbundene Annahme eines
unstillbaren Dursts nach Blut respektive nach uneingeschrinkt verwertbarer Le-
benszeit seitens des Kapitals ist provozierender, weil aktueller denn je: Sofern sich
das inzwischen »digitale« und global agierende Kapital darum bemitht, Menschen
zu Prosumenten zu machen und jede Minute ihrer — sei es schlafend oder wa-
chend verbrachten — Lebenszeit zu verwerten, beweist dies nichts anderes als den
von Marx erkannten »immanenten Trieb«.

(c) Neben derartigen irritierenden und verstérenden Sprachbildern — und da-
mit komme ich zu den »episodisch-szenisch« genannten Irritationen - finden sich
im Kapital immer wieder auch sehr anschauliche, teilweise skurrile Handlungssze-
narien eingebunden, als deren Akteure nicht nur Menschen, sondern auch Wa-
ren(arten) fungieren. Marx fithrt diese seltsamen Akteure auf eine fiktive Biih-
ne, beispielsweise um zu zeigen, wie Menschen — wenn sie tiberleben wollen -,
verdinglichte Verhiltnisse zu reproduzieren gezwungen sind. Eine exemplarische
Stelle findet sich am Ubergang von den abstrakten Wertformanalysen im ersten
zum Austausch im zweiten Kapitel. In ihr zeigt Marx, wie sich Menschen zu Sta-
tisten ihrer eigenen sozialen Praxis degradieren und wie es dabei zur »Personifi-
zierung der Sachen« einerseits, zur »Versachlichung der Personen«’” andererseits
kommt: »Die Waren konnen nicht selbst zu Markte gehn und sich nicht selbst aus-
tauschen. Wir miissen uns also nach ihren Hiitern umsehn, den Warenbesitzern.
Die Waren sind Dinge und daher widerstandslos gegen den Menschen. Wenn sie
nicht willig, kann er Gewalt brauchen, in andren Worten, sie nehmen. Um diese

75  Ebd.S.247.
76  Ebd.S.271.
77  Ebd.S.128.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

227


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

228

Peggy H. Breitenstein

Dinge als Waren aufeinander zu beziehn, miissen die Warenhiiter sich zueinan-
der als Personen verhalten, deren Willen in jenen Dingen haust, so daf} der eine
nur mit dem Willen des andren, also jeder nur vermittelst eines, beiden gemein-
samen Willensakts sich die fremde Ware aneignet, indem er die eigne verdufert.
Sie miissen sich daher wechselseitig als Privateigentiimer anerkennen.«”

Sie wissen das nicht, aber sie tun es — kommentiert Marx an bekannter Stelle,
doch es lisst sich auch anders ausdriicken: Im Anfang ist die Tat und wir befinden
uns immer schon inmitten dieser Praxis ...

Allerdings: Marx bringt Menschen keineswegs nur als Akteure ins Bild, die ver-
wertungsbedingten strukturellen Handlungszwingen unterworfen sind. Bestand-
teil seiner Dramaturgie sind vielmehr eindriickliche (und fir die damalige Zeit
sicherlich auch befremdlichen) Gegenbilder, wie sie sich insbesondere in blutriins-
tigen, gleichwohl realistischen Geschichten des 24. Kapitels iiber »Die sogenann-
ten urspriingliche Akkumulation« finden, in denen er von menschlichen Gewalt-
taten erzihlt, welche die Geburt des Kapitals letztlich erst méglich machten. Die-
se Darstellungen kénnen zudem zugleich als pointierte Gegengeschichten zu den
iblichen grofien Erzihlungen des Fortschritts- und Zivilisationsprozesses gelesen
werden, als empirisch gesittigte, quellen- und zeugnisfundierte Genealogien der
Dispositive kapitalistischer Gewalt und Herrschaft ganz im Sinne Nietzsches und
Foucaults. Marx erzihlt hier pointiert und drastisch, wie gewaltvoll in der »Vorge-
schichte des Kapitals und der ihm entsprechenden Produktionsweise« der »Schei-
dungsprozefd von Produzent und Produktionsmittel«” vollzogen wurde, wie es da-
bei zur brutalen »Auflésung« der »6konomischen Struktur der feudalen Gesell-
schaft« kam - all das im Rahmen eines Prozesses, der kein zivilisierendes Ant-
litz zeigt, sondern »in die Annalen der Menschheit eingeschrieben [ist] mit Ziigen
von Blut und Feuer«®. Das Kapital komme zur Welt »von Kopf bis Zeh, aus allen
Poren, blut- und schmutztriefend.«® Und Marx macht auch auf die Nachhaltig-
keit dieses Prozesses aufmerksam, der keinesfalls nur der Vergangenheit angehért:
»Die verschiednen Momente der urspriinglichen Akkumulation [...] werden [...] sys-
tematisch zusammengefaf’t im Kolonialsystem, Staatsschuldensystem, modernen
Steuersystem und Protektionssystem. Diese Methoden beruhn zum Teil auf bru-
talster Gewalt, z.B. das Kolonialsystem. Alle aber benutzten die Staatsmacht, die
konzentrierte und organisierte Gewalt der Gesellschaft, um den Verwandlungspro-
zefd der feudalen in die kapitalistische Produktionsweise treibhausmiRig zu for-
dern und die Uberginge abzukiirzen. Die Gewalt ist der Geburtshelfer jeder alten

78  Ebd.S.99.

79  Ebd.S.742.
80 Ebd.S.743.
81 Ebd.S.788.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen oder zeigen?

Gesellschaft, die mit einer neuen schwanger geht. Sie selbst ist eine 6konomische
Potenz.«®*

Deutlicher als irgendwo sonst im Kapital zeigt Marx somit in diesem vorletz-
ten Kapitel auch, dass Kapitalismus bzw. die Verhiltnisse — politische, rechtliche,
soziale etc. — menschengemacht sind, dass Produktion und Konsumtion unter ka-
pitalistischen Bedingungen strukturell gewaltsam ist und dies auch bleibt. Der
»Scheidungsprozef’ zwischen Arbeitern und Arbeitsbedingungenc, der »die >ewi-
gen Naturgesetze« der kapitalistischen Produktionsweise« entbunden hat, dieser
»blutige Prozess« ist Marx zufolge nicht nur nicht Vergangenheit, sondern er wird
bestindig reproduziert, ist allgegenwirtig und eigentlich auch sichtbar.

Deshalb wohl — und damit komme ich zum Schluss - fithlt Marx sich auch
nicht genétigt, die Leser:innen zur Einsicht in diese Gewalt und ihre Effekte zu
iiberreden. Denjenigen, denen sie nicht ohnehin gewdrtig sind, ruft er sie konkret
und - wie gezeigt werden konnte — in vielerlei Weise verfremdend ins Gedichtnis.
Allen, die verstehen wollen, erklirt er sie zudem genetisch und ursdchlich. Nieman-
den hingegen will oder muss er von ihrem Unrecht iiberzeugen. Dieses zeigt er —
und damit zugleich die Irrationalitit bzw. den »Widergeist«, die in seinen Augen
die kapitalistische Vergesellschaftung kennzeichnen.

Ich méchte nicht schlieflen, ohne noch einmal des Sehers Benjamin zu geden-
ken und auf den Anfang dieses Beitrags zuriickzukommen. Ich hatte Brecht zitiert
mit der Aussage, »wer Philosophie treibt, der soll nicht iiberreden«®, und er meint
hier mit »iiberreden« auch das, was wir heute »iiberzeugen« in einem argumenta-
tiven Sinne nennen, also jede durch gute Griinde induzierte Anderung einer Mei-
nung. Die knappest mogliche, jedoch nicht nur darin einleuchtende Begrindung
dieser auch bei Marx nachweisbaren Abwehrhaltung lisst sich bei Benjamin aufle-
sen, der in seiner tiefgriindig-weitblickenden Aphorismensammlung Einbahnstra-
felapidar schreibt: »Uberzeugen ist unfruchtbar«*, womit er meinen diirfte, dass
blofles Uberzeugen nicht zur Aus- und Weiterbildung einer Haltung beitrigt, also
auch nicht nachhaltig, nicht von Dauer sein kann. Ich denke, das ist richtig. Und
das trifft auch auf das Emotionalisieren zu: Solange die Urteilenden selbst keine
Haltung ausbilden, die einen reflektierten, angemessenen und entschiedenen Um-
gang mit sich selbst und ihren Gefithlen erlaubt, konnen sie aufgepeitscht werden
durch jede kulturindustrielle Boe, jeden populistischen Wind, alle propagandisti-
schen Stiirme, vollkommen gleich, in welche Richtung sie treiben ...

82  Ebd.S.779.

83 GBA21,S.316.

84  Walter Benjamin: »Einbahnstrafle«, in: Gesammelte Schriften. Bd. IV.1, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1991, S. 87.

https://dol.org/10.14361/97838394527823-014 - am 14.02.2028, 11:55:27.

229


https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839452782-014



https://doi.org/10.14361/9783839452783-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

