
Erkundungen 29

einschrieben. Spätestens mit Abbts Instruktionsschrift nahm auch die Erfindung einer

»neue[n] Art von Schönheit«97 zur Sakralisierung sowie Ästhetisierung von Nation

und Landschaft ihren Anfang, die beispielsweise eine flächendeckende Verbreitung

von öffentlichkeitswirksamen Galerien und Bildsäulen umfassen sollte. Die ästhetische

Strategie Abbts ist in dieser Hinsicht durchaus als Vorläufer einer – um George L.

Mosses Formel zu verwenden – »Nationalisierung der Massen« zu begreifen.

Nur am Rande soll an dieser Stelle auf die Landschaftsparks verwiesen werden, de-

ren Verbreitung ebenfalls im 18. Jahrhundert begann und die als Versuchslabore zur

künstlichen Synthese von Nation, Geschichte und Natur betrachtet werden können

(wenngleich dort unterschiedliche Deutungen angeboten wurden). Im kleineren Maß-

stab, »der Abgezirkeltheit«98 des Landschaftsgartens, lässt sich beobachten, wie eine

»nationalisierte[] Geschichte« in die Landschaft übertragen und als vermeintlich na-

türlich verankert wurde: »Der Ursprung der nationalisierten Geschichte assoziiert in

der Landschaft den Ursprung aus Natur«, so Wilfried Lipp. »Dadurch wird der legi-

timatorisch identifikatorische Anspruch an einer Norm festgemacht, die nicht mehr

determinierbar und deren ›Gesetz‹ nicht in Frage zu stellen ist.«99 Die ›Natur‹ als Ur-

sprung von nationalen Mythen hat ihre Wurzeln ebenfalls bereits im 18. Jahrhundert.

Heimat und Nation

Der sich seit der Französischen Revolution vollziehende Aufstieg von ›Volk‹ und

›Nation‹ zu »Schlüsselbegriffen der politisch-sozialen Sprache, die den Fluchtpunkt

und die Sinnmitte dessen bezeichneten, was heute ›politische Deutungskultur‹ ge-

nannt wird«,100 verlangte Änderungen in den Strategien zur Legitimation politischer

Herrschaft, die an Tendenzen der ›Nationalgeistdebatte‹ anknüpften. Während der

naturrechtlich-republikanische Volks- und Nationsbegriff der Aufklärung die weitere

Demokratisierung und Liberalisierung des politischen Lebens forcierte, formierte sich

eine Gegenbewegung, die nach einer anderen, ›naturbasierten‹ Interpretation von

Volk und Nation suchte, mit der zwar nicht der vollständige Erhalt der ehemals ›gott-

gewollten‹ Ordnung, doch zumindest einiger ihrer Strukturen gerechtfertigt werden

konnten.

Manfred Riedel weist in seinem Forschungsüberblick zu den geschichtlichen

Grundbegriffen »Gesellschaft, Gemeinschaft« darauf hin, dass das Vordrängen einer

»›naturwüchsige[n]‹ Begriffssprache«, die »Worte wie ›Volk‹, ›Volkstum‹, ›Nation‹,

›Stamm‹« umfasst, mit der Entstehung der romantischen Bewegung korrespondier-

te – »dem Versuch einer literarisch-kulturellen und politischen Abwehr der Aufklärung

und ihrer praktischen Konsequenzen, vor allem der Französischen Revolution«.101

Heimat wurde »ein romantischer, d. h. ein gegenrevolutionärer Entwurf«.102 Die

landschaftliche Heimat wurde zur (neo)romantischen »Sehnsuchtstopographie« (Oe-

sterhelt) stilisiert und »als verlorenes Gegenteil der ›Moderne‹«103 inszeniert. Die

eigentliche ›Ursünde der Moderne‹ lag aus dieser Perspektive in den Prozessen der

Liberalisierung und Demokratisierung. Für die romantische ›Volksmythologie‹ bot das

Ordnungsmodell der landschaftlichen Heimat mit seinem Ursprung in der ›Natur‹

eine ideale Ergänzung. Es erlaubte, die Illusion einer »gewachsene[n] germanisch-

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Heimat. Volkstum. Architektur

deutsche[n] ›Individualität‹« zu vermitteln, und »die historisch-biologische Identität

eines ›national‹ verstandenen ›deutschen Volkes‹«104 zu konstruieren, die von der

Frühzeit bis in die Gegenwart reichte. Die Heimatidee muss daher in Bezug zur wei-

teren Entwicklung der verschiedenen konkurrierenden Volks- und Nationalkonzepte

betrachtet werden.

Obwohl die historischen Verflechtungen von Heimat und Nation seit langem

erforscht sind, werden sie bisweilen als Gegensätze dargestellt. So geht beispielsweise

Edeltraud Klueting 1998 von einem prinzipiellen Widerspruch zwischen landschaft-

lichem Regionalismus und nationalem Zentralismus aus.105 Zöller behauptet rund

zwanzig Jahre später, Heimat sei im 19. Jahrhundert »noch eine Alternative zum abs-

trakten Nationalstaat gewesen«.106 Ein Grund für diese Einschätzung liegt sicherlich

darin, dass das Regionalbewusstsein in manchen Konstellationen in Konkurrenz zum

Nationalbewusstsein (insbesondere zum republikanischen) treten konnte. Doch hat

sich allgemein die Erkenntnis durchgesetzt, dass Heimat und Nation im 19. Jahr-

hundert als einander ergänzende Konzepte zu verstehen sind, die sich seit den

1830er Jahren »etwa zeitgleich und in Verbindung miteinander« entwickelten.107

Einerseits funktionierte ›Heimat‹ nicht nur im kleinräumigen Maßstab, sie ist ein

nahezu beliebig skalierbarer Begriff, der über Landschaft und Region hinaus bis zum

›Vaterland‹ oder Kontinent ausgedehnt werden kann. Andererseits postulierte der

Heimatgedanke, wie Applegate schreibt, einen Zusammenhang zwischen der abstrak-

ten Idee Nation und dem eigenen ›Heimatort‹. »Dadurch wurde« – so Applegate – »ein

Gebilde wie Deutschland zu einer emotional zugänglichen, mit den eigenen fünf

Sinnen erfahrbaren Welt«.108

Die Annahme, dass die »deutschen Heimatbewegungen als regionale Reflexe auf

die Verreichlichungstendenzen im Zuge der Nationalstaatsgründung von 1871 reagier-

ten, denen sie die Eigenständigkeit partikularer Einheiten wie Stamm und Region ge-

genüber stellten«,109 ignoriert, dass sich das theoretische Profil des landschaftlichen

Heimatgedankens bereits vierzig Jahre zuvor in seiner Funktion als Ursprungsmodul

der deutschen Volkstumsideologie herausgebildet hatte – wodurch es grundsätzlich na-

tional orientiert war. Die in der Heimatschutzbewegung auftretenden Auseinander-

setzungen um das Verhältnis zwischen Nation und Region waren vor allem Ausdruck

von Aushandlungsprozessen innerhalb desselben Paradigmas: »If the nation is an ›ima-

gined community‹« – so Blackbourn und Retallack – »the same is true of the subnational

spaces«.110 Entsprechend fasst Oesterhelt den Forschungsstand zusammen: »Konstitu-

tiv für die Konzeptualisierung von ›Heimat‹ ist ihre enge Verknüpfung mit dem Natio-

naldiskurs«;111 sie war, wie auch Schmoll feststellt, »ein unersetzliches Konstruktions-

element für den Entwurf der Nation als historische und natürliche Abstammungsge-

meinschaft«.112 Der Heimatbegriff wurde »auf die politische deutsche Nation«113 aus-

gedehnt; Heimat avancierte zum Ursprungs- und Bestimmungsmodul der auf ›Natur‹

und ›Volkstum‹ basierenden Nationalidee.

Heimat als Integrationsmodell

Die landschaftliche Neudeutung von Heimat gewann nach der erfolgreichen Pariser

Julirevolution von 1830, die auch auf Deutschland ausstrahlte, an Dynamik. In dieser

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erkundungen 31

Phase hatten sich – so Koselleck –, die bürgerlichen Gesellschaftseliten allmählich eta-

bliert und es begann sich ein »Bruch zwischen Liberalismus und Demokratie«114 ab-

zuzeichnen, weil die Liberalen vor dem Dilemma standen, »ein generelles Gesetz der

Emanzipation für die Geschichte aufgestellt zu haben, ohne das steigende Gewicht

nachdrängender besitzloser Klassen konstitutionell einbauen zu können«.115 Die eins-

tigen Modernisierer wurden nun ihrerseits von Sozialisten und Demokraten »mit ihren

Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit undmaterieller Gleichheit«116 in die politische

Defensive gedrängt. Diese Situation verstärkte beim etablierten Bürgertum und der

preußischen Monarchie das Bedürfnis nach Integration der unterschiedlichen sozialen

Bevölkerungsschichten in die bestehende Ordnung. Die Idee der Heimat schien hier-

zu vielversprechend. Die »Heimat« – schreibt Bausinger – »war eine Kategorie der Be-

friedung, der vorweg genommenen Versöhnung auftretender sozialer Gegensätze«.117

Ebenso betont Applegate, dass Heimat auf dem Bestreben beruhte, »unter allen Um-

ständen ›Gemeinschaft‹ gegen zentrifugale wirtschaftliche, politische und kulturelle

Kräfte zu verteidigen und zu bewahren«.118 Die Ordnung der Heimat wurde laut Schu-

mann »zu einem sozial integrativ wirkenden Modell«.119

Ein relativ gut untersuchtes frühes Experimentierfeld der ›Beheimatung‹ sind die

am Rhein gelegenen westdeutschen Provinzen, die sich während der Zeit der napo-

leonischen Kriege im engeren französischen Einflussbereich befanden und nach dem

Wiener Kongress an die Königreiche Preußen und Bayern fielen. In diesen durch die

liberale Zeit der französischen Besatzung als politisch ›radikal‹120 geltenden Gebieten

sahen sich die jeweiligen Monarchien sowie das etablierte Bürgertum gezwungen, ihre

gesellschaftliche Führungsrolle neu zu bestimmen und zu legitimieren. Insbesonde-

re unter dem Eindruck der Julirevolution entwickelten sie – wie Jan Werquet für die

preußischen Westprovinzen herausarbeitet – in weitgehendem Konsens Initiativen zur

Belebung und Ästhetisierung von kleinräumigen vorrevolutionären Herrschaftstradi-

tionen.121 Ihre publizistische und architektonische Inszenierung diente dazu, »eine

gesellschaftliche Identität zu stiften, welche mit konkreten politischen Leitideen ver-

bunden war«.122

Mit Blick auf den bayerischen Teil der rheinischen Gebiete – die Pfalz – hat Apple-

gate in einer Regionalstudie beschrieben, wie durch die Stiftung von volkstums-

orientierten Identitäten eine ›Gemeinschaft‹ erzeugt werden sollte.123 Diese Versuche

einer symbolischen Integration seien prinzipiell vom Widerstand gegen eine weitere

politische Liberalisierung geprägt gewesen, wie sie betont: »Im Jahre 1837 jedoch, der

Zeit des Biedermeier, stand bürokratische Aufklärung nicht mehr hoch im Kurs, und

die Regierung beschloss, alle Kreise nach ihrem ›Stamm‹ umzubenennen.«124 Die Um-

benennungen, mit der die bayerische Regierung eine nominelle ›volkstümliche‹ Matrix

über die Landschaft legte, war – so Applegate – »Teil einer umfassenderen Kampagne

zur Entschärfung des Pfälzer Radikalismus durch Entwicklung einer alternativen

regionalen Identität«.125 Der Spalt, der zwischen den Hoffnungen auf gesellschaft-

liche Harmonisierung und der politischen Realität klaffte, sollte nun überbrückt oder

zumindest verdeckt werden. Durch scheinbar unpolitische »vielfältige kulturelle – his-

torische, literarische, volkskundliche – Projekte« sollte das kollektive Bewusstsein der

Pfälzer nicht mehr auf das »Land des liberalen und demokratischen Radikalismus,

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Heimat. Volkstum. Architektur

sondern auf ein Land malerischer Burgruinen und idyllischer Lebensweisen« gelenkt

werden.126

Die Gegenaufklärung via volkstumsorientierter ›Beheimatung‹ schien zumindest

zwischenzeitlich erfolgreich. Wie Applegate schreibt, verlor »die Pfälzer Identität tat-

sächlich einen Großteil ihrer Radikalität. Erhalten blieb jedoch ihr Nationalismus«.127

In ihrer Studie erscheint die Entstehung der ›landschaftlichen Heimat‹ insofern als ein

charakteristisches Neuinterpretations-Projekt des politischen Deutungskampfes, das

unter anderem zwischen folgenden Polaritäten operierte: Pfälzer Identität statt Pfälzer

Radikalismus, landschaftliche Heimat statt bürokratische Aufklärung, Nationalismus

statt Kosmopolitismus. ›Heimat‹ als Identifikationsangebot war hier mit einem klaren

ideologischen Profil verbunden. Insofern lässt sich diese ›Kampagne‹ bereits unter die

Nationalisierungs- oder ›Binnenethnisierungs‹-Prozesse‹128 subsumieren.

Heimat als Exklusionsmodell

Neben den inkludierenden kamen zwangsläufig auch exkludierende Mechanismen

zum Tragen – auch wenn dieser Aspekt in historiografischen Darstellungen zur

Heimatthematik gelegentlich vernachlässigt wird. Das Integrationsangebot führte für

Andersdenkende, die sich nicht in die neue Ordnung einfügen wollten, zu sozialer

Desintegration und Repression. Applegates Analyse des antiaufklärerischen Profils

der landschaftlichen Heimatidee korrespondiert in diesem Punkt mit der Heimat-

genealogie des völkischen Literaturhistorikers Adolf Bartels (1862 –1945). Bartels,

»wichtigste[r] Theoretiker der ›Heimatkunstbewegung‹« neben Friedrich »Fritz« Lien-

hard (1865–1929),129 bezog das Entstehen der Heimatliteratur »um das Jahr 1840«130

ebenfalls auf die Bekämpfung des – aus seiner Sicht – politischen Radikalismus. Er

bezog sich dabei vor allem auf das Junge Deutschland, eine publizistische Bewegung,

die sich auf politischem Gebiet für Liberalismus, Meinungsfreiheit, Weltbürgertum

und Emanzipation einsetzte. Wie Bartels schrieb, entstand das erste ›heimatliche‹

Literaturgenre – die sogenannte ›Dorfgeschichte‹ – in Reaktion auf »die Litteratur des

jungen Deutschlands«.131 Während diese »wesentlich Romane mit Salonmenschen

für Salonmenschen« hervorgebracht habe, sei die Dorfgeschichte »Reaktionspoesie«

gewesen, die »Naturmenschen und ihr Leben in ländlicher Umgebung« dargestellt

habe.132 ›Naturmensch‹ und ›Land‹ sowie ›Salonmensch‹ und ›Stadt‹ waren in die-

sem Zusammenhang politische Metaphern oder Codes, die den Gegensatz zwischen

einerseits ›natürlicher‹, also reaktionärer, andererseits städtischer, also ›aufgeklär-

ter‹ Ordnung symbolisierten – und zwar ohne, dass eine explizite politische Aussage

getroffen werden musste.

Die Heimatidee war insofern zugleich ein Ort der Integration und der politischen

Repression. So waren es vor allem die progressiven Liberalen, Demokraten, Sozialis-

ten und die nachdrängenden Besitzlosen des ›vierten Stands‹, die exkludiert wurden,

weil sie als heimat-, vaterlandslos oder von angeblich fremdem – französischem oder

jüdischem – Volkstum ›infiziert‹ galten. Die diskursive Ausgrenzung schloss bereits

um die Jahrhundertmitte die physische ›Desintegration‹ ein. So klagte beispielswei-

se der mehrfach ins Exil geflüchtete »Kämpfer«133 für die Ideale der Französischen

Revolution, Ferdinand Freiligrath (1810–1876), in seinem 1850 veröffentlichten »Weih-

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erkundungen 33

nachtslied für meine Kinder« über die Ausweisungspraxis: »›die heimath blosz macht

heimathlos / die kinder ihres dichters‹«.134 Die grundsätzliche Oppositionshaltung ge-

gen politische Emanzipationsbewegungen blieb auch in der Folgezeit bestimmend.Wie

Arne Andersen 1987 resümierend feststellt, war »der eigentliche Stein des Anstoßes«

für die Zivilisationskritik des heimatbewegten Bürgertums »die Arbeiterschaft mit ih-

rem ›heimatfremden Internationalismus‹, ihrer Gleichmacherei und ihrer Vaterlands-

losigkeit«.135

Die politische Codierung der Heimat wurde durch eine weitere Komponente

bestimmt und zugleich verschleiert, die ebenfalls bis in die Entstehungszeit der

›landschaftsgebundenen‹ Heimatidee zurückreicht: den Antisemitismus.136 Er spielte

bereits in den Schriften Wilhelm Heinrich Riehls (1823–1897) eine bedeutende Rol-

le, der als einer der Begründer des Heimatdiskurses im 19. Jahrhundert gilt. Riehl

hat unter anderem den vermeintlichen »Bedeutungszusammenhang von Landschaft

und kulturellem Umfeld für die soziokulturelle Identität des Menschen«137 darge-

stellt. Auch in der jüngeren Forschungsliteratur ist der Einfluss Riehls unbestritten.

Seiner Wirkung kam erheblich zugute, dass er im Auftrag und mit Unterstützung

der bayerischen Regierung handelte. Riehl wurde 1854 zum »Redakteur für Presse-

Angelegenheiten«138 des bayerischen Königshauses, zudem erhielt er eine Professur

an der Münchner Universität und übernahm später das Amt des Landeskonservators.

Er gilt als Mitbegründer der Universitätsfächer Volkskunde und Kulturgeschichte,

allerdings ist die Wissenschaftlichkeit seiner Arbeit stark umstritten. »Von der eta-

blierten Wissenschaft – zumal von der professionalisierten Geschichtswissenschaft«

wurde seine »fachliche Qualifikation« nicht anerkannt.139 Mosse bezeichnet den eher

journalistisch schreibenden Autodidakten als »Begründer der Pseudowissenschaft

›Heimatkunde‹«.140 Agrarromantik und Antisemitismus verknüpfte er schon vor sei-

nem Münchner Engagement in seinem vierbändigen Hauptwerk Naturgeschichte des

Volkes als Grundlage einer deutschen Socialpolitik (1851–1869) – die Naturalisierung der

Geschichte wurde hier bereits im programmatischen Titel-Kompositum ›Naturge-

schichte‹ vollzogen. Im 1851 zuerst erschienenen Band – Bürgerliche Gesellschaft  – stellte

Riehl das Junge Deutschland als Symbol des radikalen deutschen »Geistesproletariats«141

dar. Dies galt insbesondere für die jüdischen Autoren (zu nennen wären in diesem

Zusammenhang vor allem Ludwig Börne [1786–1837] und Heinrich Heine [1797–1856]).

So waren es angeblich vor allem »[d]iese jüdischen Literaten«, die »wir« – so Riehl – »in

den letzten Revolutionsjahren immer da in der Vorderreihe fanden wo es galt die

Lichter auszulöschen und die Feuer anzuzünden«.142 Doch auch den, so Riehl, »un-

beschnittene[n] Literaten«143  – der von Zeitgenossen auch als »junges Palästina«144

geschmähten Bewegung – unterstellte er in einer antijüdischen Volte, »beschnitten

im Geist« zu sein.145 In solchen Passagen wird die antisemitische Ethnisierung des

politischen Konflikts als strukturelles Element sichtbar. Das ›radikale‹ – nach heutigen

Maßstäben könnte man auch sagen: freiheitlich-demokratische – Denken wurde als

Eigenart eines bereits völkisch interpretierten »jüdischen Geistesproletariates«146

dargestellt. Kennzeichnend für die Volkstumsideologie war es, dass die vermeintlichen

Volkstums- oder Rasseneigenschaften Konstrukte waren, die auch genutzt wurden, um

Angehörige des eigenen ›Volkstums‹ als ›beschnitten im Geist‹, französisch beeinflusst

oder sonst wie ›volksfremd‹ zu exkludieren, wenn es politisch geboten schien.

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Heimat. Volkstum. Architektur

Juden diskreditierte Riehl darüber hinaus auf eine zweite wirkmächtige Weise: So

würden sie ebenso »in rohemMaterialismus denGelderwerb als Selbstzweck« auffassen

und hätten »das wahre Apostelthum für den modernen Cultus des Reichthums über-

nommen«.147 Im später erschienenen Band Deutsche Arbeit schrieb er von »einem volks-

verderbenden ›jüdischen‹ Wirtschaftsethos«.148 Während die Juden einerseits Brand-

stifter des »Geistesproletariats« gewesen seien, seien sie – nach Riehl – unter den Be-

sitzenden diejenigen, die als erste den »modernen Götzendienst des Mammons«149 be-

trieben hätten. Zumindest indirekt unterstellte der ausgebildete Theologe in der Bür-

gerlichen Gesellschaft den Juden, für die Entstehung des »Gemeinbewußtseyns des Pro-

letariats« und der organisierten Arbeiterbewegung verantwortlich gewesen zu sein, die

sich als Gegenreaktion auf übertriebenem ›Mammonismus‹ ausgebildet hätten.150 Die-

se Argumentationsfigur, deren ausdifferenzierte Form Götz Aly als »doppelten Anti-

semitismus«151 bezeichnet, weil sie sich sowohl »gegen das ›jüdische Spekulantentum‹

wie auch gegen den ›jüdischen Bolschewismus‹«152 richtete oder präziser formuliert:

beide als ›jüdisch‹ konstruierte, wurde im Verlauf des Jahrhunderts ein mehr oder we-

niger latenter Bestandteil des semantischen Inventars der ›landschaftlichen Heimat‹.

Riehl war zwar ein sehr einflussreicher, doch weder der erste noch der letzte

Heimat-Vordenker, der das ›Jüdische‹ als ›völkisches‹ Gegenteil des ›Germanischen‹

konzipierte. Auch in Bezug auf weitere fundamentale Sachverhalte wurde diese

Entgegensetzung aufgegriffen und tradiert. Innerhalb des hegemonialen Heimat-

konzepts war der ›Jude‹ prinzipiell – wie beispielsweise Oesterhelt schreibt – ein

»innerhalb des Eigenen wandernder Heimatloser« und wurde als solcher »für die

Verlusterfahrung der Moderne«153 verantwortlich gemacht – ein Aspekt, dessen Kennt-

nis für das Verständnis der antisemitischen Radikalisierung der Heimatbewegung

unerlässlich ist.

Solidarische Heimat

Trotz gewisser Erfolge konnten die politischen Interessengegensätze durch Be-

heimatungsinitiativen allein nicht versöhnt werden. Die identitätspolitischen Versu-

che, dem Fabrikarbeiter »allmählich eine Geschichte [...], eine Heimath [zu schaffen]«

(Wilhelm Heinrich Riehl),154 schlugen insgesamt fehl. Ebenso stellt Applegate mit Blick

auf die Pfalz fest, dass die »Aussöhnung aller Schichten und Interessen auf der Grund-

lage der Heimat« ausblieb.155 »Die Arbeiterschaft aber und zumal die organisierte

Arbeiterbewegung« – so auch Bausinger – nahmen das bürgerliche ›Identifikations-

angebot‹ nicht an.156 Stattdessen entdeckte sie ein Gegenmodell zur landschaftlichen

Heimat, indem sie die Arbeiterbewegung als Heimat des Proletariers interpretierte.

»Das proletarische Heimatgefühl« – schreibt Karl Ditt – »war weniger geographisch als

sozial und politisch bestimmt; die Beschäftigung mit der Umgebung und die Entwick-

lung eines Gemeinschaftsgefühls erfolgten bei den Arbeitern allenfalls im Rahmen

ihres eigenen, parteipolitisch geprägten Vereinsgeflechtes«.157 Heimat erschien hier

nicht als historisch gewachsene volkstumsideologische Verpflichtung, sondern als

Aufgabe und Ausdruck »gewollter Solidarität«.158 »Heimat schaffen« bedeutete für das

Proletariat – so Bastian – »gerechtere gesellschaftliche Bedingungen erkämpfen«.159

Bausinger zitiert in diesem Sinne den Arbeiterschriftsteller Ernst Preczang (1870–1949),

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erkundungen 35

der die Arbeiterbewegung als »neue seelische Heimat«160 beschrieb. Der solidarische,

gruppenbezogene Heimatbegriff, der offensichtlich in Konkurrenz zum landschaftli-

chen entstanden ist, wird in der Forschungsliteratur kaum beachtet. Bastian begründet

dies für ihre Untersuchung damit, dass er lediglich »auf die gesellschaftliche Schicht

des Proletariats beschränkt«161 geblieben sei – wobei allerdings bei beiden Begriffen

eine Klassenbezogenheit vorliegt. Womöglich erklärt sich dieses Desinteresse auch

dadurch, dass der politische Heimatbegriff für die Arbeiterbewegung keine syste-

matische Bedeutung hatte. Er entstand in den Deutungskämpfen des 19. und frühen

20. Jahrhunderts anscheinend eher als Reaktion auf den Vorwurf der Vaterlands-

und Heimatlosigkeit. Das Heimatrevival nach dem Zweiten Weltkrieg verdankt ihm

allerdings wichtige Impulse.

›Wiederentdeckung‹ der Heimat um 1900

In den 1890er Jahren wurde die Heimat, wie Klaus Bergmann schreibt, ein zweites

Mal ›entdeckt‹.162 Allerdings vollzog sich diese ›Wiederentdeckung‹ unter neuen

Rahmenbedingungen. Durch die Reichsgründung von 1871 hatte sich – wie Koselleck

schreibt – »die von den Liberalen repräsentierte bürgerliche Gesellschaft im neuen

Nationalstaat eingerichtet«.163 Mit der erfolgreichen Etablierung des Bürgertums än-

derte sich dessen Blick auf Staat und Gesellschaft. Vorbehalte gegen staatliche Macht

traten zurück. Zudem hatte die liberale Theorie den »Boden emphatischer Gemein-

samkeit verlassen«.164 Dagegen konnte sich zunehmend ein biologistisches Weltbild

durchsetzen. »Aus dem Fortschritt zur Freiheit wurde« – so Koselleck weiter – »der

Kampf ums Dasein«.165 Neben diesen politischen Verschiebungen hatte sich auch das

Erscheinungsbild der Landschaft gewandelt. Die Industrialisierung, die Ausweitung

und Professionalisierung der Landwirtschaft, die neuen Verkehrsmittel sowie das

Bevölkerungswachstum wirkten sich auf die Umwelt aus. Die Veränderungen betrafen

nicht mehr allein die ›Ordnung‹ der Heimat, sondern immer mehr auch ihr Aussehen.

Die Erzählung von der Heimat als einer untergegangenen heilen Welt erhielt nun eine

intuitiv eingängige ästhetische Plausibilität. Es gründeten sich vermehrt Zusammen-

schlüsse und Vereine gegen die ›Zerstörung‹ des Landschaftsbildes. So entstand die

organisierte Heimatbewegung, die durch Gruppierungen wie den Deutschen Verein für

ländliche Wohlfahrts- und Heimatpflege und den Dürerbund, die Heimatkunstbewegung,

die Heimatschutzbewegung und die Gartenstadtbewegung getragen wurde.166

»Heimat« wurde nun – wie Klaus Bergmann schreibt – als ideologische Gegen-

position zu »Großstadt« positioniert.167 Sie galt, wie Ulrich Linse fast gleichlautend

formuliert, »vor allem als Gegenpol zum Moloch Großstadt«.168 Die Opposition von

»Großstadtfeindschaft und Agrarromantik«, die »immer Variationen über ein Thema

von Wilhelm Heinrich Riehl« waren,169 verfestigte sich zunehmend. Die Großstadt-

feindschaft fand ihren Ursprung – so Bergmann – in der Ablehnung der Arbeiter-

bewegung, von Gleichmacherei und Internationalismus und weiteren ungeliebten

Erscheinungen.170 Angeblich konnte »in der Großstadt [...] kein Volkstum gedeihen;

hier wurden nur internationale Lehren verbreitet und nachgesprochen«.171 ›Deutsches

Volkstum‹ konnte für die Heimatideologen nur in einer intakten ›germanischen‹

Kulturlandschaft entstehen. ›Großstadtfeindschaft‹, ›Heimatliebe‹ und ›Volkstum‹ sind

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Heimat. Volkstum. Architektur

in dieser Zeit als aufeinander verweisende diskursive Konstrukte einzuordnen, bei

denen sich »politische und romantische Züge mischten und das irrationale Moment

neben dem politischen Kalkül stand«.172 Das ideologisch-propagandistische Moment

der Großstadtfeindschaft spiegelt sich nicht zuletzt darin, dass beständig vor einem

allzu buchstäblichen Verständnis dieser Formel gewarnt wurde. So versicherte Bartels:

»[A]uch die Städte, selbst die großen, haben noch ihren genius loci und ihre von ihm

beeinflußten Menschen, die sind auch für Heimatkunst da«.173

Die politische Codierung des Beziehungsgefüges von Stadt und Land war für die

weitere Entwicklung des Heimatkonzepts von erheblicher Bedeutung. Es war zwar

grundsätzlich als Identifikationsangebot an die ›heimatlose Arbeiterbewegung‹ ange-

legt, mit dem – wie Bausinger schreibt – »die größer werdenden Klassengegensätze,

die innere Spaltung der Nation«174 überbrückt werden sollten, doch trug das Konzept

aufgrund seines ideologischen Ursprungs im ›Klassenkampf‹ eine Hypothek, die die-

sem Integrationsangebot erhebliche politische, symbolische und ethnische Schranken

auferlegte.

Diese Entwicklungen spiegelten sich auch im Heimatdiskurs, der von Stichwortge-

bern wie Paul de Lagarde (1827–1891), Julius Langbehn (1851–1907), Bartels oder Lien-

hard aktualisiert wurde. Die aufgeführten Autoren sind sämtlich dem »völkischen Anti-

semitismus«175 zuzurechnen und trugen zu einer Verschärfung seiner bereits vorhan-

denen nationalistischen und antisemitischen Tendenzen bei. »Liberalismus und Sozial-

demokratie, Internationalismus und Kosmopolitismus und die damit gleichgesetzten

Juden«, so Gregor Hufenreuter und Uwe Puschner, waren »erklärte Feinde dieser na-

tionalen ›Abwehrbewegung‹«.176 DieÜberlagerung vonHeimat und völkischemDiskurs

wird beispielsweise in Langbehns 1890 erschienenem Hauptwerk Rembrandt als Erzieher

deutlich, auf das stellvertretend kurz eingegangenwerden soll. Langbehn spielte dort in

seiner Version der »Agrarromantik und Großstadtfeindschaft« (Klaus Bergmann)177 die

ländliche Heimat als Quell vermeintlich wahrer, regionalistischer Kunst gegen die »hei-

mathlosen Millionenstädte[]«178 aus, in denen »Kunst und Künstler schnell verzehrt,

aber selten erzeugt«179 würden. »Auf Bauernthum d. h. auf Volksthum im besten und

einfachsten Sinne«, so postulierte Langbehn, »wird sich das neue deutsche Kunstleben

zu gründen haben«.180 Seine Forderung nach einer ›Wiederbelebung‹ des »Volksgeis-

tes«181 durch ›Rückkehr‹ zu »Natürlichkeit und Artgemäßheit«182 war indessen verbun-

den mit der antisemitischen Entgegensetzung von positivem Ariertum183 und negati-

vem Judentum, der Verabsolutierung der »Macht des Blutes«184 sowie einer angeblich

aus dem Erdboden stammenden »höchste[n] irdische[n] Kraft, die es giebt«185 – ein

diskursiver Zusammenhang, so Bernd Schönemann, der »später als Blut-und-Boden-

Ideologie so fatale Konsequenzen zeitigen sollte«.186 Untrennbarer Bestandteil dieses

Diskurses war auch bei Langbehn die ›soziale Frage‹. In Erneuerung des »anti-egalitä-

re[n] Gegenkonzept[s] der Konservativen gegen den Gesellschaftsentwurf der Franzö-

sischen Revolution«187 riet er dazu, »die Begriffe Staat und Volk, Volk und Gebildete zu

natürlicher Harmonie [auszugleichen]«.188 Diese ›Harmonisierung‹ sollten die Besit-

zenden als »Vormünder«189 der materiell Benachteiligten lenken, wobei die maßgeb-

liche Rolle der Besitzenden einherging mit einer sozialdarwinistisch gespeisten Ver-

achtung der sozialdemokratisch organisierten Besitzlosen: »Der Besitzlose, wenn er es

nicht freiwillig und höheren Interessen zu Liebe ist«, so Langbehn, »gehört stets zum

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erkundungen 37

Pöbel; so auch die gesamte Sozialdemokratie; dieser Pöbel muß wieder in Volk ver-

wandelt werden«.190 Was Langbehn für die Heimatbewegung besonders interessant

machte, war darüber hinaus der Umstand, dass er Politik und Kunst aufeinander be-

zog und den Kulturschaffenden bei der angestrebten »Nationalisierung«191 und »Aris-

tokratisierung«192 der Arbeiter eine maßgebliche Rolle zudachte. Kunst war für ihn

ein bedeutender politischer Faktor und der Künstler ein »heimlicher Kaiser«,193 der

an der Seite des politischen Herrschers auf die Gefühle und das Unbewusste der ›Mas-

sen‹ einwirken sollte. Der Einfluss Langbehns auf die Heimatbewegung ist, wie Bastian

schreibt, »kaum zu überschätzen«,194 er galt Bartels und seinen Mitstreitern als »Pro-

phet einer dem Tiefsten entstammenden Heimatkunst«.195

Die Zusammenfassung des Forschungsstandes zur Heimatbewegung um 1900 von

Bastian spiegelt das politische Profil der oben genannten und weiterer völkischer Stich-

wortgeber:

»Von der Forschung wird die Heimatkunstbewegung beurteilt als ›deutschtümelnde

Sammelbewegung, in der die Austreibung der angeblich westlichen, der angeblich

undeutschen, der angeblich jüdischen, der angeblich großstädtischen und intellek-

tuell zersetzenden Vernunft [...] betrieben wurde, vor allem indem man, literarisch

und ideologisch, in einem hochindustrialisierten und technisierten Staat mit allen

seinen ungelösten sozialen und geistigen Problemen das ›idealische‹ Gegenbild des

bäuerlichen, stammhaften ›einfachen‹ Landmenschen, als des urbildhaftenMenschen

schlechthin [...] durch Jahrzehnte vorbereitete.‹«196

Die Revolution von 1918 und die Weimarer Republik mit ihrer parlamentarischen

Demokratie wirkten sich auf die Heimatbewegung aus. Zwar öffnete sich ein Teil

mehr oder weniger freiwillig der Zusammenarbeit mit den demokratischen Institu-

tionen und Politikern, dennoch »vollzog sich in der Zwischenkriegszeit« – wie Schmoll

schreibt – »im Reden und Denken über Heimat ein konsequentes Hinübergleiten von

Grün nach Braun. Der Schutz deutscher Landschaft und Wildnis komplettierte jeden-

falls alsbald allerbestens den Schollenkult, die Heimattümelei und den Bauernkult der

NS-Ideologie«.197 Auch die Vorkriegsfeindbilder tradierten sich weiter. Schmoll hebt

hervor, dass sich die Ordnung der Heimat »in Opposition zum Gegenbegriff des Frem-

den«198 verfestigte. Als »fremd« denunziert worden seien: »die Zivilisation wahlweise

amerikanischer oder romanischer Provenienz, der volksfremde jüdische Kapitalist,

die kulturfeindliche Technik, zersetzende Urbanität, die vaterlandslose Linke oder

planende Rationalität«,199 wobei eine »Verengung des diffusen Antikapitalismus auf

einen vulgären Antisemitismus«200 stattfand. Ansätze zu dieser Entwicklung seien

bereits im Kaiserreich vorhanden gewesen, hätten sich jedoch erst im Verlauf der

Weimarer Republik ausgebildet. Allerdings bleibt Schmoll bezüglich des Zeitraums,

in dem sich das »Hinübergleiten von Grün nach Braun«201 vollzog, bei eher vagen

Angaben.

Auch wenn die obigen Einschätzungen Bastians und Schmolls bezüglich des

landschaftlichen Heimatkonzepts sowie seines Zusammenhangs mit volkstums-

ideologischem und nationalsozialistischem Gedankengut im Wesentlichen den For-

schungsstand repräsentieren, ist die Forschungslage je nach Erkenntnisinteresse

und wissenschaftlichem Hintergrund durch das Nebeneinander verschiedener Sicht-

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Heimat. Volkstum. Architektur

weisen gekennzeichnet. Es lassen sich grob drei (einander teilweise überlagernde)

Perspektiven unterscheiden:

Erstens: Untersuchungen, die sich der Heimatbewegung im Kontext der völkischen Be-

wegung nähern. Sie sind durch ihren wissenschaftlichen Hintergrund in der Lage, die

volkstumsideologischen Bezüge der Akteure und Organisationen zu erkennen, und lie-

fern bislang auch die zuverlässigsten Einschätzungen zur ideologischen Einordnung

einzelner Personen und Netzwerke. Auch in historiografischen Überblickswerken wie

Hans Ulrich Wehlers Deutscher Gesellschaftsgeschichte werden die Verbände der bürgerli-

chen Reformbewegung im Verbindung mit der ›sozialen Frage‹ und dem Aufkommen

neuer Säkularreligionen wie dem Reichsnationalismus, dem Monismus, dem »popu-

larisierten Sozialdarwinismus, [...] dem rassistischen Antisemitismus, dem [...] ideo-

logisierten Imperialismus«202 dargestellt; diese Zusammenhänge werden auch in den

einschlägigen Lemmata der Geschichtlichen Grundbegriffe203 thematisiert. Gleiches gilt

für die begriffsgeschichtliche Forschung in der Tradition Bausingers, Bastians und Oe-

sterhelts, die die semantische Entwicklung desHeimatbegriffs seit der erstenHälfte des

19. Jahrhunderts aufarbeiten.204 Diese Perspektive findet sich auch in einigen quellen-

kritischen, materialgestützten Regionaluntersuchungen zur Heimatschutzbewegung

wie denen von Karl Ditt, Werner Hartung, Willi Oberkrome und Martina Steber, die

die Volkstumsideologie als integralen Bestandteil der Heimatbewegung behandeln.

Zweitens: Untersuchungen, die sich der Erforschung einzelner Aspekte der Heimat-

bewegung oder des Denkmal- und Naturschutzes widmen und deren ›Grundanliegen‹

grundsätzlich positiv einschätzen.Autorenwie JostHermand oder Friedemann Schmoll

registrieren und benennen zwar einerseits in aller Deutlichkeit den politischen Extre-

mismus der Heimatbewegung zumindest seit der Weimarer Republik, glauben aber im

Kaiserreich noch eine gewisse ideologische ›Unschuld‹ erkennen zu können. So schreibt

Hermand, »daß ein soziales Gewissen nur aus einem Heimatgefühl und damit einem

Mitverantwortungsbewußtsein hervorgehen« könne,205 obwohl er andererseits zu er-

kennen meint: »Wenn es überhaupt eine künstlerische Strömung zwischen 1890 und

1933 gegeben hat, die dem deutschen Faschismus den Weg ebnete, dann sicher je-

ne stammesbetonte, regionalistische oder völkische Heimatkunst um 1900«.206 Auch

Schmoll, der sich der Heimatbewegung aus der Naturschutzperspektive nähert, be-

tont, dass sich problemlos eine Kontinuitätslinie ziehen ließe, die »ohne nennenswerte

Widerstände die agrarromantisch-restaurativen Utopien des Kaiserreichs geradewegs

in den Blut-und-Boden-Mythos des Nationalsozialismus« führe.207 Umallerdings nicht

durch die scharfe Betonung dieser Kontinuität zu einer »Dämonisierung legitimer und

rationaler Anliegen«208 beizutragen, legt er der weiteren Forschung eine spezifische

Fragestellung nahe: Wie sich »das allmähliche Hinübergleiten des durchaus rationa-

len Anliegens eines verantwortungsvollen Umgangs mit Natur und Landschaft hin zu

einem irrationalen und pervertierten Naturkult«209 erklären lasse. Der Anspruch, ei-

ne ›Dämonisierung‹ noch heute relevanter Werte oder Anliegen vermeiden zu wollen,

birgt jedoch die Gefahr, bereits zu Beginn vorhandene irrationale Elemente zu überse-

hen oder zu marginalisieren und ungewollt vom Bereich der Historiografie in den der

legitimierenden ›Erzählung‹ zu wechseln.

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erkundungen 39

Drittens: Affirmative Arbeiten, die sich Positionen, Begrifflichkeiten, teilweise auch die

Krisendiagnosen und die Perspektive der Heimatbewegung zu eigen machen, ohne die

ideologischen Zusammenhänge zu analysieren oder überhaupt zu registrieren, dass

das, was in den bürgerlichen Reformkreisen als »›Kulturkrise‹«210 wahrgenommen

wurde, eine – wie Wehler schreibt – »spezifisch verzerrte ›gesellschaftliche Konstruk-

tion der Wirklichkeit‹«211 darstellte, bilden eine weitere Gruppe. Deren analytische

Schärfe leidet – wie Oberkrome schreibt – »trotz ihrer erwiesenen historiographi-

schen Korrekturleistungen« darunter, dass sie ihren Gegenstand insgesamt »mit dem

weltanschaulichen Weichzeichner aufnehmen«.212 Solche Ansätze, die den national-

und sozialpolitischen Handlungsrahmen der Heimatbewegung ausblenden, stehen

in noch stärkerem Maße als die Untersuchungen der zweiten Gruppe vor dem Pro-

blem, die Entwicklungen und Wendungen der aus ihrer Perspektive ›schätzenswerten‹

Heimatbewegung angemessen zu erläutern. Insbesondere gilt dies für die politischen

und ästhetischen Radikalisierungen nach dem Demokratisierungsschub durch die

Revolution von 1918 und dem Regierungsantritt der Nationalsozialisten 1933, die häufig

etwas hilflos als ›Brüche‹ erklärt werden.

Heimatschutz

Der (Deutsche) BundHeimatschutz (DBH)213 entstand als ›Ableger‹ der Heimatbewegung,

wie Barbara Miller Lane schreibt.214 Seine Gründung erfolgte in der Zeit der ›Wieder-

entdeckung‹ der Heimat um 1900. Ein erstes Vorbereitungstreffen organisierten 1901

die Verleger der Zeitschrift Deutsche Heimat. Blätter für Kunst und Volkstum, die »als zen-

trales Organ« der Heimatbewegung gilt.215 Nach mehrjährigem Vorlauf konstituierte

sich die Vereinigung schließlich am 30. März 1904 in Dresden. Geschäftsführer wurde

der in der DeutschenHeimat publizierende Robert Mielke (1863–1935), Vorsitzender wur-

de der Architekt und Maler Paul Schultze-Naumburg (1869–1949), der sich als Co-Leiter

des Ressorts für bildende Kunst beim Kunstwart ebenfalls im publizistischen Umfeld der

Heimatbewegung betätigte. Als Dachverband angelegt, entwickelte sich der Bund für

verschiedene, bereits vorhandene Vereine recht schnell zu »einem Mittelpunkt zu ge-

meinsamemWirken«.216 Er kann daher als die maßgebliche Organisation der Heimat-

schutzbewegung betrachtet werden.

Die später noch ausführlicher behandelte Gründung erfolgte mit dem Anspruch,

»deutsches Volkstum ungeschädigt und unverdorben zu erhalten, und was davon un-

zertrennlich ist: die deutsche Heimat mit ihren Denkmälern und der Poesie ihrer Na-

tur vor weiterer Verunglimpfung zu schützen!«217 Unter zu erhaltenden ›geschichtlich

gewordenen‹ und ›gewachsenen‹ Ausdrucksformen deutschen Volkstums218 verstand

der Bund Heimatschutz sowohl die gebaute und gewachsene Umwelt – Architektur und

Landschaft – als auch soziale Formen wie Bräuche und Sitten. Als »Verunglimpfung«

prangerten die Heimatschützer die ›Verschandelung‹ der Landschaft durch die »zu Ta-

ge getretenen Folgen eines an und für sich berechtigten Industrialismus und des we-

niger notwendigen Mammonismus«219 an, sie taten sich als Gegner von übermäßiger

Reklame hervor und kritisierten den einsetzenden ›Massentourismus‹.

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003 - am 13.02.2026, 21:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

