DRITTER TEIL

GESCHICHTE

Liest man die Geschichte von den normativen Anspriichen des poli-
tischen Ideals her, zeigt sich bei allen Divergenzen eine bemerkens-
werte Ubereinstimmung unter den Autoren. Niemand will dem Be-
stehenden trotz des Abstands zu den Forderung der politischen
Vernunft das Recht entziehen. Dieses gemeinsame Bekenntnis zur
normativen Kraft des Geschichtlichen wird unterschiedlich, ja wider-
spriichlich begriindet. Ergibt sich das Einverstindnis mit der Gegen-
wart in dem einen Fall aus der Kargheit des politischen Ideals, so ist es
im anderen Fall der Blick in eine Zukunft, die als Versprechen oder
Bedrohung wahrgenommen wird.

17.01.2026, 12:5:13. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Kapitel I: Hobbes

1. Civill History und Civill Science

Geschichte ist, so in der Wissenschaftslehre des Leviathan, die Auf-
zeichnung von Tatsachenwissen.! Handelt es sich um »Tatsachen
oder Wirkungen der Natur, die vom menschlichen Willen unabhan-
gig sind«, spricht Hobbes von Natural History. Thr stellt er die Civill
History entgegen. Die Civill History tberliefert Tatsachen, die sich
dem willentlichen Handeln der Individuen im Staat verdanken {Le-
viathan 1X 1) und den Gegenstandsbereich der Staatsphilosophie
umschreiben. Mit politischer Geschichte hat sich Hobbes in frithen
Jahren, vor allem bei der Ubersetzung von Thukydides’ Peleponesi-
schem Krieg, intensiv beschiftigt. Sie sollte thm entscheidende
Auskiinfte tiber das Wesen staatlicher Herrschaft liefern.? Schon zu
Beginn der Ausarbeitung seiner Elementa philosophica zeigt sich,
daf Hobbes” Wissenschaft vom Staat keiner geschichtlichen Erkennt-
nis bedarf (Elements of Law 1, VI, 1). Fiir den Leviathan ist es dann
selbstverstandlich, daf3 die Civill History aus dem Kanon der Wissen-
schaften gestrichen werden mufs (Leviathan 1X 1). Die Civill Science
von der Erzeugung des grofien Leviathan hat ihre eigenen Anfangs-
griinde: sie kann ohne Uberlieferung auskommen. Die wissenschaft-
liche Version von der Staatsgriindung widersteht den Einwéinden der
politischen Empirie. Wie Kant wendet sich Hobbes gegen die Uber-
zeugungen des Gemeinspruchs. »Ein Einwand aus der Erfahrung[...]

! »The Register of Knowledge of Fact is called History [...] Civill History [...] is the
History of the Voluntary Actions of men in Common-wealths« (Leviathan IX 2). — Zu
Hobbes’ Geschichtsbegriff siche, allerdings mit Vorbehalten, Robert P. Kraynak, Histo-
ry and Modernity in the Thought of Thomas Hobbes, Ithaka / London 1990. Kritisch
hierzu Richard A. Talaska, The Unity of Hobbes’s Philosophy: Knowing as Making, in:
Hobbes-Studies 5 (1992) 90-120, bes. 93—104.

2 So heifit es im Vorwort zur Thukydides-Ubersetzung: »For the principal and proper
work of history being to instruct and to inable men, by the knowledge of actions past, to
bear themselves prudently in the present and providently towards the future: there is
not extant any other (merely human) that doth more naturally and fully perform it,
than this of my author« (English Works VIIL S. VIII).

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

17.01.2026, 12:5:13. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nutzen der Staatsphilosophie

ist unbeachtlich. Denn wenn auch an allen Orten der Welt die Men-
schen das Fundament ihrer Hauser auf Sand legen wiirden, so konnte
daraus nicht geschlossen werden, dies miisse so sein. Die Kunst, Staa-
ten zu schaffen und zu erhalten, besteht wie die Arithmetik und die
Geometrie aus sicheren Regeln und nicht wie Tennisspielen aus blo-
Ber Ubung« (Leviathan XX 19). Die strikte methodische Trennung,
die Hobbes zwischen der Civill Science und der Civill History zieht,
schmalert keineswegs sein geschichtliches Interesse.® Dies belegen
der Dialogue between a Philosopher and a Student of the Common
Laws of England (1666) und der Behemoth or the Long Parliament
(1670).* In beiden Werken wird verhandelt, was auch im Mittelpunkt
der Staatsphilosophie steht: die Ursachen fiir den Biirgerkrieg und
die Bedingungen fiir seine dauerhafte Authebung im rechtlichen Zu-
stand. Was die Finheit des praktischen Interesses von historischer
und philosophischer Reflexion angeht, [t sich im Falle des Behe-
moth von einer Geschichtsschreibung im Dienst der politischen
Theorie sprechen.®

2. Nutzen der Staatsphilosophie

Mit der Sorge um Recht und Ordnung in seinem Heimatland be-
griindet Hobbes die Veroffentlichung des De Cive (1642) noch vor
den beiden systematisch grundlegenden Teilen der Elementa phi-
losophica. Ein Jahrzehnt spiter sind es wiederum die disorders of
the present time, die ihn zum Abschluf3 des Leviathan dringen (Con-
clusion 16). Hinter seinem theoretischen Engagement steht die Uber-
zeugung von der Schwiche der Tradition und dem Nutzen der eige-
nen Philosophie. Der Krieg der Schwerter hat im Krieg der Federn
eine seiner wichtigsten Ursachen.® Jeder der Kampfplitze bescheinigt

> So aber Strauss, freilich im Zusammenhang seiner umfinglichen entwicklungs-
geschichtlichen These. »The need for history, which had arisen thanks to an alleged or
real defect in traditional philosophy, is fulfilled by the new political philosophy [...] For
Hobbes, at all events, history finally becomes superfluous« (Leo Strauss, The Political
Philosophy of Hobbes. Its Basis and its Genesis, Oxford 1936, 96, 106).

* Beide Werke werden spit veréffentlicht. Behemoth erscheint in Hobbes” Todesjahr
1679, der Dialogue posthum 1681.

° Cf. Herz, Biirgerkrieg 259.

¢ De Cive, Ep. Ded. 7. »The cause therefore, of civil wars is, that men know the causes
neither of war nor peace« (De Corpore 7, English Works 1, 8).

Biirgerliche Freiheit A 175

17.01.2026, 12:5:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Geschichte: Hobbes

das Unvermégen der »bisherigen Schriften der Moralphilosophen
zur Erkenntnis der Wahrheit« (De Cive, Widmung). Hobbes scientia
civilis will es der Geometrie in ihrer theoretischen GewifSheit und
threm Nutzen fiir das Leben der Menschen gleichtun. Diesen Zusam-
menhang von wissenschaftlichem Anspruch und praktischem Nut-
zen ruft er mit der Definition der Philosophie in Erinnerung: »Unter
Philosophie versteht man das Wissen, das erworben wird, indem man
von der Art der Erzeugung (Generation) eines Dinges auf seine Ei-
genschaften oder von den Eigenschaften auf einen moglichen Weg
seiner Erzeugung schlieflt, um zu ermdoglichen, insofern es Stoff
und menschliche Kraft erlauben, solche Wirkungen zu erzeugen, die
das menschliche Leben erfordert« (Leviathan XLVI1). Hobbes
spricht im Anschlufs von den Errungenschaften der Geometrie. Es
ist offensichtlich, dafi das Prinzipienwissen von der Zeugung des
Staates und seinen Eigenschaften dazu beitrigt, lebensdienliche Lei-
stungen hervorzubringen. Auch der vertraglich begriindete Staat
gehort zu diesen Wirkungen. So betonte Hobbes in seiner Natur-
zustandslehre, daf3 die Existenz der Menschheit als Zivilisations-
und Kulturgemeinschaft im Staat grundgelegt ist. Neben dem ver-
traglichen Ausgang aus dem Naturzustand, dem Common-wealth
of Institution, zihlt auch der Common-wealth of Acquisition zu der
generation, die sich staatsphilosophisch begriinden ldfit. Diese Legi-
timitit nachzuweisen, ist das Hauptanliegen seiner Staatsphiloso-
phie.

3. Die diistere Zukunft der Staaten: final war

Was aber zunichst das ureigene Aufgabengebiet der Staatsphiloso-
phie als Friedenslehre betrifft, schrinkt Hobbes ihre Kompetenz in
De Cive bereits im Ansatz durch eine beildufige Bemerkung ein.
Selbst wenn die Verhdiltnisse der menschlichen Handlungen mit geo-
metrischer Gewifsheit erkannt werden kénnen und mit den Begriffen
von Recht und Unrecht die Leidenschaften der Menschen gefahrlos
wiirden, bleibt die durch die Theorie eréffnete Moglichkeit eines be-
stindigen Friedens prekir.” Hobbes denkt offenbar nicht an die inne-

7 Zur Thematik siche, wenn auch mit Vorbehalten hinsichtlich einiger Schluf8folgerun-
gen, Paclo Pasqualucci, Hobbes and the Myth of Final War, in: Journal of the History of
Ideas 51 (1990) 647657

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

17.01.2026, 12:5:13. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die diistere Zukunft der Staaten: final war

re Verfafitheit der Staaten, die Endlichkeit der einzelnen Leviathane,®
sondern an die Bedrohung der Menschheit durch Ubervélkerung.
Aus Raummangel wire die anwachsende Menschenmasse zum
Kimpfen gezwungen.® Noch deutlicher duflert sich der Leviathan.
Die Aussicht auf einen ewigen Frieden'® wird mit der disteren Vision
eines final war verhindert. »Und ist die ganze Welt von Bewohnern
tberfiillt, so bleibt als letztes Mittel der Krieg, der fir jedermann
Sieg oder Tod bereit hat« {Leviathan XXX 19).1* Die Idee vom final
war, der die Menschheit bedroht, wenn sie die natiirlichen Grenzen
des Wachstums tiberschreitet, kommt einem Eingestindnis der Ohn-
macht der Vernunft gleich. Nachdem die Staatsphilosophie der inne-
ren konfliktbereiten Natur des Menschen durch den Leviathan den
innerstaatlichen Frieden abgetrotzt, muf$ sie an der natirlichen Dy-
namik der birgerlichen Gesellschaft scheitern. Die Hobbessche
Staatsphilosophie vermag — anders als die Kantische — in der konflikt-
trichtigen Naturgeschichte der Staaten keine Beforderung der eige-
nen Zwecke ausmachen. Durch den natiirlichen Verlauf der Dinge,
der die biirgerliche Gesellschaft iiber sich selbst hinaustreibt, wird
das Projekt eines ewigen Friedens ruiniert.

Das Unvermogen der Vernunft, den ewigen Frieden herzustel-
len, zeigt sich bei Hobbes auch von anderer Seite. Ohne die Zuspit-
zung des natiirlichen Antagonismus der Menschen zur Apokalypse
des Endkrieges bleibt das Problem der zwischenstaatlichen Ordnung

8 Cf. Leviathan XXIX 1. »Nichts, was Sterbliche machen, kann unsterblich sein«, heifst
es dort von den Common-wealths.

° »[...] und das Menschengeschlecht wiirde einen bestindigen Frieden geniefen, so daf3
man nie mehr (ausgenommen um den Raum bei der wachsenden Menge der Menschen)
zu kiampfen brauchte« (De Cive, Widmung 6).

19 So Hobbes in der englischen Fassung des De Cive: » And Mankinde should enjoy such
an Tmmortall Peace, that (unlesse it were for habitation, on supposition that the Earth
should grow too narrow for her Inhabitants) there would hardly be left any pretence for
war« (Ep. Ded. 6).

1 Diese Feststellung, die dem sonstigen Vertrauen in die Macht der Staatstheorie wi-
derspricht, beschliet Hobbes’ Rechtfertigung der Kolonisation, die Hegels Idee einer
iiber sich selbst hinaustreibenden biirgerlichen Gesellschaft vorwegnimmt (cf. Rechts-
philosophie §§243-248). »Wichst die Menge armer, aber kriftiger Leute immer noch,
so miissen sie in unterbesiedelte Lander verpflanzt werden. Dort diirfen sie aber nicht
die Menschen, die sie antreffen, ausrotten, sondern sie miissen sie zwingen, enger zu-
sammenzuwohnen und nicht weite Teile des Landes zu durchstreifen, um zu sammeln,
was sie finden, sondern sich jedes Fleckchens mit Geschick und Arbeit anzunehmen,
damit es ihnen in der entsprechenden Jahreszeit ihre Nahrung gibt« (Leviathan XXX
19).

Biirgerliche Freiheit A 177

17.01.2026, 12:5:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Geschichte: Hobbes

offen. Die wenigen Bemerkungen im Leviathan fithren zur These der
Identitit von Natur- und Volkerrecht.”? Dies heifdt, dafl mit den Mit-
teln der scientia civilis in die Verhiltnisse der Leviathane keine Ver-
nunft zu bringen ist. Thr Naturzustand kann nicht durch Prinzipien
rechtlicher Harmonisierung tiberwunden werden. Wie die Individu-
en im Naturzustand miissen die Staaten aus Griinden der Selbst-
behauptung der Strategie aggressiver Pravention folgen; sie finden
dabei die Unterstiitzung des Naturrechts. »Offene Gewalt und Hin-
terlist« werden mangels anderer Sicherheitsgarantien zu naturrecht-
lich legitimen Formen der Selbstbehauptung. Das perpetuall and
restlesse desire of power after power, that ceaseth onely in Death
(Leviathan X1 2) kann nur innerhalb des einzelnen Common-wealth
vertraglich stillgelegt werden. Der Gedanke, die Souverine unterein-
ander nach dem Vorbild der staatlichen Herrschaftsordnung zu be-
frieden, liegt Hobbes fern.®® Damit wird zugleich deutlich, daf die
Idee des biirgerlichen Zustands mit dem souverénen Einzelstaat voll
entfaltet ist. Hobbes” Begriff des Law of Nations ist kaum dazu an-
getan, die Rechtsordnung des einzelnen Gemeinwesens vom Stand-
punkt einer globalen Rechtsordnung zu relativieren. Das Volkerrecht
stellt die durch den Leviathan tiberwundene Entgegensetzung von
Krieg und Frieden, Tod und Leben wieder her. Mehr noch, es hilt sie
mit Blick auf die Menschheit fiir untiberwindbar.

4. Natiirlicher und vertraglicher Ursprung des Staates

Es kennzeichnet die Hobbessche Vertragstheorie, daf$ sie von Anfang
an bemiiht ist, die philosophische generation des Staates im Ein-
verstindnis mit den Herrschaftssanpriichen bestehender Staaten zu
entwickeln. Die vertragsheoretische Antwort auf die quaestio iuris
soll das Recht der Staaten nicht in Frage stellen, sondern bestitigen.
Der Gegensatz von vertraglicher Genese und realer Entstehungs-

2 »Uber die gegenseitigen Pflichten der verschiedenen Souverine, die in dem Gesetz,

das man gewéhnlich Vélkerrecht (Law of Nations) nennt, enthalten sind, brauche ich an
dieser Stelle nichts zu sagen, da Vélkerrecht und Gesetz der Natur (Law of Nature)
dasselbe sind. Und jeder Souverin besitzt das gleiche Recht, seinem Volk Sicherheit zu
verschaffen, das jedem einzelnen Menschen zur Verfiigung steht, um fiir die Sicherheit
seines eigenen Kérpers zu sorgen« (Leviathan XXX 30).

® Hobbes hiitet sich entschieden, so Willms, »auch nur andeutungsweise die Struktur
des Leviathan auf Welt als Ganze zu iibertragen« (Reich des Leviathan 186).

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

17.01.2026, 12:5:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natiirlicher und vertraglicher Ursprung des Staates

geschichte wird nicht als Skandal beschrieben, den die politische Phi-
losophie nach getaner Arbeit wahrnimmt: er steht vielmehr zu Be-
ginn der Problemstellung. Hobbes sucht den Nutzen der Theorie fiir
eine geschichtliche Praxis zu erweisen, die den vertragstheoretischen
Vorgaben in keinem Augenblick gentigt. Die Geschichte der Staaten
folgt nicht dem Schema des Kontraktualismus: sie kennt weder einen
herrschaftsfreien Naturzustand, wie ihn Hobbes zum Nachweis un-
bedingter Staatlichkeit des Menschen entwirft, noch einen Anfang in
der freiwilligen Ubereinkunft aller mit allen. Es ist die Gewalt, gene-
tisch betrachtet die viterliche Gewalt,** die die Realgeschichte der
Staaten in Gang setzt und vorantreibt. Dieser prekire Ursprung
schmalert keineswegs den Gehorsamsanspruch bestehender Staaten.
Er muf vielmehr unter some possible Way of Generation des Com-
mon-wealth gerechnet werden. Hobbes behandelt das Verhiltnis von
Vertragstheorie und existierendem Recht im Zusammenhang einer
Unterscheidung, die zunichst bestens geeignet scheint, den Despotis-
musverdacht gegeniiber seiner Theorie zu erhidrten. Und in der Tat
interpretieren Locke und Rousseau die Unterscheidung zwischen
Common-wealth by Institution und Common-wealth by Acquisition
im Sinne einer solchen Begiinstigung. So verwirft Locke im Second
Treatise den Hobbesschen Versuch, dem Common-wealth by Acqui-
sition in einer erzwungenen Zustimmung Rechtmifigkeit zu verlei-
hen.” Durch solche Vertrige werden Gewaltverhiltnisse nicht zu
Rechtsordnungen.

Vieles spricht daftir, daf8 Hobbes” Unterscheidung mehr ist als
eine inhaltliche Erweiterung der Vertragstheorie, die auf problemati-
sche Weise an die Aristotelische Unterscheidung zwischen politischer
und despotischer Herrschaft erinnert’®. Sie enthilt vielmehr eine
profunde Reflexion auf die Anwendungsbedingungen der Vertrags-

 »Der Beginn aller Herrschaft unter den Menschen lag in den Familien, in denen der

Vater [...] der uneingeschriankte Herr {iber Frau und Kinder war« (Dialogue 159).

15 »Allerdings zwingt der Eroberer sie in der Regel, das Schwert vor die Brust gesetzt,
auf Grund der Gewalt, die er iiber sie hat, sich seinen Bedingungen zu beugen und sich
einer solchen Regierung zu unterwerfen, die er ihnen nach Belieben gibt [...] Es bleibt
nur zu erwigen, ob Versprechen, die gewaltsam und chne Recht erprefst werden, als
Zustimmung angesehen werden kénnen, und wieweit sie bindend sind. Darauf antworte
ich: Sie sind iiberhaupt nicht bindend, weil ich auf alles, was je ein anderer von ihr durch
Gewalt erlangt, das Recht behalte, und jener verpflichtet ist, es mir unverziiglich
zuriickzuerstatten« (Second Treatise §186); zu Rousseau siehe Contrat social 111 356.

6 So Jaume, der darin beildufige Traditionspflege erkennt: »ein altes Problem, fremd
gegeniiber dem Hobbesschen Artifizialismus« (Hobbes 76).

Biirgerliche Freiheit A 179

17.01.2026, 12:5:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Geschichte: Hobbes

theorie. Common-wealth by Institution und Common-wealth by
Acquisition werden im Leviathan als zwei alternative Wege zur
Griindung souveriner Gewalt prisentiert.”” »Der eine besteht in der
natiirlichen Kraft (Naturall Force) [...] Der andere ist gegeben, wenn
Menschen miteinander iibereinkommen, sich willentlich einem
Menschen oder einer Versammlung von Menschen zu unterwerfen,
im Vertrauen darauf, von ihnen gegen alle anderen geschiitzt zu
werden. Der letzte Fall kann politischer Staat, oder Staat durch Ein-
setzung genannt werden, und der erste Staat durch Aneignung«
(Leviathan XVII 15). Hobbes ist offensichtlich bemiiht, die Gleich-
wertigkeit beider Staatsgrindungen herauszustellen. Souverinitits-
rechtlich ist der Common-wealth by Acquisition, unter den er die
viiterliche und despotische Gewalt subsumiert, dem Common-wealth
by Institution véllig gleichberechtigt.” Auch die psychologische Ver-
faftheit der Untertanen ist in beiden dieselbe. Hier wie dort treibt die
Furcht vor dem summum malum zua Vertrag und Unterwerfung.
Hobbes nennt einen einzigen Unterschied: im einen Fall ist es die
Furcht der Einzelnen voreinander, im anderen die Furcht vor dem
Herrscher.?

Obwohl Hobbes dem Staat durch Aneignung ausdriicklich einen
gewaltsamen Ursprung zuschreibt, sieht er dessen Herrschaftsrecht
nicht durch diese Gewalt selbst verbiirgt. Erst die erzwungene Zu-
stimmung der Untertanen im Vertrag verleiht dem Eroberer die

7 Die Gegeniiberstellung von naturwiichsiger und vertraglich begriindeter Herrschaft
findet sich bereits in Hobbes’ fritheren Schriften (Elements of Law 11, 19; XX 1; De Cive
V 12, VIII 1). Der Gedanke der Gleichwertigkeit ist indes weit weniger ausgeprigt. In De
Cive deutet er sich allein bei der Charakterisierung des regnum patrimoniale an: »Da es
durch Gewalt erlangt ist, so ist es zwar in seinem Ursprunge und in der Art seiner
Errichtung von der institutiven Monarchie verschieden, allein es hat, wenn es einmal
besteht, dieselben Eigentiimlichkeiten, und das Herrscherrecht ist in beiden dasselbe«
(IX 10). Wihrend die Elements of Law den Begriff common-wealth noch ausschliefSlich
Staaten mit vertraglichem Ursprung reservieren, verortet De Cive die despotische Herr-
schaft vornehmlich unterhalb der staatlichen Herrschaft, in der Sphire des Oikos. Der
vertraglich gegriindete Staat gilt als genuin politischer Verband, wihrend der vaterli-
chen und despotischen Herrschaft ein natiirlicher Ursprung bescheinigt wird.

8 yKurz, die Rechte und Folgen der elterlichen und despotischen Gewalt sind véllig
dieselben wie die eines Souverins durch Einsetzung« (Leviathan XX 14; f. XXVI 8)

¥ »Und diese Art der Herrschaft oder Souveranitit unterscheidet sich von der Souve-
ranitit durch Finsetzung nur darin, daf} die Menschen, die ihren Souverin wihlen, dies
aus Furcht voreinander tun und nicht aus Furcht vor demjenigen, den sie einsetzen. Hier
unterwerfen sie sich aber vor dem, vor dem sie Angst haben. In beiden Fillen handeln
sie aus Furcht« (Leviathan XX 2).

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

17.01.2026, 12:5:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natiirlicher und vertraglicher Ursprung des Staates

Qualitit eines Souverdns. Mit der vertraglichen Autorisation darf er
all jene Attribute der Souverdnitit fiir sich beanspruchen, die Hobbes
dem Begriff des Common-wealth by Institution zuordnet. Damit ge-
horcht auch die naturwiichsig entstandene Herrschaft der Vertrags-
logik freiwilliger Selbstverpflichtung. Freilich gibt es fiir Hobbes
einen prizisen Grund, Gewaltverhiltnisse als Vertragsverhiltnisse
auszulegen und so dem faktischen Gehorsamsanspruch eine begriin-
dete Gehorsamspflicht beiseite zu stellen. Das fundamentum in re
liegt in der stillschweigenden Zustimmung, die jeder Einzelne durch
die Inanspruchnahme des staatlichen Schutzes zum Ausdruck bringt.
»So vermutet man zum Beispiel von einem Menschen, der nicht auf-
gefordert wurde, ein solches ausdriickliches Versprechen abzulegen —
vielleicht weil seine Macht nicht ins Gewicht fillt —, daf3 er sich der
Regierung unterwirft, wenn er offen unter ihrem Schutz lebt. Lebt er
aber dort geheim, so ist er allem ausgesetzt, was einem Spion oder
Staatsfeind zugefiigt werden kann« (Leviathan, Conclusion 7). Wer
den Schutz akzeptiert, mufl Gehorsam leisten, so lautet die Kurzfor-
mel von der mutuall Relation between Protection and Obedience
(Leviathan, Conclusion 16), die den Zusammenhang zwischen Na-
turrechtsteleologie und Vertragsrecht herausstellt. Dadurch ist der
Herrscher von jeder weiteren — tiber die Schutzgarantie hinaus-
gehenden — Begriindungslast gegeniiber seinen Untertanen befreit.
Die Vorgeschichte seiner Einsetzung wird fiir seinen aktuellen Ge-
horsamsanspruch entbehrlich. Untersagt Kant den Biirgern die
Nachforschung der Geschichtsurkunde (VI 339) des Staates, gilt
Hobbes” Mahnung der Person des Herrschers. Dieser tite mit dem
Hinweis auf seinen Ursprung weder der eigenen und noch der Sache
der Untertanen einen Gefallen. Uber diesen Ursprung hegt Hobbes
offensichtlich keinerlei Ilusionen. »Deshalb stelle ich fest, daf es
einer der wirkungsvollsten Todeskeime fiir den Staat ist, wenn die
Eroberer nicht nur verlangen, daf8 sich ithnen die Menschen nicht
nur hinsichtlich ihrer zukiinftigen Handlungen unterwerfen, son-
dern dafs sie auch alle vergangenen Handlungen der Eroberer bil-
ligen. Dabei gibt es doch kaum einen Staat auf der Welt, dessen An-
finge mit gutem Gewissen zu rechtfertigen sind« (Leviathan,
Conclusion 8).

Biirgerliche Freiheit A 181

17.01.2026, 12:5:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Geschichte: Hobbes
5. Leviathan als Fiirstenfibel

Hobbes’ Staatsphilosophie ist auf niichterne Weise der Gegenwart
der Staaten zugewandt. Dies zeigt sich nicht nur in seinem Be-
miihen, die bestehenden Staaten von der Last ihres geschichtlichen
Anfangs zu befreien, sondern auch in der Bereitschaft, die Frage
nach der Staatsform dem Diktat der bestehenden Verhiltnisse zu
tberlassen. Ist der Staat in der Lage, mit dem Einsatz absoluter
Souverinitit Recht und Ordnung zu sichern, sind alle sonstigen
theoretischen Préaferenzen zu vernachlassigen. »Ich habe bereits
hinreichend bewiesen (Kap. 18), daf3 alle Regierungen, denen die
Menschen zum Gehorsam verpflichtet sind, einfach und absolut
sind [...] Und welche von diesen drei Arten [Monarchie, Aristokra-
tie, Demokratie] die beste ist, darf dort, wo eine von ihnen bereits
errichtet worden ist, nicht mehr diskutiert werden, sondern der au-
genblicklich bestehenden ist immer der Vorzug zu geben, und man
hat sie zu unterstiitzen und fiir die beste zu halten« (Leviathan XLII
80). Es mag an dem bescheidenden Telos der Selbsterhaltung und
Friedenssicherung liegen, daf3 in Hobbes” Staatsphilosophie die Di-
mension des Zukiinftigen so schwach ausgepragt ist.*® Jedenfalls hat
die Zukunft der Staaten nicht annidhernd die Bedeutung, die ihr
durch Kants und Constants republikanische Zuversichten und Ge-
wifheiten zukommt. Und ein nostalgischer Riickblick, wie ihn
Rousseau auf die Vergangenheit wirft, muf unter Hobbesschen Vor-
aussetzungen Uberfliissig, wenn nicht suspekt erscheinen. Sein
Staatsideal bedarf keiner historischen Belege, um die Realisierbar-
keit in der Geschichte nachzuweisen. Die Berufung auf die Antike,
die Rousseau voriibergehend fiir sein Unternehmen biirgen lafit,
mufs hier gegenteilig wirken. Sie fihrt letztlich zur Anarchie. »Und
durch die Lektiire dieser griechischen und rémischen Schriftsteller
wurde es den Menschen von Kindheit an unter dem EinflufS eines
falschen Freiheitsbilds zur Gewohnheit, Aufruhr gutzuheiflen und
die Handlungen ihres Souverins sowie die Kritik der Kritiker zu
kritisieren, was mit soviel Blutvergieflen verbunden ist, daf3 ich
wohl recht habe, wenn ich sage, dafi niemals etwas so teuer erkauft

® Dies gilt allerdings nur fiir die rechtsimmanente Perspektive des Staatsrechts. Zu
Hobbes’ Geschichtstheologie siche die Ausfithrungen bei Ulrich Weif3, Das philosophi-
sche System von Thomas Hobbes, Stuttgart / Bad Cannstatt 1980, 232-256.

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

17.01.2026, 12:5:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leviathan als Fiirstenfibel

wurde wie das Erlernen der griechischen und lateinischen Sprache
von der westlichen Welt« (Leviathan XXI 9).

Hobbes ist offenbar der Meinung, dafl die Beispiele Rom und
Athen auch die zeitgenodssische Praxis des grofiten Teiles der Welt
entscheidend prigen, eine Praxis, der seine Theorie tiber the Consti-
tution, Nature, and Right of Soveraigns vollstindig widerspricht.
Dieser Widerspruch [aft ihn fiir einen Augenblick und entgegen vor-
heriger Selbstgewifsheiten® an dem nachhaltig behaupteten Nutzen
seiner Philosophie zweifeln. Bemerkenswerterweise formuliert er
diese Zweifel unter Anspielung auf Platon. »Ich bin drauf und dran
zu glauben, dafl meine vorliegende Arbeit so nutzlos ist wie die Poli-
teia Platos. Denn auch er ist der Meinung, die Unordnungen des
Staates und die Regierungswechsel durch Birgerkriege konnten so
lange nicht abgeschafft werden, bis die Souverine Philosophen wi-
ren« (Leviathan XXX142). Solche Skepsis gegentiber seinem eigenen
Unternehmen ist allerdings von kurzer Dauer. Schliefilich habe
Hobbes, anders als Platon, seine Lehrsatze der Science of Naturall
Justice systematisch entwickelt, ausreichend bewiesen und in einer
auch den Souveridnen zuginglichen, kurzen und klaren Form verfafst.
Diese miissen sich nicht, wie bei Platon, mit dem Studium der ma-
thematischen Wissenschaften belasten,” um die spekulative Wahr-
heit des Leviathan in praktischen Nutzen zu verwandeln. Deshalb
braucht Hobbes nicht auf die Herrschaft der Philosophen, sondern
lediglich auf den lesenden Souverin zu hoffen. Bei einem solchen
Souverin ist das Schicksal des Common-wealth in guten Hinden.
»Ich schopfe wieder einige Hoffnung, es moge frither oder spiter
meine vorliegende Schrift in die Hinde eines Souverins fallen, der
sie ohne Hilfe eines interessierten oder mifigiinstigen Interpreten

2 »Die Kunst, gut zu bauen, wurde aus Vernunftprinzipien entwickelt, die tiichtige

Menschen erkannten [...] Genauso kénnen lange, nachdem die Menschen begonnen
hatten, unvollkommene, zum Riickfall in Unordnung neigende Staaten zu errichten,
durch eifriges Nachdenken Vernunftprinzipien ausfindig gemacht werden, um ihre Ver-
fassung dauerhaft zu machen — von duflerer Gewalt einmal abgesehen. Prinzipien dieser
Art habe ich in dieser Abhandlung dargelegt. Ob sie nun denen, die die Macht ihrer
Anwendung haben, zu Gesicht kommen oder von ihnen iibergangen werden, beriihrt
mein personliches Interesse heute wenig« (Leviathan XXX 5, Hervorh. KH).

2 Wenn Hobbes Platon an spiterer Stelle als the best of the ancient philosophers lobt,
so vor allem deshalb, weil dieser von seinen Schiilern die Vertrautheit mit Geometrie
gefordert habe (Leviathan XLVI 11).

Biirgerliche Freiheit A 183

17.01.2026, 12:5:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Geschichte: Hobbes

selbst iiberdenken wird — denn sie sind kurz und, wie ich meine, klar
—, und der durch Austibung der vollen Souveranitit, indem er die
offentliche Verbreitung der Lehre schiitzt, diese spekulative Wahr-
heit in praktischen Nutzen verwandelt« (Leviathan XXXI 42).%

% Mit der Vorstellung einer democratization of philosophy (Kraynak, History 30) hat
eine solche Hoffnung wenig gemein. Wenn es bei Hobbes eine science of enlightenment
(31, 1391f.) geben sollte, will er diese Aufklarung nur von oben betrieben wissen. Sicher
triagt Hobbes den Universititen, die bei ihm entscheidend fiir den Biirgerkrieg verant-
wortlich sind, nach notwendiger Reform, die Sorge fiir die Erhaltung des Friedens auf
(cf. Behemoth 252). Es ist allerdings selbstverstindlich, daf diese nicht in kritischer
Distanz zum Souverdn agieren, sondern als dessen Sprachrohr. So wenig Hobbes das
Volk staatsrechtlich zum Sprechen kommen lassen will, so wenig ist er bereit, ihm iiber
die Universititen eine Offentlichkeit in Konkurrenz zum Souverdn zu verschaffen. —
Kraynak sieht in der democratization of philosophy den Versuch, das Diktat blofer
Meinung zu beenden (History 31). Die Philosophie werde dabei von der Angelegenheit
der Elite zu einer Sache des Volkes. Fiir diesen resignativ festgestellten Wandel bleibt
der Interpret allerdings einen {iberzeugenden Beweis aus den Texten schuldig.

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

17.01.2026, 12:5:13. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-174
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Civill History und Civill Science
	2.  Nutzen der Staatsphilosophie
	3.  Die düstere Zukunft der Staaten: final war
	4.  Natürlicher und vertraglicher Ursprung des Staates
	5.  Leviathan als Fürstenfiebel

