Freiheit versus Determinismus

Gottfried SeebaB

Freiheit gilt zumeist als hohes Gut, das alle gewinnen und behalten wollen.
Von jeher wird es daher auch gerne besetzt und fiir eigene Zwecke reklamiert.
Missbrauch bis zur Rabulistik ist weit verbreitet, nicht nur in der Politik. Fal-
sche Pauschalgegensitze und Alternativen werden aufgemacht, so zwischen
Freiheit und Gleichheit, Sozialitit, Moral, Recht oder Sicherheit. Umgekehrt
wird als »wahre Freiheit« gepriesen, was sie in Wahrheit gefidhrdet oder ganz
aufhebrt, selbst radikales Machtstreben (Nietzsche), Kadavergehorsam (Igna-
tius v. Loyola) und sogar »recht verstandene« Notwendigkeit (Hegel, Engels).
Kritiker sind dieser Variante einer sprachlichen »Verhexung unseres Verstan-
des« (Wittgenstein) seit der Antike entgegengetreten, leider ohne besonderen
Erfolg. Umso wichtiger ist es deshalb, hier wie iiberall, sich vor jeder Sachdis-
kussion vorurteilsfrei iiber die Grundbedeutung der zentralen Termini zu ver-
stindigen.

Sinnvoller Ansatzpunkt ist hier der analytisch-kritische Blick auf die All-
tagssprache, vielfach erprobt in der Philosophie seit (spitestens) Aristoteles.
Dabei zeigt sich, dass der Freiheitsbegriff iiber menschliches Handeln hin-
ausreicht (»freie Natur, »Freilauf«, »freier Fall« oder »Freiheitsgrad« in der
Physik) und dass »frei« etwa so viel bedeutet wie »ungehindert« (klar erkannt
u.a. von Hobbes und Schopenhauer, interessiert abgestritten u.a. von Oko-
nomen wie F. v. Hayek). Der Gattungsbegriff der Hindernisfreiheit umfasst
zahlreiche Unterarten. Dazu gehoren die Begriffe der Handlungsfreiheit und
Zwangfreiheit, duflere genauso wie innere, und iber diese fast alle sozialen,
politischen und ékonomischen, aber auch psychologischen Freiheiten. Und
dazu gehort auch die Willensfreiheit, sofern diese sinngemifd auf ungehinderte
Willensbildung bezogen wird, ihrerseits mit diversen Unterarten. Sie alle
eint ein weiter Begriff der Hinderung, der zu spezifizieren ist anhand der
Leitfragen, (a) wer oder was gehindert wird, (b) woran und (c) wodurch. Ein
Fluss »fliefdt frei«, wenn er in seinem natiirlichen Lauf nicht durch Stauwehre

14,02.2028, 11:55:52.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

und Dimme gehindert wird, ein eingesperrter, gefesselter oder gelihmter
Mensch ist »unfrei«, weil er durch unnatiirliche duflere oder innere Umstin-
de daran gehindert wird, sich zu bewegen, wie er will, ebenso wie jemand,
der ein Lebensziel nicht oder nur partiell erreichen kann, weil ihn fehlende
Geldmittel oder mangelndes Wissen hindern. Die partielle Unerreichbarkeit
von etwas Wichtigem muss kein grofies Hindernis sein, die vollstindige von
Irrelevantem gar keins. Freiheit ist graduierbar, je nach Umfang und Gewicht der
Hindernisse. Zugrunde liegt jeweils der Gedanke, dass etwas bzw. jemand
gehindert wird, so zu existieren, zu leben oder sich zu entfalten, wie es seiner
»Natur« oder seinem »Wesen« entspricht. Wie frei eine Person jeweils ist, sei
es ein Individuum oder auch ein Kollektiv, bemisst sich deshalb nach zwei
zentralen Kriterien: (1) den fiir sie relevanten Standards der Natiirlichkeit oder
Wesentlichkeit und (2) dem Spielraum der Maglichkeiten, die fiir sie offen oder
verschlossen sind.

Damit wird klar, warum einige Grenzziehungen falsch sind. So erweist
sich die oft als defizitir hingestellte »negative Freiheit von« relevanten Hin-
dernissen z.B. nur als die begriffliche Kehrseite der kontrastierten »positiven
Freiheit zu« ebenden Moglichkeiten, die hier als ungehindert zuginglich gelten.
Sozialitit, Moral und Recht wiederum sind nur dann freiheitsbeschrinkend,
wenn sie wesentliche Lebensoptionen treffen, keine Adiaphora, und sie
beschrinken auch nicht nur, sondern erschlieen zugleich diverse Moglich-
keiten. Staatlicher Schutz vor Verseuchung, Gewalt oder Willkiir vergrofiert
unsere personliche Freiheit ebenso wie ein totalitires Sicherheitsregime sie
reduziert. Und »Gleichheit« ist allemal kein echter Konkurrenzwert zur Frei-
heit, sondern betrifft die Metafrage, wer alles iberhaupt und wie weit in den
Genuss dieses hohen Gutes und anderer Giiter kommen soll. Nicht Freiheit
und Gleichheit selbst oder Freiheit und Sicherheit kénnen sich gegenseitig
einschrianken, wohl aber die Freiheit einer Person die einer anderen sowie
verschiedene Freiheitsarten untereinander, falls sie sich auf dieselben Mog-
lichkeitsspielriume beziehen. Man muss nur alle méglichen Triger und alle
Formen moglicher Hindernisfreiheit konzeptionell einbeziehen.

Wichtig ist dies auch beim Kontrastbegriff des Determinismus. Dieser
besagt, dass das gesamte Weltgeschehen fixiert, alternativlos und damit im
Sinne des Gattungsbegriffs (Aristoteles) »notwendig« ist. Unterarten ergeben
sich daraus, welche Alternativen aus welchen Griinden verschlossen sind. Eine
traditionelle Begriindung ist theologisch und stellt auf die uneingeschrink-
te gottliche Allwissenheit und Allmacht ab, die beide den Determinismus
implizieren, strenggenommen bereits allein, oft aber auch (wie in der Stoa)

14.02.2026, 11:55:52.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottfried SeebaB: Freiheit versus Determinismus

kombiniert mit dem Konzept einer kausal bzw. naturgesetzlich geordneten
Welt mit fixierten Anfangsbedingungen und durchweg nichtprobabilistischen
Abliufen, ein Konzept, das meist natiirlich rein weltlich vertreten wird. In Be-
tracht kommt auch das alte (Parmenideische) Konzept des dreidimensionalen
oder (nach Einstein-Minkowski) vierdimensionalen »Blockuniversumss, in
dem alles mosaikartig festliegt, simultan oder auch zeitlos. Weitere Begriin-
dungen sind denkbar. Der Universalititsanspruch des Determinismus ist in
jedem Fall schwer zu begriinden und macht seine Verneinung relativ leicht.
Diese bedeutet ja nicht, wie oft interessiert unterstellt wird, dass (absurder-
weise) alles indeterminiert ist, sondern nur etwas, genauer mindestens eines,
und setzt Indeterminiertheit auch nicht etwa kurzschlitssig mit »blinder Zu-
falligkeit« gleich, gibt es doch héochst verschiedene, mehr oder weniger extreme
und weitreichende Griinde, etwas fiir alternativlos fixiert und determiniert zu
halten oder nicht.

Dass der (wie immer begriindete) Determinismus freiheitsgefihrdend ist,
liegt auf der Hand und ist von reflektierten Philosophen und Theologen seit
langem gesehen worden. Mitbetroffen ist nicht nur die freiheitsabhingige mo-
ralische oder rechtliche Zurechenbarkeit, sondern die Sinnhaftigkeit unseres ge-
samten Uberlegens und willentlichen Handelns. Praktische Uberlegungen stellen
wir normalerweise ja mit der Maf3gabe an, dass es (1) einen gewissen, wenn-
gleich begrenzten, Spielraum wihlbarer Alternativen gibt und dass (2) das Re-
sultat nicht von vornherein feststeht, sondern bis zur Wahl und endgiiltigen,
handlungsleitenden Willensbildung ebenfalls unfixiert ist. Lisst sich all dies
aber aufrechterhalten, wenn wir gleichzeitig der Uberzeugung sind, dass bei-
de Primissen objektiv unerfiillt sind, mag es uns subjektiv, da wir meist weder
die konkrete Form noch den Inhalt der Determinierung kennen, auch so schei-
nen, als agierten wir bis zum Schluss eigenstindig in einem objektiv offenen Feld
und vollzégen nicht nur mit jedem Uberlegungsschritt lediglich das, was be-
reits (antezedent, simultan, zeitlos oder wie immer) fixiert ist, ohne Alternati-
ve? Dauerhaft zumindest diirfte sich eine solche Bewusstseinsspaltung kaum
durchhalten lassen, sondern verlangt nach Auflgsung.

Einversuchter Ausweg ist deterministische Inkonsequenz. So wird nicht sel-
ten (mit der jingeren Stoa, zumal Epiktet und Seneca) der gesamte menta-
le Bereich einschlieflich unserer Uberlegung und Willensbildung kurzerhand
ausgenommen, sodass wir frei bleiben, uns innerlich so oder anders zu dem
stellen, was duferlich unabinderlich ist, also z.B. Unfille und Tod mit (»stoi-
scher«) Ruhe anzunehmen oder uns erfolglos zu striuben. Oder der Determi-
nismus wird zwar theoretisch vertreten, lebenspraktisch aber verdringt, erleich-

14,02.2028, 11:55:52.

83


https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

tert durch unsere Unkenntnis der je konkreten Beeinflussung und des Resul-
tats oder sogar durch die (naiv unbedacht als freiheitsrelevant eingestufte) blo-
Be Linge oder Komplexititvollzogener determinierter (Quasi-)Uberlegungen,
zum Teil aber auch durch Argumente, nach denen ein subjektiv-epistemisches
Freiheitsbewusstsein dieser Art nicht nur praktisch hinreichend, sondern so-
gar unvermeidlich fiir uns sein soll (Planck, MacKay u.a.). Beides ist mehr als
zweifelhaft und ohnehin ungeeignet, den Verdacht selbstmanipulativer »Vo-
gel-Strauf3-Politik« auszurdumen.

Substanziellere Losungsansitze sind auf den Freiheitsbegriff fokussiert,
wobei einmal mehr die Gefahr interessierter Wortverdrehung besteht. Wer
ihr begegnen will, muss zeigen, dass die beiden zentralen Kriterien erfiillbar
sind. Das hat den Scharfsinn von Deterministen herausgefordert, allen vor-
an Theologen. Kritisch ist zunichst der offene Maglichkeitsspielraum, den der
Determinismus ja, wie es scheint, prinzipiell ausschlief3t. Der bedeutendste
Versuch, dies als blofien Schein zuriickzuweisen, ist die konditionale Analyse
des praktischen Kénnens, die Augustin entwickelt hat, gefolgt von zahllosen
anderen Theologen und Philosophen (Anselm v. Canterbury, Leibniz, Scho-
penhauer, G.E. Moore u.v.a.). und die bis heute mit zum Teil beachtlichem
argumentativen Einsatz gegen alle Kritik verteidigt wird. Der klassische mo-
dale Begriff der Handlungsfreiheit, nach dem eine freie Person handeln kann,
wie sie will, ihr dies also maglich ist, soll hier auf die nichtmodale hypotheti-
sche Doppelaussage zuriickgefithrt werden, dass sie einschligig handeln wird,
wenn sie es will, und nicht handeln, wenn sie es nicht will. Setzt man zugleich
geeignete Restbedingungen voraus, kann man beide Konditionale determinis-
tisch deuten und analog auch die vorausgehenden Willensbildungsprozesse.
Insofern scheint der Konflikt konzeptuell aufgelést.

Dennoch scheitert die Analyse aus zwei gewichtigen Griinden. Erstens ver-
schiebt sie das Problem des offenen Moglichkeitsspielraums zunichst nur vom
Handeln auf das bedingende Wollen. Schon Augustin hat dies erkannt und ver-
sucht zu zeigen, dass bei Anwendung seiner Konditionalanalyse auf das Wol-
len selbst sich dieses per se als frei erweist. Das ist formal kurzschliissig und
genauso wenig wie entsprechende spitere Versuche geeignet, die Freiheits-
frage beim Willen ganz zu verabschieden. SchlieRlich gibt es genug Belege fiir
Willensbildungsprozesse, die offenkundig nicht ungehindert verlaufen bzw.
ginzlich alternativlos. Die Frage der Willensfreiheit bleibt also bestehen und
lasst sich konditionalanalytisch prinzipiell nicht beantworten. Zweitens aber
und vor allem lisst diese Analyse die Frage unbeantwortet, warum bzw. in wel-
chem Sinne die Konditionalsitze iiberhaupt zwei alternative Geschehensab-

14.02.2026, 11:55:52.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottfried SeebaB: Freiheit versus Determinismus

ldufe ansprechen, die beide zugleich als objektiv offen gelten kénnen. In einer
deterministischen Welt kann eine Person nur jeweils eine der beiden Optio-
nen wollen und tun, und welche, liegt fest. In diesem Sinne von »mdoglich« al-
so ist das Moglichkeitskriterium unerfilllbar. Wenn die Analyse es als erfiillt
unterstellt, so kann sie dies nur, wenn sie den modalen Sinn idndert. Entwe-
der geht es doch wieder um einen subjektiven, rein epistemischen Sinn. Oder
es geht um einen Sinn, der zwar objektiv ist, aber nicht das konkrete Geschehen
betrifft, sondern nur dessen generelle Rahmenbedingungen. Dann kann man
auch mit deterministischen Primissen z.B. noch von der gleichzeitigen kausa-
len, naturgesetzlichen oder logischen Moglichkeit jener Alternativen sprechen, die
faktisch nicht realisiert und mit den realisierten konkret unvereinbar sind. In
einer anderen Welt, in der dieselbe Logik gilt oder dieselben Naturgesetze und
gleichen konditionalen Restbedingungen, kénnten wir vielleicht auch das Ge-
genteil dessen wollen und tun, worauf wir faktisch fixiert sind. Aber dass wir
allein deshalb (nach z.B. Duns Scotus und Leibniz) willens- oder handlungsfrei
sein sollten, erscheint grotesk. Dieser Preis fiir die Rettung des Moglichkeits-
kriteriums ist zu hoch. Deterministisch ist es offenbar nicht zu retten.

Konnte man es vielleicht aufgeben und sich nur an das Wesentlichkeitskrite-
rium halten? Denkbar ist das, zumindest fir die Handlungsfreiheit. Auch eine
eingesperrte Person, die (frei nach einem Beispiel von Locke) in ein ihr itberaus
wichtiges Buch vertieft ist und nicht bemerkt, dass sie den Leseraum gar nicht
verlassen kann, bleibt dort ja anscheinend freiwillig. Zudem haben Theologen
(Origenes, Molina) schon linger, aber auch Philosophen neuerlich (H. Frank-
furtu.a.)argumentiert, bei Handlungen, die aus offenbar eigenem freiem Wil-
len erfolgen, konne die objektive Méglichkeit, anders zu handeln, zumeist so-
gar gegeben sein und nur im Fall einer radikalen Willensinderung durch ei-
ne iibermichtige Kontrollinstanz (Gott, totalitirer Staat, Supercomputer 0.4.)
reaktiv annulliert werden. Auch dieser ingenitse Rettungsversuch allerdings
scheitert. Einerseits geht er zu weit, da wir (mit Locke) eigentlich nur sagen
konnen, dass hier willentlich gehandelt wird, nicht handlungsfrei, wegen des ste-
tigen oder konditionierten Fehlens von Alternativen. Andererseits greift er zu
kurz, weil er bloff insinuiert, nicht aber demonstriert, dass und in welchem
Sinne die Personen auch willensfrei handeln, d.h. nicht wesentlich in ihrer rele-
vanten Willensbildung gehindert sind oder waren.

Letzteres miisste man wenigstens sicherstellen, um den Verlust realer
Alternativen zu kompensieren. Wie? Diverse Philosophen (zumal Kant und
Schopenhauer) haben erklirt, in dem, was eine Person unter den sie jeweils
determinierenden dufieren wie inneren Umstidnden letztlich will, zeige sich ihr

14,02.2028, 11:55:52.

85


https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Charakter bzw. Wesen empirisch, woraus man kriteriell ableiten konnte, die-
ses Wollen sei trotz seiner Alternativlosigkeit fiir sie swesentlich«, also »frei«.
Doch diese Patentldsung, die jede definitive Willensbildung ex post als frei
per se hinstellt, ist deshalb bereits suspekt und zudem konzeptuell fatal, weil
diese Nivellierung des Wollens auch dessen Unterteilung in »wesentliches«
und »unwesentliches« und damit das einzig verbliebene Freiheitskriterium
selbst aufthebt. Wer es behalten will, muss kliren, dass, wann und warum auch
ein alternativlos fixiertes Wollen im relevanten Sinne als »wesentlich« gelten
kann oder nicht und wer eventuell dariiber befindet. Theoretisch kénnte man
hier auch an definitorische Setzungen von auflen denken, z.B. durch eine
gottliche oder menschliche Autoritit, unabhingig vom Wollen und Wissen
der betroffenen Personen selbst. Normalerweise aber sind sie es, von deren
faktischer (fritherer, prisenter oder kiinftiger) oder zumindest potentieller
(kontrafaktischer oder rein hypothetischer) freier Entscheidung fir oder gegen
eine Willenshaltung, die offenbar (momentan oder auch permanent) unab-
anderlich fir sie ist, es abhingt, ob sie das Wesentlichkeitskriterium erfiillt.
Auch gute, nicht manipulative Eltern oder Erzieher, die autoritativ fiir ein
Kind entscheiden, tun dies ja nur solange bzw. soweit, als es selbst dazu
nicht fihig ist und auch dann nur im Vorgriff auf seine potentiell kiinftige
Willenseinstimmung. Bei Erwachsenen sind Bindungen dieser Art immer im
Spiel und bei genauer Priifung fast tiberall aufzuweisen, abgesehen von einer
kleinen Gruppe basaler Sprach- und Rationalititsstrukturen, die unhinter-
gehbar und konstitutiv fir Personalitit selbst zu sein scheinen, als solche aber
ebenfalls noch der Reflexion und sekundiren (stoischen) Willenseinstimmung
zuginglich sind. Und damit wird endgiiltig klar, dass auch auf der Stufe der
Willensfreiheit das Kriterium der offenen Moglichkeitsspielriume nicht fallen
gelassen werden kann.

Demnach erweisen sich alle Versuche zu zeigen, dass der Freiheitsbegriff
auch auf ein (konsequent, objektiv) deterministisches Universum passt, als
gescheitert bzw. als semantische Umdeutung, bedingt durch das Interesse, die
wertbesetzte »Freiheit« verbal zu retten, und starke deterministische Vor-
urteile. Diese beruhen zunichst auf naiven kausalen Alltagsiiberzeugungen
(»von nichts kommt nichts«), werden philosophisch aber vielfach itberhoht
zum »Kausalprinzip« bzw. generalisierten »Satz vom Grund« mit ontologischem
Absolutheitsanspruch, nicht nur (wie bei Hume) als rein methodische, empi-
risch offene Leitidee. Beide sind metaphysisch, suspekt und natiirlich auch
keine Bedingungen jeder méglichen Erfahrung (wie bei Kant). In Wahrheit
beruht der Determinismus von jeher auf Glauben, nicht nur in Theologie

14.02.2026, 11:55:52.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottfried SeebaB: Freiheit versus Determinismus

und Philosophie, sondern auch in der klassischen Partikelphysik Newtons
(humorvoll ironisiert von Einstein) vor Anerkennung irreduzibel probabi-
listischer Theorien, zumal der Quantenmechanik. Heute jedenfalls hindert
uns nichts mehr, die indeterministischen Implikationen des Freiheitsbegriffs
anzuerkennen (wie zuletzt ja selbst Kant und Schopenhauer, wenngleich
nur metaphysisch, oder das Strafrecht mit der These von der Willensfreiheit
als »staatsnotwendiger Fiktion«). Wie er zu explizieren ist und menschliches
Wollen und Handeln danach auch faktisch als frei oder unfrei erweist, sind
Anschlussfragen, die in der Praxis (Recht, Moral, Alltag) nicht unbedingt an-
gegangen, in ihrer fundamentalen Bedeutung auch fiir diese aber immer mit
reflektiert und respektiert werden sollten.

Literatur

In der nachfolgenden Literaturliste werden Referenzen mit »*« gekennzeich-
net, in denen Quellennachweise und detaillierte Erdrterungen bzw. Begriin-
dungen fiir den vorstehenden Beitrag zu finden sind. Mit »**« ausgezeichnete
Referenzen, sind als Leseempfehlungen zu verstehen.

**Honderich, Ted: Wie frei sind wir? Das Determinismus-Problem, Stuttgart
1995.

**Pothast, Ulrich: Die Unzuldnglichkeit der Freiheitsbeweise, Frankfurt 1987.

**Pothast, Ulrich (Hg.): Seminar: Freies Handeln und Determinismus, Frank-
furt 1988.

*Seebaf, Gottfried: »Freedom without Choice?«, in: Michael Kithler/Nadja Je-
linek (Hg.), Autonomy and the Self, Berlin/Heidelberg/New York 2013,
S.3-22.

*Seebaf, Gottfried: Handlung und Freiheit, Titbingen 2006.

*Seebafd, Gottfried: Wille/Willensfreiheit, I. Philosophisch, in: Gerhard Miiller
(Hg.), Wiedergeburt — Zypern (= Theologische Realenzyklopidie, Band 36),
Berlin/New York 2003, S. 55-73.

*Seebaf, Gottfried: Willensfreiheit und Determinismus, Band I: Die Bedeu-
tung des Willensfreiheitsproblems, Berlin 2007.

*Seebaf}, Gottfried: Wollen, Frankfurt 1993.

14,02.2028, 11:55:52.

87


https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14,02.2028, 11:55:52.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

