
Freiheit versus Determinismus

Gottfried Seebaß

Freiheit gilt zumeist als hohes Gut, das alle gewinnen und behalten wollen.

Von jeher wird es daher auch gerne besetzt und für eigene Zwecke reklamiert.

Missbrauch bis zur Rabulistik ist weit verbreitet, nicht nur in der Politik. Fal-

sche Pauschalgegensätze und Alternativen werden aufgemacht, so zwischen

Freiheit und Gleichheit, Sozialität, Moral, Recht oder Sicherheit. Umgekehrt

wird als »wahre Freiheit« gepriesen, was sie in Wahrheit gefährdet oder ganz

aufhebt, selbst radikales Machtstreben (Nietzsche), Kadavergehorsam (Igna-

tius v. Loyola) und sogar »recht verstandene« Notwendigkeit (Hegel, Engels).

Kritiker sind dieser Variante einer sprachlichen »Verhexung unseres Verstan-

des« (Wittgenstein) seit der Antike entgegengetreten, leider ohne besonderen

Erfolg. Umso wichtiger ist es deshalb, hier wie überall, sich vor jeder Sachdis-

kussion vorurteilsfrei über die Grundbedeutung der zentralen Termini zu ver-

ständigen.

Sinnvoller Ansatzpunkt ist hier der analytisch-kritische Blick auf die All-

tagssprache, vielfach erprobt in der Philosophie seit (spätestens) Aristoteles.

Dabei zeigt sich, dass der Freiheitsbegriff über menschliches Handeln hin-

ausreicht (»freie Natur«, »Freilauf«, »freier Fall« oder »Freiheitsgrad« in der

Physik) und dass »frei« etwa so viel bedeutet wie »ungehindert« (klar erkannt

u.a. von Hobbes und Schopenhauer, interessiert abgestritten u.a. von Öko-

nomen wie F. v. Hayek). Der Gattungsbegriff der Hindernisfreiheit umfasst

zahlreiche Unterarten. Dazu gehören die Begriffe der Handlungsfreiheit und

Zwangfreiheit, äußere genauso wie innere, und über diese fast alle sozialen,

politischen und ökonomischen, aber auch psychologischen Freiheiten. Und

dazu gehört auch dieWillensfreiheit, sofern diese sinngemäß auf ungehinderte

Willensbildung bezogen wird, ihrerseits mit diversen Unterarten. Sie alle

eint ein weiter Begriff der Hinderung, der zu spezifizieren ist anhand der

Leitfragen, (a) wer oder was gehindert wird, (b) woran und (c) wodurch. Ein

Fluss »fließt frei«, wenn er in seinem natürlichen Lauf nicht durch Stauwehre

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006 - am 14.02.2026, 11:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

und Dämme gehindert wird, ein eingesperrter, gefesselter oder gelähmter

Mensch ist »unfrei«, weil er durch unnatürliche äußere oder innere Umstän-

de daran gehindert wird, sich zu bewegen, wie er will, ebenso wie jemand,

der ein Lebensziel nicht oder nur partiell erreichen kann, weil ihn fehlende

Geldmittel oder mangelndes Wissen hindern. Die partielle Unerreichbarkeit

von etwas Wichtigem muss kein großes Hindernis sein, die vollständige von

Irrelevantem gar keins. Freiheit ist graduierbar, je nach Umfang und Gewicht der

Hindernisse. Zugrunde liegt jeweils der Gedanke, dass etwas bzw. jemand

gehindert wird, so zu existieren, zu leben oder sich zu entfalten, wie es seiner

»Natur« oder seinem »Wesen« entspricht. Wie frei eine Person jeweils ist, sei

es ein Individuum oder auch ein Kollektiv, bemisst sich deshalb nach zwei

zentralen Kriterien: (1) den für sie relevanten Standards der Natürlichkeit oder

Wesentlichkeit und (2) dem Spielraum der Möglichkeiten, die für sie offen oder

verschlossen sind.

Damit wird klar, warum einige Grenzziehungen falsch sind. So erweist

sich die oft als defizitär hingestellte »negative Freiheit von« relevanten Hin-

dernissen z.B. nur als die begriffliche Kehrseite der kontrastierten »positiven

Freiheit zu«ebendenMöglichkeiten,die hier als ungehindert zugänglich gelten.

Sozialität, Moral und Recht wiederum sind nur dann freiheitsbeschränkend,

wenn sie wesentliche Lebensoptionen treffen, keine Adiaphora, und sie

beschränken auch nicht nur, sondern erschließen zugleich diverse Möglich-

keiten. Staatlicher Schutz vor Verseuchung, Gewalt oder Willkür vergrößert

unsere persönliche Freiheit ebenso wie ein totalitäres Sicherheitsregime sie

reduziert. Und »Gleichheit« ist allemal kein echter Konkurrenzwert zur Frei-

heit, sondern betrifft die Metafrage, wer alles überhaupt und wie weit in den

Genuss dieses hohen Gutes und anderer Güter kommen soll. Nicht Freiheit

und Gleichheit selbst oder Freiheit und Sicherheit können sich gegenseitig

einschränken, wohl aber die Freiheit einer Person die einer anderen sowie

verschiedene Freiheitsarten untereinander, falls sie sich auf dieselben Mög-

lichkeitsspielräume beziehen. Man muss nur alle möglichen Träger und alle

Formenmöglicher Hindernisfreiheit konzeptionell einbeziehen.

Wichtig ist dies auch beim Kontrastbegriff des Determinismus. Dieser

besagt, dass das gesamte Weltgeschehen fixiert, alternativlos und damit im

Sinne des Gattungsbegriffs (Aristoteles) »notwendig« ist. Unterarten ergeben

sich daraus, welche Alternativen aus welchen Gründen verschlossen sind. Eine

traditionelle Begründung ist theologisch und stellt auf die uneingeschränk-

te göttliche Allwissenheit und Allmacht ab, die beide den Determinismus

implizieren, strenggenommen bereits allein, oft aber auch (wie in der Stoa)

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006 - am 14.02.2026, 11:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottfried Seebaß: Freiheit versus Determinismus 83

kombiniert mit dem Konzept einer kausal bzw. naturgesetzlich geordneten

Weltmit fixierten Anfangsbedingungen und durchweg nichtprobabilistischen

Abläufen, ein Konzept, dasmeist natürlich rein weltlich vertreten wird. In Be-

tracht kommt auch das alte (Parmenideische) Konzept des dreidimensionalen

oder (nach Einstein-Minkowski) vierdimensionalen »Blockuniversums«, in

dem alles mosaikartig festliegt, simultan oder auch zeitlos. Weitere Begrün-

dungen sind denkbar. Der Universalitätsanspruch des Determinismus ist in

jedem Fall schwer zu begründen und macht seine Verneinung relativ leicht.

Diese bedeutet ja nicht, wie oft interessiert unterstellt wird, dass (absurder-

weise) alles indeterminiert ist, sondern nur etwas, genauer mindestens eines,

und setzt Indeterminiertheit auch nicht etwa kurzschlüssig mit »blinder Zu-

fälligkeit« gleich, gibt es doch höchst verschiedene, mehr oder weniger extreme

und weitreichende Gründe, etwas für alternativlos fixiert und determiniert zu

halten oder nicht.

Dass der (wie immer begründete) Determinismus freiheitsgefährdend ist,

liegt auf der Hand und ist von reflektierten Philosophen und Theologen seit

langemgesehenworden.Mitbetroffen istnichtnurdie freiheitsabhängigemo-

ralischeoder rechtlicheZurechenbarkeit, sonderndieSinnhaftigkeit unseresge-

samten Überlegens und willentlichenHandelns. Praktische Überlegungen stellen

wir normalerweise ja mit der Maßgabe an, dass es (1) einen gewissen, wenn-

gleich begrenzten, Spielraum wählbarer Alternativen gibt und dass (2) das Re-

sultat nicht von vornherein feststeht, sondern bis zur Wahl und endgültigen,

handlungsleitenden Willensbildung ebenfalls unfixiert ist. Lässt sich all dies

aber aufrechterhalten, wenn wir gleichzeitig der Überzeugung sind, dass bei-

de Prämissen objektiv unerfüllt sind, mag es uns subjektiv, da wir meist weder

die konkrete Formnochden Inhalt derDeterminierung kennen, auch so schei-

nen, als agiertenwir bis zumSchluss eigenständig in einemobjektiv offenen Feld

und vollzögen nicht nur mit jedem Überlegungsschritt lediglich das, was be-

reits (antezedent, simultan, zeitlos oder wie immer) fixiert ist, ohne Alternati-

ve? Dauerhaft zumindest dürfte sich eine solche Bewusstseinsspaltung kaum

durchhalten lassen, sondern verlangt nach Auflösung.

Ein versuchterAusweg ist deterministische Inkonsequenz.Sowirdnicht sel-

ten (mit der jüngeren Stoa, zumal Epiktet und Seneca) der gesamte menta-

le Bereich einschließlich unserer Überlegung und Willensbildung kurzerhand

ausgenommen, sodass wir frei bleiben, uns innerlich so oder anders zu dem

stellen, was äußerlich unabänderlich ist, also z.B. Unfälle und Tod mit (»stoi-

scher«) Ruhe anzunehmen oder uns erfolglos zu sträuben. Oder der Determi-

nismus wird zwar theoretisch vertreten, lebenspraktisch aber verdrängt, erleich-

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006 - am 14.02.2026, 11:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

tert durch unsere Unkenntnis der je konkreten Beeinflussung und des Resul-

tats oder sogardurchdie (naiv unbedacht als freiheitsrelevant eingestufte) blo-

ßeLängeoderKomplexität vollzogenerdeterminierter (Quasi-)Überlegungen,

zumTeil aber auch durch Argumente, nach denen ein subjektiv-epistemisches

Freiheitsbewusstsein dieser Art nicht nur praktisch hinreichend, sondern so-

gar unvermeidlich für uns sein soll (Planck, MacKay u.a.). Beides ist mehr als

zweifelhaft und ohnehin ungeeignet, den Verdacht selbstmanipulativer »Vo-

gel-Strauß-Politik« auszuräumen.

Substanziellere Lösungsansätze sind auf den Freiheitsbegriff fokussiert,

wobei einmal mehr die Gefahr interessierter Wortverdrehung besteht. Wer

ihr begegnen will, muss zeigen, dass die beiden zentralen Kriterien erfüllbar

sind. Das hat den Scharfsinn von Deterministen herausgefordert, allen vor-

an Theologen. Kritisch ist zunächst der offene Möglichkeitsspielraum, den der

Determinismus ja, wie es scheint, prinzipiell ausschließt. Der bedeutendste

Versuch, dies als bloßen Schein zurückzuweisen, ist die konditionale Analyse

des praktischen Könnens, die Augustin entwickelt hat, gefolgt von zahllosen

anderen Theologen und Philosophen (Anselm v. Canterbury, Leibniz, Scho-

penhauer, G.E. Moore u.v.a.). und die bis heute mit zum Teil beachtlichem

argumentativen Einsatz gegen alle Kritik verteidigt wird. Der klassische mo-

dale Begriff der Handlungsfreiheit, nach dem eine freie Person handeln kann,

wie sie will, ihr dies also möglich ist, soll hier auf die nichtmodale hypotheti-

scheDoppelaussage zurückgeführt werden, dass sie einschlägig handelnwird,

wenn sie es will, und nicht handeln, wenn sie es nicht will. Setzt man zugleich

geeigneteRestbedingungen voraus, kannmanbeideKonditionale determinis-

tisch deuten und analog auch die vorausgehenden Willensbildungsprozesse.

Insofern scheint der Konflikt konzeptuell aufgelöst.

Dennoch scheitert die Analyse aus zwei gewichtigenGründen.Erstens ver-

schiebt sie das Problem des offenenMöglichkeitsspielraums zunächst nur vom

Handeln auf das bedingendeWollen. SchonAugustin hat dies erkannt und ver-

sucht zu zeigen, dass bei Anwendung seiner Konditionalanalyse auf das Wol-

len selbst sich dieses per se als frei erweist. Das ist formal kurzschlüssig und

genauso wenig wie entsprechende spätere Versuche geeignet, die Freiheits-

frage beimWillen ganz zu verabschieden. Schließlich gibt es genug Belege für

Willensbildungsprozesse, die offenkundig nicht ungehindert verlaufen bzw.

gänzlich alternativlos. Die Frage der Willensfreiheit bleibt also bestehen und

lässt sich konditionalanalytisch prinzipiell nicht beantworten. Zweitens aber

und vor allem lässt diese Analyse die Frage unbeantwortet,warumbzw. inwel-

chem Sinne die Konditionalsätze überhaupt zwei alternative Geschehensab-

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006 - am 14.02.2026, 11:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottfried Seebaß: Freiheit versus Determinismus 85

läufe ansprechen, die beide zugleich als objektiv offen gelten können. In einer

deterministischen Welt kann eine Person nur jeweils eine der beiden Optio-

nen wollen und tun, und welche, liegt fest. In diesem Sinne von »möglich« al-

so ist das Möglichkeitskriterium unerfüllbar. Wenn die Analyse es als erfüllt

unterstellt, so kann sie dies nur, wenn sie den modalen Sinn ändert. Entwe-

der geht es doch wieder um einen subjektiven, rein epistemischen Sinn. Oder

es geht um einen Sinn, der zwar objektiv ist, aber nicht das konkreteGeschehen

betrifft, sondern nur dessen generelle Rahmenbedingungen. Dann kann man

auchmit deterministischen Prämissen z.B. noch von der gleichzeitigen kausa-

len, naturgesetzlichen oder logischenMöglichkeit jener Alternativen sprechen, die

faktisch nicht realisiert und mit den realisierten konkret unvereinbar sind. In

einer anderenWelt, in der dieselbe Logik gilt oder dieselbenNaturgesetze und

gleichen konditionalen Restbedingungen, könnten wir vielleicht auch das Ge-

genteil dessen wollen und tun, worauf wir faktisch fixiert sind. Aber dass wir

allein deshalb (nach z.B.Duns Scotus undLeibniz)willens- oder handlungsfrei

sein sollten, erscheint grotesk. Dieser Preis für die Rettung des Möglichkeits-

kriteriums ist zu hoch. Deterministisch ist es offenbar nicht zu retten.

Könnte man es vielleicht aufgeben und sich nur an dasWesentlichkeitskrite-

rium halten? Denkbar ist das, zumindest für die Handlungsfreiheit. Auch eine

eingesperrte Person,die (frei nach einemBeispiel vonLocke) in ein ihr überaus

wichtiges Buch vertieft ist und nicht bemerkt, dass sie den Leseraumgar nicht

verlassen kann, bleibt dort ja anscheinend freiwillig. Zudem habenTheologen

(Origenes, Molina) schon länger, aber auch Philosophen neuerlich (H. Frank-

furt u.a.) argumentiert,beiHandlungen,die ausoffenbar eigenemfreiemWil-

len erfolgen, könne die objektive Möglichkeit, anders zu handeln, zumeist so-

gar gegeben sein und nur im Fall einer radikalen Willensänderung durch ei-

ne übermächtige Kontrollinstanz (Gott, totalitärer Staat, Supercomputer o.ä.)

reaktiv annulliert werden. Auch dieser ingeniöse Rettungsversuch allerdings

scheitert. Einerseits geht er zu weit, da wir (mit Locke) eigentlich nur sagen

können,dasshierwillentlichgehandeltwird,nichthandlungsfrei,wegendes ste-

tigen oder konditionierten Fehlens von Alternativen. Andererseits greift er zu

kurz, weil er bloß insinuiert, nicht aber demonstriert, dass und in welchem

Sinne die Personen auchwillensfrei handeln, d.h. nicht wesentlich in ihrer rele-

vantenWillensbildung gehindert sind oder waren.

Letzteres müsste man wenigstens sicherstellen, um den Verlust realer

Alternativen zu kompensieren. Wie? Diverse Philosophen (zumal Kant und

Schopenhauer) haben erklärt, in dem, was eine Person unter den sie jeweils

determinierenden äußeren wie inneren Umständen letztlich will, zeige sich ihr

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006 - am 14.02.2026, 11:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Charakter bzw.Wesen empirisch, woraus man kriteriell ableiten könnte, die-

ses Wollen sei trotz seiner Alternativlosigkeit für sie »wesentlich«, also »frei«.

Doch diese Patentlösung, die jede definitive Willensbildung ex post als frei

per se hinstellt, ist deshalb bereits suspekt und zudem konzeptuell fatal, weil

diese Nivellierung des Wollens auch dessen Unterteilung in »wesentliches«

und »unwesentliches« und damit das einzig verbliebene Freiheitskriterium

selbst aufhebt. Wer es behalten will, muss klären, dass, wann und warum auch

ein alternativlos fixiertes Wollen im relevanten Sinne als »wesentlich« gelten

kann oder nicht und wer eventuell darüber befindet. Theoretisch könnte man

hier auch an definitorische Setzungen von außen denken, z.B. durch eine

göttliche oder menschliche Autorität, unabhängig vom Wollen und Wissen

der betroffenen Personen selbst. Normalerweise aber sind sie es, von deren

faktischer (früherer, präsenter oder künftiger) oder zumindest potentieller

(kontrafaktischer oder rein hypothetischer) freier Entscheidung für oder gegen

eine Willenshaltung, die offenbar (momentan oder auch permanent) unab-

änderlich für sie ist, es abhängt, ob sie das Wesentlichkeitskriterium erfüllt.

Auch gute, nicht manipulative Eltern oder Erzieher, die autoritativ für ein

Kind entscheiden, tun dies ja nur solange bzw. soweit, als es selbst dazu

nicht fähig ist und auch dann nur im Vorgriff auf seine potentiell künftige

Willenseinstimmung. Bei Erwachsenen sind Bindungen dieser Art immer im

Spiel und bei genauer Prüfung fast überall aufzuweisen, abgesehen von einer

kleinen Gruppe basaler Sprach- und Rationalitätsstrukturen, die unhinter-

gehbar und konstitutiv für Personalität selbst zu sein scheinen, als solche aber

ebenfalls noch der Reflexion und sekundären (stoischen)Willenseinstimmung

zugänglich sind. Und damit wird endgültig klar, dass auch auf der Stufe der

Willensfreiheit das Kriterium der offenen Möglichkeitsspielräume nicht fallen

gelassen werden kann.

Demnach erweisen sich alle Versuche zu zeigen, dass der Freiheitsbegriff

auch auf ein (konsequent, objektiv) deterministisches Universum passt, als

gescheitert bzw. als semantische Umdeutung, bedingt durch das Interesse, die

wertbesetzte »Freiheit« verbal zu retten, und starke deterministische Vor-

urteile. Diese beruhen zunächst auf naiven kausalen Alltagsüberzeugungen

(»von nichts kommt nichts«), werden philosophisch aber vielfach überhöht

zum »Kausalprinzip« bzw. generalisierten »Satz vomGrund«mit ontologischem

Absolutheitsanspruch, nicht nur (wie bei Hume) als rein methodische, empi-

risch offene Leitidee. Beide sind metaphysisch, suspekt und natürlich auch

keine Bedingungen jeder möglichen Erfahrung (wie bei Kant). In Wahrheit

beruht der Determinismus von jeher auf Glauben, nicht nur in Theologie

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006 - am 14.02.2026, 11:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottfried Seebaß: Freiheit versus Determinismus 87

und Philosophie, sondern auch in der klassischen Partikelphysik Newtons

(humorvoll ironisiert von Einstein) vor Anerkennung irreduzibel probabi-

listischer Theorien, zumal der Quantenmechanik. Heute jedenfalls hindert

uns nichts mehr, die indeterministischen Implikationen des Freiheitsbegriffs

anzuerkennen (wie zuletzt ja selbst Kant und Schopenhauer, wenngleich

nur metaphysisch, oder das Strafrecht mit der These von der Willensfreiheit

als »staatsnotwendiger Fiktion«). Wie er zu explizieren ist und menschliches

Wollen und Handeln danach auch faktisch als frei oder unfrei erweist, sind

Anschlussfragen, die in der Praxis (Recht, Moral, Alltag) nicht unbedingt an-

gegangen, in ihrer fundamentalen Bedeutung auch für diese aber immer mit

reflektiert und respektiert werden sollten.

Literatur

In der nachfolgenden Literaturliste werden Referenzen mit »*« gekennzeich-

net, in denen Quellennachweise und detaillierte Erörterungen bzw. Begrün-

dungen für den vorstehenden Beitrag zu finden sind.Mit »**« ausgezeichnete

Referenzen, sind als Leseempfehlungen zu verstehen.

**Honderich, Ted: Wie frei sind wir? Das Determinismus-Problem, Stuttgart

1995.

**Pothast, Ulrich: Die Unzulänglichkeit der Freiheitsbeweise, Frankfurt 1987.

**Pothast, Ulrich (Hg.): Seminar: Freies Handeln und Determinismus, Frank-

furt 1988.

*Seebaß, Gottfried: »Freedomwithout Choice?«, in: Michael Kühler/Nadja Je-

linek (Hg.), Autonomy and the Self, Berlin/Heidelberg/New York 2013,

S. 3–22.

*Seebaß, Gottfried: Handlung und Freiheit, Tübingen 2006.

*Seebaß,Gottfried:Wille/Willensfreiheit, I. Philosophisch, in: GerhardMüller

(Hg.),Wiedergeburt –Zypern (=Theologische Realenzyklopädie,Band 36),

Berlin/New York 2003, S. 55–73.

*Seebaß, Gottfried: Willensfreiheit und Determinismus, Band I: Die Bedeu-

tung desWillensfreiheitsproblems, Berlin 2007.

*Seebaß, Gottfried: Wollen, Frankfurt 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006 - am 14.02.2026, 11:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461884-006 - am 14.02.2026, 11:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

