Digitale Auffihrungen des Ausnahmezustands

Caterina Matilde Panunzio

Abb. 2: Diozesanpriester Don Enrico Schibuola (rechts) zelebriert mit zwei weite-
ren Priestern die Sonntagseucharistie, die mit seinem Smartphone live iibertragen
wird.

Drei Priester stehen bei der Eucharistiefeier hinter dem Altar vor den lee-
ren Bianken einer nur zur Hilfte beleuchteten Kirche (Abb. 2). Der einzi-
ge «Beobachter» ist ein Smartphone, das seitlich auf einem Stativ befestigt
wurde und die Messe filmt. Auf der anderen Seite des Smartphones kénnte
man sich zum Beispiel eine Familie auf dem Sofa vorstellen, die in Echt-
zeit die Sonntagsmesse vom Wohnzimmer aus mitverfolgt (Abb. 3). Das
Ehepaar bekreuzigt sich vor dem Bildschirm eines Laptops, wihrend ihre
jugendliche Tochter daneben sitzt und sich durch soziale Netzwerke tippt.

Mit diesen Bildern hilt die Fotografin Chiara Negrello eine religiose
Praxis fest, die wihrend der strengen Ausgangssperre zwischen Februar
und April 2020 in Norditalien gelebt wurde und teilweise auch im Som-

35



https://doi.org/10.5771/9783748922216-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gemeinschaften in Isolation

Abb. 3: Die Familie der Fotografin sitzt am selben Sonntag auf dem Sofa: Ihre El-
tern nehmen iber Livestream am Gottesdienst teil, die jingere Schwester beschif-
tigt sich solange anderweitig.

mer 2020 in anderen Teilen der Welt galt. Durch die kategorische Schlie-
Bung religioser Gebaude und Untersagung simtlicher Rituale und Ge-
meindeaktivititen wurde diese digitalisierte Form fiir praktizierende Ka-
tholik:innen zur alternativlosen Realitit des Ausnahmezustands. Nationale
Ausgangsbeschrinkungen und Versammlungsverbote verlangten auch sei-
tens der romisch-katholischen Kirche, dass sie ihre Tiren den Glaubigen
verschliefen und Rituale massiv einschrinken musste. Um neue Formen
der Kommunikation zu finden, wurden die schon gelaufigen Formate der
Ubertragung zentraler kultischer Handlungen in Streaming oder tber
Rundfunk — man denke zum Beispiel an den papstlichen Segen urb: et orbi
vor dem Petersplatz in Rom am Ostersonntag — auch auf lokaler und all-
taglicher Ebene verbreitet.

Die Ubertragung von Ritualen tber elektronische Medien als einzige
Moglichkeit, am gemeinschaftlichen religiosen Leben teilzunehmen, ver-
indert die kirchliche Praxis. Welche neuen Dynamiken entstehen durch
diese Digitalisierung, wie wird etwa eine Eucharistiefeier, die nur gestre-
amt moglich ist, modifiziert? Was bedeutet es, wenn das kollektive leibli-
che Sakrament durch den individuellen, immateriellen Empfang ersetzt

36

20.01.2028, 05:43:26. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748922216-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Digitale Auffiibrungen des Ausnabmezustands

werden muss? Wie nachhaltig sind diese Verinderungen? Im Ausnahmezu-
stand darf eine gemeinschaftliche Praxis nur in einem virtuellen Raum
stattfinden, sodass wesentliche Aspekte des Rituals wegfallen, wie die kor-
perliche, gleichzeitige Teilnahme der Gemeinde. Eine Distanz steht nun
zwischen dem Priester und den Glaubigen, raumlich und zum Teil auch
zeitlich.

Eine romisch-katholische Liturgie folgt einem vorgeschriebenen Ablauf.
Durch diese festgeschriebene Form entsteht im Laufe einer Messe eine be-
sondere Konstellation des Geschehens, die viele Parallelen mit einer Thea-
terauffithrung aufweist. Es findet ein Ereignis statt, das in Zeit und Raum
begrenzt ist. In diese Interaktion von Akteuren und Zuschauenden fliefen
trotz der regulierten Form unvorhersehbare Variablen und Reaktionen
ein. Betrachtet man rituelle Handlungen aus dieser performativen Perspek-
tive, werden der soziale Charakter der Religionsgemeinschaft hervorgeho-
ben und die gesellschaftliche Rolle von religiosen Ritualen in den Vorder-
grund gertickt.

Gleichzeitiges Dasein, Flichtigkeit und Kommunikation

Die medialen Bedingungen des Gottesdienstes ergeben sich an erster Stelle
aus der gleichzeitigen, leiblichen Anwesenheit von Priester und Gemein-
de. Diese Grundvoraussetzung wird bei einer Live-Ubertragung der Mess-
feier aufgehoben: Rituelle Elemente wie die koordinierte Sprache — Ge-
betsformeln sowie einstimmiges Gebet und Singen — oder choreografierte
Gesten — Niederknien, Sitzen, Stehen, Zeichen des Friedens — konnen
nicht gemeinsam durchgefiihrt werden. Wenn die gemeinsame Anwesen-
heit an einem Ort entféllt, ist die rituelle Handlung den Glaubigen daheim
tiberlassen; sie werden nicht von der teilnehmenden Gemeinde beeinflusst.
Der Priester kann aber auch nicht auf spontane Emotionen der Teilneh-
mer:innen wie Lachen oder Weinen oder Ablenkungen wie Geflister oder
Husten reagieren.

Aus der gleichzeitigen Anwesenheit von Akteur:innen und Teilnehmen-
den sowie ihrer Interaktion resultiert die Flichtigkeit des Ereignisses, die
in der digitalen Ubertragung verandert wird. Die Verganglichkeit des Ritu-
als ergibt sich aus seiner zeitlichen Begrenzung. Doch die Raumlichkeiten
und die involvierten Objekte verleihen dem Ritual eine zeitliche Ausdeh-
nung: Das Kirchengebiaude, der Altar, der Tabernakel und die liturgischen
Objekte bleiben auch nach dem Abschluss des Gottesdienstes bestehen.
Die involvierten Menschen, der Priester, die Ministranten und die Teilneh-

37

2026, 05:43:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783748922216-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gemeinschaften in Isolation

menden, tragen eine Erinnerung des Erlebten in sich. In diesem Sinne ver-
leihen sie dem einzelnen Ereignis einen Fortbestand.

Durch die digitalen Medien werden Zeit und Raum der Auffithrung
fragmentiert, verzerrt, angepasst und erweitert. Man 16st sich von einem
leiblich geteilten Ort, sodass nun die Raume, in denen der Gottesdienst er-
lebt wird, voneinander getrennt sind. Zwischen den Kirchenraum, in dem
der Priester das Ritual durchfiihrt, und die privaten Zimmer, in denen die
Glaubigen vor dem Bildschirm sitzen, wird eine Distanz eingeschoben.
Das Ereignis wird zeitlich flexibler: Zwar gibt es mehr oder weniger feste
Uhrzeiten, bei denen man sich zur Messe einschalten kann, doch was hier
und jetzt zelebriert wird, kann man jederzeit ausschalten, anhalten oder
eine Woche spater als Video auf YouTube, teilweise oder ganz, nachholen.
In diesem Fall wird die spezifische Auffihrung des Rituals in seiner media-
len Darstellung wiederholbar. Die Einmaligkeit einer Messe als Erlebnis an
einem bestimmten Ort und zu einer bestimmten Zeit wird aufgelost. Das
Ritual wird digital individuell wiederholbar, jenseits der Gemeinschaft.

Die Transformation von einem einmaligen, flichtigen Ereignis in einen
digital vermittelten, beliebig abrufbaren Datenstrom, den man den eige-
nen Lebensumstinden individuell anpassen kann, beeinflusst die Bedeu-
tungen, die mit dem Gottesdienst verbunden sind. Die kollektive, zwi-
schenmenschliche Interaktion fillt weg: Gemeinsames Betroffensein bei
einer Predigt wird durch eine individuelle Interpretation ersetzt, die
Wechselwirkung mit dem Priester verschwindet, die gegenseitigen Reak-
tionen sind nicht wahrnehmbar.

Findet die Eucharistiefeier im Streaming statt, kommen also aufschluss-
reiche theologische Fragen auf.

Die romisch-katholische Eucharistie und das Paradox der geistigen
Kommunion

Im Mittelpunkt einer romisch-katholischen Messfeier steht das Sakrament
der Eucharistie. Sie dient als Zeichen, als Verweis auf eine transzendente
Dimension, doch gleichzeitig konkretisiert sie die Wirklichkeit und die
Gnade Gottes in der Hostie.

Durch die Konsekration, den Akt der Wandlung, werden die Substan-
zen des Brotes und des Weines in die Substanz Christi gewandelt. Die Leh-
re dieser Wesensverwandlung, die in der Tradition als Transsubstantiation
bezeichnet wird, verweist auf die aristotelische, im Mittelalter weiterentwi-
ckelte Trennung von Substanz, dem Wesen, das nicht durch die Sinne
wahrnehmbar ist, und Akzidenzien, den wahrnehmbaren, veranderlichen

38

20.01.2028, 05:43:26. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748922216-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Digitale Auffiibrungen des Ausnabmezustands

Eigenschaften. Gemaf dieser Lehre bleibt das konsekrierte Brot in seinen
duferlichen Eigenschaften als solches unverandert sichtbar, wahrnehmbar,
fassbar, verzehrbar. Doch nach der Wandlung hat sich dieses Brot im We-
sen verandert, sodass es nun den Leib Christi vergegenwartigt. Dies sind
die wesentlichen Ziige der romisch-katholischen Lehre der Realprasenz.

Biblisch wird dieses Vorgehen mit Aussagen aus dem sechsten Kapitel
des Johannesevangeliums in Verbindung gebracht. Im Gesprich mit Juden
in der Synagoge von Kafarnaum sagt Jesus in Vers 56: «Wer mein Fleisch
isst und mein Blut trinkt, bleibt in mir und ich bleibe in ihm.» Aus ro-
misch-katholischer Perspektive wird in diesem Abschnitt die Institution
des Sakraments der Eucharistie beim letzten Abendmahl vorangekiindigt.

Die Eucharistie ist nicht nur eine geistige, sondern auch eine materielle
Handlung, eine sakramentale Kommunikation zwischen den Empfin-
ger:innen des Brotes und der transzendenten gottlichen Dimension. In der
Teilhabe am Leib des Auferstandenen wird die Gemeinschaft der Glaubi-
gen konstituiert, die als Einheit in Christus interpretiert wird. Diese Be-
deutung, die im Ritual immer wieder vergegenwartigt wird, ist in einem
dichten Traditionsprozess verankert, in dem stets auf die neutestamentli-
chen Texte verwiesen wird.

Gemaf$ romisch-katholischer Lehre gibt es Ausnahmefille, in denen die
Kommunion auch ohne den Vollzug der materiellen Handlung méglich
ist. Eine geistliche Einheit mit Christus kann stattfinden aufgrund einer
angemessenen Vorbereitung oder eines Wunsches, das Sakrament zu emp-
fangen, wenn duflere Grinde dessen Empfang verhindern — wie im Fall
der Kirchenschliefungen. Bedingungen fiir eine geistliche Kommunion
sind personlicher Natur, es bedarf seitens der Glaubigen der rechten Be-
reitschaft und Absicht.

In der digitalen Vermittlung erscheint die Eucharistiefeier wihrend der
Pandemie als paradox. Die Vergegenwartigung des Leibes Christi musste
im Lockdown fiir alle durch einen immateriellen Empfang ersetzt werden:
Die durch digitale Medien vollzogene, geistliche Kommunion wurde von
der Ausnahme zur Regel. Die Lehre der Realprisenz zeigt in diesem Zu-
sammenhang, dass die alternativlose, digital vermittelte Kommunion an
theologische Grenzen sto6fft oder zumindest dazu auffordert, diese geistige
Form zu reflektieren. Was geschieht, wenn ein Ritual wie die Eucharistie-
feier, die von der Korperlichkeit und der physischen Anwesenheit der Teil-
nehmenden lebt und ausgeht, auf eine digitale Form tibertragen wird? Wie
verandert sich die Erfahrung eines Sakraments, das keine private Praxis ist,
sondern eine grundlegende, soziale und gemeinschaftsstiftende Handlung?

Die Interaktion findet in der Eucharistie nicht nur zwischen den einzel-
nen Gliaubigen und Christus statt, sondern auch zwischen den Gemeinde-

39

2026, 05:43:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783748922216-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gemeinschaflen in Isolation

mitgliedern untereinander, die zu dem werden, was sie feiern: dem Leib
Christi, der Kommunion der Heiligen. Allein das Wort Kommunion ver-
weist auf eine Communio, auf eine Gemeinschaft. Sie fihrt in der Liturgie
koordinierte Gesten, Haltungen und Handlungen und regulierte Antwor-
ten und Gebete aus.

Elemente der leiblichen Gemeinschaft fallen bei der digitalen Version
weg oder werden verdndert. Mit der KirchenschlieSung wurde in dieser
Pandemiezeit deutlich, wie die Infragestellung der Form eine Infragestel-
lung des Inhalts mit sich bringt.

Die Fotografin Chiara Negrello hat sich wahrend des Lockdowns in
Norditalien intensiv mit dem Verhaltnis zwischen Glauben und Technolo-
gie beschiftigt. Die Aufnahmen, die als Ausgangspunkt dieses Beitrags die-
nen, sind Teil ihres Projektes tiber den Ausnahmezustand. Die zwel ausge-
wihlten Fotos fassen die paradoxe Wirkung digitaler Medien auf die ro-
misch-katholische Praxis zusammen. Sie zeigen ein Ereignis, das in zwei
getrennten Riumen stattfinden muss: Die Priester sind in der Kirche, die
Glaubigen sitzen daheim. Die Kontinuitit des Rituals wird dadurch er-
moglicht, die Kommunion wird geistig und «virtuell» empfangen. Die
Teilhabe am Gottesdienst als gemeinsames Erlebnis in Zeit und Raum
wird durch eine mediale Form ersetzt, in der das Gemeinschaftsgefiihl «di-
gital» erhalten bleibt.

Literatur

Fischer-Lichte, Erika, 2010, Theaterwissenschaft. Eine Einfiihrung in die Grundla-
gen des Faches, Tubingen: A. Francke Verlag.

Katechismus der Katholischen Kirche: Kompendium, 2005, erarbeitet unter der
Leitung von Joseph Ratzinger, Miinchen: Pattloch.

Kertscher, Jens/Mersch, Dieter (Hg.), 2003, Performativitit und Praxis, Minchen:
Wilhelm Fink Verlag.

Stohr, Johannes, 2015, Geistliche Kommunion - eine mehrdeutige Bezeichnung?,
Theologisches. Katholische Monatsschrift, 45/3&4, 185-200.

Volbers, Jorg, 2014, Performative Kultur. Eine Einfihrung, Wiesbaden: Springer
VS.

Wulf, Christoph/Zirfas, Jorg (Hg.), 2004, Die Kultur des Rituals. Inszenierungen,
Praktiken, Symbole, Paderborn: Fink.

40

20.01.2028, 05:43:26. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748922216-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

