DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

Weltbilder « (Habermas nach Assmann 2018, S. 220). In diesem vorwis-
senschaftlichen Prozess werden unter anderem narrative Erklarungen
durch argumentative ersetzt (Habermas nach Assmann 2018, S. 277).
Die neuere Syntheseorientierung greift auf hoherer Ebene auf die Zeit
vor dieser historischen Spaltung zuriick. In den wissenschaftlichen Wer-
ken von Freud und den erzahlerischen Werken von Thomas Mann bei-
spielsweise wird Erzdhlerisches und Argumentatives wieder verbunden.
In diesem Buch werden aus solchen Erwigungen heraus erzahlerisches
und lyrisches Wissen mit akademischem als gleichwertige Erkenntnis-
formen behandelt.

11. Die Liebe zur Welt als
ganz andere Erkenntnishaltung

Fir Freud wird es zur Schicksalsfrage, ob die Lebenstriebe, »der ewi-
ge Eros«, fur eine Gegenanstrengung gegen den »menschlichen Aggres-
sions- und Selbstvernichtungstrieb« wirksam werden konnen (Freud
19438, S. 506).

Dieser Freud’schen Fassung eines existentiellen Zweikampfes um die
menschliche Seele und Gesellschaft gingen 1793 die moralphilosophi-
schen Uberlegungen Immanuel Kants »von dem Kampfe des guten Prin-
zips, mit dem Bosen, um die Herrschaft iiber den Menschen« voraus
(Kant 2013, S. 44 ff.). An Kants Theorie des radikalen Bosen in der
menschlichen Natur (ebd., S. 14 ff.) ist gegenwirtig vor allem festzu-
halten, dass ein wie auch immer gearteter zerstorerischer Trieb Men-
schen nicht von der Verantwortung fiir ihr Denken und Handeln ent-
bindet, da es sich um »ein radikales, angeborenes (nichtsdestoweniger
aber von uns selbst zugezogenes) Bose in der menschlichen Natur« han-
delt« (ebd., S. 25).

Indem der deutsche Nationalsozialismus dieses radikal Bose des zur
Maxime, im Sinne sowohl Kants als auch de Sades, verfestigten mensch-
lichen Aggressions- und Selbstvernichtungstriebes »zur welthistorischen
Doktrin erhob« (Horkheimer/Adorno 2013, S. 108), ldsst er Kants Ide-
en zur Entgegenwirkung als tiberholt erscheinen. Nicht jedoch jene, die
sich aus Hannah Arendts Beobachtung der Widerstand leistenden Men-
schen ergibt:

»Nicht weil sie das Gebot »Du sollst nicht téten« streng befolgt hitten,
lehnten sie es ab, zu morden, sondern eher deshalb, weil sie nichtwillens
waren, mit einem Morder zusammenzuleben — mit sich selbst. Die Vor-
aussetzung fiir diese Art der Urteilsbildung ist keine hoch entwickelte
Intelligenz oder ein duflerst differenziertes Moralverstindnis, sondern
schlicht die Gewohnbheit, ausdriicklich mit sich selber zusammenzuleben,

77

https://doLorg/10.5771/8783748006575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. [



https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

das heifst, sich in jenem stillen Zwiegesprach zwischen mir und meinem
Selbst zu befinden, welches wir seit Sokrates und Plato gewohnlich als
Denken bezeichnen« (Arendt 2014, S. 244).

Aus einer vielleicht iiberraschenden Perspektive ldsst sich der Zusam-
menhang von Denken und Leben, Nichtdenken und Téten vertiefen. Der
chinesische Literaturnobelpreistriger Mo Yan schildert in seinem Ro-
man Der Uberdruss die jiingere chinesische Geschichte im Spiegel einer
drastisch burlesk gestalteten buddhistischen Seelenwanderung — einer
weiteren Denkfigur der Verarbeitung menschlichen Lebens und Sterbens.
Die Hauptfigur durchlauft zwischen ihren beiden menschlichen Erschei-
nungsformen zahlreiche Tiergestalten. In einer derselben, als Schwein,
unternimmt sie einen todlichen Rachefeldzug:

»Ich dachte an nichts. (...) Es war eine rein physische Reaktion. In Be-
zug auf meine Umgebung blieb ich voéllig kalt, versteinert geradezu (...)
Mein Kopf war leer, keine Gefithle und Gedanken beschwerten mich.
Ich sprang einfach, federleicht sprang ich gestreckt vor. (...) Kein einzi-
ger Gedanke ging mir mehr durch den Kopf, noch weniger konnte ich
den verschiitteten Erinnerungen in meinem Unterbewusstsein nachspii-
ren. Ich senkte den Kopf wie ein Stier und stief§ Qiao Feipeng tiber Bord
in den Fluss« (Mo Yan 2012, S. 559 ff.).

Am Ende treibt eine Handvoll Leichen im Fluss. Ganz anders im folgen-
den Kapitel, in dem der Protagonist zahlreiche Kinder vor dem Ertrin-
ken in eisigem Wasser rettet:

»]Jeden, der mir gerade in die Quere kam, den wollte und wiirde ich
retten. Diesmal war mein Gehirnkasten nicht leer, dieses Mal bestiirm-
ten mich alle moglichen Gedanken. (...) Eins nach dem anderen rettete
ich die Kinder aus dem eisigen Wasser und schob sie aufs Eis hinauf«
(ebd., S. 564).

In einem radikalen, das heifSt an die Wurzel gehenden Sinne wire dem abto-
tenden »Denken« als einer Form negativen Denkens (im Sinne von Bions
»-K« und »Kein K«) die Qualitit eigentlichen Denkens abzusprechen.
Das liefSe sich auch evolutionstheoretisch begriinden (vgl. Wouters
2015). Sowohl die menschheitsgeschichtliche Evolution des Denkens
als auch seine individuelle Entwicklung ldsst sich nur als Kooperati-
on verstehen (Tomasello 2014, S. 185 ff.). Nicht die Konkurrenz, wie
es sich teilweise bei Darwin und extrem in sozialdarwinistischen Vor-
stellungen seit Spencer findet, sondern die Kooperation war die ent-
scheidende menschliche Fihigkeit, wenn auch innerhalb einer Koope-
rations-Konkurrenz-Balance, zur Erhaltung und Entwicklung unserer
Primatenart: » Zusammenarbeit und Kommunikation (...) dehnen sich
auf alle begrifflich vermittelten Tatigkeiten der Menschen aus« (ebd.,
S. 2171). Und die spezifisch menschlichen Fahigkeiten, insbesondere die
menschliche Denkfihigkeit, erweisen sich als so angelegt, »dass sie nur

78

https://doLorg/10.5771/8783748006575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. [



https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

inmitten von reichhaltigen sozialen und kulturellen Umgebungen wach-
sen und gedeihen konnen« (ebd., S. 217). Angriffe auf Verbindungen
tendieren also dazu, das spezifisch Menschliche im Denken auszul6-
schen.

Um echte Denkfihigkeit zu entwickeln und zu erhalten, ist die Ein-
richtung von geschiitzten inneren und dufSeren Denkrdumen, vor al-
lem in Familien und Bildungsinstitutionen, und ihre Verteidigung gegen
allfallige innere und duflere Angriffe notig (Hinshelwood 1994; Her-
mann/Reuleaux 2015). Menschen haben daher friih in ihrer Evolution
Lernumgebungen hergestellt, in denen sich ihr eigener Nachwuchs ent-
wickelt (Tomasello 2014, S. 199). Problematisch wird es in der so ge-
nannten Moderne, wenn diese Lernumgebungen ihren Charakter als
geschiitzte Raume durch tbersteigerten Leistungsdruck immer mehr
verlieren. Echte Lern- und Denkentwicklungen werden so tendenziell
stillgelegt und ihres lebendig spielerischen und experimentellen Cha-
rakters beraubt.

Vor dem Hintergrund einer von den gegenwartigen Machteliten be-
triebenen » Ablosung des Wohlfahrtsstaates durch den Wettbewerbs-
staat« (Munch 2018, S. 23) zeigt Richard Munch, wie der von ihm
identifizierte und weltweit agierende »Bildungsindustrielle Komplex«
in einer schrecklichen neuen Volte der Dialektik der Aufklarung »aus
der explorativen Entfaltung des Verstandesgebrauchs« tendenziell einen
»durch und durch kontrollierten« Produktionsprozess der Lernenden an
den Schulen und Hochschulen macht, und zwar in der Form von gleich-
geschalteten » Trivialmaschinen« (Miinch 2018), in der Bedeutung einer
volligen Reiz-Reaktions-Konditionierung auf Lernvorgaben, die nicht
mehr padagogisch und lerntheoretisch, sondern 6konomisch festgelegt
werden. Paradigmatisch dafiir steht das Programme for International
Student Assessment (PISA) der OECD als Ausdruck ihrer fithrenden Rol-
le »in der globalen Unterwerfung des Bildungsprozesses« unter die auf
simple Kennziffern reduzierte, taylorisierte Steuerungsphilosophie des
»New Public Management« (NPM). Das bedeutet die Zerstorung oder
Abtotung zentraler Voraussetzungen von Lernen, Personlichkeitsbildung
und gelingender Erziehung und erzeugt tendenziell psychische Storun-
gen, weil es der kooperativen Natur der menschlichen Kultur zuwider-
lauft (ebd., S. 319 ff.).

Einer weiteren Steigerungsform des abtotenden Denkens, der extre-
men Kilte der Welt- und Selbstbetrachtung aus einer wie auflerirdischen
Distanz, einer totalisierenden Distanz, aus der alles eins wird und einer-
lei, einem Denken wie aus der leblosen Kailte eines vergleichsweise pri-
mitiv strukturierten Universums setzt Hannah Arendt die Amor Mun-
di entgegen, die Liebe zur irdischen und zur menschlichen Welt mit dem
Wunder der Natalitit, der Geburt, die immer wieder die Chance auf
Neues, Unerwartetes, Unberechenbares zur Welt bringt (Arendt 2014),

79

https://doLorg/10.5771/8783748006575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. [



https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

mit anderen Worten: Den gesellschaftlichen Kdiltestrémen (Negt 1994),
der kalten Anziehungskraft des Nichts (Gasdanow 20716, S. 120) kann
immer neu das geschichtlich wirksame Prinzip Hoffnung als lebenserhal-
tender und Leben erzeugender Trieb entgegensetzt werden (Bloch 1985).
Durch Hannah Arendts Amor Mundi werden ganz frisch gebliebene,
sehr alte biblische Worte wachgerufen:

»Wenn ich in den Sprachen der Menschen und Engel redete, / hitte aber
die Liebe nicht,/ wire ich drohnendes Erz oder eine lirmende Pauke. Und
wenn ich prophetisch reden konnte / und alle Geheimnisse wiisste / und
alle Erkenntnis hatte; / wenn ich alle Glaubenskraft besifSe / und Berge
damit versetzen konnte, / hitte aber die Liebe nicht, / wire ich nichts« (1.
Korinther 13).”

Zygmunt Bauman zitiert von Gershom Scholem einen vergleichbaren
Gedanken aus der Geschichte der jiidischen Mystik, namlich tber die
kabbalistische Lehre:

»Es entwickelte sich allmihlich die Lehre, die Quelle des Ubels im iiber-
reichlichen Wachstum der Macht des Urteils zu sehen, die durch die
Verdinglichung und die Trennung der Qualitdt des Urteils von seiner
herkémmlichen Verbindung mit der Qualitit liebender Freundlichkeit
moglich gemacht worden war« (Bauman 1993, S. 217).

Auch nach Auffassung einiger islamischer Mystiker »erlangt der Mensch
wahres Wissen durch die Liebe« (Heinzmann et.al. 2014, S. 450). In ei-
ner zeitgenossischen literarischen Formulierung: » Vergiss nie, dass du nur
das kennen kannst, was du zu lieben vermagst« (Shafak 2013: S. 158).
In einer mafSgeblich durch Bion geprigten psychoanalytischen Denk-
theorie ist von der »epistemophilen Komponente der Libido« die Rede
(Hinshelwood 2004, S. 362). Georges Devereux spricht davon, dass der
Eros, der nicht nur Sexualitit, sondern auch Freundschaft und liebevol-
le Firsorge umfasst, die wissenschaftliche Kreativitit beseelt (Devereux
1998, S. 147). Oscar Wilde erwahnt die unbequeme »Liebe zum Den-
ken« (Wilde 1982, S. 8). Der Soziologe Pierre Bourdieu spricht von einer
mithsam zu erwerbenden libido sciendi als einer Form sozial konstitu-
ierter Libido, welche dem Erwerb von kulturellem Kapital dient (Bour-
dieu 1983, S. 187). Es geht um die Verbindung der Liebe zur Welt mit der
Liebe zum Erkenntnisakt. Wenn wir mit Bion drei grundlegende Modi
des menschlichen Weltverhiltnisses annehmen, Liebe, Hass und Verste-
hen, dann erlaubt die Verbindung von Liebe und Verstehen gegen Hass
den grofStmoglichen Spielraum fiir die menschliche Erkenntnisfahigkeit.

11 Die verschiedenen heiligen Schriften enthalten bekanntlich nicht nur Bot-
schaften der Liebe. Mit Salman Rushdies Vision ihrer Entstehung gespro-
chen, haben sich auch dort »Satanische Verse« eingeschlichen (Rushdie
1988).

8o

https://doLorg/10.5771/8783748006575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. [


https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

In erschiitternder Weise fithrt die Schweizer Psychologin Jacqueline
von Kaenel diesen Zusammenhang in dem Dokumentarfilm »Das Erste
und das Letzte« von Kasper Kasics vor Augen. Auch hier schiefSen die
erste und letzte Phase des Lebenszyklus zusammen, es zeigt sich jedoch,
dass es bei Menschen keinen zwingenden Determinismus gibt, dass Le-
bendigkeit und Liebe sich auch beim letzten Lebensschritt, dem aus dem
Leben heraus, noch gegen das Todliche durchsetzen konnen. Als sie die
Diagnose Bauchspeicheldriisenkrebs mit infauster Prognose erhilt, lasst
sie sich auf einen inneren Dialog mit sich selbst und dem wahnsinnigen
und terroristischen Familiensystem ein, in dem sie aufgewachsen ist. Im
Angesicht des Todes gelingt es ihr, sich selbst und ihre Biografie zu erken-
nen, einschliefSlich des gesellschaftlichen Umfeldes und ihrer Herkunft.
Ihre Denkfihigkeit, die sie sich in einem geschickt geschiitzten inneren
Raum, wohl als einzige von vier Kindern, bewahren konnte, gelangt zu
einer vollen und spaten Bliite, einer Blute ihres Selbstwertgefuhls und der
Liebe, die sie ausstrahlt und anzieht. Deren Schonheit tiberlebt in dem
Film, zu dem sie sich dann entschlossen hatte. Sie ist drei Wochen nach
den letzten Aufnahmen gestorben. Es bleibt der Eindruck eines von den-
kender Liebe geradezu gefluteten Kinosaals und ein Geftihl hart erarbei-
teten Seelenfriedens am Lebensende (Kasics / Kaenel, 2018).

Es lohnt fiir das hier behandelte Thema, noch etwas genauer hinzu-
schauen. Eine misshandelnde Mutter aus ostpreufSischem Adel, die ihre
Kinder als Besitz betrachtet. Ein Schweizer Ehemann, wirtschaftlich er-
folgreich, der mit seiner Frau eine glinzende Fassade aufbaut, hinter
der die Kinder unmenschlich leiden. Ein Leben im katholisch-faschisti-
schen Franco-Spanien. Dort, so Jacqueline von Kaenel, war eine elter-
liche Willkiir moglich, wie sie so in der Schweiz nicht moglich gewesen
ware. In tiefster Verzweiflung ein Suizidversuch des Madchens. Eine kur-
ze Psychotherapie, die schnell wieder von der Mutter abgebrochen wird.
Aber das Madchen hat gesehen: es gibt eine andere Welt. Menschen kon-
nen anders miteinander umgehen. Erwachsen wird sie selbst Psycholo-
gin. Aber neben dem erkdmpften inneren Raum gibt es eingemauerte
Erinnerungen teuflischer Art, wie sie unubertroffen in der Novelle Die
schwarze Spinne von Jeremias Gotthelf bildlich verdichtet sind. Im An-
gesicht des nahenden Todes brechen diese hervor. Unter der Dusche ver-
wandeln sich die Wasserstrahlen in brutale Stockschliage. Unwillkiirliche
Erinnerung uiberwiltigt mit brutaler Wucht die Gegenwart. Von da an
folgen all die anderen traumatischen Erinnerungen. Aber die schwarze
Spinne der traumatisch nicht vergehenden Vergangenheit kann nun von
dem Frau gewordenen Kind neu gesehen werden, so dass ihr todliches
Gift verdampft. Die Protagonistin erkennt sich selbst und versteht den
Verlauf ihres bisherigen Lebens. Diese tiefe Erkenntnis, und das ist das
Wunder, setzt zugleich jene starken Liebesgefiihle frei, wie sie zu den er-
wachsenen Sohnen offensichtlich sind, wie sie aber in sproder Vorsicht

81

https://doLorg/10.5771/8783748006575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. [



https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

auch gegentiber der eigenen Person moglich werden. Das lebt in den ma-
gischen Momenten des Films weiter, und so lebt Jacqueline von Kaenel
nicht nur in ihren Sohnen oder ihren Patienten weiter, sondern auch in
denen, die sie in ihrem Film erkennen konnen.

Dieser wirkkriftigen Verbindung von Liebe und Erkenntnis entge-
gen steht eine die Wahrnehmung und das Denken hemmende Angst vie-
ler Menschenwissenschaftler vor den von ihnen untersuchten Menschen,
mehr noch vor sich selbst und ihrer Beziehung zu diesen, so dass sie, von
unbewussten Abwehrreaktionen getrieben, nach Methoden suchen, um
die soziopsychische Distanz zwischen dem Beobachter und dem Beobach-
teten zu vergrofern (Devereux 1998, S. 128). Dadurch »sstirbt« die leben-
dige — und deshalb relevante — Substanz des Menschen und der Kultur«
(ebd., S. 124).

»Am dringlichsten ist deshalb die Wiedereinfithrung des Lebens in die
Wissenschaft vom Leben und die Wiedereinsetzung des Beobachters in
die Beobachtungssituation« (ebd., S. 53).

Als produktivsten Weg, Menschen zu erforschen, kennzeichnet Devereux
an immer neuen Beispielen das »Medium der eigenen Menschlichkeit«
(ebd., S. 186).

Mittels Erich Fromms Methode des produktiven Denkens lasst sich
dieser Zusammenhang vertiefen:

»Im produktiven Denken ist das Subjekt dem Objekt gegeniiber nicht
gleichgiiltig. Das Objekt wirkt auf das Subjekt, und das Subjekt be-
fasst sich mit ihm. Das Objekt wird nicht als etwas Totes verstanden,
als etwas, das von einem selbst und vom eigenen Leben losgelost ist,
oder als etwas, iber das man nachdenkt, indem man es von sich selbst
isoliert. Im Gegenteil, das Subjekt ist an seinem Objekt interessiert,
und je enger die Bindung, desto fruchtbarer das Denken« (Fromm
2017, S. 119).

Um diese Fruchtbarkeit zu erlangen, bildet ein »vitales Interesse den An-
trieb« (ebd., S. 122). Hier wird Eros als Triebkraft des Denkens und als
Gegenspieler von Thanatos, der Objekte tot denkt, augenfillig.

Wenn wir versuchen, die Liebe zur Welt mit dem Erkennen der Welt
zusammenzudenken, bedeutet das, eine uralte und verhangnisvolle Spal-
tung im abendlandischen Denken und der daraus entsprungenen mo-
dernen Wissenschaft nicht linger zu akzeptieren. Goldschmidt bezeich-
net Freuds Werk als Suche nach den gemeinsamen Wurzeln des Baums
des Lebens und des Baums der Erkenntnis (Goldschmidt 2010, S. 154).

Christina Thiirmer-Rohr hat auf den Zusammenhang zwischen der Lie-
be zur Welt und zur existentiellen Vielfalt der menschlichen Welt, der Plu-
ralitat, hingewiesen. Pluralitit sieht sie in Ankniipfung an Zygmunt Bau-
man als

82

https://doLorg/10.5771/8783748006575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. [



https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PATHOLOGISCHE FASZINATION

»die einzige Kraft, um Menschen die Verantwortlichkeit fiir ihr Handeln
zurlickzugeben und das destruktive Potenzial der Moderne einzuschrin-
ken« (Thiirmer-Rohr 1997).

Allerdings hat die Liebe zur Welt auch zur Folge, dass uns die Trennung
von der Welt, unser Abschied aus ihr, unvorstellbar schwerfallen kann.
Dementsprechend hat beispielsweise Goethe im Alter zwar nichts erken-
nen lassen, was auf ein Festhalten an der Welt mit klammernden Organen
deuten konnte, jedoch hat er in seinen Gesprachen mit Eckermann gedufert,
er mochte keinesfalls das Gliick entbehren, an eine kunftige Fortdauer zu
glauben. Vielmehr wiinschte er sagen zu konnen, dass alle diejenigen »auch
fiir dieses Leben tot sind, die kein anderes hoffen« (Condrau 1984, S. 274).

12. Pathologische Faszination am
wissenschaftlich-technischen Toten

Demgegentiiber zeigt sich das destruktive Potenzial in seiner modernen
Verkleidung als Faszination am wissenschaftlich-technischen T6ten. Die-
ses ist nur die Steigerungsform jenes allgemeinen Zusammenhangs zwi-
schen Nekrophilie und der Vergotterung der Technik, der Anbetung der
»Stahlgewitter« (Ernst Jinger), den bereits Erich Fromm beschrieben
und analysiert hat (Fromm 2015, S. 384—403). Bereits vor Jiinger schrieb
der italienische Autor und Nationalistenfithrer Enrico Corradini mit der
gleichen kalt morbiden Lust uber die Schonbeit des mechanisierten Ge-
metzels (Mishra 2017, S. 260).

Wie reiffend und anschwellend dieser Todessstrom in der Moderne
ist, zeigt sich daran, »wie im 17. Jahrhundert eingesetzt wurde, was zur
modernen »Technik« werden sollte; und der industrielle Komplex von
Auschwitz veranschaulicht ihren Mechanismus so perfekt, dass sich zu-
mindest die Frage aufdrangt: Ist Auschwitz der tiefste Grund der abend-
landischen Technik« (Goldschmidt 2010, S. 164)? »Ist die Vernichtung
als solche gewissen Formen der zeitgenossischen Technik inhdrent?«
(ebd., S. 165)

Es gibt hier einen weiteren Entwicklungsstrang. In einer bestimmten
Phase des Zivilisationsprozesses, in welchem die Menschen durch die
Form ihres Zusammenlebens gehalten waren, ihre inneren, animalischen
Impulse — zu denen Zuneigung und Vernichtung gehoren — aus ihrem Be-
wusstsein zu verdrangen, wirkte sich die zunehmende »Herrschaft der
Mechanisierung«, wie Sigfried Giedeon in seiner gleichnamigen Studie
zeigt, nicht nur auf den Umgang mit der dufleren Natur aus, mit den
Pflanzen und Tieren insbesondere, sondern auch und in Wechselwirkung
auf den Umgang der Menschen mit der eigenen, inneren Natur: »Je ho-
her der Grad der Mechanisierung ist, umso mehr wird der Kontakt mit

83

https://doLorg/10.5771/8783748006575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. [



https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

