
77

Weltbilder« (Habermas nach Assmann 2018, S. 220). In diesem vorwis-
senschaftlichen Prozess werden unter anderem narrative Erklärungen 
durch argumentative ersetzt (Habermas nach Assmann 2018, S. 277). 
Die neuere Syntheseorientierung greift auf höherer Ebene auf die Zeit 
vor dieser historischen Spaltung zurück. In den wissenschaftlichen Wer-
ken von Freud und den erzählerischen Werken von Thomas Mann bei-
spielsweise wird Erzählerisches und Argumentatives wieder verbunden. 
In diesem Buch werden aus solchen Erwägungen heraus erzählerisches 
und lyrisches Wissen mit akademischem als gleichwertige Erkenntnis-
formen behandelt.

11. Die Liebe zur Welt als  
ganz andere Erkenntnishaltung

Für Freud wird es zur Schicksalsfrage, ob die Lebenstriebe, »der ewi-
ge Eros«, für eine Gegenanstrengung gegen den »menschlichen Aggres-
sions- und Selbstvernichtungstrieb« wirksam werden können (Freud 
1948, S. 506).

Dieser Freud’schen Fassung eines existentiellen Zweikampfes um die 
menschliche Seele und Gesellschaft gingen 1793 die moralphilosophi-
schen Überlegungen Immanuel Kants »von dem Kampfe des guten Prin-
zips, mit dem Bösen, um die Herrschaft über den Menschen« voraus 
(Kant 2013, S. 44 ff.). An Kants Theorie des radikalen Bösen in der 
menschlichen Natur (ebd., S. 14 ff.) ist gegenwärtig vor allem festzu-
halten, dass ein wie auch immer gearteter zerstörerischer Trieb Men-
schen nicht von der Verantwortung für ihr Denken und Handeln ent-
bindet, da es sich um »ein radikales, angeborenes (nichtsdestoweniger 
aber von uns selbst zugezogenes) Böse in der menschlichen Natur« han-
delt« (ebd., S. 25).

Indem der deutsche Nationalsozialismus dieses radikal Böse des zur 
Maxime, im Sinne sowohl Kants als auch de Sades, verfestigten mensch-
lichen Aggressions- und Selbstvernichtungstriebes »zur welthistorischen 
Doktrin erhob« (Horkheimer/Adorno 2013, S. 108), lässt er Kants Ide-
en zur Entgegenwirkung als überholt erscheinen. Nicht jedoch jene, die 
sich aus Hannah Arendts Beobachtung der Widerstand leistenden Men-
schen ergibt:

»Nicht weil sie das Gebot »Du sollst nicht töten« streng befolgt hätten, 
lehnten sie es ab, zu morden, sondern eher deshalb, weil sie nichtwillens 
waren, mit einem Mörder zusammenzuleben – mit sich selbst. Die Vor-
aussetzung für diese Art der Urteilsbildung ist keine hoch entwickelte 
Intelligenz oder ein äußerst differenziertes Moralverständnis, sondern 
schlicht die Gewohnheit, ausdrücklich mit sich selber zusammenzuleben, 

DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78

das heißt, sich in jenem stillen Zwiegespräch zwischen mir und meinem 
Selbst zu befinden, welches wir seit Sokrates und Plato gewöhnlich als 
Denken bezeichnen« (Arendt 2014, S. 244).

Aus einer vielleicht überraschenden Perspektive lässt sich der Zusam-
menhang von Denken und Leben, Nichtdenken und Töten vertiefen. Der 
chinesische Literaturnobelpreisträger Mo Yan schildert in seinem Ro-
man Der Überdruss die jüngere chinesische Geschichte im Spiegel einer 
drastisch burlesk gestalteten buddhistischen Seelenwanderung – einer 
weiteren Denkfigur der Verarbeitung menschlichen Lebens und Sterbens. 
Die Hauptfigur durchläuft zwischen ihren beiden menschlichen Erschei-
nungsformen zahlreiche Tiergestalten. In einer derselben, als Schwein, 
unternimmt sie einen tödlichen Rachefeldzug:

»Ich dachte an nichts. (...) Es war eine rein physische Reaktion. In Be-
zug auf meine Umgebung blieb ich völlig kalt, versteinert geradezu (...) 
Mein Kopf war leer, keine Gefühle und Gedanken beschwerten mich. 
Ich sprang einfach, federleicht sprang ich gestreckt vor. (...) Kein einzi-
ger Gedanke ging mir mehr durch den Kopf, noch weniger konnte ich 
den verschütteten Erinnerungen in meinem Unterbewusstsein nachspü-
ren. Ich senkte den Kopf wie ein Stier und stieß Qiao Feipeng über Bord 
in den Fluss« (Mo Yan 2012, S. 559 ff.).

Am Ende treibt eine Handvoll Leichen im Fluss. Ganz anders im folgen-
den Kapitel, in dem der Protagonist zahlreiche Kinder vor dem Ertrin-
ken in eisigem Wasser rettet:

»Jeden, der mir gerade in die Quere kam, den wollte und würde ich 
retten. Diesmal war mein Gehirnkasten nicht leer, dieses Mal bestürm-
ten mich alle möglichen Gedanken. (...) Eins nach dem anderen rettete 
ich die Kinder aus dem eisigen Wasser und schob sie aufs Eis hinauf« 
(ebd., S. 564).

In einem radikalen, das heißt an die Wurzel gehenden Sinne wäre dem abtö-
tenden »Denken« als einer Form negativen Denkens (im Sinne von Bions 
»-K« und »Kein K«) die Qualität eigentlichen Denkens abzusprechen.

Das ließe sich auch evolutionstheoretisch begründen (vgl. Wouters 
2015). Sowohl die menschheitsgeschichtliche Evolution des Denkens 
als auch seine individuelle Entwicklung lässt sich nur als Kooperati-
on verstehen (Tomasello 2014, S. 185 ff.). Nicht die Konkurrenz, wie 
es sich teilweise bei Darwin und extrem in sozialdarwinistischen Vor-
stellungen seit Spencer findet, sondern die Kooperation war die ent-
scheidende menschliche Fähigkeit, wenn auch innerhalb einer Koope-
rations-Konkurrenz-Balance, zur Erhaltung und Entwicklung unserer 
Primatenart: »Zusammenarbeit und Kommunikation (...) dehnen sich 
auf alle begrifflich vermittelten Tätigkeiten der Menschen aus« (ebd., 
S. 211). Und die spezifisch menschlichen Fähigkeiten, insbesondere die 
menschliche Denkfähigkeit, erweisen sich als so angelegt, »dass sie nur 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


79

inmitten von reichhaltigen sozialen und kulturellen Umgebungen wach-
sen und gedeihen können« (ebd., S. 217). Angriffe auf Verbindungen 
tendieren also dazu, das spezifisch Menschliche im Denken auszulö-
schen. 

Um echte Denkfähigkeit zu entwickeln und zu erhalten, ist die Ein-
richtung von geschützten inneren und äußeren Denkräumen, vor al-
lem in Familien und Bildungsinstitutionen, und ihre Verteidigung gegen 
allfällige innere und äußere Angriffe nötig (Hinshelwood 1994; Her-
mann/Reuleaux 2015). Menschen haben daher früh in ihrer Evolution 
Lernumgebungen hergestellt, in denen sich ihr eigener Nachwuchs ent-
wickelt (Tomasello 2014, S. 199). Problematisch wird es in der so ge-
nannten Moderne, wenn diese Lernumgebungen ihren Charakter als 
geschützte Räume durch übersteigerten Leistungsdruck immer mehr 
verlieren. Echte Lern- und Denkentwicklungen werden so tendenziell 
stillgelegt und ihres lebendig spielerischen und experimentellen Cha-
rakters beraubt. 

Vor dem Hintergrund einer von den gegenwärtigen Machteliten be-
triebenen »Ablösung des Wohlfahrtsstaates durch den Wettbewerbs-
staat« (Münch 2018, S. 23) zeigt Richard Münch, wie der von ihm 
identifizierte und weltweit agierende »Bildungsindustrielle Komplex« 
in einer schrecklichen neuen Volte der Dialektik der Aufklärung »aus 
der explorativen Entfaltung des Verstandesgebrauchs« tendenziell einen 
»durch und durch kontrollierten« Produktionsprozess der Lernenden an 
den Schulen und Hochschulen macht, und zwar in der Form von gleich-
geschalteten »Trivialmaschinen« (Münch 2018), in der Bedeutung einer 
völligen Reiz-Reaktions-Konditionierung auf Lernvorgaben, die nicht 
mehr pädagogisch und lerntheoretisch, sondern ökonomisch festgelegt 
werden. Paradigmatisch dafür steht das Programme for International 
Student Assessment (PISA) der OECD als Ausdruck ihrer führenden Rol-
le »in der globalen Unterwerfung des Bildungsprozesses« unter die auf 
simple Kennziffern reduzierte, taylorisierte Steuerungsphilosophie des 
»New Public Management« (NPM). Das bedeutet die Zerstörung oder 
Abtötung zentraler Voraussetzungen von Lernen, Persönlichkeitsbildung 
und gelingender Erziehung und erzeugt tendenziell psychische Störun-
gen, weil es der kooperativen Natur der menschlichen Kultur zuwider-
läuft (ebd., S. 319 ff.).

Einer weiteren Steigerungsform des abtötenden Denkens, der extre-
men Kälte der Welt- und Selbstbetrachtung aus einer wie außerirdischen 
Distanz, einer totalisierenden Distanz, aus der alles eins wird und einer-
lei, einem Denken wie aus der leblosen Kälte eines vergleichsweise pri-
mitiv strukturierten Universums setzt Hannah Arendt die Amor Mun-
di entgegen, die Liebe zur irdischen und zur menschlichen Welt mit dem 
Wunder der Natalität, der Geburt, die immer wieder die Chance auf 
Neues, Unerwartetes, Unberechenbares zur Welt bringt (Arendt 2014), 

DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80

mit anderen Worten: Den gesellschaftlichen Kälteströmen (Negt 1994), 
der kalten Anziehungskraft des Nichts (Gasdanow 2016, S. 120) kann 
immer neu das geschichtlich wirksame Prinzip Hoffnung als lebenserhal-
tender und Leben erzeugender Trieb entgegensetzt werden (Bloch 1985). 
Durch Hannah Arendts Amor Mundi werden ganz frisch gebliebene, 
sehr alte biblische Worte wachgerufen:

»Wenn ich in den Sprachen der Menschen und Engel redete, / hätte aber 
die Liebe nicht, / wäre ich dröhnendes Erz oder eine lärmende Pauke. Und 
wenn ich prophetisch reden könnte / und alle Geheimnisse wüsste / und 
alle Erkenntnis hätte; / wenn ich alle Glaubenskraft besäße / und Berge 
damit versetzen könnte, / hätte aber die Liebe nicht, / wäre ich nichts« (1. 
Korinther 13).11

Zygmunt Bauman zitiert von Gershom Scholem einen vergleichbaren 
Gedanken aus der Geschichte der jüdischen Mystik, nämlich über die 
kabbalistische Lehre:

»Es entwickelte sich allmählich die Lehre, die Quelle des Übels im über-
reichlichen Wachstum der Macht des Urteils zu sehen, die durch die 
Verdinglichung und die Trennung der Qualität des Urteils von seiner 
herkömmlichen Verbindung mit der Qualität liebender Freundlichkeit 
möglich gemacht worden war« (Bauman 1995, S. 217).

Auch nach Auffassung einiger islamischer Mystiker »erlangt der Mensch 
wahres Wissen durch die Liebe« (Heinzmann et.al. 2014, S. 450). In ei-
ner zeitgenössischen literarischen Formulierung: »Vergiss nie, dass du nur 
das kennen kannst, was du zu lieben vermagst« (Shafak 2013: S. 158).

In einer maßgeblich durch Bion geprägten psychoanalytischen Denk-
theorie ist von der »epistemophilen Komponente der Libido« die Rede 
(Hinshelwood 2004, S. 362). Georges Devereux spricht davon, dass der 
Eros, der nicht nur Sexualität, sondern auch Freundschaft und liebevol-
le Fürsorge umfasst, die wissenschaftliche Kreativität beseelt (Devereux 
1998, S. 147). Oscar Wilde erwähnt die unbequeme »Liebe zum Den-
ken« (Wilde 1982, S. 8). Der Soziologe Pierre Bourdieu spricht von einer 
mühsam zu erwerbenden libido sciendi als einer Form sozial konstitu-
ierter Libido, welche dem Erwerb von kulturellem Kapital dient (Bour
dieu 1983, S. 187). Es geht um die Verbindung der Liebe zur Welt mit der 
Liebe zum Erkenntnisakt. Wenn wir mit Bion drei grundlegende Modi 
des menschlichen Weltverhältnisses annehmen, Liebe, Hass und Verste-
hen, dann erlaubt die Verbindung von Liebe und Verstehen gegen Hass 
den größtmöglichen Spielraum für die menschliche Erkenntnisfähigkeit.

11	 	Die verschiedenen heiligen Schriften enthalten bekanntlich nicht nur Bot-
schaften der Liebe. Mit Salman Rushdies Vision ihrer Entstehung gespro-
chen, haben sich auch dort »Satanische Verse« eingeschlichen (Rushdie 
1988).

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


81

In erschütternder Weise führt die Schweizer Psychologin Jacqueline 
von Kaenel diesen Zusammenhang in dem Dokumentarfilm »Das Erste 
und das Letzte« von Kasper Kasics vor Augen. Auch hier schießen die 
erste und letzte Phase des Lebenszyklus zusammen, es zeigt sich jedoch, 
dass es bei Menschen keinen zwingenden Determinismus gibt, dass Le-
bendigkeit und Liebe sich auch beim letzten Lebensschritt, dem aus dem 
Leben heraus, noch gegen das Tödliche durchsetzen können. Als sie die 
Diagnose Bauchspeicheldrüsenkrebs mit infauster Prognose erhält, lässt 
sie sich auf einen inneren Dialog mit sich selbst und dem wahnsinnigen 
und terroristischen Familiensystem ein, in dem sie aufgewachsen ist. Im 
Angesicht des Todes gelingt es ihr, sich selbst und ihre Biografie zu erken-
nen, einschließlich des gesellschaftlichen Umfeldes und ihrer Herkunft. 
Ihre Denkfähigkeit, die sie sich in einem geschickt geschützten inneren 
Raum, wohl als einzige von vier Kindern, bewahren konnte, gelangt zu 
einer vollen und späten Blüte, einer Blüte ihres Selbstwertgefühls und der 
Liebe, die sie ausstrahlt und anzieht. Deren Schönheit überlebt in dem 
Film, zu dem sie sich dann entschlossen hatte. Sie ist drei Wochen nach 
den letzten Aufnahmen gestorben. Es bleibt der Eindruck eines von den-
kender Liebe geradezu gefluteten Kinosaals und ein Gefühl hart erarbei-
teten Seelenfriedens am Lebensende (Kasics / Kaenel, 2018).

Es lohnt für das hier behandelte Thema, noch etwas genauer hinzu-
schauen. Eine misshandelnde Mutter aus ostpreußischem Adel, die ihre 
Kinder als Besitz betrachtet. Ein Schweizer Ehemann, wirtschaftlich er-
folgreich, der mit seiner Frau eine glänzende Fassade aufbaut, hinter 
der die Kinder unmenschlich leiden. Ein Leben im katholisch-faschisti-
schen Franco-Spanien. Dort, so Jacqueline von Kaenel, war eine elter-
liche Willkür möglich, wie sie so in der Schweiz nicht möglich gewesen 
wäre. In tiefster Verzweiflung ein Suizidversuch des Mädchens. Eine kur-
ze Psychotherapie, die schnell wieder von der Mutter abgebrochen wird. 
Aber das Mädchen hat gesehen: es gibt eine andere Welt. Menschen kön-
nen anders miteinander umgehen. Erwachsen wird sie selbst Psycholo-
gin. Aber neben dem erkämpften inneren Raum gibt es eingemauerte 
Erinnerungen teuflischer Art, wie sie unübertroffen in der Novelle Die 
schwarze Spinne von Jeremias Gotthelf bildlich verdichtet sind. Im An-
gesicht des nahenden Todes brechen diese hervor. Unter der Dusche ver-
wandeln sich die Wasserstrahlen in brutale Stockschläge. Unwillkürliche 
Erinnerung überwältigt mit brutaler Wucht die Gegenwart. Von da an 
folgen all die anderen traumatischen Erinnerungen. Aber die schwarze 
Spinne der traumatisch nicht vergehenden Vergangenheit kann nun von 
dem Frau gewordenen Kind neu gesehen werden, so dass ihr tödliches 
Gift verdampft. Die Protagonistin erkennt sich selbst und versteht den 
Verlauf ihres bisherigen Lebens. Diese tiefe Erkenntnis, und das ist das 
Wunder, setzt zugleich jene starken Liebesgefühle frei, wie sie zu den er-
wachsenen Söhnen offensichtlich sind, wie sie aber in spröder Vorsicht 

DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82

auch gegenüber der eigenen Person möglich werden. Das lebt in den ma-
gischen Momenten des Films weiter, und so lebt Jacqueline von Kaenel 
nicht nur in ihren Söhnen oder ihren Patienten weiter, sondern auch in 
denen, die sie in ihrem Film erkennen können.

Dieser wirkkräftigen Verbindung von Liebe und Erkenntnis entge-
gen steht eine die Wahrnehmung und das Denken hemmende Angst vie-
ler Menschenwissenschaftler vor den von ihnen untersuchten Menschen, 
mehr noch vor sich selbst und ihrer Beziehung zu diesen, so dass sie, von 
unbewussten Abwehrreaktionen getrieben, nach Methoden suchen, um 
die soziopsychische Distanz zwischen dem Beobachter und dem Beobach-
teten zu vergrößern (Devereux 1998, S. 128). Dadurch »›stirbt‹ die leben-
dige – und deshalb relevante – Substanz des Menschen und der Kultur« 
(ebd., S. 124).

»Am dringlichsten ist deshalb die Wiedereinführung des Lebens in die 
Wissenschaft vom Leben und die Wiedereinsetzung des Beobachters in 
die Beobachtungssituation« (ebd., S. 53).

Als produktivsten Weg, Menschen zu erforschen, kennzeichnet Devereux 
an immer neuen Beispielen das »Medium der eigenen Menschlichkeit« 
(ebd., S. 186).

Mittels Erich Fromms Methode des produktiven Denkens lässt sich 
dieser Zusammenhang vertiefen:

»Im produktiven Denken ist das Subjekt dem Objekt gegenüber nicht 
gleichgültig. Das Objekt wirkt auf das Subjekt, und das Subjekt be-
fasst sich mit ihm. Das Objekt wird nicht als etwas Totes verstanden, 
als etwas, das von einem selbst und vom eigenen Leben losgelöst ist, 
oder als etwas, über das man nachdenkt, indem man es von sich selbst 
isoliert. Im Gegenteil, das Subjekt ist an seinem Objekt interessiert, 
und je enger die Bindung, desto fruchtbarer das Denken« (Fromm 
2017, S. 119).

Um diese Fruchtbarkeit zu erlangen, bildet ein »vitales Interesse den An-
trieb« (ebd., S. 122). Hier wird Eros als Triebkraft des Denkens und als 
Gegenspieler von Thanatos, der Objekte tot denkt, augenfällig.

Wenn wir versuchen, die Liebe zur Welt mit dem Erkennen der Welt 
zusammenzudenken, bedeutet das, eine uralte und verhängnisvolle Spal-
tung im abendländischen Denken und der daraus entsprungenen mo-
dernen Wissenschaft nicht länger zu akzeptieren. Goldschmidt bezeich-
net Freuds Werk als Suche nach den gemeinsamen Wurzeln des Baums 
des Lebens und des Baums der Erkenntnis (Goldschmidt 2010, S. 154).

Christina Thürmer-Rohr hat auf den Zusammenhang zwischen der Lie-
be zur Welt und zur existentiellen Vielfalt der menschlichen Welt, der Plu-
ralität, hingewiesen. Pluralität sieht sie in Anknüpfung an Zygmunt Bau-
man als

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


83

»die einzige Kraft, um Menschen die Verantwortlichkeit für ihr Handeln 
zurückzugeben und das destruktive Potenzial der Moderne einzuschrän-
ken« (Thürmer-Rohr 1997).

Allerdings hat die Liebe zur Welt auch zur Folge, dass uns die Trennung 
von der Welt, unser Abschied aus ihr, unvorstellbar schwerfallen kann.

Dementsprechend hat beispielsweise Goethe im Alter zwar nichts erken-
nen lassen, was auf ein Festhalten an der Welt mit klammernden Organen 
deuten könnte, jedoch hat er in seinen Gesprächen mit Eckermann geäußert, 
er möchte keinesfalls das Glück entbehren, an eine künftige Fortdauer zu 
glauben. Vielmehr wünschte er sagen zu können, dass alle diejenigen »auch 
für dieses Leben tot sind, die kein anderes hoffen« (Condrau 1984, S. 274).

12. Pathologische Faszination am  
wissenschaftlich-technischen Töten

Demgegenüber zeigt sich das destruktive Potenzial in seiner modernen 
Verkleidung als Faszination am wissenschaftlich-technischen Töten. Die-
ses ist nur die Steigerungsform jenes allgemeinen Zusammenhangs zwi-
schen Nekrophilie und der Vergötterung der Technik, der Anbetung der 
»Stahlgewitter« (Ernst Jünger), den bereits Erich Fromm beschrieben 
und analysiert hat (Fromm 2015, S. 384–403). Bereits vor Jünger schrieb 
der italienische Autor und Nationalistenführer Enrico Corradini mit der 
gleichen kalt morbiden Lust über die Schönheit des mechanisierten Ge-
metzels (Mishra 2017, S. 260).

Wie reißend und anschwellend dieser Todessstrom in der Moderne 
ist, zeigt sich daran, »wie im 17. Jahrhundert eingesetzt wurde, was zur 
modernen »Technik« werden sollte; und der industrielle Komplex von 
Auschwitz veranschaulicht ihren Mechanismus so perfekt, dass sich zu-
mindest die Frage aufdrängt: Ist Auschwitz der tiefste Grund der abend-
ländischen Technik« (Goldschmidt 2010, S. 164)? »Ist die Vernichtung 
als solche gewissen Formen der zeitgenössischen Technik inhärent?« 
(ebd., S. 165)

Es gibt hier einen weiteren Entwicklungsstrang. In einer bestimmten 
Phase des Zivilisationsprozesses, in welchem die Menschen durch die 
Form ihres Zusammenlebens gehalten waren, ihre inneren, animalischen 
Impulse – zu denen Zuneigung und Vernichtung gehören – aus ihrem Be-
wusstsein zu verdrängen, wirkte sich die zunehmende »Herrschaft der 
Mechanisierung«, wie Sigfried Giedeon in seiner gleichnamigen Studie 
zeigt, nicht nur auf den Umgang mit der äußeren Natur aus, mit den 
Pflanzen und Tieren insbesondere, sondern auch und in Wechselwirkung 
auf den Umgang der Menschen mit der eigenen, inneren Natur: »Je hö-
her der Grad der Mechanisierung ist, umso mehr wird der Kontakt mit 

PATHOLOGISCHE FASZINATION

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

