
Rahel Jaeggi*

Ökonomie als soziale Praxis**

Ausgehend von der frühen Kritischen Theorie der Frankfurter Schule und Horkheimers
Idee der Überwindung eines zu engen Verständnisses von Ökonomie, das es verunmöglicht,
die Wirtschaft umfassend in den Blick zu nehmen, entwerfe ich ein weites Verständnis von
Ökonomie, das es erlaubt, die ökonomische Sphäre als verflochten mit einem gesellschaftli-
chen Ganzen und als Teil der sozialen Ordnung zu fassen. Dieser Ansatz soll die Möglich-
keit einer immanenten Kritik an der Gestaltung ökonomischer Handlungszusammenhänge
eröffnen.

Schlagwörter: Kritische Theorie, Ökonomie, Praxistheorie, Lebensformen, Kapitalismus-
kritik

Economy as a Social Practice

Based on the early Critical Theory of Frankfurt origin, whose narrow understanding of
economics makes it impossible to take a wide view on the economy, this paper develops a
wide understanding of economics, which allows us to see the economic sphere as inter-
twined with a social whole. This perspective should allow to formulate an immanent cri-
tique of the formation of economic systems.

Keywords: Critical Theory, Economics, Practical Theory, Forms of Life, Criticism of Capi-
talism

Ein weiter Begriff des Ökonomischen

[1] In einem Nachtrag zu seinem programmatischen Text »Traditionelle und
Kritische Theorie« findet sich folgende Bemerkung Max Horkheimers:

»Der Ökonomismus, auf den die kritische Theorie mancherorts reduziert ist, (...) besteht
nicht darin, das Ökonomische zu wichtig, sondern darin, es zu eng zu nehmen.« (Hork-
heimer 1992 [1937]: 266, Hervorhebung R.J.)

[2] Ausgehend von dieser Beobachtung und entlang dieser Unterscheidung zwi-
schen einem ›weiten‹ und einem ›engen‹ Verständnis von Ökonomie lässt sich die
Geschichte der Kritischen Theorie und, spezifischer, die Geschichte ihres Verhält-
nisses zur Ökonomie, sehr knapp folgendermaßen skizzieren: Die ›alte‹ Kritische
Theorie hat es sich zur Aufgabe gemacht, das Eindringen der ›Warenform‹ in alle

* Prof. Dr. Rahel Jaeggi, Institut für Philosophie/Humboldt-Universität zu Berlin, Unter
den Linden 6, D-10099 Berlin, Tel.: +49-(0)30-20932824, E-Mail: rahel.jaeggi@staff.hu-
berlin.de, Forschungsschwerpunkte: Sozialphilosophie, Politische Philosophie, Philoso-
phische Ethik, Anthropologie, Sozialontologie.

** Der vorliegende Text ist eine von Niklas Angebauer vorgenommene und durch die
Autorin überarbeitete Übersetzung des englischen Beitrags »A Wide Concept of
Economy: Economy as a Social Practice and the Critique of Capitalism« (2017).

zfwu 19/3 (2018), 343–361, DOI: 10.5771/1439-880X-2018-3-343

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


gesellschaftlichen Beziehungen inklusive der (ebenfalls als gesellschaftliche aufge-
fassten) individuellen Selbstverhältnisse hinein zu verfolgen, also darauf hinzuwei-
sen, dass der Einfluss ökonomischer oder an der Warenform gebildeter Einstellun-
gen und Weltzugänge über die Sphäre der Ökonomie selbst hinausreicht.

[3] Damit hat sie die Ökonomie in einem von Lukàcs’ Verdinglichungstheorie
(vgl. Lukàcs 2015 [1923]) inspirierten Sinne tatsächlich weit gefasst: Dieser These
nach umfassen und korrumpieren ökonomische Einstellungen im ausgebildeten
Kapitalismus alle Lebensbereiche. Das Ökonomische – verstanden als ein
bestimmter (nämlich: zweckrational-instrumenteller) Modus des Umgangs mit
Dingen und Menschen – wird also verantwortlich gemacht für die charakteristi-
schen Pathologien kapitalistischer Gesellschaften, für Ausbeutung, Unterdrü-
ckung, Instrumentalisierung, Verdinglichung, Entfremdung und, in übergreifender
Perspektive: ihre Irrationalität.

[4] Mit ihrer kritischen Analyse der Diffusion (oder gar Invasion) der Waren-
form in zuvor oder konstitutiv ›nicht-ökonomische‹ Sphären haben Horkheimer
und andere zweifellos dazu beigetragen, marxistisch inspirierte Sozialkritik vom
›Ökonomismus‹ zu befreien. Und doch ging diese Ausweitung der Perspektive
damit einher, dass der im eigentlichen Sinne ökonomischen Sphäre schon in den
frühen Tagen der Kritischen Theorie – sieht man von einigen Ausnahmen aus der
sehr frühen Zeit des Instituts einmal ab (vgl. Ronge 2014) – überraschend wenig
Aufmerksamkeit geschenkt wurde.

[5] Aus diesem Grund befindet sich die Kritische Theorie hinsichtlich ihrer
Kapitalismuskritik in einer etwas paradoxen Situation. Die frühe Kritische Theo-
rie ist, einerseits, als ganze Kapitalismuskritik: Sie ist nichts als Kapitalismuskri-
tik, insofern, als sie alles, womit sie sich auseinandersetzt – selbst noch in ihren
raffiniertesten Analysen ästhetischer Phänomene – hinsichtlich der Eigenschaften
und Auswirkungen kapitalistischer Sozialisation in den Blick nimmt. Andererseits
stellt sich aber die Frage, in welchem Ausmaß eine solche Theorie überhaupt eine
Kritik des Kapitalismus sein kann, wenn sie sich faktisch kaum mit der Analyse
und Kritik derjenigen Wirtschaftspraktiken beschäftigt, die für reale kapitalisti-
sche Gesellschaften charakteristisch sind. Die Gründe für diese prekäre Situation
sind vielschichtig, einige von ihnen hängen mit den Schwierigkeiten zusammen,
das ursprüngliche interdisziplinäre Forschungsprogramm des Instituts tatsächlich
umzusetzen. Das Ergebnis dieser Entwicklung ist, dass die Kritische Theorie
Frankfurter Provenienz in dieser Frühphase keinen Ansatz hervorgebracht hat,
der es erlauben würde, die spezifisch wirtschaftlichen Praktiken und Institutionen
auf umfassende Weise in den Blick zu nehmen, wie Horkheimer es gefordert hatte.
Anders gesagt: Diese Auffassung des Ökonomischen ist nur insofern weit, als sie
einen weitreichenden Einfluss des Ökonomischen aufzeigt. Letztlich steht hinter
einem solchen Ansatz aber wieder ein enges Verständnis von Wirtschaft, das in
gewisser Weise am anfangs zitierten Anspruch Horkheimers vorbeigeht.

[6] Zweifellos gibt es enorme Unterschiede zwischen der frühen Phase der Kriti-
schen Theorie und dem, was als Kritische Theorie der ›zweiten Generation‹
bezeichnet wird. Vor diesem Hintergrund wirkt es geradezu ironisch, dass sich in
Bezug auf die hier verhandelte Frage wenig zwischen diesen Phasen in der Weiter-

344 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


entwicklung der frühen Kritischen Theorie verändert hat: Auch wenn Habermas’
Theorie der Kolonialisierung der Lebenswelt (vgl. Habermas 1995) die totalisie-
rende Tendenz der älteren Kritischen Theorie überwand und ihre normativen
Grundlagen ausweisen konnte, zementierte sie doch die Ansicht, es ginge vor
allem darum, das Eindringen des Ökonomischen in andere Lebensbereiches zu
kritisieren, nicht aber die Ökonomie selbst. Im weitesten Sinne verstehen Theo-
rien der Ausdifferenzierung, wie sie von Habermas und anderen vertreten werden,
Wirtschaft als eine Sphäre, die gegenüber anderen sozialen Sphären zu einem
gewissen Grad autonom ist. Sie ist dann eine nicht-normative Sphäre, die durch
ihre eigene Logik angetrieben wird.1 Die Ökonomie wird damit zu einer Art black
box. Wo man sich mit der ökonomischen Formation kapitalistischer Gesellschaf-
ten befasst, so tut man das in der Folge in der Metapher der demokratischen Bän-
digung des Tigers, der der Kapitalismus ist, man denkt dann über die politische
Begrenzung einer ökonomischen Dynamik nach, die man als solche sich selbst
überlassen sollte, eine Begrenzung also von außen, anhand von Kriterien, die
außerhalb der ökonomischen Sphäre selbst liegen und aus dieser selbst nicht gene-
rierbar wären. Das aber macht es nicht nur unmöglich, sondern auch überflüssig,
die Ökonomie selbst neu zu denken oder auch weit zu fassen.

Kritische Theorie in kritischen Zeiten: Die black box öffnen

[7] Ich will nun nicht die alte Debatte und die Alternative von reformistischer
Transformation versus radikaler Überwindung des Kapitalismus wieder aufwär-
men: Ob ein zur Hauskatze gebändigter Kapitalismus seinem Begriff noch ent-
spräche, ist eine im schlechten Sinne akademische Frage. Und man sollte auch
nicht unterschätzen, wie vieles an dieser Diskussion von der Verfügbarkeit einer
auch ökonomischen Alternative zum Kapitalismus abhängt. Allerdings sind wir
heute (als Kritische Theoretiker wie als citizens) mit den ökonomischen Krisen
und deren sozialen Auswirkungen, dem also, was viele von uns in der einen oder
anderen Weise als ›Auswüchse‹ und Bedrohung durch den zeitgenössischen Kapi-
talismus erfahren, in einer Weise konfrontiert, die den Verdacht aufkommen lässt,
dass das Theorem der ›Bändigung des Kapitalismus‹ unzureichend ist – und das
nicht nur aufgrund unserer gegenwärtigen, realen Machtlosigkeit angesichts öko-
nomischer Imperative, sondern schon aus systematischen Gründen. Die Frage ist
dann, was für ein Tier da eigentlich ›gezähmt‹ werden soll, ob es wirklich gezähmt
werden kann, und schließlich, ob die Domestizierungsmetapher überhaupt ange-
messen ist.

[8] Hinterfragt und gegebenenfalls neu justiert werden muss dann aber nicht
nur die Zähmungsmetapher; auch das im Hintergrund stehende ›Sphärenmodell‹
(egal ob systemtheoretisch oder anders gedacht) lässt sich hinterfragen. Die Vor-
stellung einer Kontamination bestimmter gesellschaftlicher (kultureller, sozialer,

1 Vgl. Habermas 1995. Timo Jütten diskutiert diesen Sachverhalt sorgfältig in Jütten
2013.

Ökonomie als soziale Praxis 345

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


persönlicher) Sphären durch die ökonomische Sphäre, die nicht nur in der Kriti-
schen Theorie verbreitet ist, sondern auch andere marktkritische Diskurse
beherrscht – und damit genau genommen bereits die Unterscheidung zwischen
›Innen‹ und ›Außen‹ selbst – kommt damit auf den Prüfstand. Meine Vermutung
ist, dass wir hier ›von einem falschen Bild gefangen‹ sind, einem Bild, das wir hin-
terfragen sollten, um eine kritische Neusichtung der Grundlagen unseres Ökono-
mieverständnisses in Angriff zu nehmen.

[9] In einer Situation, in der die ›historische Verbindung von Demokratie und
Kapitalismus‹ (Habermas 2013) – die schon immer eine liaison dangereuse war –
tatsächlich unhaltbar geworden ist, beginnt sich nun eine neue Herangehensweise
an ökonomische Themen zu entwickeln. Nicht nur innerhalb der Kritischen Theo-
rie erleben wir ein erneuertes Interesse an der Kritik des Kapitalismus und ein
erneutes Interesse daran, die Wirtschaft wieder in den Blick zu bekommen. Ob in
den jüngeren Entwicklungen im Bereich der Kritischen Ökonomie (vgl. etwa Gib-
son-Graham 1996), den Einsichten in den ›normativen Charakter des Marktes‹
(vgl. Honneth 2011) oder in den Kapitalismus als ›institutionalisierte soziale Ord-
nung‹ (vgl. Fraser 2018): die Frage, wie sich die Wirtschaft theoretisch erfassen
lässt und wie die ökonomischen Praktiken und Institutionen unserer Gesellschaft
verstanden werden können, steht wieder auf der Tagesordnung. Es könnte also an
der Zeit sein, die black box zu öffnen, um die innere Verfasstheit und Zusammen-
setzung jener wirtschaftlichen Praktiken und Institutionen in den Blick zu bekom-
men, die unser Leben so stark prägen. Ein solches Projekt wirft allerdings schwie-
rige begriffliche Fragen auf, die man als Fragen der Sozialontologie des Ökonomi-
schen bezeichnen könnte.

[10] Dieser Essay beansprucht nicht, diese Fragen direkt oder erschöpfend zu
beantworten, sondern markiert den Beginn einer Auseinandersetzung. Mir geht es
hier darum, zu beleuchten, was es bedeuten könnte, die Ökonomie als »Teil der
sozialen Ordnung« (Beckert 2012: 260) zu verstehen und nicht als ein dieser Ord-
nung entgegengesetztes ›Anderes‹. Ein solches Verständnis scheint mir nötig, um
den begrifflichen Rahmen dafür zu schaffen, die Ökonomie weit und umfassend
zu denken.

Ein weiter Begriff: Ökonomie als soziale Praxis

[11] Was heißt es nun, Wirtschaft nicht eng, sondern in einem weiten Sinne zu
begreifen? Worin genau besteht dieser ›weite Umfang‹, wenn er mehr leisten soll,
als nur gewisse Auswirkungen des Ökonomischen auf andere Lebensbereiche in
den Blick zu nehmen?

[12] Meine These lautet: Um die Ökonomie in einem weiten Sinne zu verstehen,
sollten wir sie als ein Ensemble von sozialen Praktiken auffassen, oder genauer:
als das Ensemble der ökonomischen sozialen Praktiken. Oder anders gesagt: Ich

346 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


werde einen praxistheoretischen Ansatz2 vorschlagen, eine an Praktiken orien-
tierte Grundlage für unser Nachdenken über die Wirtschaft und ihre Institutio-
nen. Ökonomische Praktiken werden dann als eine Teilmenge sozialer Praktiken
begriffen und teilen die Merkmale von Praktiken (auf die ich unten eingehen
werde). Als solche sind sie auf vielfältige Weise mit anderen Praktiken verbunden
und bilden (gemeinsam mit diesen) einen Teil des soziokulturell verfassten Sozial-
gefüges, der kulturell spezifischen und historisch formierten Lebensformen, in
denen wir uns bewegen.

[13] Eine solche Perspektive sollte es erlauben, eine Kritik an der Gestaltung
ökonomischer Handlungszusammenhänge zu formulieren. Diese Kritik würde
immanent vorgehen, indem sie sich am normativen Inhalt bzw. den normativen
Bedingungen des Gelingens der Praktiken selbst orientiert. Jene Praktiken zu kriti-
sieren bedeutet dann, sie als misslingende ökonomische Praktiken auszuweisen.
Dabei muss man sich allerdings klarmachen, dass soziale Praktiken und Lebens-
formen nicht einfach so misslingen oder dysfunktional werden, sondern auf eine
Weise, in der funktionale und normative Momente immer schon miteinander ein-
hergehen. Soziale Ordnungen scheitern immer gleichzeitig funktional wie norma-
tiv: Sie geraten in Krisen hinsichtlich einer normativ vordefinierten und historisch
etablierten Bedingung des Gelingens (vgl. dazu Jaeggi 2014). Was so (wieder) in
den Blick käme, wäre nicht mehr das Eindringen des Ökonomischen in das
Soziale, sondern vielmehr die strukturellen und inhaltlichen Defizite ökonomi-
scher Praktiken und Institutionen selbst.

[14] Mein Argument, bzw. die Skizze meiner Argumentationsstrategie, verfährt
in mehreren Schritten. Zunächst werde ich kurz erläutern, was ich unter ›sozialen
Praktiken‹ verstehe, und mein Verständnis von ›Lebensformen‹ als einen ›trägen
Zusammenhang von Praktiken‹ entwickeln. Dann beschreibe ich, in welchem
Sinne das Ökonomische ein Feld sozialer Praktiken darstellt und wie sich ökono-
mische Praktiken mit anderen Praktiken zu einer Lebensform verbinden. Schließ-
lich werde ich einige Konsequenzen hinsichtlich des gesuchten ›weiten Begriffs‹
des Wirtschaftens diskutieren und die kapitalismuskritischen Potentiale meines
Ansatzes zumindest andeuten.

Soziale Praktiken und Lebensformen

[15] Was sind nun soziale Praktiken im hier gemeinten Sinne? Was sind Lebens-
formen? Inwiefern sind ökonomische Praktiken soziale Praktiken, und wie fügen
sie sich mit diesen zu Lebensformen zusammen?

Praktiken

[16] Der Ausdruck soziale Praxis bezeichnet Praktiken, die sich auf einen selbst,
auf andere und auf die materielle Welt beziehen. Eine Dinnerparty zu besuchen ist

2 Einen sehr informativen Überblick über die verschiedenen Varianten der Praxistheorie
gibt Reckwitz 2001. Mein eigenes Verständnis entwickle ich ausführlich in Jaeggi 2014.

Ökonomie als soziale Praxis 347

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


ebenso eine Praxis wie Verstecken zu spielen, eine Prüfung abzulegen, Lebensmit-
tel zu kaufen oder Waren auf einem Markt zu handeln. Praktiken sind Abfolgen
mehrerer Handlungen, die mehr oder weniger umfangreich und komplex sein
können und die einen mehr oder weniger repetitiven oder gewohnheitsmäßigen
Charakter aufweisen. ›Sozial‹ sind diese Praktiken nicht etwa, weil sie notwendig
auf zwischenmenschliche Verhältnisse oder die Koordination sozialer Beziehungen
gerichtet wären, sondern weil sie nur vor dem Hintergrund eines sozial geprägten
Bedeutungshorizonts existieren und verstanden werden können.

[17] Ich möchte einige Aspekte des Begriffs der Praxis hervorheben:
Erstens: Praktiken sind nicht nur intentionale Handlungen. Aufgrund ihres repeti-
tiven und gewohnheitsmäßigen Charakters können sie bis zu einem gewissen
Grad auf implizitem statt explizitem Wissen basieren – solange sie nicht mit
Unterbrechungen oder Problemen konfrontiert werden. Als Handlungsmuster
wirken sie handlungsermöglichend, werden aber gleichzeitig erst durch Handlun-
gen konstituiert. Deswegen kann man sie sowohl als Ergebnis wie als Ermögli-
chungsbedingung von menschlicher Aktivität beschreiben.

[18] Zweitens: Praktiken sind keine bloßen Fakten, kein schlechthin Gegebenes.
Sie müssen immer als etwas interpretiert und verstanden werden. Zur Praxis wer-
den sie somit erst durch Interpretation. Ich muss zum Beispiel, wenn ich jemanden
hinter einem Baum stehen sehe, in der Lage sein, diese Situation als ›Verstecken-
spielen‹ zu erkennen im Gegensatz zum Sich-Verstecken vor der Polizei. Und ich
muss in der Lage sein, das Herausnehmen von Waren aus dem Regal und ihr Auf-
stapeln in einem Wagen aus Draht als Teilpraxis der Praxis des Einkaufens im
Supermarkt zu erkennen. Dazu brauche ich einen Kontext und weitere Hinter-
grundinformationen sowie die Kenntnis von an diese Einzelpraxis angrenzenden
Praktiken. Ich brauche aber auch ein interpretatives Vokabular und ein Set an
Konzepten, mit denen ich mir die Praxis verständlich machen kann. Indem ich das
Dort-Stehen als Teil eines Spiels erkenne, verstehe ich implizit seine Verbindung
zu anderen möglichen Praktiken und Interpretationen – etwa zu anderen Spielen
und dem interpretativen Begriff des ›Spiels‹ oder zum (weit umfassenderen)
Begriff von ›Kindheit‹ im Gegensatz zum Erwachsensein und so weiter. Jeman-
dem, der die Praxis des Einkaufens in einem Supermarkt – mit allem, was dazuge-
hört – nicht korrekt interpretieren kann und den Kontext nicht kennt, wird es wie
eine Art Raub erscheinen, wenn ich anfange, Waren in meinem Einkaufswagen
aufzutürmen, oder er wird dem Austausch von kleinen bedruckten Scheinen am
Ende des Wartens in der Warteschlange verständnislos gegenüberstehen.

[19] Drittens: Praktiken sind von Normen geleitet: Sie sind um eine zentrale
Idee herum organisiert, die bestimmt, wann die Praxis überhaupt als ›erfüllt‹ gel-
ten kann – nämlich dann, wenn gemäß den normativen Erwartungen gehandelt
wird, die mit der Praxis einhergehen. (Wenn du nicht zumindest versuchst, dich zu
verstecken, dann spielen wir offenkundig nicht Verstecken.) Darüber hinaus gibt
es Normen, die bestimmen, was als gute Erfüllung einer Praxis gilt. (Wenn du
deine Patienten nicht sorgfältig untersuchst, bist du kein guter Arzt.)

[20] Viertens und schließlich: Praktiken haben ein inhärentes Telos. Sie sind
stets auf ein Ziel gerichtet, das (bestenfalls) durch ihre Durchführung realisiert

348 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


wird – wenngleich jede einzelne Praxis überdeterminiert sein und eine Vielzahl
von Zielen verfolgen kann. (Ich gehe Einkaufen, weil ich etwas für das Abendes-
sen brauche, aber auch weil ich mit dem Verkäufer tratschen möchte oder mich zu
Hause langweile.)

Lebensformen

[21] Nun stehen Praktiken typischerweise mit anderen Praktiken in Verbindung.
Am deutlichsten zeigt sich das, wo Praktiken materiell ineinandergreifen. Die Pra-
xis, mich an eine Kasse anzustellen und zu bezahlen, ist beispielsweise klar auf
eine ganze Reihe anderer Praktiken angewiesen, durch die sie überhaupt erst
ermöglicht wird. Aber das Ineinandergreifen einzelner Praktiken findet auch noch
auf einer anderen Ebene statt: Praktiken sind über einen gemeinsamen Interpreta-
tionshorizont miteinander verbunden, vor dem sie erst verständlich werden und
funktionieren. Dass wir einen Gegenstand an der Kasse bezahlen können, ist bei-
spielsweise nicht nur davon abhängig, dass zuvor Andere die entsprechenden
Waren produziert und im Einkaufsregal deponiert haben oder dass jemand eine
Kasse entworfen hat, die wieder andere gekauft und in ihrem Geschäft platziert
haben. Dass dieser Handlungskontext funktioniert, hängt auch von der ›institu-
tionellen Tatsache‹ ab, dass ein bestimmtes Stück Papier als Geld verstanden und
anerkannt wird3 und dass der Akt von Kauf und Warentausch auf eine bestimmte
Weise institutionalisiert und interpretiert wird. Ohne die soziale Zuordnung von
Bedeutung wie etwa ›dieser Schein ist eine in Land A gültige Form von Geld‹,
ohne das Verständnis und die Praktik, Geld als allgemeines Äquivalent zu benut-
zen, und ohne den damit einhergehenden Tauschakt und seine spezifische Rezi-
prozität würde der Austausch eines gedruckten Scheins gegen einen Laib Brot tat-
sächlich ziemlich seltsam anmuten.

[22] Was hier sichtbar wird, sind Sets oder Ensembles von Praktiken, die sich
aufeinander beziehen und sich wechselseitig informieren – und somit das, was ich
als ›Lebensform‹ bezeichnen möchte. (Lebensformen können dieser Bestimmung
nach unterschiedlich umfassend sein.) Anders herum formuliert: Lebensformen
sollten verstanden werden als ein träges Set, Ensemble oder Bündel sozialer Prak-
tiken. Sie sind Ensembles sozialer Praktiken, da sie eine Vielzahl von Praktiken
enthalten, die zwar aufeinander bezogen sind, aber gerade nicht als umfassend
integrierte und in sich geschlossene Ganzheiten existieren. Sie sind zu einem
gewissen Grad träge, insofern sie ›sedimentierte Elemente‹ enthalten, also
Bestandteile von Praktiken, die nicht immer veränderbar, transparent oder explizit
sind. Das bedeutet, dass die jeweiligen Praktiken unterschiedliche Aggregatzu-
stände zwischen flüssig und fest annehmen können. In der Folge sind Lebensfor-
men (ebenso wie einzelne Praktiken) nicht immer deliberativ zugänglich oder
auch nur Gegenstand von Reflexionen: Wir können an ihnen teilhaben, ohne es
zu planen, zu wollen, oder auch nur genau zu wissen, was wir da tun. Wichtig ist

3 Vgl. John Searles einflussreiche Diskussion von ›sozialen‹ und ›institutionellen Tatsa-
chen‹ in Searle 2011.

Ökonomie als soziale Praxis 349

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


auch die ›Materialisierung‹ von sozialen Praktiken und Lebensformen in Institu-
tionen, ebenso wie in (um noch ›materiellere‹ Beispiele zu geben) der Architektur,
in Werkzeugen und in substantiellen Strukturen. Praktiken und die zum Ensemble
von Praktiken versammelten Lebensformen ermöglichen also unser Handeln,
obwohl sie doch selbst Resultate unserer Handlungen sind. Insofern beschränken
Praktiken und Lebensformen unseren Handlungsraum und ermöglichen es uns
zugleich, Dinge auf eine bestimmte Weise zu tun. Kurz gesagt: Praktiken und
Lebensformen sind zugleich gegeben und gemacht. Und sie können ihre ganz
eigene Dynamik entwickeln. Nichtsdestotrotz sind sie etwas, das Menschen tun
und also auch anders tun könnten. Das wird besonders deutlich, wenn ein
bestimmtes Ensemble von Praktiken und Selbstverständnissen an seine Grenzen
stößt, wenn Dinge nicht mehr rund laufen. Wenn ein Ensemble von Praktiken
unterbrochen wird, kann es nicht länger unbemerkt bleiben: Der Moment der
Krise erzwingt eine Reflexion und Adjustierung – eine Neugestaltung – von Prak-
tiken, die zuvor als selbstverständlich galten.

[23] Wenn das bislang Gesagte zutrifft, dann konstituieren Praktiken – indivi-
duell und in ihrer Verwobenheit – eine Form, die nicht gezielt als ein Ganzes
strukturiert ist. Ein solches Gebilde kristallisiert sich eher heraus, als dass es am
grünen Tisch entworfen würde. Wird es mit anderen Praktiken verknüpft, kann
das Folgen haben, die von den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Praxis bzw.
Lebensform nicht intendiert (oder nicht einmal vorstellbar) waren. Wie schon
Adam Ferguson (1986 [1767]: 258) treffend bemerkt, ist die Geschichte »die
Folge von menschlichem Handeln, nicht jedoch die Durchführung irgendeines
menschlichen Plans.«

Ökonomische Praktiken

[24] Inwiefern und in welcher Hinsicht sind ökonomische Praktiken dann
soziale Praktiken, die gemeinsam mit anderen Praktiken eine Lebensform bilden
und die zuvor genannten Eigenschaften aufweisen? Was bedeutet es, den Bereich
des Ökonomischen als einen Bereich von Praktiken zu konzipieren, und was folgt
daraus?

[25] Fassen wir den Bereich des Ökonomischen, grob gesagt, als etwas auf, in
dem es um die Befriedigung gesellschaftlicher Reproduktionsbedürfnisse, also der
Produktion und Verteilung von Gütern und Dienstleistungen geht, dann lassen
sich die Elemente, die hier eine Rolle spielen – Eigentum, Markt bzw. Tausch, und
Arbeit, um nur einige zu nennen –, leicht als Konfigurationen sozialer Praktiken
und Institutionen auffassen. Aus dieser Perspektive wird aber auch ersichtlich,
dass Praktiken, die ökonomische Belange betreffen (oder gewissermaßen ›ökono-
mische Ziele‹ im engeren Sinn verfolgen), mit anderen, nicht-ökonomischen Prak-
tiken und Interpretationen verbunden oder sogar verschränkt sind. Sie sind somit
Teil dessen, was ich oben als ›Ensemble‹ sich wechselseitig informierender und
ermöglichender sozialer Praktiken und ihrer Interpretationen bezeichnet habe.

350 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


[26] Das möchte ich nun an einigen Beispielen illustrieren, ohne dabei Anspruch
auf Vollständigkeit zu erheben.

Eigentum

[27] Eine Institution wie das Eigentum lässt sich als Teil eines komplexen, stets
sozial interpretierten und von Normativität durchzogenen Ensembles von Prakti-
ken in den Blick nehmen – also als Teil einer Lebensform. Verschiedene Eigen-
tumsverständnisse und die damit einhergehenden Praktiken des Umgangs mit dem
Eigentum sind grundlegend für ganz verschiedene Wirtschafts- und Lebensfor-
men. Ökonomische Ordnungen sind immer auch Eigentumsordnungen und
Eigentumsordnungen beeinflussen und konstituieren Lebensformen. Unterschied-
liche Auffassungen über den Rechtstitel des ›Eigentums‹ gehen mit unterschiedli-
chen Praktiken des Aneignens, Bewahrens und Verfügens von denjenigen Dingen
einher, die in einer sozialen Ordnung als Eigentum gelten. Diese können mehr
oder weniger ohne Beschränkungen veräußert werden – oder eben nicht; und das
Eigentum an ihnen kann durch verschiedene Arten von Aneignung gestiftet wer-
den – oder eben nicht. Eigentum ist deswegen nicht nur ein ›Bündel von Rech-
ten‹,4 sondern auch ein Bündel sozialer Praktiken, die anerkannt und interpretiert
werden müssen, von Rechtsnormen geleitet werden und (umgekehrt) in ihnen
Ausdruck finden. Diese Normen sind tief in darunterliegenden Deutungsmustern
und teilweise ›verblassten‹ Kosmologien5 verwurzelt, die die Welt nicht nur in
Beseeltes und Unbeseeltes, sondern unter anderem auch in besitzbare und nicht-
besitzbare Dinge, Eigenschaften oder Waren aufteilen. Unterschiedliche Sozialord-
nungen können daher unter anderem anhand des Kriteriums charakterisiert wer-
den, welche Objekte Eigentum sein können (und welche nicht) und welche Verfü-
gungsrechte damit einhergehen. So gibt es in jeder Sozialformation Dinge, die
nicht rechtmäßig besessen werden können: etwa Tabus, heilige Objekte, Personen
oder Persönliches. Auch das Ausmaß der Verfügungsgewalt über das, was man
besitzt, kann mehr oder weniger beschränkt sein – selbst noch in unserer Gesell-
schaft, in der das Eigentum weitgehend unbeschränkt zu sein scheint. So darf man
etwa Schusswaffen nicht an Minderjährige verkaufen, und zwar selbst dann nicht,
wenn sie einem gehören. Bestimmte Kunstwerke dürfen nicht zerstört oder auch
nur exportiert werden, obwohl sie jemandes Eigentum sind. Und auch wenn der
Wald (wie wir seit Marx’ Schrift über das Holzdiebstahlsgesetz wissen) durchaus
zum Eigentum zugerichtet worden ist, darf der Privateigentümer eines Waldstücks
diesen nicht mutwillig zerstören. Bei anderen Entitäten, etwa Körperorganen oder
Patentrechten, ist es umstritten, ob das Eigentum an ihnen mit dem Recht, sie zu

4 Die weitverbreitete Metapher des Eigentums als ein ›Bündel von Rechten‹ prägt weite
Teile der Theoriebildung zum Eigentum. Vgl. Commons 1963 für eine frühe Verwen-
dung der Metapher. Eine umfangreiche Diskussion des Eigentums in diesem Sinne leistet
Waldron (1988).

5 Ich spreche von ›verblassten Kosmologien‹ in Analogie zu dem, was als ›verblasste Meta-
phern‹ bezeichnet wird, also Worten, deren metaphorischer Ursprung in Vergessenheit
geraten ist.

Ökonomie als soziale Praxis 351

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


verkaufen, einhergeht.6 Darüber hinaus gibt es auch Zuordnungen hinsichtlich
der Frage, was von wem besessen werden kann. Es ist eine relativ neue Errungen-
schaft einiger moderner Staatswesen, dass (von einigen Ausnahmen abgesehen)
alles, was überhaupt eigentumsfähig ist, auch von allen auf gleiche Weise besessen
werden kann.

[28] Auch hier gilt also: Eigentum und die ihm entsprechenden Eigentumsver-
hältnisse stellen sich als Ansammlung sozialer Praktiken dar, die auf umfassende
Weise mit anderen Praktiken und auch mit unserem normativen Selbstverständnis
und Weltverhältnis sowie dem Verständnis unserer sozialen Beziehungen verfloch-
ten sind und dieses gleichzeitig voraussetzen wie beeinflussen.

Markt und Tausch

[29] Wenn wir uns der Institution des Marktes und dem Akt des Tauschens
zuwenden, liegen die Dinge ähnlich: Sie stellen komplexe soziale Praktiken dar
und stehen in einer Konstellation mit benachbarten Praktiken. Der Tausch kann
als Warentausch zwischen unabhängigen Privateigentümerinnen und -eigentümern
stattfinden, die sich in der Arena des Marktes gegenüberstehen – oder eben nicht;
er kann auf Reziprozität basieren oder auf Vorstellungen des Gabentauschs,
denen keine explizite Vereinbarung für sofortige oder zukünftige Vergütung
zugrunde liegt. Tauschpraktiken basieren auf Normen und Regeln, die für die
jeweiligen Formen des Austauschs spezifisch sind – und auch hier stehen die spezi-
fischen Unterschiede in einem Zusammenhang mit den angrenzenden Praktiken
und deren Interpretation. Eine ›Ware‹ und somit tauschbar zu sein ist ein sozial
zugeschriebener Status (ähnlich wie ein ›Tor‹ im Fußball). Damit ein Tausch von
Geld gegen Ware möglich wird, muss zunächst das Tauschprinzip etabliert wer-
den, welches besagt, dass qualitativ ungleiche Objekte unter der Annahme ihrer
Wertäquivalenz mithilfe des Mediums Geld getauscht werden können. Nichts
davon kann als selbstverständlich gelten. Wie die umfangreichen anthropologi-
schen Diskussionen um den Gabentausch und die Praxis des Potlatch gezeigt
haben,7 sind selbst noch die Ideen von Symmetrie und Reziprozität mit einer gan-
zen Reihe weitergehender sozialer Bedeutungen und Übereinkünfte verbunden.
Der Warentausch unter Marktbedingungen ist ein ziemlich komplexer und nur
unzulänglich verstandener sozialer Vorgang, der auf anderen sozialen Praktiken
und Interpretationen aufbaut – und diese beeinflusst. Gegen den Mainstream der
Markttheorien lässt sich geltend machen, dass für das Funktionieren des Marktes
viel mehr nötig ist als die Existenz ›nutzenmaximierender Präferenzen‹, und wei-
ter, dass selbst die Ausbildung dieser Präferenzen nicht unabhängig von sozialen
Kontexten ist. Eine ganze Menge grundlegender sozialer Deutungen, Paradigmen
und Selbstverständnisse müssen schon gegeben, viele Üblichkeiten eingespielt sein,

6 Es gibt eine umfangreiche Literatur zu den ethischen Begrenzungen von Eigentum und
Markt. Vgl. u.a. Anderson 1993; Radin 1996; Satz 2013; Sandel 2012.

7 Vgl. prominent Mauss 1990, vgl. auch Malinowski 1979.

352 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


bevor die genannten Vorstellungen, Institutionen und Praktiken überhaupt intelli-
gibel werden.

Arbeit und Produktion

[30] Eine weitere soziale Praxis, die für die Erfüllung der gesellschaftlichen
Reproduktionsbedürfnisse entscheidend ist, ist Arbeit. Auch Arbeit ist kein
schlichtweg gegebenes, vorinterpretativ bestehendes, unumstößliches Faktum, das
keiner Interpretation bedürfte, sondern wiederum eine Praxis innerhalb einer
sozialen und normativ verfassten Anerkennungsstruktur. Es ist nicht die Tätigkeit
als solche, die etwas zur Arbeit macht –, sondern die soziale Anerkennung einer
Tätigkeit als Arbeit sowie die Rolle, die die jeweilige Tätigkeit im gesellschaftli-
chen Kooperationsprozess spielt. Kochen oder Klavierspielen können als Arbeit
angesehen werden oder eben nicht – je nachdem, ob sie von einem Koch durchge-
führt werden oder von einem Hausmann, von professionell Klavierspielenden
oder von Laien. Arbeit stellt sich so nicht nur als eine ›ewige Naturbedingung‹ im
Namen des »Stoffwechsels zwischen Mensch und Natur« (Marx 1962: 198) dar,
sondern immer schon als ein sozial und kulturell bedingter Faktor im Rahmen der
gesellschaftlichen Kooperation und Arbeitsteilung, die sich als solche historisch
entwickelt hat und dabei von Selbstverständnissen und Weltdeutungen begleitet
ist. Bereits die Trennlinie, die hier zwischen Arbeit und Reproduktion oder zwi-
schen Produktion und Reproduktion gezogen wird, ist alles andere als selbstver-
ständlich, historisch variabel und von den gesellschaftlichen Herrschaftsformen,
innerhalb derer Arbeit situiert ist, abhängig. In diesem Sinne wird Arbeit von
Normen und Interpretationen geleitet und in spezifischen sozialen Institutionen
ausgestaltet. Erstens nehmen Arbeitstätigkeiten insofern bestimmte soziokulturelle
Formen an, als sie von den verfügbaren Fähigkeiten, Techniken und Ressourcen
einer je historisch situierten Gesellschaft ermöglicht und geprägt werden. Anders-
herum existieren diese Fähigkeiten nur aufgrund von Techniken und Werkzeugen,
die ihrerseits historische Errungenschaften darstellen. (Einen Ziegelstein von
Hand herzustellen erfordert und ermöglicht ganz andere Fähigkeiten und Verhal-
tensweisen als die elektronische Überwachung einer Fabrik; Online-Kommunika-
tion erfordert und erschafft andere Fähigkeiten und Verhaltensweisen als die
direkte Interaktion.) Nicht nur individuelle Tätigkeiten und Verhaltensweisen ver-
ändern sich hier, sondern ein gesamter Handlungszusammenhang mitsamt dessen
Bedeutungszuweisungen, standardisierten Abläufen und habituellen Auswirkun-
gen wird transformiert. Das geht bis zur Sedimentierung der Arbeitstätigkeit in
den körperlichen und sinnlichen Fertigkeiten der Arbeitenden oder in ihrem Ver-
hältnis zur Zeit. Zweitens ist Arbeit eine soziale Tätigkeit, die eine bestimmte
Gestalt annimmt, indem sich Formen der Kooperation in sie einschreiben – von
der einfachsten Aufteilung von Arbeit bis hin zur differenzierten internen und
externen Arbeitsteilung moderner Gesellschaften. Drittens gibt es bestimmte Klas-
sen rechtlicher Normen, durch die Arbeitsbeziehungen in Form gewisser Institu-
tionen konstituiert und kodifiziert werden (etwa im modern-bürgerlichen Anstel-
lungsvertrag oder in feudalen Schutzrechten und Gehorsamspflichten). Dadurch

Ökonomie als soziale Praxis 353

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


werden beispielsweise der rechtliche Rahmen für Lohn- oder Fronarbeit und
damit ihre soziale, anerkannte Gestalt erst geschaffen. Neben diesen spezifisch
rechtlichen und institutionellen Rahmenbedingungen gibt es auch weniger umfas-
sende und weniger starre Sozialnormen und Sitten, denen aber ebenfalls eine zen-
trale Rolle bei der Gestaltung von Arbeit zukommt. Arbeit basiert also immer auf
gewissen gesellschaftlichen Voraussetzungen und kann überhaupt erst im Rahmen
einer bestimmten Interpretation und in Verbindung mit anderen Praktiken und
Deutungsmustern als solche identifiziert werden. Wenn es als reduktionistische
Auffassung der ökonomischen Institution des Marktes gelten muss, Marktaktivi-
täten nur als nutzenmaximierendes Verhalten rationaler Akteure und als norm-
freies Gebilde zu analysieren, dann scheint es ähnlich unangebracht zu sein,
Arbeit reduktiv als ›instrumentelles Handeln‹ zu verstehen. Arbeit ist demgegen-
über eine viel reichhaltigere Tätigkeit: Sie setzt sich aus einer Vielzahl von Einstel-
lungen sowie symbolischen und kommunikativen Fähigkeiten zusammen, ist von
Angewohnheiten, Bräuchen und Verkörperungen geprägt und kann nur innerhalb
eines breiteren sozialen Zusammenhangs verstanden werden (vgl. Habermas
1968; zu einer Rehabilitierung eines umfassenden Arbeitsverständnisses und sei-
ner Bedeutung für die kritische Theorie, siehe jetzt Dejours et al. 2018).

Der Praxischarakter von Eigentum, Tausch und Arbeit

[31] Diese Beispiele können natürlich nur skizzenhaft einige vorbereitende Hin-
weise und erste Indizien geben; zweifellos wäre es wichtig, sie zu vertiefen und zu
präzisieren. Das entscheidende Ergebnis für mein Argument ist aber das folgende:
In jedem der diskutierten Fälle finden wir Anhaltpunkte für das, was ich als Pra-
xischarakter der einschlägigen ökonomischen Tätigkeiten bezeichne.

[32] Erstens sind diese Tätigkeiten sozial verfasst, sie entstehen unter spezifi-
schen sozialen und historischen Rahmenbedingungen und bauen auf Interpreta-
tionen auf, die immer auch normativ aufgeladen sind. Das trifft auch dort zu, wo
die Praktiken, Interpretationen und (rechtlichen) Normen, in denen ein bestimm-
tes Verständnis von Eigentum, Tausch und Arbeit zum Ausdruck kommt, uns so
selbstverständlich vorkommen – und sie so nahtlos in den Deutungshorizont
unserer Lebensform eingebettet sind –, dass wir ihre Existenz und ihre Folgen
kaum mehr bemerken: Lebensmittel gegen Geld zu tauschen oder Miete für eine
Wohnung zu bezahlen ist dermaßen selbstverständlich für uns, dass uns nur selten
auffällt, wie eigenartig und voraussetzungsreich es eigentlich ist. Und anders
herum scheint für uns die Tatsache, dass wir Kinder nicht auf die gleiche Art kau-
fen können, wie wir eine Wohnung oder Konsumgüter erwerben, so selbstver-
ständlich, dass es uns nicht einmal wie ein Verbot vorkommt. Solche Beispiele
machen deutlich, dass alle möglichen Arten von Transaktionen – der Kauf von
Lebensmitteln im Supermarkt, von Elektronikgeräten im Einkaufszentrum oder
von Autos im Autohaus – auf impliziten Übereinkünften über die Bedeutung von
Eigentum, über den Status von Waren und über die Regeln der Tauschtransaktion
basieren. Diese wiederum sind von umfassenden normativen Auffassungen durch-
drungen und sie stehen in einer Konstellation mit anderen Praktiken, eine Kon-

354 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


stellation, die sie erst zu dem macht, was sie sind. Dass diese Auffassungen und
zugehörigen Praktiken nicht selbstverständlich sind, wird erst dann sichtbar, wenn
wir uns etwa vergegenwärtigen, wie jung das Verbot des Menschenhandels histo-
risch gesehen ist (und wie unvollständig es bis heute durchgesetzt wird) oder dass
manche indigene Völker das Land, auf dem sie leben, (inklusive der Flora und
Fauna) als in gewisser Hinsicht unverkäuflich betrachten – so ähnlich, wie wir das
für unsere Kinder reklamieren.

[33] Die Bestreitbarkeit der je spezifischen Grenzziehung zwischen kommodifi-
zierbaren und nicht-kommodifizierbaren Dingen oder zwischen Tätigkeiten, die
als Arbeit gelten, und solchen, die es nicht tun, zeigt sich manchmal in Konflikten
und Krisen. Erst im Zusammenhang der dann entstehenden Debatten werden der
normative Charakter jener Praktiken sowie die Tatsache, dass diese sozial verfasst
sind, klar sichtbar. Häufig aber bleibt dieser soziale und damit auch gemachte
Charakter (ökonomischer) Praktiken unsichtbar, oder er ›verblasst‹. Naturalisie-
rungs- und Verdinglichungsprozesse, die den gesellschaftlichen Ursprung solcher
Institutionen und Auffassungen verwischen oder unkenntlich machen, sind weit
verbreitet. Wir finden hier das oben erwähnte Merkmal von Praktiken wieder:
Während Praktiken von Menschen gemacht und so Instanzen der zweiten Natur
sind, kann in Bezug auf sie der natürliche Aspekt – der Anschein des ›bloß Gege-
benen‹ – Überhand nehmen. (Man kann das Unternehmen der Marx’schen Kritik
der politischen Ökonomie als großangelegten Versuch verstehen, dieses Verdingli-
chungsmoment theoretisch und praktisch aufzuheben.)

[34] Zweitens hat sich gezeigt, dass die ökonomischen Praktiken auf einer gan-
zen Reihe von ›benachbarten‹ Praktiken aufbauen, mit diesen in Verbindung ste-
hen und dadurch mit einem breiteren Feld von (nicht-ökonomischen) Praktiken
verknüpft sind. Diese Praktiken informieren und stützen einander und stehen zum
Teil in wechselseitigen Abhängigkeitsbeziehungen. Das bedeutet, dass wir es mit
einer spezifischen Lebensform und ihrem jeweiligen (normativen) Selbstverständ-
nis zu tun haben, wenn wir einzelne ökonomische Praktiken herausgreifen.

Einige vorläufige Ergebnisse

[35] Ich werde nun als Grundlage für die weitere Diskussion kurz zusammen-
fassen, was daraus folgt, die Ökonomie als eine soziale Praxis in den Blick zu neh-
men, bevor wir uns dann der Frage der Kritisierbarkeit dieser Praxis (und somit
der Kapitalismuskritik) zuwenden. Ein ›praxistheoretisches‹ Verständnis der Öko-
nomie, das sie als Teil einer umfassenderen Lebensform konzeptualisiert, hat fol-
gende Implikationen:

[36] Erstens: Die erste Konsequenz betrifft die Frage der Normativität ökono-
mischer Praktiken. Der Behauptung, der Markt oder gar ökonomische Institutio-
nen insgesamt bildeten eine ›normfreie Zone‹, wurde in letzter Zeit sehr deutlich
mit dem Argument widersprochen, wirtschaftliche Akteure handelten erstens
nicht völlig losgelöst von moralischen Erwägungen und seien zweitens (und noch
eindeutiger) auch nicht frei von ethischen Gewohnheiten und Dispositionen, kurz:

Ökonomie als soziale Praxis 355

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


frei von ›Sittlichkeit‹.8 Während ich diesen Diagnosen zustimme, möchte mein
Vorschlag, Ökonomie als soziale Praxis zu begreifen, einen Schritt weiter gehen:
Die Normativität oder das ethische Eingebettetsein der Ökonomie kommen nicht
von außen zum Phänomenbereich dazu, etwa weil sich wirtschaftliche Akteure
nicht von moralischen Erwägungen oder ethischen Vorstellungen befreien wollen
oder können. Wenn es die Praktiken selbst sind, die (gewissermaßen intern) nor-
mativ verfasst sind, dann haben ökonomische Praktiken auch ihnen inhärente
normative Bedingungen des Gelingens oder ethisch-funktionale Normen, die für
ihr gutes Funktionieren unerlässlich sind.

[37] Zweitens: Damit aber sind ökonomische Verhaltensweisen und Institutio-
nen nicht lediglich in eine sie ermöglichende ›Kultur‹ oder eben ›Lebensform‹ ein-
gebettet. Wenn Lebensformen ›träge Ensembles sozialer Praktiken‹ sind, dann gibt
es hier nicht das Innen und das Außen, das Bett und die ökonomische Haltung,
die sich darein bettet. Die unterschiedlichen Praxissphären sind voneinander
durchdrungen, und jede für sich ist immer (auch) normativ verfasst. Um kurz auf
die oben gemachten Bemerkungen zu Habermas und der Differenzierung von
›System‹ und ›Lebenswelt‹ zurückzukommen: Wenn die kapitalistische Wirt-
schaftsordnung dieser dualistischen Betrachtung zufolge zum ›System‹ gehört, das
der ›Lebenswelt‹ gegenübersteht und diese im Zweifelsfall durch ›kolonialisie-
rende‹ Übernahme bedroht, so glaube ich, dass ein praxistheoretischer Ansatz die
Opposition von handlungs- und systemtheoretischen Ansätzen, die ja von vielen
Seiten her kritisiert worden ist, auf sinnvolle Weise überwinden kann.

[38] Es gilt als einer der Vorteile einer systemischen Perspektive auf die Ökono-
mie, dass sie in der Lage ist, ›Mechanismen der gesellschaftlichen Integration‹ in
ihr Bild zu integrieren, »die Handlungen nicht notwendig intentional, also mit
kommunikativem Aufwand über das Bewußtsein der Interaktionsteilnehmer, son-
dern objektiv, gleichsam hinter deren Rücken, koordinieren« (Habermas 1994:
59) – Koordinationsmechanismen also, deren Paradefall die ›unsichtbare Hand‹
des Marktes ist. Wenn ich nun behaupten will, dass ein praxistheoretischer Ansatz
in der Ökonomie dazu geeignet ist, den vielerseits für problematisch gehaltenen
Dualismus der Habermas’schen Perspektive zu überwinden, dann muss das mit
der Möglichkeit einhergehen, diese Dimensionen und Koordinationsmechanismen
auf andere Weise zu verstehen.

[39] Dazu nur ein paar Hinweise: Die Ökonomie als soziale Praxis bzw. im
Zusammenhang mit Praktiken zu verstehen, bedeutet nicht, sie auf Handlungen
und Intentionen (oder deren Folgen) zu reduzieren. Praktiken sind, wie oben
betont wurde, nur partiell intentional, nur partiell explizit und nur partiell eine
Folge der bewussten Handlungen von Personen. Sie lassen sich nicht am grünen
Tisch planen, sondern kristallisieren sich heraus. Wenn Praktiken ›gerinnen‹ und
zu Institutionen werden (die ich als eine Form aggregierter Praktiken begreife),
können sie eine Eigendynamik entwickeln. Es könnte sich als fruchtbar erweisen,
diese ›systematischen‹ Phänomene im Rahmen eines praxis- und institutionen-

8 Vgl. u.a. Beckert 1997. Für eine philosophische Perspektive, vgl. Honneth 2011, insb.
Teil C.

356 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


theoretischen Ansatzes als verschiedenartige Formen der Verselbstständigung neu
in den Blick zu nehmen, ohne dabei ökonomische Institutionen wie den Markt zu
einer nicht-normativen Sphäre erklären zu müssen. Handlungs- und System-Per-
spektive wären dann, ohne dies zu essentialisieren, ebendas: zwei unterschiedliche
Dimensionen und Perspektiven auf ein Feld.

[40] Drittens: Wenn aus den oben genannten Merkmalen ökonomischer Tätig-
keiten folgt, dass sie als soziale Praktiken mit anderen sozialen Praktiken in einer
Wechselbeziehung stehen und sich mit diesen zu Lebensformen zusammenschlie-
ßen, so muss dieser Zusammenhang als ein offener verstanden werden. Es kann
nie a priori eindeutig und endgültig bestimmt werden, welche Praktiken wofür
unerlässlich sind oder welche Praktiken voneinander abhängig sind. Wir können
uns eine Vielzahl verschiedener Beziehungen zwischen diesen Praktiken vorstellen,
etwa gewisse funktionale Abhängigkeiten, aber auch losere oder wechselseitige
Verbindungen. Auch in Fällen, in denen einzelnen Praktiken mehr Autorität
zukommt oder sie andere Praktiken ›lenken‹, sollte es a priori niemals als ausge-
macht gelten, dass kulturelle Praktiken einseitig auf ökonomischen Praktiken
basieren oder umgekehrt. Es könnte sein, dass wir so das viel zu simple Modell
von ›Basis und Überbau‹ loswerden, ohne dabei die wechselseitigen Abhängig-
keitsverhältnisse zwischen unterschiedlichen Praktiken und Normen aus dem
Blick zu verlieren.

[41] Viertens: Für alle (hier nur skizzierten) Beispielfälle würde ich argumentie-
ren, dass die außerökonomischen Aspekte nicht nur Voraussetzungen für die im
engen Sinne ökonomischen Tätigkeiten und Institutionen darstellen (also für die
Gewinnmaximierung am Markt, für die Ergebnisorientierung instrumenteller
Arbeit und die Aufteilung der Welt durch Eigentumsverhältnisse).9 Es ist nicht
einfach nur so, dass diese weitreichenden Voraussetzungen nicht als selbstver-
ständlich gelten können. Wenn wir ökonomische Einstellungen und Verhaltens-
weisen als Praktiken analysieren, die mit anderen (ökonomischen und nicht-öko-
nomischen) Praktiken in Verbindung stehen – also als ein Ensemble innerhalb
eines Ensembles –, dann hat das zur Folge, dass sich die Unterscheidung zwischen
der Wirtschaft und ihren Voraussetzungen und die Dichotomie zwischen Innen
und Außen als weniger informativ und hilfreich erweisen, als wir dachten. Im
Rahmen einer praxisorientierten Beschreibung des Ökonomischen macht die Rede
von der ›Rettung‹ einer bestimmten Art von Praktiken aus dem Zusammenhang
einer Lebensform wenig Sinn.

[42] Das bleibt nicht ohne Folgen für die grundsätzliche Ausrichtung der Kriti-
schen Theorie und anderer kapitalismuskritischer Diskurse. Diese konzentrieren
ihre kritischen Bemühungen oft darauf, gewisse Sphären (seien sie kulturell, sozial
oder persönlich) vor einer Kontamination durch die angeblich eigenständige öko-
nomische Sphäre zu beschützen. Diese Sichtweise wird durch eine Perspektive her-
ausgefordert, der zufolge ökonomische Praktiken nicht nur in ethisch verfasste

9 Ich danke Anna Katsman dafür, mich nachdrücklich auf diesen Punkt hingewiesen zu
haben.

Ökonomie als soziale Praxis 357

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


Lebensformen ›eingebettet‹ sind oder von diesen ermöglicht werden, sondern eher
selbst Teil dieser Lebensform und ihrer jeweiligen Dynamik sind.

[43] Wir sind jetzt in der Lage, auf die eingangs zitierte Bemerkung Horkhei-
mers zurückzukommen. Ein Verständnis der Ökonomie als Zusammenhang von
Praktiken sollte es uns erlauben, die von ihm kritisierte enge Auffassung der Öko-
nomie zu überwinden – und zwar in zwei miteinander verbundenen Hinsichten:
Die Ökonomie selbst wird hier in einem weiten Sinne verstanden, da sie nicht län-
ger auf die (unter gegenwärtigen Umständen: enge) Einstellung reduziert wird,
eng definierte Interessen auf instrumentelle und nutzenmaximierende Weise zu
verfolgen. Darüber hinaus wird der Zusammenhang zwischen ökonomischen und
anderen sozialen Praktiken in einem weiteren Sinne gedacht, als es im Rahmen
eines ökonomischen Determinismus möglich wäre.

Kapitalismus als Lebensform?

[44] Dann aber stellt sich die Frage: Bleibt die von mir angedeutete umfassende
Situiertheit von ökonomischen Praktiken auch in kapitalistischen Gesellschaften
bestehen? Ist es nicht ein bestimmendes Merkmal kapitalistischer Sozialformatio-
nen, dass sich ›die Ökonomie‹ (und ihre Rationalität) von dem Gewebe sozialer
Praktiken abgelöst hat, dem sie zuvor angehörte? Polanyi beschreibt in diesem
Sinn den Vorgang der ›Entbettung‹ der Wirtschaft aus ihrem sozialen Zusammen-
hang als das eigentümliche (und bedrohliche) Charakteristikum kapitalistischer
Gesellschaften (vgl. Polanyi 1973). Der Kapitalismus wäre demnach gar keine
›Lebensform‹, weil er gar nicht wirklich ›am Leben‹ wäre, sondern vielmehr alle
Lebensformen (mit ihrem wilden Durcheinander verschiedener Praktiken) mit sei-
ner Vormachtstellung (und der Herrschaft über abstrakte und ›tote Arbeit‹)
bedrohen würde.

[45] Tatsächlich nehmen ökonomische Praktiken und Institutionen unter kapi-
talistischen Bedingungen bestimmte und bestimmende Formen an – etwa die des
Privateigentums an Produktionsmitteln, eines ›freien‹ Arbeitsmarktes und einer
nicht bedürfnis-, sondern gewinnorientierten Kapitalakkumulation (also der Kul-
tivierung von Kapital anstelle seiner Nutzbarmachung für Konsum oder Subsis-
tenz). Ökonomische Beziehungen scheinen so nicht nur andere Aspekte des
Lebens zu dominieren, sondern auch eigene Dynamiken zu entwickeln, die über
die subjektiven Ziele und die Kontrolle der Beteiligten hinausgehen und von die-
sen im Zweifelsfall weder bewusst affirmiert werden noch auch nur affirmiert
werden könnten.10 Das soziale Leben wird hier zu einem Spiel anonymer ›sozialer
Kräfte‹. Das könnte man vielleicht als das systemische Wesen kapitalistischer
Wirtschaftsordnungen bezeichnen.

[46] Demgegenüber lautet meine Hypothese: Die beteiligten Aktivitäten sind
nach wie vor Praktiken; sie basieren auf Normen, gerinnen zu Institutionen und
stehen im größeren Zusammenhang einer Lebensform – und zwar selbst dort, wo

10 Fred Neuhouser entwickelt ein entsprechendes Verständnis von Marx’ Kapitalbegriff
als einer »entfremdeten gesellschaftlichen Kraft« in seinem unveröffentlichtem Vortrag
»Marx, Alienated Social Forces« (Neuhouser 2014).

358 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


sie sich in gewisser Hinsicht als (in ihrem Praxischarakter) defizitäre Praktiken
erweisen.11 Die kapitalistische Ordnung der Wirtschaft erscheint dann nur als eine
›Entbettung‹ oder ›Entnormativierung‹, insofern ihre Dynamik darin besteht, tra-
ditionelle ethische Schranken und deren institutionelle Verankerungen aufzulösen.
(Ein Beispiel wäre hier etwa das vormoderne Zunftwesen und seine Beschränkung
wirtschaftlicher Tätigkeiten.) Zugleich aber, so möchte ich argumentieren, stellt
sie auch eine eigene, neue Normativität dar. Was also hier zutage tritt, ist zunächst
nur die Abwesenheit eines bestimmten, überlieferten Ethos und die Ersetzung des
einen normativen und institutionellen Rahmens durch einen anderen. Die Beson-
derheit dieses – kapitalistischen – Ethos oder der kapitalistischen Sittlichkeit, die
man mit viel Recht (und mit Marx) als eine nicht nur verkehrte, sondern in sich
verkehrte Sittlichkeit beschreiben kann, ist dann, dass sie sich selbst als ›ethisch
neutral‹ versteht. Man sollte sich an dieser Stelle nicht von der Tendenz des Kapi-
talismus täuschen lassen, die normative und ethisch dichte Natur seiner ökonomi-
schen Institutionen zu verschleiern, wie es beispielsweise auch in neoklassischen
Theorien implizit geschieht. Selbst noch die Idee eines allgemeinen Tauschäqui-
valents ist, wie ich angedeutet habe, auf eine Lebensform angewiesen – und prägt
sie wiederum. Auch eine Praxis, die ihren ›Praxischarakter‹ leugnet, bleibt eine
Praxis. Und selbst noch das Auflösen der Anbindung an andere Praktiken bleibt
von Verstrickungen gekennzeichnet, insofern es auf einer ›falschen Abstraktion‹
von jenen Verstrickungen beruht und nur dazu führt, dass diese umso versteckter
hinter unserem Rücken wirksam werden – und wir sie uns (wie wir mit Hegel
sagen könnten) nicht selbstbewusst zu eigen machen können. Um es in Anlehnung
an Marx’ Bestimmung der bürgerlichen Gesellschaft zu formulieren: Der ›Zusam-
menhang der Zusammenhanglosigkeit‹ ist immer noch ein Zusammenhang. Und
das Ethos der Zerschlagung substantieller ethischer Beziehungen und Beschrän-
kungen, wie sie etwa in der Geschichte der modernen kapitalistischen Institutio-
nen stattgefunden hat (die ihrerseits sowohl Voraussetzungen als auch Folgen sol-
cher Zusammenhänge sind), ist immer noch ein Ethos – das Ethos des Kapitalis-
mus.

[47] Was somit ins Sichtfeld kommt, ist die kapitalistische Lebensform selbst
mitsamt ihren ökonomischen Praktiken – und damit verbunden die Aussicht, den
Kapitalismus als Lebensform zu diskutieren und zu kritisieren.

[48] Ich möchte an dieser Stelle ein mögliches Missverständnis ausräumen:
Wenn ich von der Kritik des Kapitalismus als einer Lebensform spreche, sollte das
nach dem bislang Gesagten nicht mit der sogenannten ›ethischen Kritik‹ am Kapi-
talismus gleichgesetzt werden, etwa der Thematisierung der schädlichen ethischen
und lebensweltlichen Folgen dessen, was Weber die ›ökonomische Mentalität‹
oder die ›Kultur‹ des Kapitalismus nennt (vgl. u.a. Weber 1972). Es geht mir also
nicht darum, den Kapitalismus einer Kritik zu unterziehen, die ihren Maßstab aus
einer Theorie des guten Lebens bezieht. Sondern: Wenn ökonomische Praktiken
als Praktiken in einem größeren Praxiszusammenhang (also als Teil eines komple-
xen soziokulturell verfassten Sozialgefüges) analysiert werden und wenn dabei

11 Einmal mehr danke ich Anna Katsman, die auf diesen Punkt insistiert hat.

Ökonomie als soziale Praxis 359

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


selbst die scheinbar unzugänglichen und sich selbst antreibenden Dynamiken öko-
nomischer Prozesse – zumindest im Prinzip – als Folge einer komplexen Verket-
tung von Praktiken ausweisbar werden, dann scheint sich daraus die Möglichkeit
einer Kapitalismuskritik zu ergeben, die den Kapitalismus als eine in gewisser
Hinsicht irrationale Sozialordnung ins Visier nimmt.

[49] Was ist es dann, was am Kapitalismus (als Lebensform) intrinsisch falsch
ist? Es ist einfach und zugleich sehr kompliziert, das anhand der oben angedeute-
ten normativ-funktionalen Kriterien und im Modus einer ebensolchen normativ-
funktionalen Krisenkritik auszubuchstabieren.12 Aus meiner Diskussion ergibt
sich aber zumindest ein Meta-Kriterium der Kritik, das den Weg für weiterge-
hende Untersuchungen bereiten könnte. Es knüpft an die unterstellte ethische
Neutralität kapitalistischer Wirtschaftsordnungen an. An einer sozialen Ordnung,
die auf eine bestimmte Ethik angewiesen ist, diese aber zugleich verschleiert und
als ›neutral‹ verallgemeinert, scheint etwas falsch zu sein. Und ebenso scheint
etwas an Praktiken falsch zu sein, die wir nicht als Praktiken erkennen und die
auf eine Weise zustande kommen, die ihre Künstlichkeit verschleiert – also die
Tatsache, dass sie ›gemacht‹ sind. Genau das aber ist der Fall bei den ökonomi-
schen Kräften, die unsere Leben im Kapitalismus antreiben.

Literaturverzeichnis

Anderson, E. (1993): Value in Ethics and Economics, Cambridge: Harvard University Press.
Beckert, J. (1997): Grenzen des Marktes: die sozialen Grundlagen wirtschaftlicher Effizienz,

Frankfurt/Main: Campus.
Beckert, J. (2012): Die sittliche Einbettung der Wirtschaft. Von der Effizienz- und Differenzie-

rungstheorie zu einer Theorie wirtschaftlicher Felder, in: Berliner Journal für Soziologie,
Jg. 22/H. 2, 247–266.

Commons, J. R. (1963): The Distribution of Wealth, New York: A. M. Kelley
Dejours, C./Deranty, J.-P./Renault, E./Smith, N. H. (2018): The Return of Work in Critical

Theory. Self, Society, Politics, New York: Columbia University Press.
Ferguson, A. (1986 [1767]): Versuch über die Geschichte der bürgerlichen Gesellschaft, Frank-

furt/Main: Suhrkamp.
Gibson-Graham, J. K. (1996): The End of Capitalism (As We Knew It): A Feminist Critique of

Political Economy, Cambridge: Blackwell Publishers.
Habermas, J. (1968): Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser ›Philosophie des

Geistes‹, in: ders.: Technik und Wissenschaft als ›Ideologie‹, Frankfurt/Main: Suhrkamp,
9–47.

Habermas, J. (1994): Faktizität und Geltung: Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Habermas, J. (1995): Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2: Zur Kritik der funktiona-
listischen Vernunft, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Habermas, J. (2013): Demokratie oder Kapitalismus? Vom Elend der nationalstaatlichen Frag-
mentierung in einer kapitalistisch integrierten Weltgesellschaft, in: Blätter für deutsche und
internationale Politik, Jg. 13/H. 5, 59–70.

Honneth, A. (2011): Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit, Berlin:
Suhrkamp.

12 Vgl. van Parijs 1984 sowie Jaeggi 2013.

360 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343


Horkheimer, M. (1992 [1937]): Traditionelle und kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frank-
furt/Main: Fischer.

Jaeggi, R. (2013): Was (wenn überhaupt etwas) ist falsch am Kapitalismus? Drei Wege der
Kapitalismuskritik, in: dies./Loick, D. (Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis,
Berlin: Suhrkamp.

Jaeggi, R. (2014): Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp.
Jaeggi, R. (2017): A Wide Concept of Economy: Economy as a Social Practice and the Critique

of Capitalism, in: Deutscher, P./Lafont, C. (Eds.): Critical Theory in Critical Times, New
York: Columbia University Press.

Jütten, T. (2013): Habermas and Markets, in: Constellations, Vol. 20/No. 4, 587–603.
Lukàcs, G. (2015 [1923]): Die Verdinglichung, Bielefeld: Aisthesis Verlag.
Malinowski, B. (1979): Argonauten des westlichen Pazifik. Ein Bericht über Unternehmungen

und Abenteuer der Eingeborenen in den Inselwelten von Melanesisch-Neuguinea, Frank-
furt/Main: Syndikat.

Marx, K. (1962): Das Kapital, Bd. 1, MEW 23, Berlin: Dietz.
Mauss, M. (1990): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaf-

ten, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Neuhouser, F. (2014): Marx: Alienated Social Forces (unveröffentlichtes Vortragsmanuskript,

Essex, UK, 21.05.2014).
Polanyi, K. (1973): The Great Transformation: Politische und ökonomische Ursprünge von

Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Radin, M. J. (1996): Contested Commodities, Cambridge: Harvard University Press.
Reckwitz, A. (2001): Toward a Theory of Social Practices: A Development in Culturalist Theo-

rizing, in: European Journal of Social Theory, Vol. 5/No. 2, 243–263.
Ronge, B. (2014): How to Think Critically About the Economy? Friedrich Pollock and Jürgen

Habermas (unpublished Manuscript, Minneapolis, MN, 28.03.2014).
Sandel, M. (2012): Was man für Geld nicht kaufen kann: Die moralischen Grenzen des Mark-

tes, Berlin: Ullstein.
Satz, D. (2013): Von Waren und Werten: Die Macht der Märkte und warum manche Dinge

nicht zum Verkauf stehen sollten, Hamburg: Hamburger Edition.
Searle, J. (2011): Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit: Zur Ontologie sozialer

Tatsachen, Berlin: Suhrkamp.
Parijs, P. van (1984): What (if Anything) is Intrinsically Wrong with Capitalism? In: Philoso-

phica, Vol. 34/No. 2, 85–102.
Waldron, J. (1988): The Right to Private Property, Oxford: Clarendon Press.
Weber, M. (1972): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie, Tübin-

gen: Mohr.

Ökonomie als soziale Praxis 361

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

