Rabhel Jaeggi”

*

Okonomie als soziale Praxis”®

Ausgehend von der frithen Kritischen Theorie der Frankfurter Schule und Horkheimers
Idee der Uberwindung eines zu engen Verstindnisses von Okonomie, das es verunmoglicht,
die Wirtschaft umfassend in den Blick zu nehmen, entwerfe ich ein weites Verstindnis von
Okonomie, das es erlaubt, die 6konomische Sphire als verflochten mit einem gesellschaftli-
chen Ganzen und als Teil der sozialen Ordnung zu fassen. Dieser Ansatz soll die Moglich-
keit einer immanenten Kritik an der Gestaltung 6konomischer Handlungszusammenhinge
eroffnen.

Schlagworter: Kritische Theorie, Okonomie, Praxistheorie, Lebensformen, Kapitalismus-

kritik

Economy as a Social Practice

Based on the early Critical Theory of Frankfurt origin, whose narrow understanding of
economics makes it impossible to take a wide view on the economy, this paper develops a
wide understanding of economics, which allows us to see the economic sphere as inter-
twined with a social whole. This perspective should allow to formulate an immanent cri-
tique of the formation of economic systems.

Keywords: Critical Theory, Economics, Practical Theory, Forms of Life, Criticism of Capi-
talism

Ein weiter Begriff des Okonomischen

[1] In einem Nachtrag zu seinem programmatischen Text »Traditionelle und
Kritische Theorie« findet sich folgende Bemerkung Max Horkheimers:

»Der Okonomismus, auf den die kritische Theorie mancherorts reduziert ist, (...) besteht
nicht darin, das Okonomische zu wichtig, sondern darin, es zu eng zu nehmen.« (Hork-
heimer 1992 [1937]: 266, Hervorhebung R.]J.)

[2] Ausgehend von dieser Beobachtung und entlang dieser Unterscheidung zwi-
schen einem >weiten< und einem >engen« Verstindnis von Okonomie ldsst sich die
Geschichte der Kritischen Theorie und, spezifischer, die Geschichte ihres Verhalt-
nisses zur Okonomie, sehr knapp folgendermafSen skizzieren: Die »alte< Kritische
Theorie hat es sich zur Aufgabe gemacht, das Eindringen der >Warenform« in alle

* Prof. Dr. Rahel Jaeggi, Institut fir Philosophie/Humboldt-Universitat zu Berlin, Unter
den Linden 6, D-10099 Berlin, Tel.: +49-(0)30-20932824, E-Mail: rahel.jaeggi@staff.hu-
berlin.de, Forschungsschwerpunkte: Sozialphilosophie, Politische Philosophie, Philoso-
phische Ethik, Anthropologie, Sozialontologie.

Der vorliegende Text ist eine von Niklas Angebauer vorgenommene und durch die
Autorin uberarbeitete Ubersetzung des englischen Beitrags »A Wide Concept of
Economy: Economy as a Social Practice and the Critique of Capitalism« (2017).

zfwu 19/3 (2018), 343-361, DOI: 10.5771/1439-880X-2018-3-343

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

344 Rahel Jaeggi

gesellschaftlichen Beziehungen inklusive der (ebenfalls als gesellschaftliche aufge-
fassten) individuellen Selbstverhiltnisse hinein zu verfolgen, also darauf hinzuwei-
sen, dass der Einfluss 6konomischer oder an der Warenform gebildeter Einstellun-
gen und Weltzuginge iiber die Sphire der Okonomie selbst hinausreicht.

[3] Damit hat sie die Okonomie in einem von Lukacs’ Verdinglichungstheorie
(vgl. Lukacs 2015 [1923]) inspirierten Sinne tatsdchlich weir gefasst: Dieser These
nach umfassen und korrumpieren 6konomische Einstellungen im ausgebildeten
Kapitalismus alle Lebensbereiche. Das Okonomische - verstanden als ein
bestimmter (ndmlich: zweckrational-instrumenteller) Modus des Umgangs mit
Dingen und Menschen — wird also verantwortlich gemacht fur die charakteristi-
schen Pathologien kapitalistischer Gesellschaften, fiir Ausbeutung, Unterdri-
ckung, Instrumentalisierung, Verdinglichung, Entfremdung und, in tibergreifender
Perspektive: ihre Irrationalitit.

[4] Mit ihrer kritischen Analyse der Diffusion (oder gar Invasion) der Waren-
form in zuvor oder konstitutiv >nicht-6konomische« Spharen haben Horkheimer
und andere zweifellos dazu beigetragen, marxistisch inspirierte Sozialkritik vom
>Okonomismus< zu befreien. Und doch ging diese Ausweitung der Perspektive
damit einher, dass der im eigentlichen Sinne 6konomischen Sphire schon in den
frithen Tagen der Kritischen Theorie — siecht man von einigen Ausnahmen aus der
sehr frithen Zeit des Instituts einmal ab (vgl. Ronge 2014) — uiberraschend wenig
Aufmerksamkeit geschenkt wurde.

[5] Aus diesem Grund befindet sich die Kritische Theorie hinsichtlich ihrer
Kapitalismuskritik in einer etwas paradoxen Situation. Die frithe Kritische Theo-
rie ist, einerseits, als ganze Kapitalismuskritik: Sie ist nichts als Kapitalismuskri-
tik, insofern, als sie alles, womit sie sich auseinandersetzt — selbst noch in ihren
raffiniertesten Analysen dsthetischer Phinomene — hinsichtlich der Eigenschaften
und Auswirkungen kapitalistischer Sozialisation in den Blick nimmt. Andererseits
stellt sich aber die Frage, in welchem Ausmaf3 eine solche Theorie éiberhaupt eine
Kritik des Kapitalismus sein kann, wenn sie sich faktisch kaum mit der Analyse
und Kritik derjenigen Wirtschaftspraktiken beschaftigt, die fur reale kapitalisti-
sche Gesellschaften charakteristisch sind. Die Grinde fiir diese prekare Situation
sind vielschichtig, einige von ihnen hingen mit den Schwierigkeiten zusammen,
das urspringliche interdisziplinire Forschungsprogramm des Instituts tatsichlich
umzusetzen. Das Ergebnis dieser Entwicklung ist, dass die Kritische Theorie
Frankfurter Provenienz in dieser Frithphase keinen Ansatz hervorgebracht hat,
der es erlauben wiirde, die spezifisch wirtschaftlichen Praktiken und Institutionen
auf umfassende Weise in den Blick zu nehmen, wie Horkheimer es gefordert hatte.
Anders gesagt: Diese Auffassung des Okonomischen ist nur insofern weit, als sie
einen weitreichenden Einfluss des Okonomischen aufzeigt. Letztlich steht hinter
einem solchen Ansatz aber wieder ein enges Verstindnis von Wirtschaft, das in
gewisser Weise am anfangs zitierten Anspruch Horkheimers vorbeigeht.

[6] Zweifellos gibt es enorme Unterschiede zwischen der frithen Phase der Kriti-
schen Theorie und dem, was als Kritische Theorie der >zweiten Generation«
bezeichnet wird. Vor diesem Hintergrund wirkt es geradezu ironisch, dass sich in
Bezug auf die hier verhandelte Frage wenig zwischen diesen Phasen in der Weiter-

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

Okonomie als soziale Praxis 345

entwicklung der frithen Kritischen Theorie verandert hat: Auch wenn Habermas’
Theorie der Kolonialisierung der Lebenswelt (vgl. Habermas 1995) die totalisie-
rende Tendenz der ilteren Kritischen Theorie iiberwand und ihre normativen
Grundlagen ausweisen konnte, zementierte sie doch die Ansicht, es ginge vor
allem darum, das Eindringen des Okonomischen in andere Lebensbereiches zu
kritisieren, nicht aber die Okonomie selbst. Im weitesten Sinne verstehen Theo-
rien der Ausdifferenzierung, wie sie von Habermas und anderen vertreten werden,
Wirtschaft als eine Sphire, die gegentiber anderen sozialen Sphiren zu einem
gewissen Grad autonom ist. Sie ist dann eine nicht-normative Sphire, die durch
ihre eigene Logik angetrieben wird.! Die Okonomie wird damit zu einer Art black
box. Wo man sich mit der 6konomischen Formation kapitalistischer Gesellschaf-
ten befasst, so tut man das in der Folge in der Metapher der demokratischen Bdn-
digung des Tigers, der der Kapitalismus ist, man denkt dann tber die politische
Begrenzung einer 6konomischen Dynamik nach, die man als solche sich selbst
tiberlassen sollte, eine Begrenzung also von auflen, anhand von Kriterien, die
aufSerhalb der 6konomischen Sphire selbst liegen und aus dieser selbst nicht gene-
rierbar wiren. Das aber macht es nicht nur unmoglich, sondern auch tuberfliissig,
die Okonomie selbst neu zu denken oder auch weit zu fassen.

Kritische Theorie in kritischen Zeiten: Die black box offnen

[7] Ich will nun nicht die alte Debatte und die Alternative von reformistischer
Transformation versus radikaler Uberwindung des Kapitalismus wieder aufwir-
men: Ob ein zur Hauskatze gebandigter Kapitalismus seinem Begriff noch ent-
spriche, ist eine im schlechten Sinne akademische Frage. Und man sollte auch
nicht unterschitzen, wie vieles an dieser Diskussion von der Verfiigbarkeit einer
auch 6konomischen Alternative zum Kapitalismus abhingt. Allerdings sind wir
heute (als Kritische Theoretiker wie als citizens) mit den okonomischen Krisen
und deren sozialen Auswirkungen, dem also, was viele von uns in der einen oder
anderen Weise als >Auswiichse« und Bedrohung durch den zeitgenossischen Kapi-
talismus erfahren, in einer Weise konfrontiert, die den Verdacht aufkommen lasst,
dass das Theorem der >Bandigung des Kapitalismus< unzureichend ist — und das
nicht nur aufgrund unserer gegenwirtigen, realen Machtlosigkeit angesichts 6ko-
nomischer Imperative, sondern schon aus systematischen Griinden. Die Frage ist
dann, was fir ein Tier da eigentlich >gezahmt< werden soll, ob es wirklich gezihmt
werden kann, und schlieSlich, ob die Domestizierungsmetapher tiberhaupt ange-
messen ist.

[8] Hinterfragt und gegebenenfalls neu justiert werden muss dann aber nicht
nur die Zihmungsmetapher; auch das im Hintergrund stehende >Spharenmodell
(egal ob systemtheoretisch oder anders gedacht) lasst sich hinterfragen. Die Vor-
stellung einer Kontamination bestimmter gesellschaftlicher (kultureller, sozialer,

1 Vgl. Habermas 1995. Timo Jutten diskutiert diesen Sachverhalt sorgfiltig in Jitten
2013.

2fwu, 19/3 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

346 Rahel Jaeggi

personlicher) Spharen durch die 6konomische Sphire, die nicht nur in der Kriti-
schen Theorie verbreitet ist, sondern auch andere marktkritische Diskurse
beherrscht — und damit genau genommen bereits die Unterscheidung zwischen
>Innen< und >Auflenc selbst — kommt damit auf den Prifstand. Meine Vermutung
ist, dass wir hier >von einem falschen Bild gefangen« sind, einem Bild, das wir hin-
terfragen sollten, um eine kritische Neusichtung der Grundlagen unseres Okono-
mieverstandnisses in Angriff zu nehmen.

[9] In einer Situation, in der die >historische Verbindung von Demokratie und
Kapitalismus< (Habermas 2013) — die schon immer eine liaison dangereuse war —
tatsachlich unhaltbar geworden ist, beginnt sich nun eine neue Herangehensweise
an okonomische Themen zu entwickeln. Nicht nur innerhalb der Kritischen Theo-
rie erleben wir ein erneuertes Interesse an der Kritik des Kapitalismus und ein
erneutes Interesse daran, die Wirtschaft wieder in den Blick zu bekommen. Ob in
den jiingeren Entwicklungen im Bereich der Kritischen Okonomie (vgl. etwa Gib-
son-Graham 1996), den Einsichten in den >normativen Charakter des Marktes«
(vgl. Honneth 2011) oder in den Kapitalismus als >institutionalisierte soziale Ord-
nung< (vgl. Fraser 2018): die Frage, wie sich die Wirtschaft theoretisch erfassen
lasst und wie die 6konomischen Praktiken und Institutionen unserer Gesellschaft
verstanden werden konnen, steht wieder auf der Tagesordnung. Es konnte also an
der Zeit sein, die black box zu 6ffnen, um die innere Verfasstheit und Zusammen-
setzung jener wirtschaftlichen Praktiken und Institutionen in den Blick zu bekom-
men, die unser Leben so stark pragen. Ein solches Projekt wirft allerdings schwie-
rige begriffliche Fragen auf, die man als Fragen der Sozialontologie des Okonomi-
schen bezeichnen konnte.

[10] Dieser Essay beansprucht nicht, diese Fragen direkt oder erschopfend zu
beantworten, sondern markiert den Beginn einer Auseinandersetzung. Mir geht es
hier darum, zu beleuchten, was es bedeuten konnte, die Okonomie als »Teil der
sozialen Ordnung« (Beckert 2012: 260) zu verstehen und nicht als ein dieser Ord-
nung entgegengesetztes >Anderes«. Ein solches Verstindnis scheint mir nétig, um
den begrifflichen Rahmen dafiir zu schaffen, die Okonomie weit und umfassend
zu denken.

Ein weiter Begriff: Okonomie als soziale Praxis

[11] Was heifst es nun, Wirtschaft nicht eng, sondern in einem weiten Sinne zu
begreifen? Worin genau besteht dieser >weite Umfang<, wenn er mehr leisten soll,
als nur gewisse Auswirkungen des Okonomischen auf andere Lebensbereiche in
den Blick zu nehmen?

[12] Meine These lautet: Um die Okonomie in einem weiten Sinne zu verstehen,
sollten wir sie als ein Ensemble von sozialen Praktiken auffassen, oder genauer:
als das Ensemble der 6konomischen sozialen Praktiken. Oder anders gesagt: Ich

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

Okonomie als soziale Praxis 347

werde einen praxistheoretischen Ansatz? vorschlagen, eine an Praktiken orien-
tierte Grundlage fur unser Nachdenken tber die Wirtschaft und ihre Institutio-
nen. Okonomische Praktiken werden dann als eine Teilmenge sozialer Praktiken
begriffen und teilen die Merkmale von Praktiken (auf die ich unten eingehen
werde). Als solche sind sie auf vielfiltige Weise mit anderen Praktiken verbunden
und bilden (gemeinsam mit diesen) einen Teil des soziokulturell verfassten Sozial-
gefuiges, der kulturell spezifischen und historisch formierten Lebensformen, in
denen wir uns bewegen.

[13] Eine solche Perspektive sollte es erlauben, eine Kritik an der Gestaltung
okonomischer Handlungszusammenhinge zu formulieren. Diese Kritik wiirde
immanent vorgehen, indem sie sich am normativen Inhalt bzw. den normativen
Bedingungen des Gelingens der Praktiken selbst orientiert. Jene Praktiken zu kriti-
sieren bedeutet dann, sie als misslingende 6konomische Praktiken auszuweisen.
Dabei muss man sich allerdings klarmachen, dass soziale Praktiken und Lebens-
formen nicht einfach so misslingen oder dysfunktional werden, sondern auf eine
Weise, in der funktionale und normative Momente immer schon miteinander ein-
hergehen. Soziale Ordnungen scheitern immer gleichzeitig funktional wie norma-
tiv: Sie geraten in Krisen hinsichtlich einer normativ vordefinierten und historisch
etablierten Bedingung des Gelingens (vgl. dazu Jaeggi 2014). Was so (wieder) in
den Blick kidme, wire nicht mehr das Eindringen des Okonomischen in das
Soziale, sondern vielmehr die strukturellen und inhaltlichen Defizite 6konomi-
scher Praktiken und Institutionen selbst.

[14] Mein Argument, bzw. die Skizze meiner Argumentationsstrategie, verfahrt
in mehreren Schritten. Zunichst werde ich kurz erliutern, was ich unter >sozialen
Praktiken< verstehe, und mein Verstindnis von >Lebensformenc« als einen >trigen
Zusammenhang von Praktiken< entwickeln. Dann beschreibe ich, in welchem
Sinne das Okonomische ein Feld sozialer Praktiken darstellt und wie sich ékono-
mische Praktiken mit anderen Praktiken zu einer Lebensform verbinden. Schliefs-
lich werde ich einige Konsequenzen hinsichtlich des gesuchten >weiten Begriffsc
des Wirtschaftens diskutieren und die kapitalismuskritischen Potentiale meines
Ansatzes zumindest andeuten.

Soziale Praktiken und Lebensformen

[15] Was sind nun soziale Praktiken im hier gemeinten Sinne? Was sind Lebens-
formen? Inwiefern sind okonomische Praktiken soziale Praktiken, und wie figen
sie sich mit diesen zu Lebensformen zusammen?

Praktiken

[16] Der Ausdruck soziale Praxis bezeichnet Praktiken, die sich auf einen selbst,
auf andere und auf die materielle Welt beziehen. Eine Dinnerparty zu besuchen ist

2 Einen sehr informativen Uberblick iiber die verschiedenen Varianten der Praxistheorie
gibt Reckwitz 2001. Mein eigenes Verstdndnis entwickle ich ausfithrlich in Jaeggi 2014.

2fwu, 19/3 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

348 Rahel Jaeggi

ebenso eine Praxis wie Verstecken zu spielen, eine Priifung abzulegen, Lebensmit-
tel zu kaufen oder Waren auf einem Markt zu handeln. Praktiken sind Abfolgen
mehrerer Handlungen, die mehr oder weniger umfangreich und komplex sein
konnen und die einen mehr oder weniger repetitiven oder gewohnheitsmafSigen
Charakter aufweisen. >Sozial« sind diese Praktiken nicht etwa, weil sie notwendig
auf zwischenmenschliche Verhiltnisse oder die Koordination sozialer Beziehungen
gerichtet wiren, sondern weil sie nur vor dem Hintergrund eines sozial geprigten
Bedeutungshorizonts existieren und verstanden werden konnen.

[17] Ich mochte einige Aspekte des Begriffs der Praxis hervorheben:

Erstens: Praktiken sind nicht nur intentionale Handlungen. Aufgrund ihres repeti-
tiven und gewohnheitsmafligen Charakters konnen sie bis zu einem gewissen
Grad auf implizitem statt explizitem Wissen basieren — solange sie nicht mit
Unterbrechungen oder Problemen konfrontiert werden. Als Handlungsmuster
wirken sie handlungsermoglichend, werden aber gleichzeitig erst durch Handlun-
gen konstituiert. Deswegen kann man sie sowohl als Ergebnis wie als Ermdogli-
chungsbedingung von menschlicher Aktivitit beschreiben.

[18] Zweitens: Praktiken sind keine bloffen Fakten, kein schlechthin Gegebenes.
Sie miissen immer als etwas interpretiert und verstanden werden. Zur Praxis wer-
den sie somit erst durch Interpretation. Ich muss zum Beispiel, wenn ich jemanden
hinter einem Baum stehen sehe, in der Lage sein, diese Situation als »Verstecken-
spielen< zu erkennen im Gegensatz zum Sich-Verstecken vor der Polizei. Und ich
muss in der Lage sein, das Herausnehmen von Waren aus dem Regal und ihr Auf-
stapeln in einem Wagen aus Draht als Teilpraxis der Praxis des Einkaufens im
Supermarkt zu erkennen. Dazu brauche ich einen Kontext und weitere Hinter-
grundinformationen sowie die Kenntnis von an diese Einzelpraxis angrenzenden
Praktiken. Ich brauche aber auch ein interpretatives Vokabular und ein Set an
Konzepten, mit denen ich mir die Praxis verstindlich machen kann. Indem ich das
Dort-Stehen als Teil eines Spiels erkenne, verstehe ich implizit seine Verbindung
zu anderen moglichen Praktiken und Interpretationen — etwa zu anderen Spielen
und dem interpretativen Begriff des >Spiels< oder zum (weit umfassenderen)
Begriff von >Kindheit< im Gegensatz zum Erwachsensein und so weiter. Jeman-
dem, der die Praxis des Einkaufens in einem Supermarkt — mit allem, was dazuge-
hort — nicht korrekt interpretieren kann und den Kontext nicht kennt, wird es wie
eine Art Raub erscheinen, wenn ich anfange, Waren in meinem Einkaufswagen
aufzutiirmen, oder er wird dem Austausch von kleinen bedruckten Scheinen am
Ende des Wartens in der Warteschlange verstindnislos gegeniiberstehen.

[19] Drittens: Praktiken sind von Normen geleitet: Sie sind um eine zentrale
Idee herum organisiert, die bestimmt, wann die Praxis tiberhaupt als serfiillt< gel-
ten kann — namlich dann, wenn gemif§ den normativen Erwartungen gehandelt
wird, die mit der Praxis einhergehen. (Wenn du nicht zumindest versuchst, dich zu
verstecken, dann spielen wir offenkundig nicht Verstecken.) Dariiber hinaus gibt
es Normen, die bestimmen, was als gute Erfillung einer Praxis gilt. (Wenn du
deine Patienten nicht sorgfaltig untersuchst, bist du kein guter Arzt.)

[20] Viertens und schliefSlich: Praktiken haben ein inhdirentes Telos. Sie sind
stets auf ein Ziel gerichtet, das (bestenfalls) durch ihre Durchfithrung realisiert

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

Okonomie als soziale Praxis 349

wird — wenngleich jede einzelne Praxis tiberdeterminiert sein und eine Vielzahl
von Zielen verfolgen kann. (Ich gehe Einkaufen, weil ich etwas fir das Abendes-
sen brauche, aber auch weil ich mit dem Verkiufer tratschen mochte oder mich zu
Hause langweile.)

Lebensformen

[21] Nun stehen Praktiken typischerweise mit anderen Praktiken in Verbindung.
Am deutlichsten zeigt sich das, wo Praktiken materiell ineinandergreifen. Die Pra-
xis, mich an eine Kasse anzustellen und zu bezahlen, ist beispielsweise klar auf
eine ganze Reihe anderer Praktiken angewiesen, durch die sie Uberhaupt erst
ermoglicht wird. Aber das Ineinandergreifen einzelner Praktiken findet auch noch
auf einer anderen Ebene statt: Praktiken sind tiber einen gemeinsamen Interpreta-
tionshorizont miteinander verbunden, vor dem sie erst verstandlich werden und
funktionieren. Dass wir einen Gegenstand an der Kasse bezahlen konnen, ist bei-
spielsweise nicht nur davon abhingig, dass zuvor Andere die entsprechenden
Waren produziert und im Einkaufsregal deponiert haben oder dass jemand eine
Kasse entworfen hat, die wieder andere gekauft und in ihrem Geschaft platziert
haben. Dass dieser Handlungskontext funktioniert, hangt auch von der sinstitu-
tionellen Tatsache« ab, dass ein bestimmtes Stiick Papier als Geld verstanden und
anerkannt wird3 und dass der Akt von Kauf und Warentausch auf eine bestimmte
Weise institutionalisiert und interpretiert wird. Ohne die soziale Zuordnung von
Bedeutung wie etwa >dieser Schein ist eine in Land A giiltige Form von Gelds,
ohne das Verstindnis und die Praktik, Geld als allgemeines Aquivalent zu benut-
zen, und ohne den damit einhergehenden Tauschakt und seine spezifische Rezi-
prozitit wirde der Austausch eines gedruckten Scheins gegen einen Laib Brot tat-
sachlich ziemlich seltsam anmuten.

[22] Was hier sichtbar wird, sind Sets oder Ensembles von Praktiken, die sich
aufeinander beziehen und sich wechselseitig informieren — und somit das, was ich
als >Lebensform« bezeichnen mochte. (Lebensformen konnen dieser Bestimmung
nach unterschiedlich umfassend sein.) Anders herum formuliert: Lebensformen
sollten verstanden werden als ein triges Set, Ensemble oder Biindel sozialer Prak-
tiken. Sie sind Ensembles sozialer Praktiken, da sie eine Vielzahl von Praktiken
enthalten, die zwar aufeinander bezogen sind, aber gerade nicht als umfassend
integrierte und in sich geschlossene Ganzheiten existieren. Sie sind zu einem
gewissen Grad #rige, insofern sie >sedimentierte Elemente< enthalten, also
Bestandteile von Praktiken, die nicht immer verdnderbar, transparent oder explizit
sind. Das bedeutet, dass die jeweiligen Praktiken unterschiedliche Aggregatzu-
stinde zwischen fliissig und fest annehmen konnen. In der Folge sind Lebensfor-
men (ebenso wie einzelne Praktiken) nicht immer deliberativ zugdnglich oder
auch nur Gegenstand von Reflexionen: Wir konnen an ihnen teilhaben, ohne es
zu planen, zu wollen, oder auch nur genau zu wissen, was wir da tun. Wichtig ist

3 Vgl. John Searles einflussreiche Diskussion von s>sozialen< und »institutionellen Tatsa-
chencin Searle 2011.

2fwu, 19/3 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

350 Rahel Jaeggi

auch die >Materialisierung« von sozialen Praktiken und Lebensformen in Institu-
tionen, ebenso wie in (um noch >materiellere« Beispiele zu geben) der Architektur,
in Werkzeugen und in substantiellen Strukturen. Praktiken und die zum Ensemble
von Praktiken versammelten Lebensformen ermoglichen also unser Handeln,
obwohl sie doch selbst Resultate unserer Handlungen sind. Insofern beschrinken
Praktiken und Lebensformen unseren Handlungsraum und ermoglichen es uns
zugleich, Dinge auf eine bestimmte Weise zu tun. Kurz gesagt: Praktiken und
Lebensformen sind zugleich gegeben und gemacht. Und sie konnen ihre ganz
eigene Dynamik entwickeln. Nichtsdestotrotz sind sie etwas, das Menschen tun
und also auch anders tun koémnten. Das wird besonders deutlich, wenn ein
bestimmtes Ensemble von Praktiken und Selbstverstindnissen an seine Grenzen
stofSt, wenn Dinge nicht mehr rund laufen. Wenn ein Ensemble von Praktiken
unterbrochen wird, kann es nicht linger unbemerkt bleiben: Der Moment der
Krise erzwingt eine Reflexion und Adjustierung — eine Neugestaltung — von Prak-
tiken, die zuvor als selbstverstiandlich galten.

[23] Wenn das bislang Gesagte zutrifft, dann konstituieren Praktiken — indivi-
duell und in ihrer Verwobenheit — eine Form, die nicht gezielt als ein Ganzes
strukturiert ist. Ein solches Gebilde kristallisiert sich eher heraus, als dass es am
grunen Tisch entworfen wiirde. Wird es mit anderen Praktiken verkniipft, kann
das Folgen haben, die von den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Praxis bzw.
Lebensform nicht intendiert (oder nicht einmal vorstellbar) waren. Wie schon
Adam Ferguson (1986 [1767]: 258) treffend bemerkt, ist die Geschichte »die
Folge von menschlichem Handeln, nicht jedoch die Durchfithrung irgendeines
menschlichen Plans. «

Okonomische Praktiken

[24] Inwiefern und in welcher Hinsicht sind o6konomische Praktiken dann
soziale Praktiken, die gemeinsam mit anderen Praktiken eine Lebensform bilden
und die zuvor genannten Eigenschaften aufweisen? Was bedeutet es, den Bereich
des Okonomischen als einen Bereich von Praktiken zu konzipieren, und was folgt
daraus?

[25] Fassen wir den Bereich des Okonomischen, grob gesagt, als etwas auf, in
dem es um die Befriedigung gesellschaftlicher Reproduktionsbediirfnisse, also der
Produktion und Verteilung von Giitern und Dienstleistungen geht, dann lassen
sich die Elemente, die hier eine Rolle spielen — Eigentum, Markt bzw. Tausch, und
Arbeit, um nur einige zu nennen —, leicht als Konfigurationen sozialer Praktiken
und Institutionen auffassen. Aus dieser Perspektive wird aber auch ersichtlich,
dass Praktiken, die 6konomische Belange betreffen (oder gewissermafien >6kono-
mische Ziele< im engeren Sinn verfolgen), mit anderen, nicht-okonomischen Prak-
tiken und Interpretationen verbunden oder sogar verschriankt sind. Sie sind somit
Teil dessen, was ich oben als >Ensemble« sich wechselseitig informierender und
ermoglichender sozialer Praktiken und ihrer Interpretationen bezeichnet habe.

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

Okonomie als soziale Praxis 351

[26] Das mochte ich nun an einigen Beispielen illustrieren, ohne dabei Anspruch
auf Vollstandigkeit zu erheben.

Eigentum

[27] Eine Institution wie das Eigentum lasst sich als Teil eines komplexen, stets
sozial interpretierten und von Normativitidt durchzogenen Ensembles von Prakti-
ken in den Blick nehmen — also als Teil einer Lebensform. Verschiedene Eigen-
tumsverstandnisse und die damit einhergehenden Praktiken des Umgangs mit dem
Eigentum sind grundlegend fiir ganz verschiedene Wirtschafts- und Lebensfor-
men. Okonomische Ordnungen sind immer auch FEigentumsordnungen und
Eigentumsordnungen beeinflussen und konstituieren Lebensformen. Unterschied-
liche Auffassungen tiber den Rechtstitel des >Eigentums«< gehen mit unterschiedli-
chen Praktiken des Aneignens, Bewahrens und Verfiigens von denjenigen Dingen
einher, die in einer sozialen Ordnung als Eigentum gelten. Diese konnen mehr
oder weniger ohne Beschrankungen verduflert werden — oder eben nicht; und das
Eigentum an ihnen kann durch verschiedene Arten von Aneignung gestiftet wer-
den — oder eben nicht. Eigentum ist deswegen nicht nur ein >Biindel von Rech-
ten«,* sondern auch ein Biindel sozialer Praktiken, die anerkannt und interpretiert
werden miissen, von Rechtsnormen geleitet werden und (umgekehrt) in ihnen
Ausdruck finden. Diese Normen sind tief in darunterliegenden Deutungsmustern
und teilweise >verblassten< Kosmologien® verwurzelt, die die Welt nicht nur in
Beseeltes und Unbeseeltes, sondern unter anderem auch in besitzbare und nicht-
besitzbare Dinge, Eigenschaften oder Waren aufteilen. Unterschiedliche Sozialord-
nungen konnen daher unter anderem anhand des Kriteriums charakterisiert wer-
den, welche Objekte Eigentum sein kénnen (und welche nicht) und welche Verfii-
gungsrechte damit einhergehen. So gibt es in jeder Sozialformation Dinge, die
nicht rechtmaflig besessen werden konnen: etwa Tabus, heilige Objekte, Personen
oder Personliches. Auch das Ausmafs der Verfigungsgewalt tber das, was man
besitzt, kann mehr oder weniger beschrankt sein — selbst noch in unserer Gesell-
schaft, in der das Eigentum weitgehend unbeschrankt zu sein scheint. So darf man
etwa Schusswaffen nicht an Minderjahrige verkaufen, und zwar selbst dann nicht,
wenn sie einem gehoren. Bestimmte Kunstwerke diirfen nicht zerstort oder auch
nur exportiert werden, obwohl sie jemandes Eigentum sind. Und auch wenn der
Wald (wie wir seit Marx’ Schrift tiber das Holzdiebstahlsgesetz wissen) durchaus
zum Eigentum zugerichtet worden ist, darf der Privateigentiimer eines Waldstiicks
diesen nicht mutwillig zerstoren. Bei anderen Entitdten, etwa Korperorganen oder
Patentrechten, ist es umstritten, ob das Eigentum an ihnen mit dem Recht, sie zu

4 Die weitverbreitete Metapher des Eigentums als ein >Biindel von Rechten« prigt weite
Teile der Theoriebildung zum Eigentum. Vgl. Commons 1963 fiir eine frithe Verwen-
dung der Metapher. Eine umfangreiche Diskussion des Eigentums in diesem Sinne leistet
Waldron (1988).

5 Ich spreche von >verblassten Kosmologien« in Analogie zu dem, was als >verblasste Meta-
phern« bezeichnet wird, also Worten, deren metaphorischer Ursprung in Vergessenheit
geraten ist.

2fwu, 19/3 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

352 Rahel Jaeggi

verkaufen, einhergeht.® Dartiber hinaus gibt es auch Zuordnungen hinsichtlich
der Frage, was von wem besessen werden kann. Es ist eine relativ neue Errungen-
schaft einiger moderner Staatswesen, dass (von einigen Ausnahmen abgesehen)
alles, was uiberhaupt eigentumsfihig ist, auch von allen auf gleiche Weise besessen
werden kann.

[28] Auch hier gilt also: Eigentum und die ihm entsprechenden Eigentumsver-
hiltnisse stellen sich als Ansammlung sozialer Praktiken dar, die auf umfassende
Weise mit anderen Praktiken und auch mit unserem normativen Selbstverstindnis
und Weltverhiltnis sowie dem Verstidndnis unserer sozialen Beziehungen verfloch-
ten sind und dieses gleichzeitig voraussetzen wie beeinflussen.

Markt und Tausch

[29] Wenn wir uns der Institution des Marktes und dem Akt des Tauschens
zuwenden, liegen die Dinge dhnlich: Sie stellen komplexe soziale Praktiken dar
und stehen in einer Konstellation mit benachbarten Praktiken. Der Tausch kann
als Warentausch zwischen unabhingigen Privateigentiimerinnen und -eigentiimern
stattfinden, die sich in der Arena des Marktes gegeniiberstehen — oder eben nicht;
er kann auf Reziprozitit basieren oder auf Vorstellungen des Gabentauschs,
denen keine explizite Vereinbarung fiir sofortige oder zukiinftige Vergiitung
zugrunde liegt. Tauschpraktiken basieren auf Normen und Regeln, die fiir die
jeweiligen Formen des Austauschs spezifisch sind — und auch hier stehen die spezi-
fischen Unterschiede in einem Zusammenhang mit den angrenzenden Praktiken
und deren Interpretation. Eine »Ware<« und somit tauschbar zu sein ist ein sozial
zugeschriebener Status (ahnlich wie ein >Tor< im FufSball). Damit ein Tausch von
Geld gegen Ware moglich wird, muss zunichst das Tauschprinzip etabliert wer-
den, welches besagt, dass qualitativ ungleiche Objekte unter der Annahme ihrer
Wertiquivalenz mithilfe des Mediums Geld getauscht werden konnen. Nichts
davon kann als selbstverstandlich gelten. Wie die umfangreichen anthropologi-
schen Diskussionen um den Gabentausch und die Praxis des Potlatch gezeigt
haben,” sind selbst noch die Ideen von Symmetrie und Reziprozitit mit einer gan-
zen Reihe weitergehender sozialer Bedeutungen und Ubereinkiinfte verbunden.
Der Warentausch unter Marktbedingungen ist ein ziemlich komplexer und nur
unzulidnglich verstandener sozialer Vorgang, der auf anderen sozialen Praktiken
und Interpretationen aufbaut — und diese beeinflusst. Gegen den Mainstream der
Markttheorien lasst sich geltend machen, dass fiir das Funktionieren des Marktes
viel mehr notig ist als die Existenz >nutzenmaximierender Praferenzen<, und wei-
ter, dass selbst die Ausbildung dieser Priferenzen nicht unabhingig von sozialen
Kontexten ist. Eine ganze Menge grundlegender sozialer Deutungen, Paradigmen
und Selbstverstindnisse miissen schon gegeben, viele Ublichkeiten eingespielt sein,

6 Es gibt eine umfangreiche Literatur zu den ethischen Begrenzungen von Eigentum und
Markt. Vgl. u.a. Anderson 1993; Radin 1996; Satz 2013; Sandel 2012.

7 Vgl. prominent Mauss 1990, vgl. auch Malinowski 1979.

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

Okonomie als soziale Praxis 353

bevor die genannten Vorstellungen, Institutionen und Praktiken tiberhaupt intelli-
gibel werden.

Arbeit und Produktion

[30] Eine weitere soziale Praxis, die fiir die Erfiillung der gesellschaftlichen
Reproduktionsbediirfnisse entscheidend ist, ist Arbeit. Auch Arbeit ist kein
schlichtweg gegebenes, vorinterpretativ bestehendes, unumstofsliches Faktum, das
keiner Interpretation bediirfte, sondern wiederum eine Praxis innerhalb einer
sozialen und normativ verfassten Anerkennungsstruktur. Es ist nicht die Tatigkeit
als solche, die etwas zur Arbeit macht —, sondern die soziale Anerkennung einer
Tatigkeit als Arbeit sowie die Rolle, die die jeweilige Tatigkeit im gesellschaftli-
chen Kooperationsprozess spielt. Kochen oder Klavierspielen konnen als Arbeit
angesehen werden oder eben nicht — je nachdem, ob sie von einem Koch durchge-
fithrt werden oder von einem Hausmann, von professionell Klavierspielenden
oder von Laien. Arbeit stellt sich so nicht nur als eine >ewige Naturbedingung« im
Namen des »Stoffwechsels zwischen Mensch und Natur« (Marx 1962: 198) dar,
sondern immer schon als ein sozial und kulturell bedingter Faktor im Rahmen der
gesellschaftlichen Kooperation und Arbeitsteilung, die sich als solche historisch
entwickelt hat und dabei von Selbstverstindnissen und Weltdeutungen begleitet
ist. Bereits die Trennlinie, die hier zwischen Arbeit und Reproduktion oder zwi-
schen Produktion und Reproduktion gezogen wird, ist alles andere als selbstver-
standlich, historisch variabel und von den gesellschaftlichen Herrschaftsformen,
innerhalb derer Arbeit situiert ist, abhidngig. In diesem Sinne wird Arbeit von
Normen und Interpretationen geleitet und in spezifischen sozialen Institutionen
ausgestaltet. Erstens nehmen Arbeitstitigkeiten insofern bestimmte soziokulturelle
Formen an, als sie von den verfiigbaren Fihigkeiten, Techniken und Ressourcen
einer je historisch situierten Gesellschaft ermoglicht und gepragt werden. Anders-
herum existieren diese Fahigkeiten nur aufgrund von Techniken und Werkzeugen,
die ihrerseits historische Errungenschaften darstellen. (Einen Ziegelstein von
Hand herzustellen erfordert und ermoglicht ganz andere Fahigkeiten und Verhal-
tensweisen als die elektronische Uberwachung einer Fabrik; Online-Kommunika-
tion erfordert und erschafft andere Fahigkeiten und Verhaltensweisen als die
direkte Interaktion.) Nicht nur individuelle Tatigkeiten und Verhaltensweisen ver-
andern sich hier, sondern ein gesamter Handlungszusammenhang mitsamt dessen
Bedeutungszuweisungen, standardisierten Ablaufen und habituellen Auswirkun-
gen wird transformiert. Das geht bis zur Sedimentierung der Arbeitstitigkeit in
den korperlichen und sinnlichen Fertigkeiten der Arbeitenden oder in ihrem Ver-
hiltnis zur Zeit. Zweitens ist Arbeit eine soziale Tatigkeit, die eine bestimmte
Gestalt annimmt, indem sich Formen der Kooperation in sie einschreiben — von
der einfachsten Aufteilung von Arbeit bis hin zur differenzierten internen und
externen Arbeitsteilung moderner Gesellschaften. Drittens gibt es bestimmte Klas-
sen rechtlicher Normen, durch die Arbeitsbeziehungen in Form gewisser Institu-
tionen konstituiert und kodifiziert werden (etwa im modern-biirgerlichen Anstel-
lungsvertrag oder in feudalen Schutzrechten und Gehorsamspflichten). Dadurch

2fwu, 19/3 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

354 Rahel Jaeggi

werden beispielsweise der rechtliche Rahmen fiir Lohn- oder Fronarbeit und
damit ihre soziale, anerkannte Gestalt erst geschaffen. Neben diesen spezifisch
rechtlichen und institutionellen Rahmenbedingungen gibt es auch weniger umfas-
sende und weniger starre Sozialnormen und Sitten, denen aber ebenfalls eine zen-
trale Rolle bei der Gestaltung von Arbeit zukommt. Arbeit basiert also immer auf
gewissen gesellschaftlichen Voraussetzungen und kann iiberhaupt erst im Rahmen
einer bestimmten Interpretation und in Verbindung mit anderen Praktiken und
Deutungsmustern als solche identifiziert werden. Wenn es als reduktionistische
Auffassung der 6konomischen Institution des Marktes gelten muss, Marktaktivi-
taten nur als nutzenmaximierendes Verhalten rationaler Akteure und als norm-
freies Gebilde zu analysieren, dann scheint es dhnlich unangebracht zu sein,
Arbeit reduktiv als instrumentelles Handeln< zu verstehen. Arbeit ist demgegen-
tiber eine viel reichhaltigere Tatigkeit: Sie setzt sich aus einer Vielzahl von Einstel-
lungen sowie symbolischen und kommunikativen Fihigkeiten zusammen, ist von
Angewohnheiten, Brauchen und Verkérperungen geprigt und kann nur innerhalb
eines breiteren sozialen Zusammenhangs verstanden werden (vgl. Habermas
1968; zu einer Rehabilitierung eines umfassenden Arbeitsverstindnisses und sei-
ner Bedeutung fiir die kritische Theorie, siehe jetzt Dejours et al. 2018).

Der Praxischarakter von Eigentum, Tausch und Arbeit

[31] Diese Beispiele konnen natiirlich nur skizzenhaft einige vorbereitende Hin-
weise und erste Indizien geben; zweifellos wire es wichtig, sie zu vertiefen und zu
prazisieren. Das entscheidende Ergebnis fiir mein Argument ist aber das folgende:
In jedem der diskutierten Fille finden wir Anhaltpunkte fiir das, was ich als Pra-
xischarakter der einschligigen 6konomischen Tatigkeiten bezeichne.

[32] Erstens sind diese Titigkeiten sozial verfasst, sie entstehen unter spezifi-
schen sozialen und historischen Rahmenbedingungen und bauen auf Interpreta-
tionen auf, die immer auch normativ aufgeladen sind. Das trifft auch dort zu, wo
die Praktiken, Interpretationen und (rechtlichen) Normen, in denen ein bestimm-
tes Verstandnis von Eigentum, Tausch und Arbeit zum Ausdruck kommt, uns so
selbstverstandlich vorkommen - und sie so nahtlos in den Deutungshorizont
unserer Lebensform eingebettet sind —, dass wir ihre Existenz und ihre Folgen
kaum mehr bemerken: Lebensmittel gegen Geld zu tauschen oder Miete fir eine
Wohnung zu bezahlen ist dermafSen selbstverstandlich fur uns, dass uns nur selten
auffillt, wie eigenartig und voraussetzungsreich es eigentlich ist. Und anders
herum scheint fiir uns die Tatsache, dass wir Kinder nicht auf die gleiche Art kau-
fen konnen, wie wir eine Wohnung oder Konsumgiiter erwerben, so selbstver-
standlich, dass es uns nicht einmal wie ein Verbot vorkommt. Solche Beispiele
machen deutlich, dass alle moglichen Arten von Transaktionen — der Kauf von
Lebensmitteln im Supermarkt, von Elektronikgeriten im Einkaufszentrum oder
von Autos im Autohaus — auf impliziten Ubereinkiinften iiber die Bedeutung von
Eigentum, tiber den Status von Waren und tber die Regeln der Tauschtransaktion
basieren. Diese wiederum sind von umfassenden normativen Auffassungen durch-
drungen und sie stehen in einer Konstellation mit anderen Praktiken, eine Kon-

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

Okonomie als soziale Praxis 355

stellation, die sie erst zu dem macht, was sie sind. Dass diese Auffassungen und
zugehorigen Praktiken nicht selbstverstindlich sind, wird erst dann sichtbar, wenn
wir uns etwa vergegenwirtigen, wie jung das Verbot des Menschenhandels histo-
risch gesehen ist (und wie unvollstandig es bis heute durchgesetzt wird) oder dass
manche indigene Volker das Land, auf dem sie leben, (inklusive der Flora und
Fauna) als in gewisser Hinsicht unverkiuflich betrachten — so dhnlich, wie wir das
fiir unsere Kinder reklamieren.

[33] Die Bestreitbarkeit der je spezifischen Grenzziehung zwischen kommodifi-
zierbaren und nicht-kommodifizierbaren Dingen oder zwischen Tatigkeiten, die
als Arbeit gelten, und solchen, die es nicht tun, zeigt sich manchmal in Konflikten
und Krisen. Erst im Zusammenhang der dann entstehenden Debatten werden der
normative Charakter jener Praktiken sowie die Tatsache, dass diese sozial verfasst
sind, klar sichtbar. Haufig aber bleibt dieser soziale und damit auch gemachte
Charakter (6konomischer) Praktiken unsichtbar, oder er >verblasst«. Naturalisie-
rungs- und Verdinglichungsprozesse, die den gesellschaftlichen Ursprung solcher
Institutionen und Auffassungen verwischen oder unkenntlich machen, sind weit
verbreitet. Wir finden hier das oben erwihnte Merkmal von Praktiken wieder:
Wihrend Praktiken von Menschen gemacht und so Instanzen der zweiten Natur
sind, kann in Bezug auf sie der natiirliche Aspekt — der Anschein des >blofs Gege-
benen« — Uberhand nehmen. (Man kann das Unternehmen der Marx’schen Kritik
der politischen Okonomie als groflangelegten Versuch verstehen, dieses Verdingli-
chungsmoment theoretisch und praktisch aufzuheben.)

[34] Zweitens hat sich gezeigt, dass die konomischen Praktiken auf einer gan-
zen Reihe von >benachbarten< Praktiken aufbauen, mit diesen in Verbindung ste-
hen und dadurch mit einem breiteren Feld von (nicht-okonomischen) Praktiken
verkniipft sind. Diese Praktiken informieren und stiitzen einander und stehen zum
Teil in wechselseitigen Abhingigkeitsbeziehungen. Das bedeutet, dass wir es mit
einer spezifischen Lebensform und ihrem jeweiligen (normativen) Selbstverstand-
nis zu tun haben, wenn wir einzelne 6konomische Praktiken herausgreifen.

Einige vorldaufige Ergebnisse

[35] Ich werde nun als Grundlage fiir die weitere Diskussion kurz zusammen-
fassen, was daraus folgt, die Okonomie als eine soziale Praxis in den Blick zu neh-
men, bevor wir uns dann der Frage der Kritisierbarkeit dieser Praxis (und somit
der Kapitalismuskritik) zuwenden. Ein >praxistheoretisches« Verstindnis der Oko-
nomie, das sie als Teil einer umfassenderen Lebensform konzeptualisiert, hat fol-
gende Implikationen:

[36] Erstens: Die erste Konsequenz betrifft die Frage der Normativitit ckono-
mischer Praktiken. Der Behauptung, der Markt oder gar 6konomische Institutio-
nen insgesamt bildeten eine >normfreie Zone«, wurde in letzter Zeit sehr deutlich
mit dem Argument widersprochen, wirtschaftliche Akteure handelten erstens
nicht vollig losgelost von moralischen Erwiagungen und seien zweitens (und noch
eindeutiger) auch nicht frei von ethischen Gewohnheiten und Dispositionen, kurz:

2fwu, 19/3 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

356 Rahel Jaeggi

frei von >Sittlichkeit«.® Wihrend ich diesen Diagnosen zustimme, mochte mein
Vorschlag, Okonomie als soziale Praxis zu begreifen, einen Schritt weiter gehen:
Die Normativitit oder das ethische Eingebettetsein der Okonomie kommen nicht
von auflen zum Phinomenbereich dazu, etwa weil sich wirtschaftliche Akteure
nicht von moralischen Erwigungen oder ethischen Vorstellungen befreien wollen
oder konnen. Wenn es die Praktiken selbst sind, die (gewissermafSen intern) nor-
mativ verfasst sind, dann haben Gkonomische Praktiken auch ihnen inhdrente
normative Bedingungen des Gelingens oder ethisch-funktionale Normen, die fur
ihr gutes Funktionieren unerlasslich sind.

[37] Zweitens: Damit aber sind 6konomische Verhaltensweisen und Institutio-
nen nicht lediglich in eine sie ermoglichende >Kultur< oder eben >Lebensforms« ein-
gebettet. Wenn Lebensformen strage Ensembles sozialer Praktiken« sind, dann gibt
es hier nicht das Innen und das Auflen, das Bett und die 6konomische Haltung,
die sich darein bettet. Die unterschiedlichen Praxissphiren sind voneinander
durchdrungen, und jede fiir sich ist immer (auch) normativ verfasst. Um kurz auf
die oben gemachten Bemerkungen zu Habermas und der Differenzierung von
>System« und >Lebenswelt< zuriickzukommen: Wenn die kapitalistische Wirt-
schaftsordnung dieser dualistischen Betrachtung zufolge zum >System« gehort, das
der >Lebenswelt« gegeniibersteht und diese im Zweifelsfall durch >kolonialisie-
rende« Ubernahme bedroht, so glaube ich, dass ein praxistheoretischer Ansatz die
Opposition von handlungs- und systemtheoretischen Ansdtzen, die ja von vielen
Seiten her kritisiert worden ist, auf sinnvolle Weise iiberwinden kann.

[38] Es gilt als einer der Vorteile einer systemischen Perspektive auf die Okono-
mie, dass sie in der Lage ist, »Mechanismen der gesellschaftlichen Integration« in
ihr Bild zu integrieren, »die Handlungen nicht notwendig intentional, also mit
kommunikativem Aufwand tiber das BewufStsein der Interaktionsteilnehmer, son-
dern objektiv, gleichsam hinter deren Riicken, koordinieren« (Habermas 1994:
59) - Koordinationsmechanismen also, deren Paradefall die >unsichtbare Hand:«
des Marktes ist. Wenn ich nun behaupten will, dass ein praxistheoretischer Ansatz
in der Okonomie dazu geeignet ist, den vielerseits fiir problematisch gehaltenen
Dualismus der Habermas’schen Perspektive zu tiberwinden, dann muss das mit
der Moglichkeit einhergehen, diese Dimensionen und Koordinationsmechanismen
auf andere Weise zu verstehen.

[39] Dazu nur ein paar Hinweise: Die Okonomie als soziale Praxis bzw. im
Zusammenhang mit Praktiken zu verstehen, bedeutet nicht, sie auf Handlungen
und Intentionen (oder deren Folgen) zu reduzieren. Praktiken sind, wie oben
betont wurde, nur partiell intentional, nur partiell explizit und nur partiell eine
Folge der bewussten Handlungen von Personen. Sie lassen sich nicht am griinen
Tisch planen, sondern kristallisieren sich heraus. Wenn Praktiken >gerinnen< und
zu Institutionen werden (die ich als eine Form aggregierter Praktiken begreife),
konnen sie eine Eigendynamik entwickeln. Es konnte sich als fruchtbar erweisen,
diese >systematischen< Phinomene im Rahmen eines praxis- und institutionen-

8 Vgl. u.a. Beckert 1997. Fur eine philosophische Perspektive, vgl. Honneth 2011, insb.
Teil C.

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

Okonomie als soziale Praxis 357

theoretischen Ansatzes als verschiedenartige Formen der Verselbststindigung neu
in den Blick zu nehmen, ohne dabei 6konomische Institutionen wie den Markt zu
einer nicht-normativen Sphire erkldaren zu mussen. Handlungs- und System-Per-
spektive wiren dann, ohne dies zu essentialisieren, ebendas: zwei unterschiedliche
Dimensionen und Perspektiven auf ein Feld.

[40] Drittens: Wenn aus den oben genannten Merkmalen 6konomischer Tatig-
keiten folgt, dass sie als soziale Praktiken mit anderen sozialen Praktiken in einer
Wechselbeziehung stehen und sich mit diesen zu Lebensformen zusammenschlie-
Ben, so muss dieser Zusammenhang als ein offener verstanden werden. Es kann
nie a priori eindeutig und endgiiltig bestimmt werden, welche Praktiken wofir
unerlisslich sind oder welche Praktiken voneinander abhingig sind. Wir konnen
uns eine Vielzahl verschiedener Beziehungen zwischen diesen Praktiken vorstellen,
etwa gewisse funktionale Abhingigkeiten, aber auch losere oder wechselseitige
Verbindungen. Auch in Fillen, in denen einzelnen Praktiken mehr Autoritit
zukommt oder sie andere Praktiken >lenkens, sollte es a priori niemals als ausge-
macht gelten, dass kulturelle Praktiken einseitig auf okonomischen Praktiken
basieren oder umgekehrt. Es konnte sein, dass wir so das viel zu simple Modell
von >Basis und Uberbau« loswerden, ohne dabei die wechselseitigen Abhingig-
keitsverhiltnisse zwischen unterschiedlichen Praktiken und Normen aus dem
Blick zu verlieren.

[41] Viertens: Fiir alle (hier nur skizzierten) Beispielfalle wiirde ich argumentie-
ren, dass die auflerokonomischen Aspekte nicht nur Voraussetzungen fur die im
engen Sinne 6konomischen Titigkeiten und Institutionen darstellen (also fiir die
Gewinnmaximierung am Markt, fir die Ergebnisorientierung instrumenteller
Arbeit und die Aufteilung der Welt durch Eigentumsverhiltnisse).” Es ist nicht
einfach nur so, dass diese weitreichenden Voraussetzungen nicht als selbstver-
stindlich gelten konnen. Wenn wir 6konomische Einstellungen und Verhaltens-
weisen als Praktiken analysieren, die mit anderen (0konomischen und nicht-6ko-
nomischen) Praktiken in Verbindung stehen — also als ein Ensemble innerhalb
eines Ensembles —, dann hat das zur Folge, dass sich die Unterscheidung zwischen
der Wirtschaft und ihren Voraussetzungen und die Dichotomie zwischen Innen
und Auflen als weniger informativ und hilfreich erweisen, als wir dachten. Im
Rahmen einer praxisorientierten Beschreibung des Okonomischen macht die Rede
von der >Rettung« einer bestimmten Art von Praktiken aus dem Zusammenhang
einer Lebensform wenig Sinn.

[42] Das bleibt nicht ohne Folgen fur die grundsitzliche Ausrichtung der Kriti-
schen Theorie und anderer kapitalismuskritischer Diskurse. Diese konzentrieren
ihre kritischen Bemithungen oft darauf, gewisse Sphiren (seien sie kulturell, sozial
oder personlich) vor einer Kontamination durch die angeblich eigenstindige oko-
nomische Sphire zu beschiitzen. Diese Sichtweise wird durch eine Perspektive her-
ausgefordert, der zufolge 6konomische Praktiken nicht nur in ethisch verfasste

9 Ich danke Anna Katsman dafiir, mich nachdriicklich auf diesen Punkt hingewiesen zu

haben.

2fwu, 19/3 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

358 Rahel Jaeggi

Lebensformen >eingebettet« sind oder von diesen ermoglicht werden, sondern eher
selbst Teil dieser Lebensform und ihrer jeweiligen Dynamik sind.

[43] Wir sind jetzt in der Lage, auf die eingangs zitierte Bemerkung Horkhei-
mers zuriickzukommen. Ein Verstindnis der Okonomie als Zusammenhang von
Praktiken sollte es uns erlauben, die von ihm kritisierte enge Auffassung der Oko-
nomie zu tberwinden — und zwar in zwei miteinander verbundenen Hinsichten:
Die Okonomie selbst wird hier in einem weiten Sinne verstanden, da sie nicht lin-
ger auf die (unter gegenwartigen Umstinden: enge) Einstellung reduziert wird,
eng definierte Interessen auf instrumentelle und nutzenmaximierende Weise zu
verfolgen. Dartiber hinaus wird der Zusammenhang zwischen 6konomischen und
anderen sozialen Praktiken in einem weiteren Sinne gedacht, als es im Rahmen
eines 6konomischen Determinismus moglich wire.

Kapitalismus als Lebensforms?

[44] Dann aber stellt sich die Frage: Bleibt die von mir angedeutete umfassende
Situiertheit von okonomischen Praktiken auch in kapitalistischen Gesellschaften
bestehen? Ist es nicht ein bestimmendes Merkmal kapitalistischer Sozialformatio-
nen, dass sich »die Okonomie« (und ihre Rationalitit) von dem Gewebe sozialer
Praktiken abgelost hat, dem sie zuvor angehorte? Polanyi beschreibt in diesem
Sinn den Vorgang der >Entbettung« der Wirtschaft aus ihrem sozialen Zusammen-
hang als das eigentimliche (und bedrohliche) Charakteristikum kapitalistischer
Gesellschaften (vgl. Polanyi 1973). Der Kapitalismus wire demnach gar keine
>Lebensforms¢, weil er gar nicht wirklich ram Leben«< wire, sondern vielmehr alle
Lebensformen (mit ihrem wilden Durcheinander verschiedener Praktiken) mit sei-
ner Vormachtstellung (und der Herrschaft Gber abstrakte und >tote Arbeit<)
bedrohen wiirde.

[45] Tatsachlich nehmen 6konomische Praktiken und Institutionen unter kapi-
talistischen Bedingungen bestimmte und bestimmende Formen an — etwa die des
Privateigentums an Produktionsmitteln, eines >freien< Arbeitsmarktes und einer
nicht bedirfnis-, sondern gewinnorientierten Kapitalakkumulation (also der Kul-
tivierung von Kapital anstelle seiner Nutzbarmachung fiir Konsum oder Subsis-
tenz). Okonomische Beziehungen scheinen so nicht nur andere Aspekte des
Lebens zu dominieren, sondern auch eigene Dynamiken zu entwickeln, die tiber
die subjektiven Ziele und die Kontrolle der Beteiligten hinausgehen und von die-
sen im Zweifelsfall weder bewusst affirmiert werden noch auch nur affirmiert
werden konnten.!0 Das soziale Leben wird hier zu einem Spiel anonymer >sozialer
Krifte«. Das konnte man vielleicht als das systemische Wesen kapitalistischer
Wirtschaftsordnungen bezeichnen.

[46] Demgegeniiber lautet meine Hypothese: Die beteiligten Aktivititen sind
nach wie vor Praktiken; sie basieren auf Normen, gerinnen zu Institutionen und
stehen im grofferen Zusammenhang einer Lebensform — und zwar selbst dort, wo

10 Fred Neuhouser entwickelt ein entsprechendes Verstindnis von Marx’ Kapitalbegriff
als einer »entfremdeten gesellschaftlichen Kraft« in seinem unveroffentlichtem Vortrag
»Marx, Alienated Social Forces« (Neuhouser 2014).

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

Okonomie als soziale Praxis 359

sie sich in gewisser Hinsicht als (in ihrem Praxischarakter) defizitire Praktiken
erweisen.!! Die kapitalistische Ordnung der Wirtschaft erscheint dann nur als eine
>Entbettung« oder >Entnormativierung, insofern ihre Dynamik darin besteht, tra-
ditionelle ethische Schranken und deren institutionelle Verankerungen aufzulosen.
(Ein Beispiel wire hier etwa das vormoderne Zunftwesen und seine Beschrinkung
wirtschaftlicher Tatigkeiten.) Zugleich aber, so mochte ich argumentieren, stellt
sie auch eine eigene, neue Normativitit dar. Was also hier zutage tritt, ist zunichst
nur die Abwesenheit eines bestimmten, iiberlieferten Ethos und die Ersetzung des
einen normativen und institutionellen Rahmens durch einen anderen. Die Beson-
derheit dieses — kapitalistischen — Ethos oder der kapitalistischen Sittlichkeit, die
man mit viel Recht (und mit Marx) als eine nicht nur verkehrte, sondern in sich
verkehrte Sittlichkeit beschreiben kann, ist dann, dass sie sich selbst als >ethisch
neutral< versteht. Man sollte sich an dieser Stelle nicht von der Tendenz des Kapi-
talismus tauschen lassen, die normative und ethisch dichte Natur seiner 6konomi-
schen Institutionen zu verschleiern, wie es beispielsweise auch in neoklassischen
Theorien implizit geschieht. Selbst noch die Idee eines allgemeinen Tauschiqui-
valents ist, wie ich angedeutet habe, auf eine Lebensform angewiesen — und prigt
sie wiederum. Auch eine Praxis, die ihren >Praxischarakter< leugnet, bleibt eine
Praxis. Und selbst noch das Auflosen der Anbindung an andere Praktiken bleibt
von Verstrickungen gekennzeichnet, insofern es auf einer >falschen Abstraktion«
von jenen Verstrickungen beruht und nur dazu fihrt, dass diese umso versteckter
hinter unserem Riicken wirksam werden — und wir sie uns (wie wir mit Hegel
sagen konnten) nicht selbstbewusst zu eigen machen kénnen. Um es in Anlehnung
an Marx’ Bestimmung der buirgerlichen Gesellschaft zu formulieren: Der >Zusam-
menhang der Zusammenhanglosigkeit« ist immer noch ein Zusammenhang. Und
das Ethos der Zerschlagung substantieller ethischer Beziehungen und Beschrin-
kungen, wie sie etwa in der Geschichte der modernen kapitalistischen Institutio-
nen stattgefunden hat (die ihrerseits sowohl Voraussetzungen als auch Folgen sol-
cher Zusammenhinge sind), ist immer noch ein Ethos — das Ethos des Kapitalis-
mus.

[47] Was somit ins Sichtfeld kommt, ist die kapitalistische Lebensform selbst
mitsamt ihren okonomischen Praktiken — und damit verbunden die Aussicht, den
Kapitalismus als Lebensform zu diskutieren und zu kritisieren.

[48] Ich mochte an dieser Stelle ein mogliches Missverstindnis ausrdaumen:
Wenn ich von der Kritik des Kapitalismus als einer Lebensform spreche, sollte das
nach dem bislang Gesagten nicht mit der sogenannten >ethischen Kritik« am Kapi-
talismus gleichgesetzt werden, etwa der Thematisierung der schadlichen ethischen
und lebensweltlichen Folgen dessen, was Weber die >6konomische Mentalitit«
oder die >Kultur< des Kapitalismus nennt (vgl. u.a. Weber 1972). Es geht mir also
nicht darum, den Kapitalismus einer Kritik zu unterziehen, die ihren MafSstab aus
einer Theorie des guten Lebens bezieht. Sondern: Wenn ékonomische Praktiken
als Praktiken in einem grofleren Praxiszusammenhang (also als Teil eines komple-
xen soziokulturell verfassten Sozialgefiiges) analysiert werden und wenn dabei

11 Einmal mehr danke ich Anna Katsman, die auf diesen Punkt insistiert hat.

2fwu, 19/3 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

360 Rahel Jaeggi

selbst die scheinbar unzuganglichen und sich selbst antreibenden Dynamiken 6ko-
nomischer Prozesse — zumindest im Prinzip — als Folge einer komplexen Verket-
tung von Praktiken ausweisbar werden, dann scheint sich daraus die Moglichkeit
einer Kapitalismuskritik zu ergeben, die den Kapitalismus als eine in gewisser
Hinsicht irrationale Sozialordnung ins Visier nimmt.

[49] Was ist es dann, was am Kapitalismus (als Lebensform) intrinsisch falsch
ist? Es ist einfach und zugleich sehr kompliziert, das anhand der oben angedeute-
ten normativ-funktionalen Kriterien und im Modus einer ebensolchen normativ-
funktionalen Krisenkritik auszubuchstabieren.!? Aus meiner Diskussion ergibt
sich aber zumindest ein Meta-Kriterium der Kritik, das den Weg fiir weiterge-
hende Untersuchungen bereiten konnte. Es kniipft an die unterstellte ethische
Neutralitit kapitalistischer Wirtschaftsordnungen an. An einer sozialen Ordnung,
die auf eine bestimmte Ethik angewiesen ist, diese aber zugleich verschleiert und
als >neutral< verallgemeinert, scheint etwas falsch zu sein. Und ebenso scheint
etwas an Praktiken falsch zu sein, die wir nicht als Praktiken erkennen und die
auf eine Weise zustande kommen, die ihre Kiinstlichkeit verschleiert — also die
Tatsache, dass sie >gemacht« sind. Genau das aber ist der Fall bei den 6konomi-
schen Kriften, die unsere Leben im Kapitalismus antreiben.

Literaturverzeichnis

Anderson, E. (1993): Value in Ethics and Economics, Cambridge: Harvard University Press.

Beckert, J. (1997): Grenzen des Marktes: die sozialen Grundlagen wirtschaftlicher Effizienz,
Frankfurt/Main: Campus.

Beckert, J. (2012): Die sittliche Einbettung der Wirtschaft. Von der Effizienz- und Differenzie-
rungstheorie zu einer Theorie wirtschaftlicher Felder, in: Berliner Journal fiir Soziologie,
Jg. 22/H. 2, 247-266.

Commons, J. R. (1963): The Distribution of Wealth, New York: A. M. Kelley

Dejours, C./Deranty, J.-P./Renault, E./Smith, N. H. (2018): The Return of Work in Critical
Theory. Self, Society, Politics, New York: Columbia University Press.

Ferguson, A. (1986 [1767]): Versuch tiber die Geschichte der biirgerlichen Gesellschaft, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Gibson-Graham, J. K. (1996): The End of Capitalism (As We Knew It): A Feminist Critique of
Political Economy, Cambridge: Blackwell Publishers.

Habermas, ]. (1968): Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser >Philosophie des
Geistess, in: ders.: Technik und Wissenschaft als >Ideologie<, Frankfurt/Main: Suhrkamp,
9-47.

Habermas, J. (1994): Faktizitit und Geltung: Beitridge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Habermas, J. (1995): Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2: Zur Kritik der funktiona-
listischen Vernunft, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Habermas, J. (2013): Demokratie oder Kapitalismus? Vom Elend der nationalstaatlichen Frag-
mentierung in einer kapitalistisch integrierten Weltgesellschaft, in: Blatter fur deutsche und
internationale Politik, Jg. 13/H. 5, 59-70.

Honmneth, A. (2011): Das Recht der Freiheit. GrundrifS einer demokratischen Sittlichkeit, Berlin:
Suhrkamp.

12 Vgl. van Parijs 1984 sowie Jaeggi 2013.

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

Okonomie als soziale Praxis 361

Horkheimer, M. (1992 [1937]): Traditionelle und kritische Theorie. Fiinf Aufsitze, Frank-
furt/Main: Fischer.

Jaeggi, R. (2013): Was (wenn uberhaupt etwas) ist falsch am Kapitalismus? Drei Wege der
Kapitalismuskritik, in: dies./Loick, D. (Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis,
Berlin: Suhrkamp.

Jaeggi, R. (2014): Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp.

Jaeggi, R. (2017): A Wide Concept of Economy: Economy as a Social Practice and the Critique
of Capitalism, in: Deutscher, P./Lafont, C. (Eds.): Critical Theory in Critical Times, New
York: Columbia University Press.

Jiitten, T. (2013): Habermas and Markets, in: Constellations, Vol. 20/No. 4, 587-603.

Lukacs, G. (2015 [1923]): Die Verdinglichung, Bielefeld: Aisthesis Verlag.

Malinowski, B. (1979): Argonauten des westlichen Pazifik. Ein Bericht tiber Unternehmungen
und Abenteuer der Eingeborenen in den Inselwelten von Melanesisch-Neuguinea, Frank-
furt/Main: Syndikat.

Marx, K. (1962): Das Kapital, Bd. 1, MEW 23, Berlin: Dietz.

Mauss, M. (1990): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaf-
ten, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Neuhouser, F. (2014): Marx: Alienated Social Forces (unveroffentlichtes Vortragsmanuskript,
Essex, UK, 21.05.2014).

Polanyi, K. (1973): The Great Transformation: Politische und 6konomische Urspriinge von
Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Radin, M. |. (1996): Contested Commodities, Cambridge: Harvard University Press.

Reckwitz, A. (2001): Toward a Theory of Social Practices: A Development in Culturalist Theo-
rizing, in: European Journal of Social Theory, Vol. 5/No. 2, 243-263.

Ronge, B. (2014): How to Think Critically About the Economy? Friedrich Pollock and Jiirgen
Habermas (unpublished Manuscript, Minneapolis, MN, 28.03.2014).

Sandel, M. (2012): Was man fiir Geld nicht kaufen kann: Die moralischen Grenzen des Mark-
tes, Berlin: Ullstein.

Satz, D. (2013): Von Waren und Werten: Die Macht der Mirkte und warum manche Dinge
nicht zum Verkauf stehen sollten, Hamburg: Hamburger Edition.

Searle, J. (2011): Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit: Zur Ontologie sozialer
Tatsachen, Berlin: Suhrkamp.

Parijs, P. van (1984): What (if Anything) is Intrinsically Wrong with Capitalism? In: Philoso-
phica, Vol. 34/No. 2, 85-102.

Waldron, J. (1988): The Right to Private Property, Oxford: Clarendon Press.

Weber, M. (1972): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrifs der verstehenden Soziologie, Tiibin-
gen: Mohr.

2fwu, 19/3 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:42. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-343

