2 Theoretische Rahmung

Diskurse zu »Islam¢ und >Muslim*in-Sein« verlaufen in der Schweiz in der Post-
9/11-Zeit innerhalb unterschiedlicher Formationen: Einerseits werden Mus-
lim*innen unter den Vorzeichen eines New Orientalism bzw. Otherings verhan-
delt, d.h., sie werden als das >fremde Anderes, als monolithisches spiegelbild-
liches Gegeniiber zum >Eigenenc rezipiert (Kap. 2.1.1). Innerhalb dieses dis-
kursiven Rahmens ist auch weitgehend die Differenzkategorie »Muslimin«
angesiedelt (vgl. Kap. 2.1.2). Andererseits werden Muslim*innen zunehmend
unter dem Aspekt eines >Sicherheitsproblems«< besprochen (Allenbach/Séke-
feld 2010:19; vgl. Frisina 2010 in Bezug auf Italien). Weitere diskursive Felder
in der Deutschschweiz bilden die Thematik sichtbarer religioser Symbole im
offentlichen Raum: bspw. die fiir die Schweiz bezeichnende Debatte um die
im November 2009 angenommene sogenannte Minarettinitiative (»Initiative
gegen den Bau von Minaretten«) oder die gegenwirtig” diskutierte Volksin-
itiative zum Verhiillungsverbot (»Initiative Ja zum Verhiillungsverbot«). Auch
im Bildungsbereich werden Debatten gefithrt; so wird bspw. — mitunter seit
vielen Jahren — auch juristisch dariiber gestritten, inwiefern Lehrpersonen
und Schiilerinnen im Unterricht Kopftuch tragen diirfen oder unter welchen
Bedingungen aus Glaubensgriinden ein Dispens vom Schwimmunterricht er-
folgen kann oder eben nicht (vgl. Kap. 2.1.3).

Innerhalb dieses diskursiven Gefiiges miissen sich junge muslimische
Frauen gesellschaftlich behaupten. In Bezug auf ihre Bildungsbiografien
— so argumentiere ich in der vorliegenden Untersuchung — manifestieren
sich unterschiedliche Differenzdimensionen, die im Zusammenspiel auf

1 Im Rahmen dieser Arbeit werden Begriffe wie »Muslim*in«, »Islam« und »Westen«etc.
als diskursive Konstrukte und nie als essenzialisierte Entitaten verstanden (vgl. Marx
2008: 65).

2 Die beschriebenen Ereignisse bilden den Forschungsstand im Sommer 2017 ab.

am 14.02.2026, 14:31:3¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

den Zugang zu Bildung wirken (vgl. Kap. 2.2). Neben strukturellen Be-
schrankungen wird in der vorliegenden Untersuchung indes gerade auch die
Handlungsfihigkeit der jungen Frauen in den Blick genommen. Diese ent-
wickeln verschiedenste Strategien, mit welchen sie auf dominante Diskurse,
zugeschriebene Differenzen und strukturelle Beschrinkungen reagieren
bzw. sich diesen widersetzen und mehr Handlungsfihigkeit entwickeln. In-
nerhalb des Islamdiskurses, welcher den Rahmen der Untersuchung bildet,
argumentiere ich theoretisch aus einer doppelten Perspektive: Zur Erklirung
der strukturellen Beschrinkungen in Bezug auf den Zugang zu Bildung
wird eine intersektionelle Perspektive eingenommen (vgl. Kap. 2.2), die
auf das Wechselspiel verschiedener Differenzdimensionen zur Beleuchtung
der Handlungsstrategien der Frauen fokussiert — ein Ansatz, welcher die
Handlungsfihigkeit in den Blick nimmt, ohne jedoch deren strukturellen
Einschrankungen zu negieren (Perspektive der Handlungsfihigkeit vgl. 2.3).
Bei der Theoretisierung von Agency lehne ich mich an das auf De Certeau
rekurrierende Konzept der »alltiglichen Taktiken und Strategien« (1988: 871f.)
an, mit dem auf dominante Diskurse reagiert werden kann.

2.1 Der Islamdiskurs in der Schweiz und die Differenzkategorie
»Muslimin«

Jugendliche Migrant*innen stehen in ihren adoleszenten Individuations-
prozessen vor einer doppelten Herausforderung — King und Koller sprechen
von einer »verdoppelten Transformationsanforderung« (2009a, 2009b: 12):
Einerseits miissen sie sich in der adoleszenten Auseinandersetzung mit
den Welt-, Selbst- und Sachbeziigen (King/Koller 2009b, Hummrich 2009:
28) befassen, andererseits stehen sie zusitzlich vor der Anforderung, mit
»der zugeschriebenen und erlebten Differenz« (Allenbach et al. 2011: 18)
einen Umgang zu finden. Kontext der Studie bildet der gesellschaftspoli-
tische Islamdiskurs, ausgehend von der Annahme, dass dieser sich auf die
Identifikations- und Reprisentationsstrategien (Allenbach et al. 2010: 2) und
somit auch auf (Bildungs-)Biografien junger Muslim*innen auswirkt. Im Fol-
genden soll es nicht darum gehen, die laufenden Diskurse in all ihren Facetten
vollstindig auszuleuchten, sondern darum, das diskursive Feld abzustecken,
in dem Muslim*innen in der Deutschschweiz ihre Bildungsentscheidungen
fillen miissen.

am 14.02.2026, 14:31:3¢


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

In politischen und medialen Debatten um Migration und Integration
in der Schweiz erfihrt der Islam seit einigen Jahren eine ungleich hohe
Beachtung. Gegenstand dieser Debatten sind in der Schweiz nicht aus-
schliesslich die Ausgrenzung >des Islam< und von Muslim*innen, sondern
auch die (Re-)Formulierung von seigenen kulturellen Werten< (vgl. »Leit-
kultur«-Diskussion in Deutschland Marx 2008: 55). In der 2016 gefiihrten
sogenannten >Hindeschiittelaffires, in deren Rahmen sich ein Schiiler der
Sekundarstufe in Therwil (Kanton Baselland), auf den Islam rekurrierend,
weigerte, der Lehrerin die Hand zu geben, wurde bspw. schweizweit intensiv
diskutiert, inwiefern >Schweizer Werte« (hier aufgefasst als: der Lehrperson
am Eingang des Schulzimmers die Hand zu geben) fiir alle gelten sollen (vgl.
auch Bleisch 2016). Die Dringlichkeit und Emotionalitit, mit welcher diese
Diskussion gefiihrt wurde, zeigte sich bspw. daran, dass sich gar die Bundes-
ratsritin Simonetta Sommaruga in die Debatte einmischte, die Forderung,
»der Hindedruck gehort zu unserer Kultur«, platzierte und dies als nicht
verhandelbar bezeichnete (Sommaruga zit.n. Jiirgensen 2016). Dabei ist es
eher selten, dass sich ein*e Bundesrit*in als Vorsteher*in eines eidgendssi-
schen Departements in eine Angelegenheit einbringt, die theoretisch in den
Zustindigkeitsbereich der Schulleitungsebene fillt. Die neuesten Entwick-
lungen des Falls gehen dahin, dass es seitens der Kantonsregierung Baselland
insbesondere der Bildungsdirektorin Monica Gschwind Bestrebungen gibt,
»die Akzeptanz hiesiger Werte und Rituale« und davon abzuleitende »biirger-
liche Pflichten« in die Verfassung einschreiben zu lassen, ein entsprechendes
Gesetz befindet sich zur Zeit in der Vernehmlassung (Loser 2017).

2.1.1 »Religioses Othering«

In den letzten Jahren besteht in gesellschaftspolitischen Debatten die Ten-
denz, Differenzen vermehrt entlang religiéser Grenzen zu konstruieren (S6-
kefeld 2011: 271). Die Griinde hierfiir werden meist in den Ereignissen des
11. Septembers 2001 gesehen (vgl. bspw. Behloul 2009a: 104, Ettinger et al.
2011: 14). Sokefeld (2011: 271) markiert fiir den angelsichsischen Raum den Be-
ginn eines solchen Trends jedoch bereits Ende 1980er-Jahre mit der »Rushdie-
Affire<’. Im Zuge dieser Affire bezogen sich viele Muslim*innen verstirkt auf

3 1988 verdffentlichte der Schriftsteller Salman Rushdie das Werk »Die satanischen Ver-
se«. Die in den Albtraumen eines Protagonisten widergespiegelte Lebensdarstellung
des Propheten Mohammed bewog den iranischen Staatschef Ajatollah Khomeini da-

am 14.02.2026, 14:31:3¢ - Open A

19


http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Mohammed
http://de.wikipedia.org/wiki/Ruhollah_Khomeini
https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Mohammed
http://de.wikipedia.org/wiki/Ruhollah_Khomeini

20

Islam, Gender, Intersektionalitat

den Islam und wurden »gleichzeitig von der nicht-muslimischen Mehrheits-
gesellschaft als nicht kompatibel mit >westlichen« Werten ausgegrenzt« (S6-
kefeld 2011: 271). Mecheril und Thomas-Olalde (2011) sprechen in diesem Zu-
sammenhang von der diskursiven Praxis eines »religiésen Othering[s]« (ebd.:
45), um die Grenze zwischen einer » — mehr oder weniger expliziten — >Wir-
Gruppe< und »den Andern« zu markieren und verobjektivieren« (ebd.: 46). Ak-
tuelle 6ffentliche und politische Debatten sind zudem wesentlich von einer
essenzialistischen Einheitssemantik geprigt, die sich um ein vermeintlich
unverinderbares Wesen des Islam dreht (Behloul 2009a: 106, Allenbach et al.
2010: 8). Religion wurde zunehmend zu einer zentralen Interpretationska-
tegorie fiir negative und positive individuelle und kollektive Handlungswei-
sen, insbesondere derer von Migrantinnen und Migranten (Behloul 2010: 45).
Behloul konstatiert denn auch einen »discours total« (2009¢). Allenbach et
al. (2010: 22) sehen den anti-muslimischen Diskurs gar als integrationsver-
hindernd, Tezcan (2007: 71) iiberspitzt mittels der Konstruktion eines »homo
islamicus«, Schiffauer mittels »Muslim-Other« (2004: 354).

Um die Jahrtausendwende etablierten sich im Zuge der Ereignisse des 11.
Septembers in der 6ffentlichen Kommunikation »Differenzsemantiken« (Et-
tinger/Imhof 2011: 6), die diskursiv eine smuslimische Minderheit< konstru-
ierten und deren Verhiltnis zur sMehrheitsgesellschaft< thematisierten sowie
insbesondere problematisierten (ebd. vgl. auch Behloul 2005, Behloul/Lathion
2007). Die iiberraschende Annahme der Minarettinitiative am 29. November
2009 lisst darauf deuten, dass auch in der Schweiz kulturelle Differenzdiskur-
se zunehmend anhand religiéser Symbole konstruiert werden (Behloul 2011:
127; vgl. auch nachstehend die Kontroverse um die Initiative »Ja zum Ver-
hiillungsverbot«). So gelangen Ettinger und Imhof (2011) zum Schluss, dass
»im Zuge dieser Entwicklung (..) die urspriinglichen, auf die nationalen Her-
kunftskontexte der Immigranten bezogenen Typisierungen durch eine reli-
giose Typisierung tiberformt und verdringt« (Ettinger/Imhof 2011: 1) wurden.
Oder wie Illana, die ich im Zuge der Feldforschung kennenlernte, plakativ
ausdriickt: »Frither waren wir die bésen Albaner, heute sind wir die bdsen
Muslime« (Feldprotokoll, Februar 2016).

zu, Rushdie mittels einer Fatwa am 14. Februar 1989 wegen Blasphemie zum Tode zu
verurteilen. Khomeini rief die Muslime in aller Welt zur Vollstreckung dieses Urteils
auf. Um dessen Durchfithrung Nachdruck zu verleihen, setzte er ein Kopfgeld von drei
Millionen US-Dollar aus. Dieses Fatwa loste eine riesige Kontroverse aus (vgl. Talal
1990).

am 14.02.2026, 14:31:3¢ - Open A


http://de.wikipedia.org/wiki/Fatwa
https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Fatwa

2 Theoretische Rahmung

2.1.2 Die diskursive Differenzkategorie »Muslimin«

Wie Allenbach und Miller (2017: 289) zeigen konnten, stehen Geschlechts-
diskurse zunehmend »im Brennpunkt des Kampfs um Anerkennung von
religiésen Minderheiten« und miissen »als Argument fiir den Ausschluss
von Zugewanderten herhalten« (Allenbach/Miller 2017: 273). Symbolische
Grenzen zwischen Etablierten und Aussenseitern werden demnach vermehrt
durch »Gleichheitsnormen als kultureller Marker des Westens« verhandelt
(ebd.: 289). Dies zeigt sich in Bezug auf den Islam bspw. anhand diffe-
renzkategorialer Geschlechtskonstruktionen, die — meist mit dem Verweis
auf hierarchische Unterdriickungsverhiltnisse — als unveridnderbares We-
sensmerkmal >des Islam«< dargestellt werden (Allenbach/Miiller 2017: 273,
Marx 2008: 55). Innerhalb dieses diskursiven Rahmens wird die Markierung
»Muslimin« zur Differenzkategorie.

Die Differenzkategorie »Muslimin« zeigt sich in der Schweiz diskursiv be-
sonders deutlich an den medialen und politischen Auseinandersetzungen um
das Tragen eines Kopftuchs bzw. eines Niquabs oder eines Burkinis, wie bspw.
in der sog. Burkadebatte*, in zahlreichen, teilweise auch medial gefithrten Dis-
kussionen um Kopftuch tragende Schiilerinnen und Lehrpersonen, um ange-
messene Kleidung und Burkinis im Schwimmbad und Schwimmunterricht.
All diesen Debatten ist gemeinsam, dass den muslimischen Frauen unter den
Bedingungen einer stereotypen Geschlechterkonstruktion die freie Wahl iiber
ihren eigenen Korper zu entscheiden, abgesprochen wird (Kaya 2012: 124).

Weiter ist der Diskursformation itber Geschlechtskonstruktionen und
»den Islamc eigen, dass »der Westenc als (H)ort der Aufklirung, Freiheit und
Toleranz sowie gleichberechtigter, emanzipatorisch strukturierter Geschlech-
terverhiltnisse dargestellt und >dem Islam< mit »spiegelbildlich-negativen
Zuschreibungen« (Marx 2008: 8) diametral entgegengesetzt wird. Kaya be-
zeichnet diese Diskursformation als kolonial (2012: 118), Dietze als »neo-
orientalistisch« (2006: 234). In der Schweiz liegen nur wenige empirische
Forschungen zu Strategien von jungen religios orientierten muslimischen
Frauen im Umgang mit Zuschreibungen vor — insbesondere was den Bil-
dungsbereich anbelangt. Dabei manifestieren sich in der Schweiz Debatten

4 Die Debatte hat sich im Volksmund félschlicherweise als »Burkadebatte« durchge-
setzt, obwohl es sich eigentlich meist um eine Debatte zur Verschleierung durch den
Nigab, also um eine Nigab-Debatte handeln wiirde.

am 14.02.2026, 14:31:3¢


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Islam, Gender, Intersektionalitat

um das Tragen des Kopftuchs nicht nur, aber besonders deutlich im Bil-
dungskontext (vgl. Schnewly-Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 562). Sie drehen
sich bspw. darum, ob Kopftuch tragende Frauen als Lehrpersonen titig sein
oder als Schilerinnen in der Schule das Kopftuch tragen diirfen. Was fir
Auswirkungen diese stereotypen diskursiven Genderbilder auf die Selbstre-
prasentation und -positionierung junger religiés orientierter Musliminnen
und ihre Bildungsbiografie haben, ist Teil der vorliegenden empirischen
Untersuchung.

Wie aus dem voranstehend Ausgefiithrten bereits deutlich geworden sein
diirfte, werden Geschlechterdiskurse hinsichtlich des Islam meist (jedoch
nicht ausschliesslich) unter Einbezug oder mit Hinweis auf das Tragen
eines Kopftuchs gefithrt. Im Folgenden gehe ich auf zentrale Positionen der
sogenannten >Kopftuchdebatten® und ihre dahinter stehenden Geschlech-
terkonzepte ein, nicht zuletzt deshalb, weil religis orientierte Muslim*innen
— Bedeckte wie Nicht-Bedeckte — im an- oder ablehnenden Sinne diskursiv
immer wieder auf diese gesellschaftlich diskutierten Positionen zuriickgrei-
fen.

An Marx (2008: 57ff.) anlehnend argumentiere ich, dass sich innerhalb
der (feministischen) Debatten um die Bedeckung der muslimischen Frau in
der Schweiz unterschiedliche »Rettungsszenarien« (also Szenarien »zur Er-
rettung« muslimischer Frauen) rekonstruieren lassen: Marx geht — in Be-
zug auf Deutschland und die Niederlande — von drei unterschiedlichen »Ret-
tungsszenarien« aus, die sich im Spannungsfeld von Geschlechterkonzepten
und Islam bewegen und denen unterschiedliche Konzeptionen von >dem Is-
lam« aber auch von Geschlechtskonstruktionen (und Feminismus) zugrunde
liegen (ebd.). Marx’ Rettungsszenarien lassen sich meines Erachtens auf die
Positionen in der Kopftuch- und Burkadebatte in der Schweiz iibertragen. Im
Folgenden werden sie kurz beschrieben und in Zusammenhang mit den in
der Schweiz gefiihrten Debatten gebracht:

5 Im Folgenden summiere ich unter sKopftuchdebatten< Debatten zur Verschleierung
der Frau, sei es durch einen Hijab, Nigab oder durch eine Burka. Mit Burkadebatte neh-
me ich Bezug auf die spezifische Schweizer Debatte zum Verhullungsverbot, die unter
diesem Namen geldufigist.

am 14.02.2026, 14:31:3¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

1 Rettungsszenario: Die Rettung »der unterdriickten Muslimin« vor dem
»orientalistischen Patriarchat«

Im Rahmen dieses ersten (feministischen) Rettungsszenarios wird >der Is-
lam« ankniipfend an orientalistische Vorstellungen (Said 1995) im Sinne eines
»wesenhaften >orientalistischen Patriarchats« (Marx 2008: 57) begriindet. Ei-
ne solche essenzialisierende Konzeption des Islam basiert auf der Vorstel-
lung, dass »der Islam« per se repressiv gegeniiber Frauen sei. »Das Kopftuch«
als primarer symbolischer Ausdruck dieser »Unterdriickung« lehnen Vertre-
ter*innen dieses Rettungsszenarios ab (ebd.).

Rekurrierend auf ein Verstindnis der Emanzipation, das sich mit dem
Tragen des Kopftuchs nicht vereinen lisst, werden Kopftuch tragende, sich
als emanzipiert verstehende Musliminnen als »Scheinfemninistinnen« (ebd.)
verstanden, die sich ihrer unterdriickten Position nur unzureichend bewusst
seien. Diese abwertende Haltung gegeniiber Kopftuch tragenden Frauen ba-
siert auf einer Viktimisierung und Entsubjektivierung und weist den retten-
den Akteur*innen eine paternalistische Rolle zu (ebd.). Als prominente femi-
nistische Vertreterin dieses Rettungsszenarios im deutschsprachigen Raum
(mit Strahlung in die Schweiz) lisst sich Alice Schwarzer und der Umgang der
Zeitschrift Emma mit dem Thema Islam/Islamismus anfithren (vgl. Schwar-
zer 2017). Auf diese Position im Allgemeinen und auf die Ausserungen von
Schwarzer im Besonderen wird von den jungen religiés orientierten Musli-
minnen im Feld oft (meist in ablehnender Weise) Bezug genommen.

Die beschriebene Position lisst sich zudem anhand der in der Schweiz ge-
genwirtig gefithrten Debatte um die Volksinitiative »Ja zum Verhiillungsver-
bot« veranschaulichen (vgl. bspw. Gujer 2016). Wie die feministische Theolo-
gin Strahm bereits 2007 sarkastisch zu der Politisierung der Kopftuchdebatte
bemerkt: »Da werden selbst SVP-Vertreter plotzlich zu veritablen Feminis-
tinnen und verteidigen ein angeblich egalitir-frauenfreundliches Christen-
tum gegen ein scheinbar frauenfeindliches Geschlechterkonzept im Islam«
(Strahm 2007: 1). Bracke beobachtet in den Niederladen dhnliche Dynamiken
tiberraschender Schulterschliisse rechter Politiker mit liberalen Feministin-
nen: »a complicity between white chevaliers saving oppressed Muslim wo-
man, and liberal feminists seeing feminism as the affirmation of Western
liberal values conceived against scultural claims« (Bracke 2011: 36).

am 14.02.2026, 14:31:3¢ - Open A

23


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Islam, Gender, Intersektionalitat

2 Die Rettung islamkritischer Feminist*innen vor »multikulturalistischen Tabus«
Abweichend von Rettungsszenario eins steht bei diesem Szenario primar der
eigene (westlicheq) Handlungskontext im Zentrum. Vertreter*innen dieses
Rettungsszenarios kritisieren nicht >den Islam« als solchen, sondern richten
sich gegen mulitkulturalistische bzw. kulturrelativistische Vorstellungen, die
»nach Ansicht der RetterInnen dieses Szenarios, [sic!] eine >falsche Toleranz«
etablieren bzw. mit ihrer >Solidaritit den Fundamentalismus, die Intoleranz
salonfihig« machen« (Toker 1993b zit.n. Marx 2008: 58). Vor diesem Hinter-
grund rufen Vertreter*innen dieses Rettungsszenarios zu einer »Enttabuisie-
rung der Kritik am Islam« auf und fordern eine Verteidigung sogenannter
»westlicher Errungenschaften« (ebd.). Oder wie Strahm (2007: 3) eine solche
Position umschreibt: Die Trennung von Staat und Religion solle endlich kon-
sequent erfolgen und Frauenunterdriickung diirfe nicht im Namen einer fal-
schen Toleranz geduldet werden (ebd.). Diese Art von Positionierung lasst sich
ebenso in der gegenwirtig gefithrten Debatte um die Volksinitiative »Ja zum
Verhillungsverbot« nachweisen (vgl. bspw. Jenny 2016).

3 Die Rettung der emanzipierten Muslimin vor »Zwangsverwestlichung« und
Assimilationsanforderung

Beim dritten Szenario handelt es sich um ein Szenario, das »den Ursachen ei-
ner (Re-)Orientierung von Muslim*innen am Islam auf den Grund gehen und
eine islamische Orientierung als Ressource einer emanzipatorischen Identi-
titsdefinition und Lebensgestaltung begreifen« will (Marx 2007: 61). Musli-
minnen werden nach dieser Position als handlungsfihige Subjekte begriffen,
die »iiber ein eigenes Verstindnis von Feminismus sowie eines zu beschrei-
tenden Emanzipationsweges verfigen« (ebd.). Eine am Islam ausgerichtete
Lebensfithrung kann diesem Szenario zufolge »auch das Tragen eines Kopftu-
ches beinhalten« und dennoch als »potentielle emanzipatorische und wider-
stindige Erweiterung von Handlungsmoglichkeiten« (ebd.) eingestuft wer-
den.

In den Augen der Retter*innen dieses Szenarios sollen die Muslimin-
nen vor »leitkulturellen« integrationspolitischen Assimilationsforderungen
einerseits, andererseits aber insbesondere auch von universalistisch, euro-
zentristisch ausgerichteten Feminist*innen, also quasi vor den Retter*innen
der Szenarien 1 und 2 in Schutz genommen werden. Auch diese Position ist
in der Schweiz bei Gegner*innen der Initiative »Ja zum Verhiillungsverbot«

am 14.02.2026, 14:31:3¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

und der damit einhergehenden, sogenannten >Burkadebatte« zu finden (vgl.
bspw. Landolt 2016a).

Marx’ Rettungsszenarien lassen sich meines Erachtens in Bezug auf die
Kopftuch- und Burkadebatte auf die Schweiz tibertragen. Zudem lassen sie sich
in zwei zentrale, diametral entgegengesetzte (feministische) Positionen un-
terteilen: zum einen in eine »neo-koloniale« Position (Szenario 1 und 2) zum
anderen in eine »post-koloniale« Position (Szenario 3). Neo-koloniale Posi-
tionen verweisen auf einen universal und in diesem Sinne hegemonial be-
griffenen, eurozentristischen Feminismus oder einen unilinear verstandenen
Evolutionismus. Vertreter*innen dieser Position verstehen das Kopftuch als
Symbol der Unterdriickung, aber auch eines politischen und fundamenta-
listischen Islam, zudem als integrationshemmend bis -verhindernd (Strahm
2007: 3). Durch diese Auffassung wird ein hegemoniales, islamkritisches (fe-
ministisches) >Wir< als Gegenbild zu einer diametral entgegengesetzten ori-
entalischen« Gesellschaft geschaffen, das den eigenen Emanzipationsweg als
einzig moglichen Weg Richtung Freiheit begreift — in einem solchen Ver-
stindnis sind Kopftuch tragende Frauen fremdbestimmt und manipuliert,
wihrend >westliche Frauenc< emanzipiert und frei sind.

Postkoloniale Positionen hingegen verstehen Emanzipation und das
Tragen eines Kopftuchs nicht als zwingenden Widerspruch und lehnen
eine kollektive Viktimisierung und Entsubjektivierung von (muslimischen)
Frauen sowie eine Idealisierung des >westlichen Geschlechterverhiltnisses«
ab. Sie anerkennen Widerspriiche im westlichen Emanzipationskonzept und
weisen darauf hin, dass Kopftuch tragen auch >gegen den Strich« gelesen
werden kann, nimlich bspw. als eine » 6ffentliche (...) Inszenierung eines
andern Frauseins« (Strahm 2007: 7), als ein sich Verwehren gegen westliche
Dominanz- und Assimilationsanspriiche (ebd.). Postkoloniale Positionen
betonen die Handlungsfihigkeit (Agency) der Akteur*innen und lehnen die
Konzeption der Muslimin als passives Opfer ab (vgl. bspw. Allenbach/Miiller
2017: 288).

Do Muslim Woman really Need Saving? fragte 2002 die in Columbia lehren-
de, postkoloniale feministische Sozialanthropologin Abu-Lughod einst pro-
grammatisch vor dem politischen Hintergrund der damals stattfindenden
Afghanistan-Offensive der Amerikaner. Diese Frage richtete sich primir ge-
gen die voranstehend erwihnte Konzeption der muslimischen Frau als zu
rettendes hilfloses Opfer. Im Anschluss daran warf sie die ketzerische Be-
hauptung auf, dass die Befreiung beziehungsweise >Rettung der afghanischen
Frau« primir als Kriegsrechtfertigungsgrund fiir den von George W. Bush im

am 14.02.2026, 14:31:3¢ - Open A

25


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Islam, Gender, Intersektionalitat

Anschluss an 9/11 losgetretenen »War on Terror« diene. In diesem viel beach-
teten Aufsatz und in ihrem 2013 erschienenen Buch Do Muslim women need sa-
ving? pladiert Abu-Lughod dafiir, dass anstelle solcher Rettungsdiskurse eine
ernsthafte Wirdigung und Anerkennung der Unterschiede von Frauen in der
Welt als Produkte differierender Geschichte, verschiedener Umstinde und
Manifestationen unterschiedlich strukturierter Bediirfnisse stattfinden soll
(Abu-Lughod 2002: 783). Sie fordert dazu auf, simplizistische kulturalistische
Erklirungsmuster zu dekonstruieren und anstelle derer die Diversitit mus-
limischer und anderer Frauen in den Blick zunehmen — d.h., muslimische
Frauen nicht durch Gewalt und implizierte Uberlegenheit erretten zu wollen
(Abu-Lughod 2013).

In der theoretischen Ausrichtung dieser Forschung folge ich der Traditi-
on einer postkolonialen, feministischen Migrationsforschung und stehe der
Konzeption der >Muslimin als passives Opfer, das gerettet werden muss< im
Anschluss an Abu-Lughod (2013, 2002) kritisch gegeniiber. Dass die Konzepti-
on der weiblichen Migrantin als passives, hilfloses Opfer auch in der Schweiz
(und zudem im Bildungskontext) immer noch dusserst aktuell ist, verdeut-
lichte Allenbach anlehnend an Abu-Lughod in ihrem kirzlich erschienenen
Beitrag Do Muslim Girls Really Need Saving? Boundary-Making and Gender in Swiss
Schools (2016). Hier beschreibt Allenbach die vorherrschende stereotype Sicht
auf Geschlechterrollen im Islam als Grenzziehungsprozess, der Muslim*in-
nen als homogene Gruppe rezipiert und als Opfer darstellt. Sie stellt in Bezug
auf muslimische Midchen in der Schweiz fest, dass diese mit starken Elends-
diskursen (»discourses of misery«, 2016: 44) konfrontiert seien, die ihnen das
Elend bescheinigen wiirden, passive Opfer zu sein und quasi von Bildungs-
instituten und der Gesellschaft »gerettet« werden zu miissen. Anhand ethno-
grafischer Beispiele von jungen muslimischen Middchen, die mit der Schule in
Bezug auf den Schwimmunterricht in Konflikt geraten, gelingt es Allenbach
aufzuzeigen, was den jungen Frauen in der Konzeption als passives Opfer
oft abgesprochen wird, nimlich dass sie durchaus itber Agency (Handlungs-
fihigkeir) verfiigen und durchaus aktiv an Aushandlungsprozessen iiber ihre
Wiinsche und Bediirfnisse teilnehmen (2016: 44).

2.1.3 Weitere in der Deutschschweiz relevante Diskurse

Frisina (2010: 560) beobachtete in Italien, dass Muslim*innen vermehrt un-
ter dem Aspekt eines >Sicherheitsproblems«< verhandelt wiirden. Auch in der
Schweiz lassen sich solche Tendenzen rekonstruieren (vgl. Allenbach/Soke-

am 14.02.2026, 14:31:3¢


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

feld 2010: 19). Insbesondere im Zusammenhang mit islamistisch motivierten
Anschligen in Europa® ist in den Schweizer Medien und im 6ffentlichen Dis-
kurs eine zunehmende Fokussierung auf Muslim*innen als >potenzielles Si-
cherheitsproblem« zu beobachten. Offentlich diskutiert wird bspw. dariiber,
ob und inwiefern Schweizer Muslim*innen den sogenannten Islamischen Staat
(IS) unterstiitzen und ob und inwiefern Verbindungen von ihnen zu radikalen
Gruppen existieren (vgl. bspw. Jurinak 2015). Auch wird debattiert, inwiefern
in gewissen Schweizer Moscheen Jugendliche radikalisiert werden und/oder
gar zu Jihad-Reisen ermuntert werden. Im Zusammenhang mit derartigen
Vorhaltungen und dem Vorwurf des >Gewihren-Lassens< mutmasslich radi-
kal predigender Imame kamen einzelne Moscheen als (H)orte zukiinftiger
Jihad-Reisender in Verruf (vgl. bspw. Baumgartner 2016). Auch in der soge-
nannten Burkadebatte wurden unter anderen sicherheitspolitische Argumente
angefithrt (vgl. bspw. Egerkinger Komitee/Wobmann 2015, siehe unten).

Es gilt festzuhalten, dass der Islamdiskurs in verschiedenen Lindern
Europas jeweils leicht unterschiedlich gelagert und thematisch besetzt ist
(Behloul 2009b: 257, vgl. auch Kopftuchdebatten in Europa Kortweg/Yurdakul
2016). Wie Schnewly-Purdie und Tunger-Zanetti (2015: 562) feststellen, hat
die Eigenheit des schweizerischen Systems, nimlich die Kombination einer
reprasentativen Demokratie mit einer starken Partizipationsmoglichkeit
der Biirger*innen durch direkt-demokratische Mittel grossen Einfluss auf
Fragen, die im Zusammenhang mit dem Islam 6ffentlich diskutiert werden:
Im schweizerischen System ist es moglich, dass Entscheide des Parlaments
oder der Kantone durch eine Volksinitiative gekippt werden kénnen und
dass der sogenannte >Volkswille« via Volksinitiative durchgesetzt werden
kann. So kénnen Vorlagen in Gesetzen oder in der Verfassung auch gegen
den Willen der Regierung und des Parlaments festgeschrieben werden, wie
dies bei einigen den Islamdiskurs betreffenden Themen, bspw. bei der Mi-
narettinitiative (2009) geschehen ist (ebd., Tunger-Zanetti 2013b: 285). Durch
ein fehlendes Verfassungsgericht hat zudem keine juristische Instanz die
rechtliche Befugnis, Gesetzesartikel, die gegen international geltendes Recht
verstossen, aufzuheben (Schnewly-Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 562).

Die politischen Diskurse in der Schweiz rund um den Islam drehen sich
zudem vermehrt auch um sichtbare religiése Symbole. Baumann und Tunger-
Zanetti (2011: 154) stellten die These auf, dass der 6ffentliche Raum ein um-

6 Paris (2015, 2015), Briissel (2016), Nizza (2016) und Berlin (2016), um nur die Orte der
grosseren Anschldge zwischen 2010 und 2016 zu nennen.

am 14.02.2026, 14:31:3¢

27


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Islam, Gender, Intersektionalitat

kimpftes Terrain darstelle, in dem »neue Religionsbauten von gesellschaft-
lich ausgegrenzten religiésen Gruppen zu Kristallisationspunkten von Pro-
test und Abwehr« (ebd.) wiirden. Als das Beispiel hierfiir kann die 2009 ange-
nommene Volksinitiative »Gegen den Bau von Minaretten« genannt werden.
Mit beinahe 115 0oo Unterschriften reichte das Egerkinger Komitee rund um
den SVP-Nationalrat Walter Wobmann am 8. Juli 2008 diese Initiative ein
(Miller 2009: 61). Das Initiativkomitee begriindete die Initiative damit, dass
das Minarett keinen ausschliesslich religiésen Charakter aufweise, sondern
vielmehr Symbol eines religios-politischen Machtanspruchs sei (ebd.). >Der
Islamc stelle die Religion iiber den Staat und dieser Anspruch stehe im Wi-
derspruch zur schweizerischen Verfassung und Rechtsordnung. Unter dem
Vorwand der Religionsfreiheit witrden so die Grundrechte anderer, insbeson-
dere der Rechtsgleichheit, bestritten. Ein Minarettverbot sorge dafiir — so die
Argumentation des Initiativkomitees —, dass die in der Verfassung festge-
haltene Gesellschafts- und Rechtsordnung zukiinftig garantiert bleibe (ebd.).
Die deutliche Annahme der Volksinitiative mit 57.5 Prozent bei einer iiber-
durchschnittlich hohen Stimmbeteiligung von 53.8 Prozent (Tunger-Zanetti
2013b: 285) kam fiir Befirworter*innen wie Gegner*innen der Initiative iiber-
raschend und riickte die Schweiz fiir kurze Zeit ins Licht der Weltoffent-
lichkeit (Baumann/Tunger-Zanetti 2011: 152). Die im Vorfeld dazu gefithrte
sehr emotionale Debatte und das »Gemenge aus diffusen Angsten und Ohn-
machtsgefiihl, Populismus und Skepsis gegeniiber Auslindern und >Frem-
dens, sowie einem weitgehend stereotypen Islam-Negativbild in den Medi-
en« (ebd.: 153) beeinflussten die Abstimmung nachhaltig (ebd.). Die teilweise
schon fast islamophobe Debatte im Vorfeld der Abstimmung fithrte im In-
und Ausland zu grosser Resonanz — nicht nur unter Muslim*innen (ebd.: 152,
fiir eine ausfithrliche Darstellung siehe Wickerling 2014). Die Minarettdebatte
gipfelte also schliesslich in einem Minarettbau-Verbot, das in der Schweizer
Bundesverfassung festgeschrieben wurde.

Im Zuge dieses Abstimmungskampfs wurde vom Bieler Konvertiten Ni-
colas Blancho der Islamische Zentralrat Schweiz (IZRS) gegriindet, mit dem Ziel
»auf den anti-islamischen Diskurs zu reagieren« (IZRS 2010). Obwohl der
salafistisch ausgerichtete IZRS mit seinen rund 3 ooo Mitgliedern einen ver-
haltnismassig kleinen Teil der vereinsgebundenen organisierten Muslim*in-
nen der Schweiz umfasst — verglichen mit den geschitzten 95 200 Mitglie-

am 14.02.2026, 14:31:3¢


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

dern’ der muslimischen Dachverbinde - verfiigt er in 6ffentlich gefithrten
Debatten um den Islam durch geschickte Provokation in den letzten Jahren
iiber eine tiberdurchschnittliche mediale Prisenz. Eine vergleichbar grosse
mediale Prisenz in diesen Themen nimmt fast nur noch das ideologisch dem
IZRS diametral entgegengesetzte Forum fiir fortschrittlichen Islam (FFI) ein, das
sich in zahlreichen Fernseh- und Zeitungsauftritten in hart gefithrten Diskus-
sionen Vertreter*innen des IZRS mit dhnlich pointierten Aussagen entgegen
stellt. Diese duale Konstellation pragte in den letzten Jahren die mediale De-
batte iiber Islam in der Deutschschweiz, lisst sie sich doch ideal inszenieren
und verspricht beiden Vereinen eine konstante Medienprisenz und nicht zu-
letzt Mitglieder*innen-Werbung.

Als weiterer grosser Player und politischer Akteur in der Debatte um den
Islam tritt die rechtskonservative Schweizerische Volkspartei (SVP) auf. Die
SVP versteht es, die anti-muslimischen Diskurse um Sicherheit, Sichtbar-
keit und Verhiillung (neuerdings auch Einbiirgerung) mit ihren politischen
Vorstossen und ihrer Propaganda zu vereinigen. Wihrend die Partei rund
um das Egerkinger Komitee in ihrer Werbekampagne um die Minarettinitiati-
ve primir Argumente der Uberfremdung und die damit verbundenen Angs-
te in Othering-Diskurse verpackt, bindet sie bei der Verhiillungsinitiative er-
folgreich das Argument der (bedrohten) Sicherheit mit ein. Indem sie ein
allgemeines Verhillungsverbot fordert, dass ebenso die Vermummung z.B.
von Demonstranten einschliesst, l4sst sie das Sicherheitsargument einflies-
sen und grenzt sich zudem in gleichem Zuge vom Vorwurf ab, die Initia-
tive richte sich ausschliesslich gegen muslimische Frauen. In dem Abstim-
mungskampf um die parlamentarische Initiative fiir die erleichterte Einbiir-
gerung der sog. »dritten Migrationsgeneration«®, welche die SVP vehement
bekiampfte, griff ein SVP-nahes Komitee um den als Hardliner bekannten
SVP-Nationalrat Andreas Glarner in den Abstimmungskampf ein und ver-
kntipfte bildsprachlich das in der Verhiillungsinitiative aufgebaute sFeindbildx
der Nigab tragenden Frau mit der Diskussion um die erleichterte Einbiir-
gerung. Dies mittels eines Werbeplakats, das eine verhiillte Frau mit dem
Slogan »Unkontrolliert einbiirgern? — Neinl« prisentierte (vgl. Glarner 2017).
Auch hier zeigte sich die Bedeutung der sichtbaren religiésen Symbole in den

7 Beides Schatzungen von Dr. Andreas Tunger-Zanetti, Zentrum fiir Religionsforschung
(ZRF), Universitat Luzern (Feldprotokolle 9.4.2015).

8 Uber die Initiative wurde am 12. Februar 2017 abgestimmt; sie wurde vom Volk ange-
nommen (Bundesrat 2017).

am 14.02.2026, 14:31:3¢ - Open A

29


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Islam, Gender, Intersektionalitat

gefithrten (politischen) Debatten. Baumanns und Tunger-Zanettis voranste-
hend angefiihrte These in Bezug auf sichtbare religiése Symbole im 6ffentli-
chen Raum (2011:154) kénnte also ebenso auf die sog. Burkadebatte’® iibertragen
werden: Auch in der Burkadebatte wird der 6ffentliche Raum zum umkimpften
Terrain und zum Kristallisationspunkt von Protest und Abwehr.

Seit das Egerkinger Komitee am 15. Mirz 2016 eine nationale Volksinitia-
tive fiir ein Verhiillungsverbot lanciert hat (Initiativkomitee »Ja zum Verhiil-
lungsverbot« 2015), ist die in der Schweiz seit vielen Jahren schwelende Bur-
kadebatte wieder neu entflammt. Die Volksinitiative fordert ein Verhiillungs-
verbot, mittels dessen in der Verfassung festgeschrieben wird, dass niemand
sein Gesicht im 6ffentlichen Raum verhiillen darf (Schweizerische Bundes-
kanzlei 2017). Der zweite Absatz lautet: »Niemand darf eine Person zwingen,
ihr Gesicht aufgrund ihres Geschlechts zu verhiillen« (ebd.). Das Gesetz sieht
aber Ausnahmen vor, diese beinhalten u.a. »Griinde (...) des einheimischen
Brauchtums« (ebd.). Ausnahmen aus religidsen Griinden ausser »in Sakral-
stitten« sind ausgeschlossen (ebd.). Das Verhiillungsverbot richtet sich somit
in erster Linie gegen Nigab-Tragende, aber auch gegen vermummte Demons-
tranten. Auffillig und fiir die momentane Stimmung kennzeichnend ist, dass
die 6ffentliche Debatte sozusagen ausschliesslich zum Nigab (vulgo: »Burka«)
gefithrt wird.

Zwischen 2006 und 2011 befasste sich das Parlament mehrfach mit
Verhiillungsverboten. Sowohl eine Standesinitiative aus dem Kanton Aargau
(Bundesversammlung 2010) wie auch Vorstdsse von Christoph Darbellay
(CVP, VS) (Bundesversammlung 2009), Hans Fehr (SVP, ZH) (Bundesver-
sammlung 2011a) und Oskar Freysinger (SVP, VS) (Bundesversammlung
2011b) forderten ein Verbot. Mit Ausnahme des Vorstosses der CVP forderten
alle Eingaben ein generelles Verhiillungsverbot, d.h., sie waren nicht nur
gegen Niqab tragende Frauen, sondern auch gegen vermummte Demons-
trant*innen gerichtet. Der Bundesrat lehnte alle entsprechenden Vorstdsse
ab, mehrheitlich mit der Begriindung, dass ein Verbot gegen Art. 15 BV
(Glaubens- und Gewissensfreiheit) verstossen wiirde. Der Nationalrat hatte
die Vorstésse fiir ein generelles Verhiillungsverbot unterstiitzt, gescheitert
waren sie jeweils am Stindemehr (Bundesversammlung 2011a, b).

Am 22. September 2013 nahm der Kanton Tessin mit 65.4 Prozent eine
Volksinitiative fir ein Verhilllungsverbot an, das nun in der Tessiner Kan-
tonsverfassung verankert ist (Repubblica e Cantone Ticino 2016). Der Bun-

9 Zum>Naming<der Debatte vgl. Fussnote 4.

am 14.02.2026, 14:31:3¢


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

desrat, der sich jahrelang gegen entsprechende Vorstdsse aus dem Parlament
gewehrt hatte, musste das Tessiner Burkaverbot am 12. November 2014 zih-
neknirschend als »bundesrechtskonform« anerkennen (Bundesrat 2014), hielt
jedoch in seiner Medienmitteilung fest, dass er ein solches Verbot wegen der
geringen Anzahl Nigab tragender Frauen in der Schweiz nicht als sinnvoll er-
achte (ebd.). Das Gesetz ist seit dem 1. Juli 2016 in Kraft (Repubblica e Cantone
Ticino 2016). Auch in anderen Kantonen sind zum Zeitpunkt der vorliegenden
Untersuchung weitere dhnlich gelagerte Volksbegehren anhingig.

In der 6ffentlich gefithrten, damals erneut aufgeflammten Debatte waren
im Wesentlichen die drei zuvor beschriebenen Marx’schen Rettungsszena-
rien (Marx 2008) bzw. die neo-kolonialen und postkolonialen Haltungen in
Bezug auf muslimische Frauen zu erkennen. Sowohl Befiirworter*innen als
auch Gegner*innen argumentieren mit Menschenrechten, Erstere werten To-
leranz gegeniiber der Ganzkorperverschleierung als Toleranz gegeniiber der
Unterdriickung betroffener Frauen (vgl. bspw. Jenny 2016, Gujer 2016), Letz-
tere betonen das Selbstbestimmungsrecht von (muslimischen) Frauen (vgl.
bspw. Landolt 2016a).

Vermehrt wird ebenfalls iiber die Eingliederung(-sfihigkeit) von Mus-
lim*innen in die Schweizer Gesellschaft unter dem Begriff der »Integration«
debattiert (der Begriff der »Integration« loste hierbei den Begriff der »Assi-
milation« ab, vgl. Allenbach/Miller 2017: 2). Von einem Teil der politischen
Akteure wird Muslim*innen gar die Fihigkeit, sich gesellschaftlich einzuglie-
dern, pauschal abgesprochen (Allenbach/Sokefeld 2010: 19). Wie Allenbach
und Sokefeld jedoch unterstreichen, ist »Integration« ein hochnormatives
Konzept, mittels dessen Gruppen pauschal diskursiv ausgegrenzt und als
»Problemgruppen« (Allenbach/Sokefeld 2010:19) markiert werden. Allenbach
und Sokefeld (2010: 19) legen plausibel dar, weshalb sie das Konzept der
»Integration« fiir ungeeignet befinden, Prozesse der Eingliederung analy-
tisch zu erfassen. Sie schlagen stattdessen vor, Eingliederungsprozesse (von
Muslim*innen) analytisch mit dem Konzept der Inkorporation von Soysal
(1994) zu begreifen. Das Konzept der Inkorporation geht davon aus, dass ver-
schiedene Staaten unterschiedliche »Inkorporationsregimes« bereitstellen.
»Inkorporation« wird im Gegensatz zu »Integration« nicht als einseitiger,
sondern als wechselseitiger Eingliederungsprozess verstanden und setzt sich
aus Inkorporationsbemiihungen (z.B. seitens (muslimischer) Organisationen)
und Inkorporationsbedingungen (z.B. politische Vorgaben zu Einwanderung
und Einbiirgerung, aber auch frauen- oder fremdenfeindliche Einstellun-
gen oder allgemeine Bedingungen in verschiedenen Lebensbereichen, wie

am 14.02.2026, 14:31:3¢

3


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Islam, Gender, Intersektionalitat

Bildung, Arbeit, Wohnen etc.) zusammen (Allenbach/Milller 2017: 276, Allen-
bach/Sokefeld 2010: 19). Allenbach und Sokefeld sehen demzufolge die in der
Schweiz wohnhaften Muslim*innen mit zwei zentralen Inkorporationsbedin-
gungen konfrontiert: einerseits mit den sehr heterogenen rechtlichen und
politischen Inkorporationsbedingungen in verschiedenen lokalen und kan-
tonalen Kontexten der Schweiz, andererseits mit dem zuvor beschriebenen
homogenisierenden Islamdiskurs, der sie pauschal als problematisch und
»monoidentitir« klassifiziert (Allenbach/Sokefeld 2010:19-20).

Auch der Bildungsbereich bleibt nicht vom 6ffentlichen Diskurs rund um
>den Islam« gefeit. Wie bereits erwihnt, drehen sich die Debatten hierbei ei-
nerseits um die Frage, ob sich Frauen bzw. Madchen als Schiilerinnen be-
decken diirfen, zum anderen, ob Lehrpersonen Kopftuch tragen diirfen. Als
weiteres den Bildungsbereich speziell betreffendes Thema kann die Diskus-
sion rund um den Besuch bzw. Dispens des obligatorischen Schwimmunter-
richts in der Schule bezeichnet werden.

Die den Bildungsbereich betreffenden Debatten werden in erster Linie
aus juristischer Perspektive entlang der relevanten Gerichtsurteile gefiihrt.
Im Folgenden wird, ohne die (ausufernde) Debatte umfassend darzustellen,
kurz auf wesentliche gerichtliche Beschliisse eingegangen, die den Diskurs in
Bezug auf den Umgang mit dem Kopftuch im Bildungsbereich massgeblich
beeinflussten und formten.

In der Schweiz sind fiir die den Schulunterricht betreffenden >Kopf-
tuchfragen< grundsitzlich die Kantone zustindig. Die Bundesverfassung
garantiert die Glaubens- und Gewissensfreiheit, die auch die weltanschau-
liche Neutralitit der 6ffentlichen Schulen umfasst (Bundesverfassung 1999,
Art. 15).

Gemiss der heute gingigen Schweizer Praxis diirfen sich Schiilerinnen
wahrend des Unterrichts bedecken, nicht jedoch Lehrpersonen. Diese Pra-
xis geht auf folgende zwei Bundesgerichtsentscheide zuriick, die in der Of-
fentlichkeit breit debattiert wurden: Da ist zum einen der Bundesgerichts-
entscheid von 1997 (BGE 123 I 296), als eine konvertierte Genfer Primarleh-
rerin gegen den Genfer Staatsrat Beschwerde einlegte, der von ihr verlangte,
dass sie im Unterricht ihr Kopftuch ablege. Das Bundesgericht gab in einem
ausfithrlich begriindeten Urteil dem Genfer Staatsrat Recht (ebd.). Er aner-
kannte zwar die Einschrinkung der Religionsfreiheit der Lehrerin durch den
Entscheid, gewichtete jedoch das 6ffentliche Interesse in diesem Fall hoher
(ebd.). Der Europiische Gerichtshof fiir Menschenrechte (EGMR), wohin sich
die betreffende Lehrerin letztinstanzlich wandte, stiitzte das Urteil des Bun-

am 14.02.2026, 14:31:3¢


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

desgerichts (EGMR-Urteil 15. Februar 2001, Nr. 42393/98). Wahrend das Urteil
des Bundesgerichts in Genf kaum Aufsehen erregte, wurde es auf nationaler
Ebene kritisch diskutiert. Stellvertretend fiir die eine Sicht — die Befiirworter
des Urteils — soll hier eine Stellungnahme des Volkerrechtlers Kilin stehen:
Kilin stellte sich auf die Position, dass Lehrpersonen »in der Einwanderungs-
gesellschaft (...) zugemutet« werden darf, »auf Kleidung mit starker religioser
Symbolwirkung zu verzichten« (Kilin 2000: 168), wihrenddessen das Tragen
des Hijabs bei Schiilerinnen Teil ihrer Privatsphire sei (ebd.: 167). Augsbur-
ger, die stellvertretend fiir die gegenteilige Sicht hier stehen soll, hielt dem
entgegen, dass ein Kopftuch im Gegensatz zum Kruzifix nicht ein religioses
Symbol darstelle, sondern lediglich ein Kleidungsstiick sei, das einen Hinweis
auf die Religionszugehorigkeit der Trigerin gebe und als solches den Schutz
der Religionsfreiheit geniesse (Augsburger 2005: 31). Im Gegensatz zu einem
an die Schulzimmerwand gehingten Kruzifix bringe die religiés motivier-
te Kleidung der Lehrerin die Haltung eines Individuums zum Ausdruck und
kénne dem Staat nicht zugerechnet werden (ebd.). Solange die Lehrperson ih-
re religidsen Uberzeugungen nicht propagiere, verstosse sie nicht gegen das
Gebot der religisen Neutralitit der Schule (ebd.). Vom Kopftuch der Lehrerin
gehe objektiv gesehen fiir die Lernenden kein Zwang aus, es verletze deshalb
weder ihre Glaubensfreiheit noch stelle es einen »Eingriff in die Grundrechte
Dritter« dar (ebd.) Die Juristin und Sozialanthropologin Augsburger klassifi-
zierte infolgedessen ein Kopftuchverbot »ohne konkrete Gefihrdung anderer
Rechtsgiiter« als »unverhaltnismassig« (ebd.).

Den zweiten Grundsatzentscheid in Bezug auf das Kopftuchtragen im Bil-
dungsbereich fillte das Bundesgericht am 11. Dezember 2015. Es bestitigte in
diesem Entscheid das Urteil des St. Galler Verwaltungsgerichts, dass ein Mad-
chen der Schulgemeinde St. Margarethen das Kopftuch in der Schule tragen
darf (BGE 142 I 49). Die Schulgemeinde hatte dies dem Midchen zunichst
verboten, eine dagegen gerichtete Beschwerde hiess das Verwaltungsgericht
jedoch 2014 gut. Das Bundesgericht stiitzte das Urteil des Verwaltungsge-
richts mit der Begriindung, dass das Verbot sich nicht mit der Glaubens- und
Gewissensfreiheit vereinbaren lasse (ebd.).

Auch dieser Entscheid wurde breit und heftig 6ffentlich debattiert. Auf
der einen Seite standen die Befiirworter*innen dieses Urteils und auf der
anderen Seite wurde meist im rechts-konservativen politischen Lager die
Meinung vertreten, dass ein Kopftuchverbot an Schulen einem so mass-
geblichen offentlichen Interesse entsprechen wiirde, dass es einen Eingriff
in die Religions- und Glaubensfreiheit rechtfertigen wiirde. Die Walliser

am 14.02.2026, 14:31:3¢

33


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Islam, Gender, Intersektionalitat

SVP startete gar eine Initiative, welche die Kopfbedeckung an 6ffentlichen
Schulen verbieten soll (Kucera 2016).

Ungeachtet der heftigen Debatten gelten diese Urteile des Bundesgerichts
im schulischen Umfeld als momentane Leitlinie, hielten sich doch bisher
schweizweit alle Gerichte an diese wegweisenden Urteile (humanrights.ch
2016). Auch auf der Ebene der tertiiren Bildungsinstitutionen gelten diese
Urteile trotz moglichen rechtlichen Handlungsspielraums als richtungwei-
send, dies zeigt bspw. die kiirzlich von der Pidagogischen Hochschule Bern
(PHBern) verdeutlichte Praxis, wonach zwar Schiilerinnen im Unterricht ein
Kopftuch tragen diirfen, Lehrpersonen bzw. Studierende in einem Praktikum
jedoch nicht (Feldprotokoll 8.12.2016).

Ein weiteres im Bildungsbereich debattiertes Themenfeld ist die Dispen-
sation vom obligatorischen schulischen Schwimmunterricht. Dieses Themen-
feld, das eigentlich wie die »Kopftuchfrage« in der Schule in den kantonalen
Zustindigkeitsbereich gehoren wiirde, zeichnet sich durch eine Kehrtwen-
de der 6ffentlichen Meinung aus (Allenbach 2016: 37). Auch in dieser Debatte
wurde vornehmlich aus einer juristischen Perspektive argumentiert. Der er-
wihnte Umschwung der 6ffentlichen Meinung soll im Folgenden kurz anhand
von vier wegweisenden Gerichtsurteilen illustriert werden.

1993 wurde einem 12-jihrigen Midchen aus einer tiirkischen Familie
vom Bundesgericht eine Ausnahmeregelung gewihrt. Sie durfte sich vom
gemischtgeschlechtlichen Schwimmunterricht dispensieren lassen (Pfaff-
Czarnecka 2009; BGE 119 la 178). 2008 wurde zwei 9- und 11-jihrigen Jungen
kein Dispens vom koedukativen Schwimmunterricht gewihrt (Wyttenbach
2013; BGE 135 I 79). 2013 verweigerte das Bundesgericht einem 14-jihrigen
Midchen ebenfalls die Dispensation des schulischen Schwimmunterrichts
(BGE 2C_1079/2012). Gleichfalls 2008 wollte ein Schweiz-tiirkischer Dop-
pelbiirger seine beiden 9- und 7-jihrigen Tochter vom Schwimmunterricht
dispensieren lassen. Da das baselstidtische Gesetz die Dispensation erst
ab der Geschlechtsreife vorsieht, klagte die Familie vor Bundesgericht, wo
die Beschwerde 2012 (BGE 2C_666/2011) abgelehnt wurde. Daraufthin zog
die Familie vor den Europiischen Gerichtshof fiir Menschenrechte (EMGR)
weiter. Dieser gelangte nach einer ausfiihrlichen Analyse am 10. Januar 2017
zu dem Schluss, dass das Interesse der Kinder an einem kompletten Unter-
richt die Integration fordere und hoher als das Interesse der Eltern an einem
Schwimmdispens aus religiosen Griinden zu gewichten sei (EGMR-Urteil 10.
Januar 2017, Nr. 29086/12).

am 14.02.2026, 14:31:3¢


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

Die iiber Schwimmdispense gefithrte — in erster Linie juristische — Debat-
te ist sehr komplex (fiir eine detaillierte Ubersicht vgl. Allenbach 2016: 37f.)
Die Sozialanthropologin Allenbach unterstreicht in einer Analyse dieser De-
batte insbesondere zwei Aspekte, nimlich dass einerseits auffallend sei, dass
das Bundesgericht 1993 die sIntegration< der Familie in die Gesellschaft als Ar-
gument dazu nutzte, einen Dispens zu stiitzen, wihrend sich 2008 und 2013
jedoch eine Praxiswende vollzog und das >Integrations-Argument« als Gegen-
argument fir einen Dispens hinhalten musste. Zweitens — so unterstreicht
Allenbach — wurde ab 2013 deutlich, dass der Schwimmunterricht fiir musli-
mische Madchen selbst in der Pubertit obligatorisch sei, falls die Schule den
»Pubertitsfaktor« einbeziehe — sprich — bspw. die Mddchen getrennt von den
Jungen unterrichtet witrden und es erlaubt sei, einen Burkini zu tragen, so-
wie gewihrleistet wiirde, dass kein Korperkontakt zu einem etwaigen mann-
lichen Schwimmlehrer bestehe (Allenbach 2016: 38). Diese erneuerte Praxis
wurde durch den neuesten Entscheid von Januar 2017 gestiitzt (EGMR-Urteil
10. Januar 2017, Nr. 29086/12).

Auch diese neueren Entscheide wurden offentlich heftig debattiert. Men-
schenrechtsexpertin Doris Angst begriisst dieses Urteil bspw. und wiirdigt es
als ausgewogen: Sie sieht dadurch auf der einen Seite die integrativen Aufga-
ben der Schule gewiirdigt und auf der anderen Seite komme das Urteil den
Eltern entgegen, indem es flankierende Massnahmen, wie bspw. das Tragen
eines Burkinis, vorsihe (Schutzfaktor-m.ch 2017). Seit 2010 wird auf der poli-
tisch entgegengesetzten Seite hingegen die Erlaubnis, Burkinis im Schwimm-
unterricht zu tragen, als »Burkinic-Kniefall« (Pastega 2010) bezeichnet. SVP-
Nationalrat und Rechtwissenschaftler Hans-Ueli Vogt kritisiert nach dem Ut-
teil 2017 gar das >multireligiose Weltbild« der Strassburger Richter (Gafner
2017).

Ein weiteres diskursrelevantes Ereignis, das den Bildungsbereich betraf
und in der schweizerischen Offentlichkeit breit diskutiert wurde, ist die zu-
vor beschriebene sogenannte »Hindeschiittelaffire«. Durch sie wurde eine im
Bildungsbereich oft diskutierte Geschlechtskonstruktion mannlicher musli-
mischer Schiiler und deren Viter deutlich: Im Bildungsbereich wird immer
wieder dariiber diskutiert, inwiefern mit der >dem Islam« zugeschriebenen
»Machohaftigkeit« von Vitern von Schiiler*innen oder von méinnlichen Schii-
lern umgegangen werden soll. Ebenso kann in Diskussionen mit Angehori-
gen des Schulwesens die Tendenz beobachtet werden, dass unerwiinschtes
(provokatives) Verhalten, insbesondere von mannlichen Schiilern mit »Mi-
grationshintergrund« anstatt bspw. der Adoleszenz primir und teilweise vor-

am 14.02.2026, 14:31:3¢ - Open A

35


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Islam, Gender, Intersektionalitat

schnell »dem Islam«zugeschrieben wird (Feldprotokolle'®). Betrachtet man die
Entwicklung des Islamdiskurses, erstaunt es wenig, dass sich >der Islam<auch
im Bildungsbereich als wirkmichtige Zuordnungs- und Differenzkategorie
manifestiert (vgl. in Bezug auf Deutschland, siehe Lingen-Ali 2012).

Diese allgemeine Zuspitzung des gesellschaftspolitischen anti-muslimi-
schen Diskurses geht nicht spurlos an jungen Schweizer Muslim*innen vorbei
(Baumann et al. 2017: 32): Junge Muslim*innen sehen sich mit einer zuneh-
menden Verschirfung zugeschriebener Differenz konfrontiert, was sich ei-
nerseits auf ihre Selbstreprisentation (Allenbach et al. 2010: 2), andererseits
aber auch auf ihre Bildungsbiografien auswirkt, wie die vorliegende Unter-
suchung aufzeigen soll.

2.2 Intersektionelle Perspektive in Bezug auf den Zugang
zu Bildung

Wihrend in Kapitel 2.1. der diskursive Kontext, in dem sich die jungen Frauen
meines Samples positionieren miissen, dargestellt worden ist, wird in diesem
Kapitel darauf eingegangen, wie unterschiedliche Differenzdimensionen in
ihrem Zusammenspiel wirken und wie dieses Zusammenspiel theoretisch —
bzw. intersektionell — gedacht werden kann.

Im Anschluss an Le Bretons Bezugsrahmen zur Erklirung sozialer Un-
gleichheit und Strukturmerkmalen sozialer Ausschliessung (Le Breton 2011:
73fL.) verstehe ich die bildungsbiografische Situation von jungen, religios ori-
entierten Secondas muslimischen Glaubens als »Folge eines spezifischen his-
torischen, politischen und geographischen Prozesses« (ebd.: 73), »in dessen
Zusammenhang soziale Differenzsetzungen konstitutiv fiir die Reproduktion
gesellschaftlicher Verhiltnisse« werden (ebd.). Um diese Differenzsetzungen
in den Blick zu nehmen, méchte ich eine intersektionelle Perspektive einneh-
men, die im Folgenden umrissen werden soll.

10  Hierbei handeltessich unteranderen um Feldprotokolle zu Diskussionen mit Lehrper-
sonen im Anschluss an die Veranstaltungsreihe »Islam und Schule — ohne Vorurteile«
der Padagogischen Hochschule Bern (PHBern) sowie um Feldprotokolle zu dem sich
an ein padagogisches Feld richtenden Workshop Muslimische Jugendgruppen in der
Schweiz des Zentrums fir Religionsforschung (ZRF) der Universitat Luzern (2014). Bei-
de Veranstaltungs(-reihen) wurden im Rahmen des vorliegenden Projekts besucht und
teilnehmend beobachtet, stattfindende Diskussionen protokollarisch festgehalten.

am 14.02.2026, 14:31:3¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839453186-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

