
113

Die Macht der Couch
Homiletische Lerneffekte entstehen an Orten moderner Medien. 
Von Wolfgang Beck 

Abstract Fernsehen und digitale Medien sind nach wie vor Orte 
kirchlicher Verunsicherung, an denen ihre Verkündigungspraxis 
immer wieder in vormoderne katechetische Ansätze oder den Modus 
bloßer Kirchenwerbung zurückfällt. Wer jedoch die gesellschaftliche 
Wirkmacht der Mediennutzung, wie auch medialer Mechanismen 
ernstnimmt, wird sie schnell als wichtige Lernfelder für die Verkündi-
gungspraxis bis hin zum Predigtgeschehen identifizieren. Nutzer_in-
nen und Konsument_innen gegenwärtiger Medienformate übertragen 
dortige Prägungen auch auf andere Bereiche öffentlicher Kommunika-
tion, so dass nach Effekten dieser Nutzung auf das Predigtgeschehen 
zu fragen ist. Dazu gehören die zugenommene Bedeutung der Persön-
lichkeit der Akteur_innen, Formen der Narration, das Bemühen um 
einfache Sprache oder auch partizipative Kommunikationsangebote.

Die heimische Couch ist ein Ort mit klarer Machtstruk-
tur: hier entscheidet über Einlass oder Ablehnung 
wer Herrscher_in über die Fernbedienung des Fernse-

hers, über das Tablet oder Notebook ist. Er oder sie bestimmt, 
wer mit seinem medialen Angebot Zutritt bekommt oder nach  
kurzem Taxieren zu verschwinden hat. Das persönliche Urteil ist 
meist nach Millisekunden aufgrund optischer Eindrücke gefällt.  
Damit ist das Feld der Medien auch ein zentraler Lernort für 
Fragen der kirchlichen Verkündigung (vgl. Schnetzer 2006,  
S. 50-63). 

Diese schnellen Entscheidungen sind Bestandteil ei-
ner Kultur moderner Nutzung von Fernsehen und digitalen  
Medien (vgl. Rossié 2015, S. 85). Diese Medien sind ein zuneh-
mend bedeutsames Segment der Gegenwartskultur und damit 
auch ein wichtiger Forschungsgegenstand der Pastoraltheologie 
(vgl. Nord 2014, S. 11-25), der Medienethik und nicht zuletzt 
der Religionspädagogik. Insbesondere einzelne Strukturen, 
wie der Aspekt der Vernetzung als neue Form von communialer 
Sozialform innerhalb der Social Media oder auch die religions-

Dr. Wolfgang Beck 

ist Juniorprofessor 

für Pastoraltheologie 

und Homiletik an der 

PTH Sankt Georgen 

in Frankfurt a.M. 

sowie Koordinator des 

Studienprogramms 

Medien; seit 2011  

ist er Sprecher des 

„Wort zum Sonntag“  

in der ARD. 

AUFSATZ

DOI: 10.5771/0010-3497-2017-1-113

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


114

produktiven Phänomene bilden hier Schwerpunkte des wissen-
schaftlichen Interesses. 

Mit seinen Mechanismen wird das Terrain von Fernsehen 
und Social Media zu einem der härtesten Marktplätze (vgl. Gräb 
2002, S. 252), an dem sich kirchliche Verkündigung zu beweisen 
hat und von dem sie lernen muss. Auf diesem Terrain scheitert 
sie dann auch immer wieder mit gut gemeinten Peinlichkeiten 
(vgl. Ebertz 2008, S. 16). Hier muss sich kirchliche Kommuni-
kation als gegenwartssensibel und relevant erweisen und dies 
nicht nur mit dem sorgenvollen Bemühen um medienethische 
Standards. Vor diesem Hintergrund erklärt sich nicht nur die 
gängige Zurückhaltung kirchlicher Verantwortungsträger_in-
nen gegenüber digitalen Medien und ein darin erkennbarer la-
tenter Kulturpessimismus. Nicht die Geschichte dieser Konfron-
tation soll differenzierter analysiert werden, sondern der Blick 
richtet sich auf eine kirchliche Verkündigungspraxis, für die es 

entscheidend ist, dass sie sich zeitgemäßen 
Kommunikationsformen zu stellen hat und 
sich nicht von ihrem eigenen Anspruch dis-
pensieren kann, immer wieder unter den 
Bedingungen der Gegenwart menschliche 
Existenz und Evangelium miteinander in Be-

ziehung zu setzen. Den Auftrag zur Verkündigung ernst zu neh-
men, bedingt mit einer gewissen Selbstverständlichkeit, sich 
auf die Medien und Kommunikationsformate einer modernen 
Gesellschaft einzulassen und deren Potenziale zu nutzen (vgl. 
Ebertz 2013, S. 40). Die Begegnung, insbesondere mit der Welt 
digitaler Medien, bedeutet allerdings mehr, als nur die Instru-
mentarien der je aktuellen Medienwelt zu nutzen (vgl. Hertl/
Pelzer/Trocholepczy 2012, S. 146), um ansonsten nach altherge-
brachten Mustern eines traditionellen Verständnisses der Evan-
gelisierung und einer simpel gestrickten Katechese als eine bloß 
belehrende Kirche zu agieren. Dieses bloße Nutzen von digita-
len Medien, ohne sich dabei auf die Kommunikationsstruktu-
ren moderner Gesellschaften einzulassen, ist immer wieder zu 
beobachten und wird von den Usern allzu schnell als unehrliche 
„ceremonial facade“ (Krebber/Wiesenberg 2015, S. 292) entlarvt. 
In ihrer fatalen Rückwirkung reduziert solch oberflächliche Nut-
zung digitaler Medien vor allem die kirchliche Verkündigung 
selbst: Sie verkommt meist zum bloßen Kirchen-Marketing als 
Teil kirchlich-institutioneller Eigenstabilisierung. 

Oberflächliche Mediennutzung 
verkommt zum bloßen Kirchen-
Marketing als Teil kirchlich-
institutioneller Eigenstabilisierung. 

Wolfgang Beck

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


115

Derartiges Agieren lässt sich immer dann beobachten, 
wenn Fernsehen und vor allem Social Media in das Setting klas-
sischer Medienarbeit eingereiht und die Prägekraft ihrer Struk-
turen auf die Akteure und Nutzer_innen verkannt werden. 

Theologisch heißt das: Wer sich nur der Instrumente der 
modernen Medienlandschaft bedient, sie aber weder verstehen 
will, noch ihre Prägekraft (vgl. Ebertz 2008, S. 17) für andere Be-
reiche der Gesellschaft und auch für das eigene Agieren positiv 
aufgreift, verrät auch den konziliaren Anspruch auf kritische 
Zeitgenossenschaft, verspielt die Chance, sich über eine Öffent-
liche Theologie hinaus zu entwickeln und sich in eine Netzwerk-
kommunikation als Spieler neben anderen zu begeben. Hier gilt 
es, sich auf eigene Lernprozesse einzulassen. Das Bemühen 
um eine „Situationsgerechte Verkündigung“ (Kamphaus 1968, 
S. 347) wird sich für diese Mechanismen schon deshalb zu inte-
ressieren haben, weil sie bereits in dieser Bereitschaft Dialog-
fähigkeit mit den Zeitgenoss_innen und ihren Lebenswelten 
ausdrückt – und damit die Bereitschaft zu Solidarität als einer 
der Pastoralkonstitution Gaudium et spes verpflichteten „Kriti-
schen Zeitgenossenschaft“ (Kreutzer 2006, S. 447).

Die Kirche lernt – meist unbewusst
Längst kommt es zu Rückkoppelungseffekten der Mediennut-
zung auf das „real life“1, die eine kontrastierende Unterschei-
dung von virtueller und realer Welt immer fragwürdiger 
erscheinen lassen. Sie bilden die Konkretion einer „existen-
ziellen Partizipation“ (Bucher 2016, S. 68) als Ausdruck kirch-
lich-zeitgenössischer Solidarität.Worin bestehen diese Rück-
koppelungseffekte, in denen die Kirche erst zu sich selbst als 
einer lernenden Kirche findet? Erkennbar werden sie etwa 
in der wachsenden Dominanz visueller Wahrnehmung, die 
vielfach mit dem Begriff des „iconic turn“ beschrieben wird. 
Die Tendenz zu immer kürzeren Kommunikationseinhei-
ten, wie auch die zunehmende Attraktivität von Videos ge-
genüber Texten und nicht zuletzt die (wohl evolutionsbio-

1	 So weist eine US-amerikanische Studie bei Nutzer_innen von Social 
Media-Formaten für den Bereich der religiösen Überzeugungen ein Ab-
nehmen der Bindekraft jeweiliger Herkunftsreligionen und eine gestiege-
ne Bereitschaft zur Übernahme fremder religiöser Überzeugungen nach  
(vgl. McClure 2016) 

Die Macht der Couch

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


116

logisch begründete) sehr schnelle optische Beurteilung der 
Rezipient_innen bewirken die zunehmende Dominanz des 
Optischen (vgl. Schnetzer 2006, S. 50-63). Da kommentiert  
Florian Mundt im eigenen „Youtube“-Chanel „LeFloid“ wö-
chentlich gesellschaftliche Ereignisse aus einem inszenierten 
Jugendzimmer, da erläutern „Die Lochis“, ein Teenager-Brüder-
paar, ihre Sicht auf die Welt und das Leben und bilden dabei 
eine eigene Fan-Community. Da analysieren Soziologen die öko-
nomischen Erfolge von privat anmutenden, aber hochprofessio-
nell erstellten Schminktipps (vgl. Reichert 2013, S. 87). 

Wer über solche „Youtube“-Stars (vgl. Becker 2016, S. 9) und 
deren verschiedenen Formate lediglich lächelt, verkennt nicht 
nur ihre wirtschaftliche Bedeutung, sondern übersieht meist 
auch die beeindruckende Zahl von Abonnent_innen und damit 
ihre enorme kulturelle und gesellschaftliche Prägekraft. Direk-
te Wirkungen, die sich am Beispiel des „Facebook-Effekts“ – in 
der von dem US-Amerikaner Paul K. McClure (vgl. 2016) durch-
geführten Studie zum Schwinden der religiös-institutionellen 
Bindekraft durch Social Media-Nutzung – nachweisen ließen, 
gehen mit eher indirekten Langzeitwirkungen einher. 

Die mächtigen Konsument_innen auf der heimischen 
Couch mögen für sich selbst andere Maßstäbe definieren, sie er-
warten jedoch von ihrem Gegenüber eine Professionalität bis ins 
Detail, mit der Wertschätzung sowohl gegenüber den Adressat_
innen, wie auch gegenüber den Inhalten der eigenen Angebote 
ausgedrückt wird. Und eben diese Erwartungen übertragen sich 
auch auf andere Lebensbereiche. Verbunden mit der Dominanz 
visueller Wahrnehmung sind daher auch Kommunikations-
mechanismen, die Erwartungen an zeitgemäße Predigterfah-
rungen hervorrufen. Denn die Mechanismen digitaler Medien 
prägen die Wahrnehmungskompetenzen ihrer Nutzer_innen 
und erzeugen so Erwartungen an gelingende Kommunikation 
in anderen gesellschaftlichen Segmenten, nicht zuletzt in Got-
tesdienst und Predigt. Von diesen Erwartungen, die zwar nicht 
in den digitalen Medien allein erzeugt, dort aber sehr wohl ver-
stärkt werden, sollen hier drei Beispiele benannt werden.

Nivellierung von Asymmetrien
Die verschiedenen Formate der digitalen Medien selbst eröff-
nen ein breites Spektrum von Möglichkeiten, selbst mit Bei-
trägen präsent zu sein und so die eigene Identität damit zu 

Wolfgang Beck

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


117

gestalten. Fotos und Filme, die teilweise gleich im Livestream 
online gestellt werden, bewirken eine Dezentralisierung von 
Meinungsbildungsprozessen und Berichterstattungen und 
verstärken eine Kultur der Partizipation (vgl. Hamann 2008,  
S. 221). Eine Blogger_innen-Szene mit einer intensiven Binnen-
vernetzung ist entstanden und bildet eigene, konfessionsspezi-
fische Blogosphären (vgl. Heiliger 2016, S. 80). Hier ergeben sich 
massive Verschiebungen gesellschaftlicher Ordnungen, enorme 
Beschleunigungseffekte und ein Auflösen alter Gegenüberstel-
lungen von Journalist_innen und Leser_innen, von Produ-
zent_innen und Konsument_innen. Doch die Möglichkeiten 
der Interaktivität prägen auch die einzelnen Formate digitaler 
Medien selbst. Auch Blogs und Videoportale leben davon, zu 
Rückmeldungen und Reaktionen aufzufor-
dern und mit den jeweiligen Akteuren in 
Kontakt zu treten. Klassische Formate des 
Fernsehens sind darum bemüht, ihre Pro-
dukte mit den Interaktionsmöglichkeiten 
des Internets zu ergänzen: kaum eine Nach-
richtensendung, die nicht auf die vertiefenden Informationen 
auf der eigenen Internetseite hinweist und Möglichkeiten zur 
Diskussion aufzeigt. Die hier bereits etablierte Verbindung des 
klassischen Mediums Fernsehen mit digitalen Medien kann als 
Indiz für die benannte Prägekraft einer Kultur der Social Media 
gelten. Selbst in Informations- und Nachrichtenformaten (vgl. 
Ebersbach/Glaser/Heigl 2011, S. 53) gelangen Nutzer_innen in 
die aktiv-partizipative Rolle selbstbestimmter Akteure. Kom-
munikative Asymmetrien sind in einer klassischen Rollenauf-
teilung nie ganz aufzuheben, sie sind aber wie in den partizipati-
ven Ansätzen medialer Kommunikation bedingt zu nivellieren 
und zu relativeren. Daraus erwächst eine selbstverständliche 
Erwartung an die Dialogizität religiöser Kommunikation mit 
entsprechenden Rückwirkungen auf klassische Kommunikati-
onsformate, wie die Predigt. Predigtformen, die inhaltlich auf 
Abgeschlossenheit abzielen und nicht die Pluralität von Bibel-
auslegungen und Theologien andeuten oder zum Gespräch über 
Predigtthemen einladen, werden dabei immer weniger akzep-
tiert: Wieso werde ich bei einem Videoblog zu einer Reaktion 
ermuntert oder zu einer Vertiefung des Themas eingeladen, bei 
einer Predigt aber bekomme ich nicht einmal die Gelegenheit 
zum Feedback an der Kirchentür oder zum Kennenlernen un-

Durch die digitalen Medien wird 
eine Dialogizität religiöser Kommuni-

kation erwartet, mit Rückwirkung auf 
klassische Formate wie die Predigt.

Die Macht der Couch

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


118

terschiedlicher Sichtweisen und Positionen? Dass ein Monolog 
wie die Predigt durchaus dialogischen Charakter haben kann 
und muss, indem die Lebenswelten der Gottesdienstgemeinde 
bedacht, aktuelle Themen aufgegriffen oder kommunikative 
Mechanismen ernst genommen werden, gehört zu den kom-
munikationstheoretischen Errungenschaften der Homiletik im 
20. Jahrhundert, die in der gottesdienstlichen Realität zu selten 
eingelöst wird. 

Narration – mehr als fromme Kurzgeschichten
Ein Blick in die Struktur von Werbung in Fernsehen und Mar-
ketingprozessen im Bereich von Social Media lässt erkennen, 
dass detaillierte Sachinformationen zu Produkten erst in einer 
zweiten, vertiefenden Phase des Kommunikationsgeschehens 
relevant werden. Dominierend sind zunächst Narrationen. Sie 
bestimmen jedoch längst nicht nur Bereiche des Marketings. 
Selbst kurze Business-Präsentationen, die mittlerweile als TED-
Talks (vgl. Anderson 2016, S. 71) berühmt geworden sind, bauen 
auf ihnen auf. Ihr Prinzip folgt dem Ideal einer Kurzpräsen-
tation in Konferenzen, mit der Kolleg_innen und Vorgesetzte 
von einer Projektidee überzeugt werden müssen. Dabei sind die 
TED-Talks in besonderer Weise vom Storytelling bestimmt, das 
längst auch in journalistischen Kontexten zu einer bestimmen-
den Form geworden ist. 
	 Die hier etablierte Narration lässt sich als Element 
persönlichen Erzählens charakterisieren, in dem es „Menschen 
ins Bild setzt“ (Spielberg 2009, S. 66). Es greift konkrete (und 
persönlich erlebte!) Alltagserfahrungen auf und nimmt diese 
für die Aussageintention in Dienst. Storytelling baut als nar-
ratives Element auf der Basis von neurowissenschaftlichen 
Erkenntnissen und mit einem Bewusstsein für emotionale Er-
kenntnisprozesse (vgl. Karia 2015, S. 32) mit zentralen Stilmit-
teln auf: Mut zu persönlichem Standpunkt und Ich-Perspektive; 
Überraschungsmomente jenseits üblicher Erwartbarkeiten; das 
Aufzeigen von Konfliktsituationen und entsprechender Emoti-
onen; Detaildarstellungen, die phantasievolle Bilder erzeugen; 
positive Ausrichtung anstelle von Negativabgrenzungen; hu-
morvolle Zugänge (vgl. Fuchs 2015). 

Übertragungen derartiger Mechanismen aus dem Marke-
ting, der Business-Präsentation und der modernen Medien auf 
das Predigtgeschehen scheinen vielfach ungewohnt zu sein, 

Wolfgang Beck

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


119

legen sich aber gerade mit Blick auf die jesuanische Predigt-
praxis nahe. Vereinzelt mag es sogar noch Bedenken auslösen, 
wenn mit dem Predigtgeschehen Wirkung erzielt werden soll. 
Manchen mag dies als zu strategisch, ja sogar manipulativ gel-
ten. Schon diese Vorbehalte können Teil einer Problemanalyse 
sein, weil die Predigt selbst in kirchlichen Insiderkreisen als 
möglichst intelligente und kunstvolle, aber oftmals auch be-
langlose Form öffentlicher Rede wahrgenommen wird. Vor al-
lem fremdprophetische Einwürfe beklagen diese Entwicklung 
(vgl. Flügge 2016). Mit Ruth Conrad ist daher in Erinnerung 
zu rufen, dass Predigten als Bestandteil kirchlichen Agierens 
immer auf Wirkung abzielen (vgl. Conrad 2012). Die vorran-
gig anzuzielende Wirkung ist jedoch, dass die Zuhörer_innen 
selbst zu Subjekten des Predigtgeschehens 
werden und in ihrer „selbstproduktiven 
Kraft“ (Conrad 2014, S. 32) bestärkt werden.  
Hier wird klar: Es geht nicht nur um eine 
Auslegung biblischer Texte in einer tradi-
tionellen Form der Homilie und nicht bloß 
um einen entsprechend historischen oder theologiegeschicht-
lichen Erkenntnisgewinn. Es geht vielmehr darum, Menschen 
eine Begegnung zwischen ihrem Leben und der Botschaft 
Jesu Christi zu ermöglichen und dabei auf den gesellschaftli-
chen und kirchlichen Debatten der Gegenwart aufzubauen. 
Eine so verstandene Predigt wird nicht nur geschrieben und 
gehalten, sondern ereignet sich zwischen Prediger_in und  
Gottesdienstgemeinde. 

Wohl am stärksten hat sich der Ansatz der Dramaturgi-
schen Homiletik um Martin Nicol und Alexander Deeg (vgl. 
Nicol/Deeg 2005) darum bemüht, diese Verschiebung zu ei-
ner sich ereignenden Predigt zu reflektieren. Predigt ent-
wickelt sich hier im Rahmen ästhetischer Wahrnehmung 
(vgl. Nicol 2005) zu einer Kunst. Diese Kunst entsteht jedoch 
nicht mit einem/einer Künstler_in, sondern in der künstle-
rischen Kreativität aller Anwesenden. In ihrem Prozesscha-
rakter ist ihre Wahrnehmung und Reflexion Kernbestand 
pastoraltheologischer Wissenschaft. Wo nicht mehr eindeu-
tig identifizierbar ist, wer Subjekt und Objekt, wer in welcher 
Weise Akteur_in ist, da werden eindeutige Zuschreibungen 
verflüssigt, die Abgrenzungen von Innen und Außen perforiert  
(vgl. Seip 2009, S. 298). 

Predigt entwickelt sich im  
Rahmen ästhetischer Wahrnehmung 

zu Kunst, die in der Kreativität  
aller Anwesenden entsteht.

Die Macht der Couch

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


120

Persönliche Rede als unumgängliches Risiko
Schon mit dem Verweis auf die Ansätze der Dramaturgischen 
Homiletik wird erkennbar, dass sich eine Verschiebung vom 
Predigttext zum Geschehen des Predigens ereignet. Diese Ent-
wicklung in der Homiletik entspricht in ihren Auswirkungen 
einem Prinzip moderner Kommunikation: Der Stellenwert der 
Personen erfährt gegenüber den Inhalten und Themen eine mar-
kante Aufwertung. Einzelne You „Youtube“-Channels sind etwa 
darum bemüht, dem Anliegen von Authentizität durch Elemen-
te von inszenierter Privatheit und (oftmals professionell ge-
planter) Improvisation Rechnung zu tragen: Die Schminktipps 
kommen aus dem heimischen Badezimmer, die Gesellschafts-
kommentare von Florian Mundt werden im Jugendzimmer der 
elterlichen Wohnung aufgenommen, der Familienkanal ermög-
licht die Teilnahme an einem alltäglichen Familienleben. 

Die Liste der unterschiedlichen Formate ließe sich beliebig 
verlängern. Sie alle funktionieren mit einer dominierenden Rol-
le des Personalen gegenüber den Sachthemen und einer Auflö-
sung von Privatheit und Öffentlichkeit: Was professionell ist, 
zeigt sich gerade in der Anmutung des Improvisierten. Galt es 

lange Zeit gerade in der Predigtkultur als 
Ideal, die Person der Prediger_innen mög-
lichst weitgehend zu neutralisieren (bis hi-
nein in die liturgische Kleidung), um den 
Inhalten der Predigt nicht „im Weg“ zu ste-
hen, scheint die Dominanz der Person in 

den digitalen Medien dem massiv entgegen zu stehen. In einem 
kirchlichen Kontext, in dem schnell der Verdacht der Eitelkeit 
formuliert wird, baut sich eine kulturelle Spannung gegenüber 
der medialen Realität auf. Als wirkungsvoller Ansatz, um die-
se Spannung zu mildern, sei hier auf das Potenzial der Freien 
Predigt verwiesen. Sie kann nicht bloß als Zeichen von Dia-
logfähigkeit (vgl. Senn 2016, S. 429) zwischen Prediger_innen 
und  Gemeinden betrachtet werden, sie verändert und prägt das 
Predigtgeschehen in seinem Kern, wie Arndt Elmar Schnepper 
betont, wenn er beobachtet: „Der Prediger sieht, wo Zweifel ent-
stehen, wo Aussagen falsch verstanden werden oder er die Auf-
merksamkeit seiner Zuhörer verliert“ (Schnepper 2010, S. 20). 
Wo Prediger_innen nicht nur durch liturgische Kleidung, die 
feststehenden liturgischen Formulierungen oder vorgegebene 
Abläufe nahezu restlos festgelegt und bestimmt sind, werden 

Die Freie Predigt ist mehr als  
ein Zeichen von Dialogfähigkeit,   
sie kann das Predigtgeschehen  
in seinem Kern verändern. 

Wolfgang Beck

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


121

sie in ihrer Persönlichkeit im Rahmen der Liturgie kaum für 
eine Gottesdienstgemeinde erkennbar. Diese negativen Effekte 
können sich verstärken, wenn auch die Predigt an einem mas-
siven Ambo oder einem Pult gehalten wird. Meist wird dadurch 
auch die Gestik reduziert und eine große, auch räumliche Di-
stanz zu den Zuhörer_innen erzeugt. Der Predigtort droht so 
schnell zu einem Symbol kirchlicher Distanz, des Rückzugs 
oder gar der Ängstlichkeit zu werden. Dabei rücken die Persön-
lichkeit der Predigenden und auch die körperlichen Spielräume 
der Interaktion weit in den Hintergrund. Dass dieser Aspekt 
der Leiblichkeit für jede Art von Kommunikation elementar ist 
(vgl. Gugutzer 2015, S. 105), muss hinsichtlich der digitalen Me-
dien als Defizit problematisiert werden (vgl. Lück 2013, S. 145). 
Im Umkehrschluss liegt darin eine der zentralen Chancen und 
Stärken des Predigtgeschehens: hier kommunizieren Menschen 
in der Vielfalt ihrer körperlichen Ausdrucksmöglichkeiten.

Wo deshalb ein Verständnis kirchlicher Verkündigung 
über die Mitteilung lehramtlicher Inhalte, über die Auslegung 
biblischer Texte und bloße Sachinformationen hinausgeht, wird 
sie dem Anliegen folgen, ein „Angebot an 
die religiöse Selbstdeutung der Hörenden“ 
(Gräb 2012, S. 229) zu werden. Ihr geht es um 
die immer neue Begegnung zwischen dem 
Evangelium Jesu Christi und dem Leben der 
Menschen. Gerade in dieser Begegnung von 
biblischer Tradition mit dem Bemühen um gelingendes Leben 
kommt der erkennbaren Persönlichkeit große Bedeutung zu. 
Dies gilt, wie gezeigt wurde, nicht nur für die räumliche Nähe 
und die einfache Sichtbarkeit. Es gilt auch für inhaltliche Bezü-
ge in den alltäglichen Narrationen, die in ihrem Bezug zu Glau-
bensfragen zu einem impliziten Glaubenszeugnis auf mehreren 
Ebenen werden: Hier setzen Predigende nicht nur die biblischen 
Inhalte in Bezug zum eigenen Alltagsleben. Sie bringen gerade 
in der Freien Predigt auch die Grundhaltung des Vertrauens 
zum Ausdruck, mit dem sich Jünger und Jüngerinnen auf die 
Nachfolge Jesu eingelassen haben. Wo sich die Predigt strikt 
am Manuskript orientiert und lediglich abgelesen wird, wo 
sich Prediger und Predigerinnen festhalten oder gar verstecken 
müssen, da droht die Predigt in ihren Inhalten beschädigt, ja 
sogar konterkariert zu werden und kann zum Unglaubens- und 
Ängstlichkeitszeugnis verkommen. Sich als Person der Her-

Die Freie Predigt bringt auch die 
Grundhaltung des Vertrauens zum 

Ausdruck, mit der sich Jünger auf  
die Nachfolge Jesu eingelassen haben.

Die Macht der Couch

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


122

ausforderung eines impliziten (durch Form und Predigtort), 
wie auch expliziten Glaubenszeugnisses (durch persönliche  
Narration) zu stellen, birgt Risiken. Einerseits gibt es das Ri-
siko, sich mit dem persönlich gefärbten Glaubenszeugnis von 
der Notwendigkeit anspruchsvoller und fundierter Inhalte zu 
dispensieren. Andererseits entsteht das Risiko der Lächerlich-
keit. Dieses Risiko ist jedoch nicht nur Bestandteil jedes christ-
lichen Lebens als Nachfolge Jesu, es ist auch eng verbunden mit  
jeglichem Agieren in der aktuellen Medienlandschaft vom Fern-
sehen bis zu den verschiedenen Formaten der Social Media. 

Wer dieses Risiko meidet, ja, wer nicht mit Risikofreude 
und Gottvertrauen seine Persönlichkeit in das Predigtgesche-
hen einbringt, sich inhaltlich und örtlich auf sicheres Terrain 
zurückzieht, wählt seiner-/ihrerseits die bergende Sicherheit 
der heimischen Couch. Den Christ_innen in ihrer biblischen 
Rückversicherung ist die Couch als sichere Bastion manchmal 
eine menschliche Versuchung, allerdings ist sie keine Option 
für die Gestaltung christlicher Glaubensverkündigung.  

Fazit
Die gesellschaftliche Präsenz von Fernsehen und digita-
len Medien verändert die Anforderungen an die öffentliche 
Kommunikation und damit auch an die kirchliche Praxis der  
Glaubensverkündigung. Entsprechende Effekte auf das Predigt
geschehen wurden hier beispielhaft aufgezeigt. Sie wären in die  
Entwicklung einer medialen Homiletik zu überführen.  

Literatur
Anderson, Chris (2016): TED Talks. The official TED Guide to public speaking. 

London.
Becker, Constantin (2016): Analyse von Gruppeninterviews zur Lebenswelt von 

13- bis 14-jährigen Jugendlichen. Vorbilder, Chancen und Risiken des Video-
portals Youtube. München.

Bucher, Rainer (2016): Partizipative Kirche – Stationen eines weiten Weges.  
In: Kröger, Elisa (Hg.): Wie lernt Kirche Partizipation? Theologische Refle‑ 
xion und praktische Erfahrungen. Würzburg. 

Conrad, Ruth (2012): Kirchenbild und Predigtziel. Tübingen.
Conrad, Ruth (2014): Weil wir etwas wollen! Plädoyer für eine Predigt mit Ab-

sicht und Inhalt. Neukirchen-Vluyn/Würzburg.
Ebersbach, Anja/Glaser, Markus/Heigl, Richard (22011): Social Web. Konstanz.
Ebertz, Michael N. (2008): Religion im Internet. Religion jenseits der Vis-à-

Wolfgang Beck

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


123

vis-Kommunikation? In: Gelhot, Rainer/Lübke, Norbert/Weinz, Gabi 
(Hg.): Per Mausklick in die Kirche. Reale Seelsorge in der virtuellen Welt. 
Düsseldorf, S. 11-27.

Ebertz, Michael N. (2013): Religion, Kommunikation und Medien. In: Fürst, 
Gebhard (Hg.): Katholisches Medienhandbuch. Fakten, Praxis, Perspekti-
ven. Kevelaer, S. 35-46. 

Flügge, Erik (2016): Der Jargon der Betroffenheit: Wie die Kirche an ihrer Spra-
che verreckt. München.

Fuchs, Werner T. (32015): Warum das Gehirn Geschichten liebt. Mit Storytel-
ling Menschen gewinnen und überzeugen. Freiburg im Breisgau.

Gräb, Wilhelm (2002): Sinn fürs Unendliche. Religion in der Mediengesell-
schaft. Gütersloh.

Gräb, Wilhelm (2012): Leben deuten. In: Charbonnier, Lars / Merzyn, Konrad / 
Meyer, Peter (Hg.): Homiletik. Aktuelle Konzepte und ihre Umsetzung.  
Göttingen, S. 215-230.

Gugutzer, Robert (52015): Soziologie des Körpers. Bielefeld.
Hamann, Götz  (2008): Die Medien und das Medium. Web 2.0 verändert die 

Kommunikation der Gesellschaft. In: Meckel Miriam / Stanoevska-Slabeva, 
Katarina (Hg.): Web 2.0. Die nächste Generation Internet. Baden-Baden, 
S. 213-227.

Heiliger, Anna Leonie (2016): Die deutschsprachige katholische Bloggerszene. 
Vielfalt und Potenziale religiöser Kommunikation im Internet. In: Commu-
nicatio Socialis, 49. Jg., H. 1, S. 79-93.

Hertl, Michael/Pelzer, Jürgen/Trocholepczy, Bernd (2012): Vernetzt oder iso-
liert? Eine Untersuchung zu Kirche und sozialen Netzwerken. In: Commu-
nicatio Socialis, 45. Jg., H. 2, S. 139-149.

Kamphaus, Franz (21968): Von der Exegese zur Predigt. Über die Problematik 
einer schriftgemäßen Verkündigung der Oster-, Wunder- und Kindheitsge-
schichten. Mainz.

Karia, Akash (2015): TED Talks Storytelling. 23 Storytelling Techniques from 
the Best TED Talks.

Krebber, Felix/Wiesenberg, Markus (2015): Die Grenzen der Beteiligung. 
Durch einflussreichen Dialog zu mehr Akzeptanz der katholischen Kirche. 
In: Communicatio Socialis, 48. Jg., H.3,S.  289-315.

Kreutzer, Ansgar (2006): Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes moderni-
sierungstheoretisch gedeutet und systematisch-theologisch entfaltet. Inns-
bruck.

McClure, Paul K. (2016): Faith and Facebook in a Pluralistic Age: The Effects 
of Social Networking Sites on the Religious Beliefs of Emerging Adults. 
In: Sociological Perspectives, 59. Jg., May, S. 1-17. www.researchgate.net/ 
publication/302922538 (zuletzt aufgerufen am 28.12.2016).

Die Macht der Couch

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113


124

Nicol, Martin/Deeg, Alexander (2005): Im Wechselschritt zur Kanzel. Praxis-
buch Dramaturgische Homiletik. Göttingen.

Nicol, Martin (22005): Einander ins Bild setzen. Dramaturgische Homiletik. 
Göttingen.

Nord, Ilona (2014): Social Media als Gegenstand praktisch-theologischer Re-
flexion. In: Nord, Ilona/Luthe, Swantje (Hg.): Christliche Religiosität und 
Kirche. Studien zur  Praktischen Theologie mit religionspädagogischem 
Schwerpunkt. Jena.

Reichert, Ramón (2013): Die Macht der Vielen. Über den neuen Kult der digita-
len Vernetzung. Bielefeld.

Rossié, Michael (52014): Frei sprechen in Radio, Fernsehen und vor Publikum. 
Ein Training für Moderatoren und Redner. Wiesbaden. 

Seip, Jörg (2009): Der weiße Raum. Prolegomena einer ästhetischen Pastoral-
theologie. Freiburg im Breisgau.

Schnetzer, Dominik (2006): Der Iconic Turn im massenmedialen Ensemb-
le nach 1900. In: Mitterbauer, Helga / Tragatschnig, Ulrich (Hg.) (2006):  
Iconic turn? Innsbruck/Wien/Bozen, S. 50-63.

Schnepper, Arndt Elmar (22010): Frei predigen. Ohne Manuskript auf der Kan-
zel. Witten.

Senn, Isabelle (2016): Gottes Wort in Menschenworten. Auf dem Weg zu einer 
Theologie der performativen Verkündigung. Innsbruck.

Spielberg, Bernard (2009): Nicht über Gott reden. Sondern in ihm. Ein Blick in 
die Werkstatt der Predigtausbildung. In: Pastoraltheologische Informatio-
nen, 29. Jg., H.2,S. 60-66.

Wolfgang Beck

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-1-113

