2 Der recht verstandene Bergson

Um die Kluft zwischen Bergsons Denken und dem Bild von ihm zu se-
hen, um einschitzen zu konnen, worum es sich bei dieser Philosophie
tatsachlich handelt, war eine grundlegende Neulektire des bergsonschen
Werkes, vor allem auch des philosophischen notig. Jean Hyppolite und
Gilles Deleuze haben denjenigen Bergson sichtbar gemacht, wie er heu-
te die Bergson-Forschung beschiftigt. Dieser Bergson argumentiert we-
der psychologistisch noch intuitionistisch, weder pragmatistisch noch
lebensphilosophisch im Sinne einer Substanz-Metaphysik; weder irra-
tionalistisch noch anti-rationalistisch. Vielmehr handelt es sich um ei-
nen singuldren Differenzdenker — der bereits Ende des 19. Jahrhunderts
ein Denken ermoglichte, welches die Historizitit, das stindige Werden,
permanente Individuation als Realitit des Materiellen wie Organischen
und Sozialen ernst nimmt. Es handelt sich um einen ebenso singulidren
Immanenzdenker — der schon zu dieser Zeit ein Denken jenseits der car-
tesianischen Trennungen ermoglichte, jenseits auch eines Denkens >imc«
Subjekt; und dessen Intuitionismus sich als eine strenge philosophische
Methode erweist. Bergsons allgemeine Philosophie der Differenz ist kei-
ne Differenztheorie im Sinne eines Dualititsdenkens. Differenz meint in
ihr die temporale Bewegung der Differenzierung, und diese ist die Be-
wegung des Lebens selbst. Neben der Immanenz- und der Differenzphi-
losophie weist dieses Denken somit als dritten Aspekt einen neuen Vi-
talismus auf, in dem das Leben Subjekt und Objekt seines Wissens ist.
Das Thema, um das Bergson dabei immer kreist, ist die Unvorhersehbar-
keit, das Neue: das Werden des Lebens ist schopferisches Anders-Wer-
den. In jedem Fall ist diese moderne Philosophie weder Substanzontolo-
gie noch Bewusstseins-, Identitits- und Transzendentalphilosophie, noch
auch Dialektik respektive Geschichtsphilosophie oder schlechte, finalis-
tische Metaphysik.

Die Ausgangsidee: Die Differenz von Raum und Zeit (durée)
als Differenz zweier Mannigfaltigkeiten

Das bergsonsche Denken entfaltet stets zuerst eine temporale Dimensi-
on. Differenz ist hier Differenzierung; gedacht wird das standige, limi-
nale Anders-Werden oder Different-Werden des Wirklichen. Diese Denk-
weise nimmt an, dass das Wirkliche (in allen Bereichen) grundlegend
in unvorhersehbarer und irreversibler Veranderung begriffen ist. Begriff
und Konzept des Werdens (devenir) stehen damit an der Stelle, wo in an-
deren Philosophien und ihnen folgenden sozialwissenschaftlichen Para-
digmen das Sein, der Zustand, die Form oder die Ordnung positioniert

449

2026, 00:55:55. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

ist: an ontologisch grundlegender Stelle. Um diese basale temporale Di-
mension des Wirklichen denken zu konnen, fuhrt Bergson die Unter-
scheidung zweier verschiedener Mannigfaltigkeiten ein, wihrend man
bisher (so Bergson) nur eine Art Vielheit dachte. Es ist diese Unterschei-
dung, die seine Leitidee darstellt, um die Bergson stiandig ringt — so, wie
ein richtiger Philosoph im Grunde immer nur eine einzige Idee habe, die
er ununterbrochen versuche, adaquat auszudriicken: »Ein Philosoph, der
dieses Namens wiirdig ist, hat im Grunde nur immer eine einzige Sache
im Auge gehabt: aufSerdem hat er mehr versucht, diese Sache auszuspre-
chen, als dafs er sie direkt ausgesprochen hitte«.! Formuliert wird diese
Leitidee zundchst am Fall der Differenz zwischen dem verrdumlichten
oder fragmentierten Begriff von Zeit (temps) einerseits (Zeit der Phy-
sik), und dem allein addquaten, namlich temporalen Begriff der Zeit als
kontinuierlicher Sukzession (durée) andererseits. Diese temporale Di-
mension des Wirklichen wird von Bergson etwa am Fall der Erfahrung
von Musik erlautert — auf die Tone muss man warten; und nur in ihrem
Zusammenhang ergeben sie eine Melodie.? Oder sie wird erlautert am
Schmelzen eines Zuckerstiickes, also gerade an einem anorganischen,
chemischen Prozess.? Das individuelle Erleben stellt somit nur einen be-
sonderen Fall der je eigenen durée der Seinsbereiche dar; wichtiger noch,
die Differenz von durée und temps stellt nur einen besonderen Fall der
allgemeinen Unterscheidung zweier Arten von Vielheiten oder Mannig-
faltigkeiten dar. Unterschieden sind die Vielheiten des Homogenen und
Heterogenen, des Diskontinuierlichen und Kontinuierlichen, des Quan-

1 Bergson, Die philosophische Intuition, 13 1.

2 Bergson, Zeit und Freibeit, 67f.: Die »meisten Menschen ... reihen die
sukzessiven Tone in einem Idealraume aneinander und bilden sich ein,
sie zdhlten dann die Tone in der reinen Dauer. ... Sicherlich gelangen die
Glockentone nacheinander an mein Ohr; es ist aber von zwei Dingen nur
eines moglich: entweder namlich behalte ich jede einzelne dieser sukzessiven
Empfindungen im Gedichtnis, um sie mit den andern in organische Verbindung
zu bringen und eine Gruppe zu bilden, die mich an eine Melodie ... gemahnt: in
diesem Falle zihle ich die Tone nicht... Oder aber ich nehme mir ... vor, sie zu
zdhlen; und dann muf ich sie aus ihrer Verbindung losen. ... Ein Zeitmoment
... kann nicht festgehalten werden, um zu andern addiert zu werden«.

3 Bergson, Schopferische Evolution, 20: Das Nacheinander ist selbst im
Anorganischen eine »unbestreitbare Tatsache. ... Will ich mir ein Glas
Zuckerwasser bereiten, so muf$ ich ... warten, bis der Zucker schmilzt. Dieses
kleine Faktum ist sehr aufschlufSreich. Denn die Zeit, die ich warten muf3, ist
nicht mehr jene mathematische, die sich auch dann noch mit der Erstreckung
der gesamten Geschichte der materiellen Welt zur Deckung bringen liefle, wenn
diese auf einen Schlag im Raum hingebreitet wire. Sie fallt zusammen mit
meiner Ungeduld, das heifSt mit einem Teil meiner eigenen Dauer, der weder
willkiirlich ausdehnbar noch einschrumpfbar ist...«

450

2026, 00:55:55.



https://doi.org/10.5771/9783845277523-449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RECHT VERSTANDENE BERGSON

titativen und Qualitativen, des Extensiven und Intensiven, und zwar in
allen ontologischen Regionen einschliefslich des Sozialen.

Dieser Unterscheidung zweier Vielheiten und der Auffassung, der
Wirklichkeit entspreche eher die Konzeption der durée als die Konzep-
tion der temps, folgt auch Bergsons philosophische Methode. Bergson
hat sie mit dem (auch im Franzosischen missverstandlichen) Begriff >In-
tuition< belegt, wobei er stets sofort auf die Exaktheit seiner Methode,
die notwendige begriffliche Anstrengung sowie auf seinen Empirismus
verweist. Diese Methode ist in mehrere prizise Schritte zerlegbar, wie
Deleuze gezeigt hat. Sie besteht zunachst in einer Kritik an unzulissigen
Vermengungen, wo Wesensdifferenzen bestehen, oder unzuldssigen Tei-
lungen, wo nur graduelle Differenzen bestehen. Zweitens besteht die Me-
thode in einem Blick sub specie durationis — darin, sich begrifflich und
konzeptionell moglichst eng der temporalen Bewegung des Wirklichen
anzuschmiegen, Begriffe zu erfinden, die der Erfindung der Infinitesimal-
rechnung vergleichbar sind in ihrer Leistung, keine groflen erratischen
Blocke vorzustellen, sondern die vielen kleinen und permanent sich voll-
ziehenden Differenzierungen des Wirklichen, die Veranderung. Drittens
besteht die Methode darin, Pseudo-Probleme, illusionire Begriffe und in
ihnen griindende obsolete Fragestellungen aufzudecken — obsolet sind
sie, weil sie sich einer Substanzmetaphysik verdanken, der Teilung des
Wirklichen in Zustinde, dem Denken entlang des >Seins«.

Die Kritik negativer Begriffe als Kritik der Identitdtslogik

Insbesondere aus der Annahme von Wesensdifferenzen, wo tatsichlich
nur graduelle Differenzen bestehen (etwa zwischen Materie und Ge-
dachtnis), entstehen jene Pseudoprobleme, deren Aufklarung und Besei-
tigung eine der berithmtesten Argumentationen Bergsons darstellt: Die
Kritik an negativen Begriffen, die zugleich eine Kritik der identitatslogi-
schen Tradition ist. Negative und damit leere Begriffe sowie daraus resul-
tierende Scheinprobleme stellen sich auch viele soziologische Theorien,
folgt man Bergsons Argument, und zwar an ihrer Basis, namlich in der
Ausgangsfrage soziologischer Theorie: Wie ist die soziale Ordnung mog-
lich, anstelle der latenten oder konstruierten Unordnung? Es gibt gar kei-
ne Unordnung, so wendet Bergson gegen jede Frage nach der Ordnung
ein. Und es ist der negative Begriff, in der der Denkfehler steckt, denn die
Negation ist der Affirmation nicht symmetrisch, wie es die Begriffe Ord-
nung/Unordnung suggerieren. Es ist, so Bergson, namlich gar keine Un-
ordnung im Sinne einer volligen Absenz von Ordnung denkbar, es gibt
sie logisch nicht. Im Begriff der Unordnung gibt man sich immer bereits
eine Ordnung und denkt dann deren Existenz weg. Eine Unordnung im
Sinne einer Nicht-Ordnung ist demnach nur vorstellbar, indem man sich

451

2026, 00:55:55. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

eine Ordnung setzt, und dann ihre Existenz abzieht. Man denkt hier und
in allen dhnlichen Fillen damit immer ein Mebr, anstelle eines Weniger,
wie es die Begriffe doch suggerieren — die Unordnung wird vorgestellt
als weniger enthaltend als die Ordnung. Ebenso verhilt es sich mit allen
genealogischen Konzepten, deren Grundlage die Vorstellung der Mog-
lichkeit von Wirklichem ist — das Mogliche wird so vorgestellt, als ob es
bereits existiere und sich nur noch verwirklichen miisste. Das Mogliche
wird als Wirkliches minus dessen Existenz vorgestellt, als bereits Wirkli-
ches mit dem zusditzlichen kognitiven Akt der Negation. Daher also >liebt
es Bergson nicht zu sagen, das Mogliche verwirklicht sich< daher die
Formel der Aktualisierung des Virtuellen. Die Frage, wie Ordnung mog-
lich ist, ist eine Reformulierung der Frage der klassischen Metaphysik —
der Leibniz-Frage >Warum etwas ist und nicht vielmehr nichts«. Es han-
delt sich um Phantomprobleme, weil sie auf falschen logischen Schliissen
beruhen und vor allem, weil sie die Wirklichkeit in Zustanden, statisch
denken. Bergsons Kritik negativer Begriffe ist letztlich eine Kritik an der
Identitits- oder Reprasentationslogik als jener Denkweise, in der auch
die Moderne eher Zustinde als Veranderungen denkt, Blocke des Seins
und der Erkenntnis, die einander entsprechen sollen.

»Wenn man (bewufst oder unbewufSt) den Weg tiber die Idee des Nichts
nimmt, um zu der des Seins zu gelangen, dann ist das Sein, zu dem
man so gelangt, eine logische oder mathematische Wesenheit und somit
unzeitlich. Und folglich dringt sich eine statische Konzeption des Realen
auf: Alles erscheint als mit einem einzigen Mal und in Ewigkeit gegeben.
Doch man muf$ sich daran gewohnen, das Seiz unmittelbar zu denken,
ohne einen Umweg zu machen, ohne zuerst beim Phantom des Nichts
anzuklopfen, das sich zwischen uns und das Sein schiebt.«*

Dies ist Bergson zufolge das grundlegende Dispositiv des europaischen
Denkens: die Identitatslogik mit ihrer Bevorzugung des Seins. Dies steckt
hinter dem Unwillen oder Unvermogen, das Anders-Werden zu einem
ontologischen Grundprinzip zu machen, die Differenz ernst zu nehmen.
Tatsachlich denkt ebenso die platonische wie die aristotelische, die he-
gelianische wie kantianische Philosophie die Wirklichkeit in sich ent-
sprechenden Zustanden. Tatsichlich ist eine Philosophie der Differenz
genau das Gegenteil dieser Tradition, wie Bergson im Blick auf Leibniz,
aber auch Spencer und Comte zeigt. In dieser Tradition steht dann auch
die moderne Wissenschaft, wenn sie die Zeit stets so konzipiert, dass sie
diese in Sekunden einteilt, sie verraumlicht. Dies erweist sich insbesonde-
re in den Lebenswissenschaften, in Biologie und Psychologie sowie den
Humanwissenschaften als verfehlt. Es ist schwierig, in diesem Disposi-
tiv das Werden einer Ordnung zu denken, das Werden einer Struktur.

4 Bergson, Schopferische Evolution, 338.

452

2026, 00:55:55. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RECHT VERSTANDENE BERGSON

Die Theorie der Differenz:
ein erster Aspekt des soziologischen Bergsonismus

Das Werden des Wirklichen, dessen permanente, irreversible und unvor-
hersehbare (kreative) Verdnderung ist in allen ontologischen Bereichen
primdr, vor allem im Bereich des Lebens. Zu ihm gehort auch der Ge-
genstand der Soziologie. Ruickblickend betrachtet, zeigt dieses Werden
nun sehr wohl anderes als reine Kontingenz. Es gibt sich vielmehr als
eine Folge immer neuer Differenzierungen (Bifurkationen) zu erkennen,
als differenzierende Aktualisierung eines Virtuellen. In dieser allgemei-
nen Formel fiir das (werdende) Sein ist das Virtuelle kein >nur« Virtuelles
oder >nur« Gedachtes; auch kein Virtuelles im Sinne des >vierten Raumes«
Internet-basierter Kommunikation. Es ist das Ganze des je betrachteten
Seinsbereiches, insofern dieses Ganze nirgends anders als im Prozess,
im Werden wirklich ist. Das Virtuelle ist dabei zweitens nicht vollig un-
strukturiert. Es ist bereits in sich differentsiert, es weist in sich Untertei-
lungen auf, die Bergson mit Simondon bis in die Molekiilstruktur der
Materien verfolgen konnte. In diesem Zusammenhang des »Ganzens, das
als solches nie »da« ist, sondern die temporale Kontinuitit bezeichnet,
tauchte bei Bergson der Begriff des élan vital auf — und nur in diesem
Zusammenhang. Dieser Begriff bezeichnet nichts Spekulatives, sondern
den absolut empirischen Prozess der Differenzierung in Arten und Spe-
zies im Bereich des Lebens, und in Gesellschaften im Bereich des Sozia-
len, und zwar als einen Prozess, in dem die differenten Formen aufein-
ander verwiesen bleiben. Hier ermoglicht Bergson eine neue Verbindung
von Struktur und Ereignis, ein Denken des Werdens von Strukturen oder
Formen, eine dynamische Morphologie. Er selbst verfolgt solche Diffe-
renzierungen insbesondere im Bereich des Organischen; seine Nachfol-
ger im Sozialen. Diese Theorie der Differenzierung (eng mit der Metho-
de verbunden, Wesen- und Graddifferenzen richtig zu verteilen) ist ein
erster paradigmatischer Zug des Bergsonismus, einer Differenz- anstel-
le von Identitatsphilosophie. Indem er vom Werden ausgeht; indem er
eine durch die Individuen sich hindurch ziehende Bewegung des Lebens
denkt, erscheinen ihm viele soziale und sozietale Mechanismen (Hand-
lungsroutinen, Korpertechniken, Mythen, Institutionen, Gesellschaften
als imaginare Institutionen) als gegenlaufige, notwendige Mechanismen,
das Werden am sozialen Grund stillzustellen oder zu verleugnen. Zu-
gleich achtet das Paradigma auf die gleichwohl stiandig sich ereignenden
Erfindungen, das Anders-Werden des Sozialen.

453

2026, 00:55:55.



https://doi.org/10.5771/9783845277523-449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Die Theorie der Immanenz:
ein zweiter Aspekt des soziologischen Bergsonismus

Die Ontologie der Immanenz ist der zweite paradigmatische Zug des
Bergsonismus. Hier geht es um Bergsons Kritik an jeglichen cartesiani-
schen Dualismen im Bezug von Korper und Geist, Subjekt und Objekt,
Wahrnehmung und Handlung, Materie und Geddchtnis. Die Unterschie-
de dieser Kategorien werden nun auf einer Ebene gradueller Differen-
zen sichtbar, sie sind einander nicht heterogen und dufserlich, sondern
auf einer Ebene der Kontinuitit zu denken. Korper und Geist sind, da
nur graduell verschieden, einander ontologisch nicht entgegengesetzt.
Sie bilden die beiden Pole eines Kontinuums in der Aktivitat dieses spe-
zifischen Lebewesens. Alle kognitiven Fiahigkeiten also, welche die tran-
szendentale Sicht stets dem Empirischen, der Welt entgegensetzt (das
Erkennen als kontemplative Tatigkeit konzipierend), dienen Bergson zu-
folge der praktischen Aufmerksamkeit auf das Leben (attention a la vie).
Die Wahrnehmung ist eine interessierte Auswahl der Bilder der Welt: je-
ner, die den Korper fiir die Handlung aktuell interessieren. Insbesonde-
re der Begriff des Bildes (image) wird hier von Bergson neu definiert: Er
ist nicht absolut unterschieden von den Korpern, kein Abbild, das ihnen
auf der Seite der Erkenntnis gegentiberstiinde. >Bilder< sind vielmehr die
Arten, auf die ein Korper von anderen affiziert werden kann und auf
die er selbst zu affizieren vermag. Gedacht werden Relationen zwischen
Korpern, oder Affekte. In dieser Theorie der Affektivitit offenbart sich
Bergson als Nachfolger Spinozas und als Vorreiter aktueller Affekt-The-
orien (die sich hdufig auf Deleuze beziehen). Gerade fur das soziologi-
sche Denken ist dieser Teil des Bergsonschen Werkes im aktuellen Kon-
text der turns, des Wiedereintritts bisher ignorierter Seiten der sozialen
Realitit in die soziologische Theorie, womdoglich besonders resonanzfa-
hig. Aus der Immanenz-Konzeption in Materie und Geddchinis folgen
bei Bergsons Nachfolgern aber auch Korpertheorien und Artefakt-Theo-
rien; zudem tritt die Materialitdt des Sozialen neu in den Blick, und zwar
buchstiblich die Materie, die Stoffe. Diese Beriicksichtigung der Materi-
en ist die Konsequenz der zunichst kontraintuitiven Verabschiedung al-
ler uns gewohnten Trennungen in diesem wohl schwierigsten Buch Berg-
sons, insbesondere eben der cartesianischen Trennung des Ausgedehnten
vom Unausgedehnten. Das entscheidende Theorem ist dabei das der spe-
zifischen durée, der je eigenen Rhythmen oder energetischen Potentiale
der Materien, die je ihre eigenen Formen haben, je ihre Affektivitit, ihre
Individuierung oder evolutive Tendenz. Die Materie wird in Bezug auf
das Gesellschaftliche tatsichlich als aktiv gedacht, es gibt im Bergsonis-
mus einen >technologischen Vitalismus«. Die Ontologie der Immanenz

454

2026, 00:55:55. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RECHT VERSTANDENE BERGSON

fugt der Theorie der Differenz einen entscheidenden Zusatz hinzu. Die-
ses Denken ist eben kein Dualismus (wie die Transzendental- oder Sub-
jektphilosophie), sondern ein pluraler Monismus. Obgleich alle Seins-
bereiche einander immanent sind, gibt es doch graduelle Unterschiede,
die erlauben, Anorganisches, Organisches und Soziales voneinander zu
scheiden. Jede Materie hat ihre ihren Rhythmus, ihre Intensitdit hinsicht-
lich der Schnelligkeit der Veranderung, Formwerdung, Indeterminiert-
heit. Anorganische Materie und menschlicher Organismus bilden dabei
den extensivsten und den intensivsten Pol der Freiheit. Es gibt in diesem
Denken einen Pluralismus der Freiheitsgrade, und es gibt einen Monis-
mus des Werdens.

Instituierte (natura naturata, Kultur) und instituierende Gesellschaft
(natura naturans, Leben): die Gesellschaftstheorie Bergsons

Dieser Bergson hat selbst eine soziologische Theorie vorgelegt, die raffi-
nierter ist, als es seine Sprache nahelegt. Die beiden Quellen der Moral
und der Religion ist 1932 die lange erarbeitete Antwort auf die Durkhei-
miens, auf die franzosische Soziologie als >partikularer Konzeption der
sozialen Realitit«. Hier fithrt Bergson selbst zunachst die spezifische ge-
sellschaftsanalytische Methode vor, den vergleichenden Blick, der das Pa-
radigma kennzeichnet: Die Annahme durchgingig positiver Einrichtun-
gen des Sozialen anstelle einer evolutiven Vorstellung, die stets auf der
Seite der nicht modernen Gesellschaften einen Mangel annehmen muss,
etwas >noch nicht« Entfaltetes. Es gibt keinen gesetzmifSigen oder tiber-
haupt vorhersehbaren Entwicklungsgang der Gesellschaften. Jede Ge-
sellschaft ist eine soziale Erfindung, der weitere soziale Erfindungen fol-
gen werden, die ebenso unvorhersehbar sind. Dabei ist die Gesellschaft
zweitens weder holistisch noch als Zustand zu denken. Die Kritik gilt
hier all jenen Konzeptionen, die (wenn sie das Soziale bereits vorausset-
zen, dessen Bindekrifte nur als Druck oder Verpflichtung konzipieren)
das Eigentliche unerklart lassen: Wie entstehen Institutionen und Ge-
sellschaften positiv, was sind die instituierenden Krifte? An dieser Stelle
steht das Begriffspaar der grundlegenden, der vitalen oder der instituie-
renden Gesellschaft (natura naturans), die als Virtuelles nie >wirklich« ist
— wirklich, aktuell sind die von ihr instituierten, je konkreten, differen-
ten Kollektive (natura naturata). Grundlegend ist mit anderen Worten er-
neut das stindige Anders-Werden (bis in die Gedanken, Gefiihle, Begeh-
ren der Individuen, dieser konkreten, spezifisch menschlichen Lebewesen
hinein: wenn Bergson die menschliche Form als Freiheit definiert). Gegen
dieses Werden muss sich hingegen die Gesellschaft, das Kollektiv als sol-
ches fixieren — zu seiner Existenz. Es instituiert sich imaginar gegen die
eigene Verdnderung, den Wandel. An dieser Stelle steht der zentrale Be-

455

2026, 00:55:55. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

griff der Fabulation. Die totemistischen Gruppen, die sich mit je einem
Tier identifizieren und ihre Her- und Zukunft als mythische Traumzeit
fabulieren, stehen hierfir exemplarisch, insofern die mythische Fabulati-
on kein individuelles Abweichen zuldsst. Die Mythen serzdhlen sich« (so
Lévi-Strauss) stets auf dieselbe Weise. Statt einer massiven Dualitit in
den Begriffen der geschlossenen und offenen Gesellschaft handelt Berg-
son nun hier (im Begriff der Fabulation) erneut von der permanenten
Bewegung des Sozialen. Es gibt immer neue soziale Erfindungen, neue
Ideen oder Fabulationen, die durch ihre Affektivitit ein neues Kollektiv
hervorbringen. Die instituierende bleibt in der instituierten Gesellschaft
wirksam. Die natura naturans, das Leben wirkt in den konkreten, ge-
schlossenen, stabilisierten oder fixierten Gesellschaften (natura naturata)
weiter, und aus ihm allein erklirt es sich. Gesellschaften sind Phinome-
ne des Lebens. Deshalb sind fur dieses soziologische Denken alle Ord-
nungstheorien verfehlt: Sie konnen das soziale Werden nur als negatives
(Anomie, Krise, Unordnung) oder sekundires Phinomen (sozialer Wan-
del, soziale Bewegung) gegenuber der Identitit eines Kollektivs konzi-
pieren. Dabei setzt diese doch das aktive Moment der Instituierung, die
Schopfung einer Gesellschaft voraus! Umgekehrt erweist sich nun gerade
Durkheims Konzept des lien social als allein negatives, namlich, insofern
hier allein oder vorrangig der Zwang das Definiens des Sozialen ist. Lo-
gisch zuerst kommt indes die schopferische Imagination, die affektive,
anziehende soziale Idee, erst darauf folgt die Verpflichtung, die von die-
ser ausgeht. Hauriou wird Bergson in einer solchen Theorie des aktiven,
positiven Moments der Institution sogar noch vorgreifen. Seine >Theorie
der Institution und ihrer Griindung« hat die Konsequenz aus L’évolution
créatrice bereits 1925 gezogen. Eher implizit und nebenbei bietet Berg-
son neben dieser Gesellschaftstheorie (die wie Durkheim strukturthe-
oretisch ansetzt) auch eine Handlungstheorie, eine Theorie des Socius,
der Akteure (wobei genau genommen im Bergsonismus weder eine Kol-
lektiv- noch Handlungs-zentrierte Theorie vorliegt: beides ist eng ver-
woben). Das Anders-Werden geht in Gestalt der Einzelnen als Lebewe-
sen, die mit ihrem Korper ihre eigenen Krifte und Energien einbringen,
in das Kollektiv ein. Die menschlichen Korper wiederum sind von ihren
Artefakten nicht zu trennen. Gedacht werden damit bereits bei Bergson
»Gefuge<« von Korpern und Dingen, im 1907 formulierten Konzept des
homo faber. Dieser Aspekt seiner Immanenzontologie bleibt indes zu-
nichst ohne soziologische Konsequenz — sie wird von Simondon, Le-
roi-Gourhan und Deleuze gezogen, in deren Neukonzeption des Sozius.

456

2026, 00:55:55.



https://doi.org/10.5771/9783845277523-449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RECHT VERSTANDENE BERGSON

Vitalismus als Selbstbeobachtung des Lebens:
ein dritter Aspekt des Bergsonismus

Ist Bergsons Philosophie letztlich eine Korrektur des menschlichen
Selbstverstindnisses, sofern sich dieses Lebewesen mechanistisch kon-
zipiert, statt seine Freiheit zu erkennen, so kritisiert Bergson nament-
lich auch den Evolutionismus von Soziologie und Ethnologie. Die Kritik
an Durkheim richtet sich also letztlich darauf, dass diese (bewusst oder
unbemerkt) die menschliche Freiheit negiere. Beim wissenschaftlichen
Wissen handelt es sich um eine Praxis des Lebens selbst, aus ihm folgen
je spezifische Weisen der >Behandlung des Selbst und der Anderen<.’ Es
ist dies der dritten Aspekt des bergsonschen Denkens: ein rehabilitier-
ter Vitalismus auch in normativer, kritischer Absicht — das Denken des
Lebens als Subjekt und Objekt seines Wissens. Auf diese kritische Kon-
sequenz des bergsonschen Vitalismus hat vor allem Georges Canguil-
hem hingewiesen. Wahrend fur den Positivismus (Durkheims) in seiner
Gleichsetzung des Normalen oder Haufigen mit dem Normativen oder
Wertvollen, also der Konfusion von Quantitat und Qualitit »jeder Ver-
stof$ gegen die soziale Ordnung den Charakter des Naturwidrigen« er-
weckt, und wihrend er dabei als anormal dasjenige versteht, was »ver-
hiltnismafig selten und exzeptionell ist«,® geht es Bergson vollstindig
darum, dieses Exzeptionelle, namentlich das Neue, zu wiirdigen. Es ist
mit anderen Worten die >konservative« Haltung Durkheims und jeder auf
Ordnung bedachten soziologischen Konzeption, die als Wertsetzung des
Soziologen oder vielmehr der Gesellschaft, in der er sich befindet, auf-
gedeckt werden muss. Dies gilt gerade, wenn Konzepte mit dem autori-
taren Begriff des Normalen operieren. Wahrend also Durkheim nur eine
bestehende, bereits geschlossene Gesellschaft denken kann, wird Berg-
son umgekehrt die Indeterminiertheit im Sozialen hervorheben (Offen-
heit), dabei auch und vor allem die Einzelnen im Kollektiv rehabilitie-
rend. Gesellschaften sind immer wieder neue, unvorhersehbare Formen
des sozialen Lebens, und sie entstehen durch affektive soziale Ideen Ein-
zelner, statt durch institutionelle Einschrankungen. Auch wenn dies fiir
das kollektive Leben notwendige Mechanismen sind, so muss sich die so-
ziologische Theorie als Gesellschaftstheorie immer erneut klar machen:
Jede Gesellschaft »war eine Schopfung, und die Tiir wird immer offen
bleiben fiir weitere Schopfungen«.”

5 A.-G. Haudricourt, Domestication des animaux, culture des plantes et
traitement d’autrui, in: [’Homme 2 (1962), 1, 40—50.

6 Bergson, Die beiden Quellen, 1o, 25.

7 Bergson, Die beiden Quellen, 6o.

457

2026, 00:55:55. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

i) |


https://doi.org/10.5771/9783845277523-449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Die Ausgangsidee: Die Differenz von Raum und Zeit (durée) als Differenz zweier Mannigfaltigkeiten
	Die Kritik negativer Begriffe als Kritik der Identitätslogik
	Die Theorie der Differenz: ein erster Aspekt des soziologischen Bergsonismus
	Die Theorie der Immanenz: ein zweiter Aspekt des soziologischen Bergsonismus
	Instituierte (natura naturata, Kultur) und instituierende Gesellschaft (natura naturans, Leben): die Gesellschaftstheorie Bergsons
	Vitalismus als Selbstbeobachtung des Lebens: ein dritter Aspekt des Bergsonismus

