
5. KAPITEL: Die Volkskunde als Fall-Beispiel: 

Konkurrenz der gesellschaftlichen 

Selbstbeschreibung in der späten Moderne 

Auf die grundlegende Frage, die dieser Arbeit als Irritation voranstand, 
warum die Volkskundlerinnen im Verlauf der 1990er Jahre immer wie­
der und an prominenten Stellen explizit über »Kultur« reden, läßt sich 
jetzt eine zusammenhängende und zusammenfassende Antwort formu­
lieren. Die Antwort ergibt sich aus den Ergebnissen, die im Verlauf der 
Untersuchung auf die Frage nach dem Status volkskundlich-kultur­
wissenschaftlichen Wissens am Ende des 20. Jahrhunderts generiert 
wurden. 

In pointierter Kürze formuliert sich das Resultat als dreidimensiona­
le Qualifizierung der Volkskunde, die einerseits als »Fall« die Spezifik 
des gesellschaftlichen und historischen Kontextes für wissenschaftliches 
Wissen am Ende des 20. Jahrhunderts widerspiegelt: Die Herstellung 
von wissenschaftlichem Wissen funktioniert in diesem Zusammenhang 
als gesellschaftlicher Entwurf einer gemeinsamen Ordnung, die in einem 
Feld institutioneller Konkurrenzen ausgehandelt wird. Diese Konkurrenz 
schreibt sich als dynamisierende Kraft in das disziplinär organisierte 
Wissen ein und bildet das Fundament jeder fachlichen identitären 
Selbstreproduktion sowie Position. 

Andererseits bestimmt sich die Volkskunde auch als »Beispiel« für 
die je spezifische, anderen wissenschaftlichen Disziplinen gegenüber 
differente Produktion von (wissenschaftlichem) Wissen sowie für die je 
spezifische Profilierung und Positionierung als akademische Institution 
innerhalb des Konkurrenzfelds. Die Volkskunde wird so konsequent 
zum »Fallbeispiel«, das sowohl das Allgemeine des spätmodernen west­
lichen Wissensstatus und ihrer Institutionen als auch die Spezifik unter­
schiedlich qualifizierten disziplinären Wissens in sich vereinigt (vgl. 
Weingart 2003: 135). 

261 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Im Hinblick auf die konkrete Situation - also bezogen auf die 
Volkskunde, auf den geographischen Kontext des deutschsprachigen 
Europa und auf die 1990er Jahre- heißt dies: Die Konkurrenz um die 
gesellschaftliche Selbstinterpretation und -ordnung, die am Ende des 20. 
Jahrhunderts im westlichen Europa mit großem Aufwand verhandelt 
wird, stellt für die universitäre Disziplin der Volkskunde eine provokan­
te Herausforderung dar, auf die sie in dreifacher Weise reagiert: Die 
Volkskunde begegnet erstens dem Evidenzverlust von »Kultur« als Mo­
dell und Interpretationsvorgabe für die gesellschaftliche Selbstbeschrei­
bung und entwirft zur Lösung dieser Problematik den Kulturbegriff als 
spezifisch »kulturwissenschaftliche« Relationierungsformel. Zweitens 
muss die Volkskunde ihre epistemische und institutionelle Identität so­
wohl nach außen - in die gesellschaftliche und in die akademische Öf­
fentlichkeit - wie auch nach innen - in die eigene Disziplin - plausibel 
gestalten und mit individueller fachlicher Substanz füllen. Drittens muss 
die Qualifikation und Kompetenz der Volkskunde als »Kulturwissen­
schaft« bezüglich des allgemeinen Projekts gesellschaftlicher Selbst­
orientierung in Konkurrenz zu anderen Wissensinstanzen erwiesen wer­
den, um die gesellschaftliche Legitimität und Autorität von Wissen­
schaft zu stabilisieren. Ex positivo formuliert, sieht sich die Volkskunde 
provoziert, die Verständlichkeit von »Kultur« als potentes Instrument 
zur Deutung gesellschaftlicher Realität und Ordnung zu explizieren. 
Ebenso fühlt sie sich herausgefordert, ihre fachlich-spezifische Kompe­
tenz, die sie als »Kultur«-»Wissenschaft« (vgl. Scharfe 1997) definiert, 
für alle sichtbar, plausibel und akzeptabel zu machen. Und letztlich weiß 
sie um die Notwendigkeit, ihre eigene Position im Feld der akademi­
schen wie gesellschaftlichen Interpretationsinstanzen eindeutig zu beset­
zen. 

Diese drei Provokationen der Volkskunde, die jene einerseits proto­
typisch zum Fall für die Konkurrenz in der späten Modeme und unter 
deren spezifischen Wissensinstitutionen machen, sowie sie die Disziplin 
zu ihr ganz eigenen Reaktionen auffordern, sollen im Folgenden zu­
sammenfassend profiliert und konkret in den soziahistorischen Kontext 
der späten westeuropäischen Modeme eingeordnet werden.1 

262 

Die folgenden Unterkapitel wurden anhand der konstruktiven - und damit 
äußerst produktiven - Kommentare von Walter Leimgrober und Sabine 
Maasen, die sie in ihren Gutachten zum Prüfungsmanuskript im Januar 
2007 formuliert haben, überarbeitet und in wesentlichen Teilen neu formu­
liert. 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Die Volkskunde als Fall 

»Die Volkskunde ist eine Wissenschaft vom ganz Kleinen, die so gern 
über das große Ganze reden würde.« (Kämmerlings 1999) So provokativ 
und irritierend diese qualifizierende Beschreibung der Volkskunde am 
Anfang der Untersuchung wirkte, so knapp und pointiert fasst sie jetzt -
am Ende- die Ergebnisse der Untersuchung bzw. die Antworten auf die 
leitende Fragestellung zusammen: Die Volkskunde zeigt sich als Fall für 
die spätmoderne Konkurrenz des Wissens, die im Reden über das kul­
turwissenschaftlich systematisierte Kleine das große Ganze der gesell­
schaftlichen Selbstordnung verhandelt. Die Volkskunde steht und be­
wegt sich so im Feld der (westeuropäisch lokalisierten) spätmodernen 
Konkurrenz des Wissens, die sich als öffentlich installierte, gesellschaft­
lich ausgetragene und institutionell prozeduralisierte Konkurrenz um die 
Organisation und Ordnung der (eigenen) Gesellschaft (kon-)zentriert. 

Kämmerlings süffisante Frage- »Wer braucht die bunten Vögel?«­
läßt sich dementsprechend nur in paradoxer Formulierung beantworten: 
Alle und Niemand. Die Charakteristik, in der sich die gesellschaftliche 
Ordnung und Organisation am Ende des 20. (und auch zu Beginn des 
21.) Jahrhunderts entfaltet, definiert sich durch die Konkurrenz; Konkur­
renz um die Position im Diskursfeld und Konkurrenz um einen deu­
tungsmächtigen Entwurf der gemeinsamen Gesellschaft. Die Frage, wer 
kompetent, legitimiert und autorisiert ist, sich zu dem Diskurs tragenden 
Thema der eigenen gesellschaftlichen Ordnung zu Wort zu melden, ist 
definitorisch offen gehalten und in Form institutionalisierter Prozeduren 
- des Herstellens, V eröffentlichens, V errnittelns und Platzierens von 
wissenschaftlichem Wissen - als unabschließbarer Prozess installiert. 
Erst im Verhandlungsfeld selbst entscheidet sich, ob eine Institution sich 
mit ihrem Wissen(sangebot) erfolgreich profilieren und positionieren 
kann. 

Ebenso offen und verhandlungsabhängig ist die Frage, was als 
»Wissen« gelten kann, denn »[d]ie Konkurrenz um wissenschaftliches 
Wissen im politischen Prozess hat [ ... ] auch zu einer Politisierung des 
Nichtwissens in dem Sinn geführt, dass divergierende Behauptungen da­
rüber aufgestellt werden, was überhaupt gewusst werden kann und was 
gewusst werden muss.« (Weingart 2003: 100) Das Wissen erhält so eine 
grundlegend politische Qualität, die die inhaltliche Dimension wesent­
lich prägt und zu deren Autorisierung beiträgt: 

»Es ist die lebensweltnahe, an der politischen Selbstbeschreibung orientierte, 
stets nach Gründen befragbare Erfahrung des Gesellschaftlichen, das sich 

(zumindest potentiell) vor einem Publikum vorfindet. Insofern sind es dann 

263 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

empirisch auch allein Gründe und kollektivierbare Selbstbeschreibungen, de­

ren Authentizität es ist, die als >gute< soziologische Daten taugen.« (Nassehi 
2006:379) 

Wissen herzustellen geschieht und gelingt 1m spätmodernen Kontext 
demgemäß (immer) in inhaltlicher wie struktureller Konkurrenz um ge­
sellschaftliche Deutungsmacht Wissen Schaffen ist gleichzeitig soziale 
Verhandlungsmasse wie V erhandlungssache. 

Den Motor für sozialen Wandel wie auch für gesellschaftliche Stabi­
lisierung bildet dabei die ständige Vergewisserung der Gesellschaft über 
sich selbst mit Effekten, die sich materiell und diskursiv niederschlagen. 
Erstens generiert die prozeduralisierte Selbstvergewisserung die existen­
tielle Etablierung auf Zeit für diejenigen Institutionen, die den Erfolg 
der stabilisierenden Selbstthematisierung garantieren, indem sie Techni­
ken entwickeln und zur Verfügung stellen, die die gesellschaftliche Ord­
nung immer wieder remanifestieren. Zweitens entwerfen diese Wissens­
institutionen spezifische Deutungsmuster, mithilfe derer sich die Gesell­
schaft ein Bild ihrer selbst machen kann und dem sie eine normative 
Leitfunktion zuspricht (vgl. Bollenheck 1994). Drittens produziert die 
funktionale Differenzierung sowie die Systemkomplexität der Gesell­
schaft eine Konkurrenz unter den verschiedenen Instanzen um die Deu­
tungshoheit über die »richtige« gesellschaftliche Repräsentation sowie 
die darin enthaltene Ordnung (vgl. Nassehi 2006: 466f). 

Konsequent charakterisiert sich das geistes- und sozialwissenschaft­
liehe Wissen zu dieser Zeit durch die Konstitution der »Gesellschaft« als 
Gegenstand ihres Wissens, der sich vice versa in die spezifischen Be­
griffs- und Themenwahlen sowie in die Profilierung und Positionierung 
der wissenschaftlichen Disziplinen einschreibt. Armirr Nassehi hat dem­
entsprechend diese gegenseitige Konstitution von wissenschaftlichem 
Wissen und Gesellschaft in der Soziologie der Modeme zum empirisch 
konkretisierten Thema gemacht: 

»Ich möchte zeigen, inwiefern die soziologische Begriffsarchitektur an einer 

Imago gesellschaftlicher Selbstbeschreibung mitgeschrieben hat und Gesell­
schaften mit nützlichen Bildern ihrer selbst ausgestattet hat. Man muss den 

zunächst abstrakten Gedanken, die Soziologie komme in ihrem Gegenstand 

selbst vor[ ... ], auch tatsächlich als empirisches Datum wenden. Erst dann wird 
ersichtlich, dass auch die soziologische Selbstbeschreibung der Gesellschaft in 

einem gesellschaftlichen Kontext steht und also auch nur im Hinblick auf 

selbst erzeugte (Bezugs-)Probleme zu interpretieren ist.« (Nassehi 2006: 17; 
Hervorhebung i.O.) 

264 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Der hier versuchte kulturwissenschaftliche Nachvollzug der Volkskunde 
entspricht in seiner Prämisse und Intention Nassehis Projekt einer sozio­
logischen Untersuchung der modernen Soziologie. In pointierter Zu­
sammenfassung sollen im Folgenden noch einmal die diversen Ergeb­
nisse der vorhergehenden empirischen Untersuchung unter der Perspek­
tive formuliert werden, wie die Volkskunde - sozusagen in prototypi­
scher Analogie zur Soziologie- an der zeitgenössischen »Imago gesell­
schaftlicher Selbstbeschreibung« mitgeschrieben hat (und immer noch 
mitschreibt); wie sich ihr Wissen konsequent als Reaktion auf »selbst 
erzeugte Bezugsprobleme« gestaltet (hat), und inwiefern dieses Wissen 
in einem spezifischen »gesellschaftlichen Kontext steht«, der die Diszi­
plin in ihrem Profil sowie in ihrer Position wesentlich bestimmt. 

»Kultur« als Instrument 
gesellschaftlicher Selbstimagination 

Cornelia Klirrger beschreibt in einer kurzen, die qualitative Entwicklung 
von »Kultur« und deren Wissenschaften historisch wie gesellschaftlich 
einordnenden Studie die spezifischen Eigenschaften und Funktionen, die 
der Kulturbegriff in dieser Zeit übernimmt. Sie beurteilt die jeweils an 
den Jahrhundertwenden besonders markante Thematisierung von »Kul­
tur« grundsätzlich als »ein spezifisch modernes Phänomen; ein Phäno­
men, das die Geschichte der Moderne offenbar in mehreren Wellen be­
gleitet hat« (Klinger 2002: 76). Den Begriff selbst klassifiziert Klirrger 
als einen »Beschwörungsbegriff« und »Sehnsuchtsbegriff« (vgl. Klirrger 
2002: 77), denn vielmehr als dass »Kultur« ein reales Phänomen benen­
nen würde, qualifiziert er das jeweils Bezeichnete mit einem ideellen 
Gehalt. Beschworen wird das, worauf sich gleichzeitig die »Sehnsucht« 
richtet: »Kultur« »zielt auf die Identitätsstiftung kollektiver und indivi­
dueller Subjekte« (ebd.). 

Sehnsüchtig in den Blick gerät diese Identität im Verlauf der ganzen 
Moderne seit ihrem Anfang Ende des 18. Jahrhunderts durch die struktu­
rellen - gesellschaftlich, ökonomisch und produktionstechnisch - und 
ideellen Veränderungen, die sich in mannigfaltiger Weise manifestieren. 
Als entscheidendster Punkt der modernen Veränderung gilt der qualita­
tive Wandel der bisherigen gesellschaftlichen Ordnung: Wertvor­
stellungen, soziale Hierarchien, biographische Entwicklungen und die 
früheren Normalitäten der Arbeit lösen sich auf, wandeln sich oder wer­
den ganz neu »erfunden« (vgl. Hobsbawm 1984; Bollenheck 1994). 
Grundsätzlich gilt, »dass der Prozess der Moderne seit seinem Beginn 
kontinuierlich (und an bestimmten Kulminationspunkten vielleicht auch 
auf besonders abrupte Weise) überlieferte, angestammte Identitäten ra-

265 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

dikal in Frage stellt. Die moderne Antwort auf die Infragestellung kol­
lektiver und individueller Identität heißt Kultur.« (Klinger 2002: 77) Der 
Kulturbegriff impliziert damit in seiner modernen Definition die gesell­
schaftliche Qualität der »Identitätspolitik« (ebd.: 78). 

Hartmut Böhme hält fest, wie es überhaupt zu dieser gesellschafts­
bezogenen Funktionalisierung des Kulturbegriffs kommen konnte: Erst 
dessen Transformation zum »Kollektivsingular« am Ende des 17. Jahr­
hunderts, die ihn zum reflexiven Begriff formiert, ermöglichte den Blick 
auf das Eigene: 

»Kultur bezeichnet nicht mehr nur Gegenstände der Beobachtung, sondern die 

Formen und Perspektiven, welche eine Gesellschaft zur Beobachtung von Be­

obachtern (die traditionell >kulturproduzierenden< Eliten) ausgebildet hat. Die­
ser Prozess ist Teil der die Modeme kennzeichnenden Ausdifferenzierung. Er 

macht einerseits den Begriff der Kultur zunehmend abstrakt, allgemein und 

universalistisch, andererseits bezeichnet er das Reflexivwerden substantieller 
Formen von Gesellschaft.« (Böhme 1997) 

Das hat zur Folge, dass die »Verfahren der Kulturerzeugung selbst« 
(ebd.) in den Fokus der Beobachtung geraten. »Kultur« bedeutet und be­
inhaltet ab jetzt immer, in historisierender und vergleichender Analyse 
auf das zu sehen, was »Kultur« selbst hervorbringt, mit einer doppelten 
Konsequenz: 

»Dadurch wird einerseits alles zur Kultur (Verhalten, Autofahren, Religionen, 

Verfassung, Chemie, Oper, Alltagsriten, Krankheiten ... ) und Kultur unerträg­
lich entgrenzt; andererseits ist Kultur nicht mehr eine Quidditas, sondern die 

Metaebene von Beobachtungsverfahren. Nicht umsonst kommt in den Jahr­

zehnten zwischen Kant und der Romantik die Reflexion der Reflexion auf 
(ästhetisch: die Ironie). Das begleitet den Aufstieg des >genetivlosen< Kultur­

begriffs und seine funktionalistische und komparative Operationalität. Alles 

geht weiter, das Handeln, Glauben, Ritualisieren, Hochhalten und Wert schät­
zen, Stilisieren und Inszenieren; doch es geht weiter nur unter den Bedingung­

en der Selbstreflexion.« (ebd.) 

Hartmut Böhme skizziert mit dieser modernen Kontextualisierung des 
Kulturbegriffs nicht nur dessen historische Entwicklung sondern auch 
seine spezifische Qualität: Den Kulturbegriff kennzeichnet seine grund­
sätzliche Reflexivität und seine inhaltliche Heterogenität, die durch die 
denaminative Entgrenzung allerdings problematisch wird. 

Georg Bollenbeck, dessen empirisch dicht angelegte Studie zu »Bil­
dung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters« 
(Bollenbeck 1994) sich an Böhmes Begriffsqualifizierung anschließen 

266 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

läßt, beschreibt detailreich, wie diese reflexive und heterogene Qualität 
des Kulturbegriffs konkret in die Funktion der gesellschaftlichen Selbst­
beschreibung und -deutung eingeht. Minutiös zeichnet er die Profilie­
rung von »Kultur« als hegemoniales Deutungsmuster für die gesell­
schaftliche Modernisierung und nationale Verstaatlichung nach. Er ver­
folgt die bisher knapp 200 Jahre dauernde Entwicklung und Verände­
rung, die »Kultur« als gesellschaftliches Deutungsmuster ab dem Ende 
des 18. Jahrhunderts bis zum Ende des 20. Jahrhunderts durchlaufen hat, 
an dem er letztlich das Ende des spezifisch deutschen Deutungsmusters 
vollzogen sieht. Er beschreibt, analysiert und interpretiert über den ge­
nannten Zeitraum hinweg die semantische Ausformung des kulturbezo­
genen Deutungsmusters, dessen soziale Einschreibung, Funktion und 
Funktionalisierungen im sich wandelnden Verlauf der Zeit. Bollenheck 
zeigt dabei sehr deutlich, dass »Kultur« trotz wandelndem Gehalt und 
Gewicht wesentliche Funktionen im Prozess der modernen Gesell­
schaftsbildung übernimmt. Aufgrund der grundsätzlichen prozessualen 
Entstehung und historischen Wandelbarkeit von Gesellschaft besteht al­
lerdings weder ein »festes Deutungsmuster« (Bollenbeck 1994: 20) noch 
ein einziges. Das Potential und die Potenz von Deutungsmustern liegen 
im Gegenteil in deren inhaltlichen wie historischen Flexibilität. 2 

Die Vielfaltigkeit und Komplexität der Veränderungen innerhalb der 
Modeme provozieren nicht nur unterschiedliche Interpretationsmodelle 
der Gesellschaft, sondern verlangen auch eine innere Differenzierung 
der Funktionen, die ein Deutungsmuster übernimmt. Bollenheck unter­
scheidet für »Kultur« drei unterschiedliche Ziele: Erstens schafft 
»Kultur« die Formierung und Stabilisierung einerneuen gesellschaftli-

2 Statt von »Deutungsmustem«, die das Denken, Wahrnehmen, Sprechen 
und letztlich auch das Handeln in einer Gesellschaft formieren, spricht von 
Graevenitz in seiner zusammenfassenden Einleitung des Kolloquiums zu 
den »Konzepten der Modeme« von verschiedenen »Denkfiguren«, die zur 
reflektierenden Thematisierung moderner Gesellschaft von unterschiedli­
chen Instanzen in Konkurrenz zueinander entworfen wurden. Unter dieser 
analytischen Perspektive fragt er nach dem »Stil bzw. den Stilen der [ ... ] 
Reflexion der Modeme sowie nach der Selektivität der Beschreibungs­
aspekte (Entfremdung, Anonymisierung, Monetarisierung, Emanzipation 
usw.)« (von Graevenitz 1999a: 4f). Ein weiterer Terminus zur Erfassung 
der für die Modeme typischen Formierungen des Wissens beschreibt der 
aktuelle Begriff der (modernen) »Wissenskategorien«, die sozusagen als 
»Sortiermaschinen« das gesellschaftlich virulente Wissen im Hinblick auf 
ein spezifisches Ziel (immer wieder neu) zusammenstellen und organisie­
ren. Vgl. das Berliner Graduiertenkolleg »Geschlecht als Wissenskatego­
rie«, das hauptsächlich mit diesem Begriff - der Wissenskategorie - als 
Anleitung der Perspektive und Methodologie arbeitet. Vgl. http://www. 
geschlecht-als-wissenskategorie.de, 13.07.2006. 

267 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

chen Schicht - des Bürgertums -, die sich selbst als Trägerschicht der 
veränderten Gesellschaft etabliert wie stilisiert. Zweitens dient der Kul­
turbegriff dazu, - unter anderem bestehende -gesellschaftliche Wissens­
bestände in spezifischer Weise zu organisieren, um drittens so das kol­
lektive wie individuelle Verhalten zum Zweck einer konsolidierenden 
Vergesellschaftung anzuleiten bzw. die Gesellschaft in einer spezifisch 
vorgestellten Weise zu gestalten und zusammenzubinden (vgl. Bollen­
beck 1994: 158f). 

Bollenheck hat an umfangreichem, konkretem Material plausibel 
aufgezeigt, wie produktiv der moderne Kulturbegriff für die Herstellung 
und Stabilisierung der Identität des Bürgertums gewirkt hat, das als so­
ziale Trägerschicht für die Verbreitung und Etablierung des spezifisch 
deutschen Selbstverständnisses gesorgt hat (vgl. Bollenheck 1994: 
158f). Noch vor der staatlichen Einigung im letzten Drittel des 19. Jahr­
hunderts sorgte das Bürgertum mittels gemeinsamen W ertvorstellungen, 
beruflichen Laufbahnstrategien, gesellschaftlichen Aktivitäten und mit­
hilfe der Konzeption einer einheitlichen deutschen »Kultumation« (ebd.: 
192) dafür, dass aus dem regional und kleinstaatlich zersplitterten 
Deutschland eine die verschiedenen »Länder« verbindende soziale Ge­
meinschaft sowie eine vereinte gesellschaftliche Struktur entstehen 
konnte. Bollenheck hat zudem nachgezeichnet, wie sehr dieser Erfolg 
einer einheitlichen deutschen Gesellschaftskonstruktion auf dem Ver­
ständnis, der sozialen Praxis und der gesellschaftlichen Strukturierung 
als »bürgerliche« Gesellschaft basierte, die allerdings im Verlauf der 
Geschichte des späten 19. und vor allem des 20. Jahrhunderts wieder 
verloren ging. 

Im Anschluss an diese diskursive Funktionsbeschreibung von »Kul­
tur« als schichtspezifische Identitätsstiftung ist Bollenheck soweit zu 
folgen, dass der Kulturbegriff am Ende des 20. Jahrhunderts tatsächlich 
keine explizit und spezifisch »bürgerliche« Schicht mehr formiert. 
Allerdings hat sich die Funktion selbst weder vom Kulturbegriff gelöst, 
noch sich grundsätzlich verloren: Im Blick auf die Volkskunde am Ende 
des 20. Jahrhunderts läßt sich die Deutung wagen, dass sich die Funk­
tion des Kulturbegriffs, die ihn portierende Trägerschicht zu stabilisie­
ren, jetzt unter den Institutionen der gesellschaftlichen Selbstkonzeption 
manifestiert. In Form und Etikettierung als »Kulturwissenschaft« si­
chern zu dieser Zeit verschiedene wissenschaftliche Disziplinen - unter 
anderem die Volkskunde- ihre institutionelle Identität. 

Neben dieser institutionellen Identitätssicherung dient der Kulturbe­
griff zweitens - wie bereits erwähnt - der ordnenden Organisation be­
stehender Wissensbestände (vgl. Bollenheck 1994: 208). Bollenheck 
zeigt in seiner Studie, wie »Kultur« anhand der inhaltlichen Bedeu-

268 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

tungsoffenheit und den flexiblen Anschlussmöglichkeiten einen homo­
genisierenden Druck auf die unterschiedlichen Felder der Wissenschaft, 
Kunst und der politischen Ideologien ausübt. Im Feld der Wissenschaft, 
auf das sich die gedanklichen Bemühungen der hier präsentierten Arbeit 
konzentrieren, brachte der Ausbau der Universitäten- vor allem im Ver­
lauf des späten 20. Jahrhunderts -eine Vervielfaltigung des Wissens mit 
sich, die zu einer Unübersichtlichkeit mit konsequenter wissenschaftli­
chen Arbeitsteilung und Spezialisierung führte, die nicht mehr von einer 
einzigen Person- noch von einer einzigen Gesellschaftsschicht bzw. In­
stitution - überblickt, repräsentiert oder normiert werden kann. In die­
sem Zusammenhang übernimmt der Kulturbegriff die Funktion der Pro­
duktion, Organisation und der auf die gemeinsame Ordnung der Gesell­
schaft ausgerichteten Bündelung von Wissen. Am Ende des 20. Jahr­
hunderts besteht diese Aufgabe wesentlich darin, die komplex und un­
übersichtlich gewordene Wirklichkeit in einer verständlichen Weise zu 
systematisieren und zu formulieren. »Kultur« in seiner denaminativ of­
fen und reflexiv gehaltenen Definition funktioniert dabei als methodisch 
und disziplinär vielfaltiges Instrument, die Wirklichkeit der Subjekte, 
der geschichtlichen Prozesse, der gesellschaftlichen Strukturen und Ef­
fekte zu beschreiben, zu analysieren sowie kritisch zu überdenken. 

Die Volkskunde reiht sich hier mit ihrer Bestimmung von »Kultur« 
als Relationierungsformel in die Reihe der »Kulturwissenschaften« ein, 
die in Form von immer wieder neu präsentierten, »exemplarischen« For­
schungen vorstellbar und plausibel werden lassen, wie ein gesellschaftli­
ches Kollektiv sowie dessen zukunftsfahige Stabilisierung entstehen 
können. Diese am Ende des 20. Jahrhunderts gängige Formierung von 
»Kultur« ermöglicht- als deren spezifisches gesellschaftliches Potential 
- das Verschmelzen der Visionen vom modernen Individuum als sich 
selbst vervollkommnendes Subjekt (vgl. Bollenheck 1994: 150) mit den 
spätmodernen Strukturbedingungen und Anforderungen an ein selbst­
verantwortliches, sich im lebenslangen Lernprozess befindliches Indivi­
duum, das sich in einer zunehmend komplexer werdenden »Wissensge­
sellschaft« orientieren und zurechtfinden muss. 

Der volkskundliche Anspruch, anhand des Kulturbegriffs eine reali­
tätsadäquate Beschreibung sowie eine orientierungsfahige Ordnung der 
Gesellschaft bereitzustellen, fügt konsequent die moderne Funktion von 
»Kultur« als »Sortiermaschine« des Wissens mit dem veränderten ge­
sellschaftlichen Kontext der späten Modeme zusammen. 

Bollenheck ist in diesem Zusammenhang zu folgen, wenn er sagt, 
dass sich die spezifische Gestalt, nach der die (deutsche) Gesellschaft im 
Verlauf der Modeme geformt werden sollte- und auch geformt wurde 
-, am Ende des 20. Jahrhunderts ihre früheren modernen Konturen ver-

269 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

loren hat: An die Stelle eines gemeinsamen »Kulturvolks« unter hege­
monialer Leitung des »Bildungsbürgertums« (vgl. ebd.: 203) tritt in der 
späten Modeme eine äußerst diversifizierte und differenzierte Gesell­
schaftsstruktur. Die Leitfunktion übernehmen in diesem Kontext nicht 
mehr das Bürgertum sondern die »Kulturwissenschaften«, die in gegen­
seitiger disziplinärer wie institutioneller Konkurrenz Entwürfe von »Ge­
sellschaft« präsentieren, die - als dritte Funktion von »Kultur« - in nor­
mativer Absicht den weiteren Prozess der Vergesellschaftung orientieren 
und anführen sollen. 

Kulturwissenschaft als Wissenschaft dieser Gesellschaft 

Comelia Klirrger verknüpft die funktionale Qualität bzw. Zurichtung des 
Kulturbegriffs, wie sie soeben vorgetragen wurde, mit der spezifischen 
Diagnose der gesellschaftlichen Situation( en), in der (denen) der Kultur­
begriff jeweils seine besondere Manifestation erlebt: 

»[U]nd ich würde so weit gehen zu behaupten, dass für alle drei Jahrhundert­

wenden und ihre cultural tums gilt, dass sie (I) eine Reaktion darstellen und 
(2) dass der Begriff der Kultur jeweils auf eine Situation der Enttraditionalisie­

rung, der Rationalisierung, der Universalisierung und Erweiterung reagiert 

oder -um es mit seinem aktuellen Schlagwort und das heißt mit Blick auf den 
cultural turn der Gegenwart zu sagen- auf eine Situation der Globalisierung.« 

(Klinger 2002: 76f) 

Klirrgers historisch-gesellschaftliche Einordnung und Begründung der 
modernen Funktionalität von »Kultur«, läßt sich mit dem von Funtowicz 
und Ravetz entworfenen Modell der »post-normal science« (vgl. Funto­
wicz/Ravetz 2005) auch auf einer wissenschaftstheoretischen Ebene fas­
sen: 

»In response to the challenges of policy issues of risk and the environment, a 
new type of science- >post-normal< - is emerging. This is analysed in contrast 

to traditional problem-solving strategies, including core science, applied sci­

ence, and professional consultancy. We use the two attributes of systems un­
certainties and decision stakes to distinguish among these. Post-normal science 

is appropriate when either attribute is high; then the traditional methodologies 

are ineffective. In those circumstances, the quality assurance of scientific in­
puts to the policy process requires an >extended peer community<, consisting 

of all those with a stake in the dialogue on the issue. Post-normal science can 

provide a path to the democratization of science, and also a response to the 
current tendencies to post-modemity.« (Funtowicz/Ravetz 2005: 365) 

270 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Das Spezifische der »post-normalen« Wissenschaft liegt zum einen in 

deren Methodologie, die einen systemischen, synthetischen und huma­

nistisch orientierten Ansatz vertritt (ebd.). Zum anderen bestimmt sich 

die spezifische Qualität dieser Wissenschaftsform daraus, dass sie im 

Gegensatz zu angewandter Forschung oder wissenschaftlicher Beratung 

durch gesellschaftlich relevante Themensetzungen motiviert wird ( ebd.: 

367). Die gesellschaftliche Relevanz der Forschungsthemen imprägniert 

das post-normale wissenschaftliche Wissen mit einer politischen Quali­

tät, die in der Verwischung klarer Unterscheidungen zwischen Fakten 

und Interpretationen liegt: 

»The traditional fact/value distinction has not merely been inverted; in post­
normal science the two categories cannot be realistically separated. The uncer­
tainties go beyond those of the systems, to include ethics as weil. All policy 
issues of risk and the environment involve new forms of equity, which had 
previously been considered >extemalities< to the real business of the scientific­
technical enterprise, that is the production and consumption of commodities. 
These new policy issues involve the welfare of new stakeholders, such as fu­
ture generations, other species, and the planetary environment as a whole.« 
(ebd.: 380) 

Auch Jürgen Mittelstraß bestimmt die zeitgenössische Qualität geistes­

und sozialwissenschaftliehen Wissens aufgrund der Korrespondenz von 

Wissen und aktuellen Problemlagen: 

»Probleme, z.B. Umweltprobleme, tun der Wissenschaft immer weniger den 
Gefallen, sich selbst disziplinär zu definieren. Sie wachsen über die Theorie­
und Forschungsformen der Disziplinen hinaus, werden transdisziplinär. Trans­
disziplinäre Problemstellungen erfordern daher auch transdisziplinäre For­
schungswege. Die fuhren (1) über das disziplinäre Wissen- wissenschaftliche 
Transdisziplinarität kann wissenschaftliche Disziplinarität nicht ersetzen -; 
aber sie fuhren eben auch (2) über das disziplinäre Wissen und die disziplinä­
ren Gewohnheiten der Wissensbildung (in Theorie- und Forschungsform) hi­
naus. Das gilt übrigens keineswegs nur für Standardbeispiele wie die Umwelt­
forschung oder die Energieforschung.« (Mittelstraß 1998, 107f) 

Deshalb ist Mittelstraß der Meinung, dass »die Rede von den Geistes­
wissenschaften eine Ordnung vortäusche, die es schon längst nicht mehr 

gebe. Das Wissenschaftssystem sei dynamisch und offen und gerade an 

den Rändern produktiv. Ein Bestehen auf alten disziplinärenGrenzen sei 

eher fortschrittshemmend, ein falscher Konservativismus.« (Vorwort 

von F.W. Busch zu Mittelstraß, in Mittelstraß 1989) 

271 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Diesen mit Funtowicz und Ravetz bzw. Mittelstraß vorgetragenen 
Ansatz - sowie die darin erstellte Diagnose - teilen auch die Autorinnen 
um Michael Gibbons und Helga Nowotny (vgl. Gibbons et al. 1994). 
Das Autorinnenkollektiv vertritt die These einerneuen Art der Wissens­
produktion und des gesellschaftlichen Kommunikationsmodus, die das 
universitär-wissenschaftliche Monopol des autorisierten Wissen Schaf­
fens sprengt und in Form von »transdisziplinären«, durch unterschiedli­
che Wissensinstanzen und Interessensvertreterinnen gemeinsam ausge­
handelten Wissensbeständen organisiert bzw. zur konkreten gesell­
schaftlichen Anwendung bringt. Die Autorinnen sprechen im Unter­
schied zu Funtowicz und Ravetz nicht von post-normaler Wissenschaft, 
sondern kurz (und lapidar) vom »mode 2« zeitgenössischer Wissenspro­
duktion (vgl. Gibbonset al. 1994; Nowotny 1999).3 

Trotz unterschiedlicher Begriffsbildungen - »post-normale« oder 
»transdisziplinäre« Wissenschaft bzw. Wissen im »mode 2« - treffen 
sich alle drei Entwürfe in ihrer Charakterisierung einer Wissenschaft, die 
in ihrer Wissensproduktion grundsätzlich auf die spezifischen Anforde­
rungen und infrastrukturellen Gegebenheiten ihrer zeitgenössischen Ge­
sellschaftsform bezogen ist. Die Konstitution ihrer Gegenstände be­
stimmt sich aus dem Fokus der Wissenschaften auf konkrete, aktuelle 
gesellschaftliche Problemlagen. Und entsprechend qualifiziert sich die­
ses generierte Wissen sowie seine institutionellen Trägerinnen durch 
seine- bzw. ihre- überdisziplinäre, thematisch bestimmte, verschiedene 
Interessen verbindende Substanz. 

Die Volkskunde repräsentiert in ihrer Selbstformierung als »Kultur­
wissenschaft« einen solchen Fall der Wissensproduktion, die unter den 
Vorzeichen der selbst konstatierten gesellschaftlichen »Krise« das Ziel 
einer idealiter vorgestellten Gesellschaftsordnung verfolgt. Der Kultur­
begriff wird vor diesem Horizont als Lösung der gesellschaftlichen Kri­
Sensituation präsentiert; kulturwissenschaftliches Wissen qualifiziert 
sich konsequent als reaktives Lösungswissen auf selbst erzeugte Pro­
bleme. 

Bollenhecks dreifache Differenzierung der sozialen Funktionalität, 
die dem modernen Kulturbegriff eigen ist, spiegelt sich konsequent am 
Ende des 20. Jahrhunderts - in der späten Modeme - in der dreidimen­
sionalen »transdisziplinären« - oder auch wissenschaftlich »post­
normalen« - Funktionalisierung von »Kultur«, die auch die Volkskunde 

3 Gibbons, Nowotny et al. sind nicht die einzigen - wenn auch momentan 
wahrscheinlich die prominentesten - Denkerinnen einer neuen Form und 
Produktionsweise des Wissens am Ende des 20. bzw. beginnenden 21. 
Jahrhunderts. Ausblicke und neue theoretische Entwicklungen skizzieren 
sowohl Maasen (1999: 50ff) als auch Weingart (2003: 127ft). 

272 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

als typischer Fall für ihre Zeit und Gesellschaft vornimmt. Der Begriff 
dient der und ermöglicht die normativ intendierte, gesellschaftlich orga­
nisierende Herstellung von Wissen, die gleichzeitig zur fachlichen 
Selbstprofilierung und -positionierung als Kulturwissenschaft beiträgt. 
Damit zeichnet sich auch das volkskundlich-kulturwissenschaftliche 
Wissen durch diejenige Qualität aus, die Nassehi für das soziologische 
Wissen bzw. dessen tragende Institution der akademisch installierten 
Soziologie beschrieben hat: 

»Zum anderen [ ... ] hat der historische Begriff der Gesellschaft per se jenen 
Zukunftsindex getragen, der die Lösung grundlegender Probleme verspricht, 
der Ansprüche ermöglicht, die nur in einer Zukunft erfüllt werden können, der 
die Gestaltung einer noch nicht existenten Welt verlangt und der Sprecher 

inauguriert, die immer für eine Zukunft sprechen. Es ist dies eine >Theodizee 
der Zukunft<. Das gilt auch nach den großen Zukunftsentwürfen und Utopien­
es ist dies gewissermaßen der energetische Unterbau dessen, was eine Gesell­
schaft ermöglicht, deren entscheidendes Bezugsproblem in der Bindung und 
Integration von Motiven einer collectivity liegt, deren Erscheinungsform vor 
allem eine politische Erscheinungsform ist.« (Nassehi 2006: 383; Hervor­
hebungen i.O.) 

Diese politische Qualität des Wissens transfonillert sich letztlich zu 
einer grundsätzlichen Politik des Wissens: Im institutionellen Konkur­
renz- und inhaltlichen Verhandlungsfeld später moderner Gesellschaften 
konstituieren die gesellschaftliche Selbstdeutung und die gleichzeitige 
institutionelle Identitätssicherung das im genuinen Bezug zur Gesell­
schaft hergestellte Wissen. Der »Gegenstand« (Foucault 1997: 61ft) jeg­
licher sozial- und kulturwissenschaftlicher Wissensproduktion stellt vor 
diesem Horizont die Gesellschaft in ihrer (richtigen) Ordnung dar. 

Diese am Ende des 20. Jahrhunderts typische - im Diskurs herge­
stellte sowie verborgene - Funktion der reflexiven Selbstbeschreibung 
und normativen Gesellschaftsmodellierung zusammenfassend gilt kon­
sequent - unter anderen - für die »Volkskunde« als »Kulturwissen­
schaft« das Gleiche wie für die »Soziologie« als »Gesellschaftswissen­
schaft<<: 

»Die Soziologie als eigenständige Denkform ist erst entstanden, als sich die 
Welt als gesellschaftlicher Horizont darstellte, als die Ordnung der Welt als 
soziale Ordnung erschien und die Idee des individuellen Menschen als des 
Subjekts der Welt einer merkwürdigen Dekonstruktion unterzogen wurde: 
Zwar galt und gilt selbstverständlich der Mensch als das Subjekt der Welt, 
aber als ein vergesellschaftetes Subjekt, was seinen Subjektstatus unbemerkt 

273 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

korrumpiert - unbemerkt, das ist das eigentliche Thema dieses Buches.« 
(Nassehi 2006: 16; Hervorhebungen i.O.) 

Die Volkskunde als Beispiel 

Die Volkskunde läßt sich im soeben explizierten Sinn als Fall- oder gar 
als Prototyp - einer universitären Institution im konkurrierenden Wis­
senschaftsfeld interpretieren. Sie zeigt sich aus diesem Blickwinkel als 
eine soziale Wissensinstitution in Form post-normaler, transdisziplinärer 
Wissenschaft, die darauf ausgerichtet ist, das Geschäft der Selbstbe­
schreibung und -deutung der eigenen Gesellschaft zu verrichten. 

Gleichzeitig stellt sich aber auch die Frage: Was ist spezifisch am 
Fall der Volkskunde? Gerade im Hinblick auf die vergleichbare Situa­
tion, in der sich die benachbarten Fächer - bzw. die anderen, nicht­
wissenschaftlichen Wissensinstitutionen - befinden, bleibt die Frage of­
fen, wie sich die Volkskunde erkennbar macht; wie sie eine eigene 
Stimme in dem Konkurrenzfeld gewinnt. Die eigene »Zurichtung« der 
Volkskunde als »Kulturwissenschaft« ermöglicht zwar die Spezifizie­
rung des Fachs gegenüber allen nicht-kulturorientierten Wissenschaften. 
Sie allein macht die Volkskunde aber noch nicht generell zur sichtbar 
singulären Disziplin. Wie sich das Fach innerhalb des - im Verlauf der 
1990er Jahre stetig wachsenden - Kreises vieler sich als Kulturwissen­
schaften etikettierenden sowie etablierenden Institutionen zur einzigarti­
gen Deutungsinstanz profiliert, soll im Folgenden aus der Perspektive 
der Volkskunde als »Beispiel« nachvollzogen werden. 

Die der Volkskunde eigene »Kultur« 

Die Qualität des volkskundlichen Kulturbegriffs bestimmt in und auf­
grund seiner dreidimensionalen Relationierung die Spezifik des fachli­
chen Denkens. Anhand ihrer vielfaltigen Bestimmung von »Kultur« als 
Relationierungsformel begegnet die Volkskunde den Herausforderung­
en, vor die sie sich aufgrund des Evidenz- und Autoritätsverlustes von 
Wissenschaft, von »Kultur« und ihrer eigenen Position innerhalb der in­
stitutionellen Gemengelage gestellt sieht. Indem sie die Dreidimensiona­
lität dieser Situation diskursiv zu den drei grundlegenden Achsen ihres 
Denkraums formieren, transformieren die Fachvertreterinnen die He­
rausforderung vice versa zur Grundlage und zum Rahmen ihres Arbei­
tens. Sie bewegen sich damit per definitionem immer im anschluss­
fahigen Feld der zeitgenössischen Diskussionen, riskieren gleichzeitig 
aber auch die fundamentale Labilität ihrer Aussagen. Die Art auf diese 

274 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Ambivalenzen aus stabilisierender Anschlussfahigkeit und labiler Profi­
lierung zu reagieren- bzw. in dieser ambivalenten Weise zu agieren­
spezifiziert konsequent das disziplinäre Sprechen. 

Auf der Achse der Legitimation von Wissenschaft zeigt sich dies in 
konkreter Weise, indem die Volkskunde sich als »Kulturwissenschaft« 
das Profil einer Wissensinstitution gibt, die sich wesentlich qua gesell­
schaftspolitischer Orientierung und sozialer Parteinahme charakterisiert. 
Ermöglicht wird diese Orientierung und Solidarität durch die integrative 
Intention des Kulturbegriffs, der im Modell der differenziert integrierten 
Gesellschaft die Vielen in ihrem Eigensinn zu einer gemeinsamen Kol­
lektivität zusammenfasst. Gleichzeitig muss die Volkskunde aber im 
Dienst der wissenschaftlichen Legitimation und Legitimität deren Spiel­
regeln der »Objektivität« einhalten. Sie erreicht dies anhand ihrer dis­
kursiven Praxis, die beiden Dimensionen von »Kultur« und »Gesell­
schaft« zu differenzieren. Mithilfe der analytischen Relationierungsfor­
mel »Kultur«, die die »Gesellschaft« zu ihrem in das und im Wissen 
projizierten Gegenstand macht, profiliert die Volkskunde ihr spezifi­
sches Angebot, das sie der Gesellschaft unterbreitet: Sie offeriert in ihrer 
Deutung gesellschaftlicher Realität ein Orientierungsinstrument, das sie 
(implizit) nach den Maßgaben gestaltet, die Mittelstraß als unabdingbare 
Notwendigkeit für die zukünftige Formierung der Geisteswissenschaften 
definiert hat: 

»Wir leben in einer Kultur, [ ... ], die jedoch in ihrer Rationalitätsstruktur (und 
damit sind keineswegs nur die naturwissenschaftlich-technischen und ökono­
mischen Strukturen gemeint) in erster Linie auf die argumentative und kons­

truktive Kraft des Denkens angewiesen ist. Von deren Rolle die Geisteswis­
senschaften zugunsten allein bewahrender und erzählender Funktionen auszu­
nehmen, wäre nicht nur für die Geisteswissenschaften höchst abträglich - sie 
fielen endgültig dem wissenschaftsideologischen Fluch Snows zum Opfer -, 
sondern auch für unsere Kultur selbst. Diese verlöre ein Organ, das nicht nur 
zeigt, in Geschichten zeigt, wie es sein könnte, sondern auch sagt, begründet 
sagt, wie es ist und wie es sein sollte. Um das zu leisten, müssen die Geistes­
wissenschaften nicht nur Sensibilisierungsgeschichten, Bewahrungsgeschich­
ten und Orientierungsgeschichten erzählen können; sie müssen auch selbst 
deuten, erklären, argumentieren und konstruieren können. Neben die gewiss 
berechtigte Aufgabe, im Bewusstsein zu halten, zu vergegenwärtigen, was 
war, hat die Aufgabe zu treten, kritisch zu bedenken, was ist, und vorauszu­
denken, ins Auge zu fassen, was sein wird und sein soll. Im Nachdenken und 
Vorausdenken könnte die eigentliche Kraft der Geisteswissenschaften liegen.« 
(Mittelstraß 1989: 14f; Hervorhebungen i.O.) 

275 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Die Volkskunde zeigt sich als »Kulturwissenschaft« in diesem von 
Mittelstraß angesprochenen doppelten Sinn und entspricht damit der 
ambivalenten Forderung von allgemein wissenschaftlicher Legitimität 
bei gleichzeitiger fachindividueller Gestalt: In ihrer - historisch wie 
zeitgenössisch ausgerichteten - Konzentration auf das »Alltägliche« 
(vgl. Hauser), »Selbstverständliche« (vgl. Köstlin) und »Banale« (vgl. 
Scharfe) leistet das Fach gleichzeitig die Sensibilisierung für das, was 
einmal als »normal« und scheinbar allgemein gültig etabliert wurde so­
wie das Fach deutet, erklärt, argumentiert und konstruiert, warum und 
wie es auch anders sein könnte. Damit gelingt die innere V erknüpfung 
von traditionellen Fachbeständen, die sich durch ihre gleichzeitig wis­
senschaftliche wie gesellschaftliche Perspektive nach »unten« auszeich­
nen (vgl. Bausirrger 1971; Bausinger/Jeggle/Korff/Scharfe 1978; Greve­
rus 1978; Gemdt 1981; Kaschuba 1999). Diese als Stärke der Disziplin 
portierte Qualität erreicht gleichzeitig den Anschluss an die zeitgenössi­
schen Strukturen einer immer stärker demokratisierten Gesellschaft, die 
eine größere und breitere soziale Mitbestimmung sowie als deren Kehr­
seite auch eine stärkere Nachfrage der Gesellschaftsmitglieder nach 
Orientierung mit sich bringt. 

Die Volkskunde begegnet so der- ebenfalls traditionellen- Kritik 
(vgl. Maus 1946/47) und Selbstkritik (vgl. Abschied vom Volksleben 
1970; Falkensteiner Protokolle 1971), sowohl an gesellschaftlicher Re­
levanz als auch an Wissenschaftlichkeit zu mangeln. Anhand ihrer qua 
»Kultur« hergestellten Dekonstruktionen, Rekonstruktionen und pros­
pektiven Konstruktionen von Gesellschaft antwortet das Fach in einer 
ihr spezifischen Form auf die aktuelle Situation: In einer moralischen 
Selbstprofliierung konstituiert die Volkskunde sich - und gleichzeitig 
auch ihre Institution der Wissenschaft - als autoritative Wissensinstanz, 
die gesellschaftspolitisch und wissenschaftlich mit dem von ihr herge­
stellten »kulturwissenschaftlichen« Wissen auf die »Krise« der gesell­
schaftlichen Selbstdeutung sowie die damit einhergehende Infragestel­
lung der dafür institutionalisierten Wissensinstanzen reagiert. 

Mit der eigenen singulären Fachprofliierung ist - als zweite Achse 
des Diskursraums - die Prekarität der Selbstpositionierung verbunden: 
Innerhalb unterschiedlicher Fächer und Institutionen, die sich als »Kul­
turwissenschaften« verstehen, muss und will sich die Volkskunde als die 
eine Kulturwissenschaft bestimmen. Um mit dieser Selbstdefinition und 
-verortung bestehen zu können, verschränkt das Fach sein Profil einer 
»verstehenden« Orientierungsinstanz (Roth, Römhild, Kramer) mit sei­
ner Kompetenz der doppelten Selbstreflexivität Das analytische Aus­
leuchten und empathisch qualifizierte Verstehen von subjektiv erlebtem 
Sein innerhalb einer komplexen und von Macht durchdrungenen Gesell-

276 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

schaft ist gekoppelt an die Reflexion jeder gesellschaftlichen Stellung. 
Diese Reflexion beinhaltet konsequent auch den kritischen Einbezug der 
epistemologischen und politischen Position der Wissenschaft, im spe­
ziellen also auch der volkskundlichen Kulturwissenschaft 

Der volkskundliche Kulturbegriff, der sich grundsätzlich durch seine 
Qualität auszeichnet, Relationen herzustellen, ermöglicht so gleichzeitig 
mit jeder kulturwissenschaftlichen Analyse die erkenntnistheoretische 
Selbstreflexion sowie die wissenschaftskritische Selbstevaluation, wo­
durch sich das Fach kontinuierlich und konstant moralisch selbst posi­
tioniert: Die Volkskunde spezifiziert sich als Fach, das der Gesellschaft 
anhand ihres Wissens eine »aufgeklärte« Neuausrichtung (Bausinger, 
Kaschuba, Lipp) ermöglicht und damit platziert sie sich konsequent als 
prima inter pares - als Singuläre unter Ähnlichen- im (kultur-)wissen­
schaftlichen Konkurrenzfeld. 

Die dritte Achse des volkskundlichen Diskursfelds, die mit den bei­
den anderen Achsen den fachlichen Diskursraum umschließt, und diesen 
zum spezifisch formierten Denkraum abschließt, ist mit der Problematik 
des Evidenz- sowie Autoritätsverlusts von »Kultur« befasst. Diesem 
doppelten Verlust entspricht die Doppelung der allgemeinen modernen 
Begriffskonstitution von »Kultur« aus entgrenzter, inhaltlicher Breite 
und grundsätzlich reflexiver Ausrichtung - wie sie mit Hartmut Böhme 
bereits früher zitiert wurde: »Kultur« umfasst gleichzeitig die Herstel­
lung von inhaltlichem Welt- und von reflexivem Deutungswissen. 

Die Volkskunde reagiert mit ihrer Konzeption des Kulturbegriffs als 
Formel- wiederum in fachlich spezifischer Weise- auf die Problematik 
der Entgrenzung und der Heterogenität des Begriffs: Indem die Volks­
kundlerinnen »Kultur« als relationierendes Instrument profilieren, ver­
binden sie die beiden definitorischen Aspekte des Begriffs: Die Relatio­
nierungsformel erzeugt so weiterhin das breite, heterogen strukturierte 
inhaltliche Wissen über die gesellschaftliche Realität, und ordnet es 
gleichzeitig, indem sie die unterschiedlichen Dimensionen des Mensch­
seins in ihren sozialen, historischen und physischen Bedingtheiten refle­
xiv miteinander vernetzt 

Zudem qualifiziert die Volkskunde dieses durch die Relationierungs­
formel analytisch geordnete Wissen als »Ürientierungswissen«, unter 
dem Jürgen Mittelstraß ein Wissen versteht, das »regulativ« funktioniert 
(Mittelstraß 1989: 31 ). »Regulativ« meint hier die Herstellung von Wis­
sen sowohl in der Form sprachlich fixierter »Erfahrungen« als auch in 
der Form von normativen »Maximen« ( ebd.), das darauf ausgerichtet ist, 
anhand des Wissens »geeignete, gemeint ist immer: begründete, Orien­
tierungen« zu verschaffen ( ebd.). Die Volkskunde erreicht ebendiese 
Qualität ihres »kulturwissenschaftlichen« Wissens mittels »Kultur« als 

277 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Relationierungsformel, die kein inhaltliches Wissen fixiert und vermit­
telt, sondern (vor allem) ein Können- das des in Verhältnisse Setzens -
ermöglicht (vgl. Mittelstraß 1998: 15f; Stehr 2005: 118). Sowohl die Er­
fahrungen, Wahrnehmungen, Interessen und strukturellen Grundlagen 
der Menschen in ihrem gesellschaftlichen sowie historischen Umfeld als 
auch die Norm einer gemeinsam zu erreichenden Gesellschaft nimmt der 
volkskundliche Kulturbegriff auf und setzt alle diese Teile unter dem 
Ideal einer differenzierten gesellschaftlichen Integration wieder zu einer 
sinnvollen Ordnung zusammen. Diese Potenz des Kulturbegriffs konso­
lidiert das volkskundlich-kulturwissenschaftliche Wissen in seiner ge­
sellschaftlichen Funktion, die erfahrungsgemäß (individuell wie kollek­
tiv bzw. gegenwartsbezogen wie historisch) unbegründbaren und unver­
ständlichen gesellschaftlichen Zustände anhand einer definitorisch kom­
plexen, unbewussten und undurchsichtigen diskursiven Konstruktion 
sinnvoll zu begründen, und dadurch aushaltbar wie handhabbar zu ma­
chen. Die volkskundlich-kulturwissenschaftliche Relationierungsformel 
ermöglicht in dieser Form eine Orientierung, die es erlaubt, die Grenzen 
wissenschaftlicher Wissenspotenz zu überschreiten (oder zumindest aus­
zudehnen), indem sie ganz unterschiedliches Wissen zu einem vernetz­
ten, vereinten Wissensbestand zusammenbindet. 

Orientierung anzubieten, die das Individuum »bildet«, versucht die 
Volkskunde nicht nur über ihre »kulturwissenschaftliche« Wissensquali­
fizierung sondern ebenso über ihre Publikumsausrichtung. Das »kultur­
wissenschaftliche« Wissen, das die Disziplin über ihre Relationierungs­
formel generiert, beinhaltet die volle Übergabe des Wissens der Kultur­
wissenschaft an ihre Rezipientlnnen, das heißt, »Kultur« im volkskund­
lichen Sinn ermöglicht den Wissenstransfer von inhaltlichem und kogni­
tivem Wissen (hier: der Kompetenz der reflexiven Vernetzung), der auf­
grund seiner zweifachen Qualität zu einem erhöhten Kompetenzerwerb 
der Leserinnen führen kann (vgl. Stehr 2005: 120). Das Subjekt steht so 
als »zu bildendes« wie auch als »zu analysierendes« im Blickfeld des 
Faches. Der relationierende Kulturbegriff charakterisiert sich in dieser 
Hinsicht als - praktische und gesellschaftlich praxisorientierte - Reak­
tion auf die irritierende Erfahrung der zunehmenden, sich (unter ande­
rem global) ausweitenden und immer chaotischer erscheinenden, kom­
plexen Realität (vgl. Nassehi 2006: 383). 

Die Volkskunde begegnet dementsprechend dem Evidenzverlust der 
gesellschaftlichen Beschreibungs- und Erklärungsmodelle durch die mo­
ralisch-normative Qualifizierung ihres Wissens, das seine Qualität auf­
grund der fachlich spezifischen Zurichtung von »Kultur« als wissen­
schaftlich wie politisch relationerende Formel erhält: Das als »kultur­
wissenschaftlich« autorisierte Wissen über die gesellschaftliche Realität 

278 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

enthält durch seine innere Verschränktheit unterschiedlicher Dimensio­
nen den Anspruch auf die Wahrheit über das richtige gesellschaftliche 
Sein; und zwar dasjenige des Kollektivs wie auch dasjenige des Indivi­
duums. Was Mittelstraß im Allgemeinen als Potential und Potenz der 
Geisteswissenschaften proklamiert, reklamiert die Volkskunde als mora­
lische Qualität und Kompetenz für sich speziell: sowohl »Auskunft [zu] 
gegeben über das Woher und das Wohin« (ebd.: 18) als auch erklärende 
Verstehensansätze zu entwickeln über das Wie und das Warum. 

Fachliche Spezifizierung 
durch moralische Selbstqualifizierung 

Die im Diskurs tragende Spezifik, die die Volkskunde zum Beispiel -
und nicht nur zum prototypischen Fall - innerhalb dieser konkurrenz­
und identitätsbestimmten Situation am Ende des 20. Jahrhunderts macht, 
liegt aber nicht in den einzelnen, oben dargestellten Strategien sondern 
wiederum in deren innerer V emetzung: Die Volkskunde schafft eine 
dreidimensionale moralische Selbstqualifizierung, indem sich das fach­
liche Wissen, das fachliche Profil und die fachliche Position immer 
gegenseitig - auch moralisch - imprägnieren. 

Der Zugang qua Subjekt beinhaltet für das volkskundlich-kultur­
wissenschaftliche Arbeiten, dass der Mensch als analytischer Fixpunkt 
ins Zentrum jeder Forschung gestellt wird. Vor dem in den fachlichen 
Beiträgen immer wieder zitierten Horizont der Aufklärung und der all­
gemein gültigen Menschemechte werden unter dieser subjektorientierten 
Perspektive sämtliche Dimensionen ausgeleuchtet, die für einen sozialen 
Zusammenhang und für die darin agierenden Menschen relevant sind. 
Das tertium comparationis für die kritische Interpretation dieser kom­
plexen und oft widersprüchlichen Wirklichkeit bildet das normativ in­
tendierte Gesellschaftsideal einer differenziert integrierten Gemein­
schaft. In eine kurze Formel gefasst heißt das: Vom Menschen her ent­
wickelt sichjede volkskundliche Fragestellung und auf die Gesellschaft 
hin zielt die Relevanz jeglichen »kulturwissenschaftlich« präsentierten 
Wissens. 

Es verbinden sich so im Wissen selbst die Dimensionen der wissen­
schaftlichen Analyse und Komplexitätsdurchdringung sowie die mora­
lisch-normative Qualität der individuellen Selbstverbesserung, der fach­
lichen Parteinahme für die Vielen und deren Eigensinn sowie der ge­
meinsam anzustrebenden Verbesserung der Gesellschaft zugunsten Al­
ler: Volkskundlich-kulturwissenschaftliches Wissen definiert sich kon­
sequent als gleichzeitig reflexiv-analytisches und moralisch-normatives 
Wissen. In dieser spezifischen Doppelqualifizierung ihres Wissens un-

279 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

terscheidet sich die Disziplin von ihren Nachbarfachem. Ziel und Inten­
tion der Volkskunde stellt nicht die auf das System bezogene Theoreti­
sierung der Gesellschaft dar; theoretisiert wird im Fach im Sinne einer 
nach wissenschaftlichen Regeln systematisierten Beschreibung der be­
stehenden Komplexität zugunsten einer verbessemden Modifizierung 
der Gesellschaft, was qua Kultur als Relationierungsformel erreicht 
wird. 

Mit dieser Art der Wissensgenerierung über die komplexe gesell­
schaftliche Realität bestimmt die Volkskunde gleichzeitig ihr eigenes 
Profil und ihre Position: Einerseits bleibt die »kulturwissenschaftliche« 
Forschung in ihrer Ausrichtung auf die komplexe und sich wandelnde 
Wirklichkeit unabschließbar, da jene immer wieder neu nachzuvollzie­
hen und in analytischer Transparenz dem Verstehen zuzuführen ist. Im 
gleichen Zug sichert das Fach so seine eigene Position - als für die Zu­
kunft der Gesellschaft notwendige Wissensinstitution - und konturiert 
sein flexibles - weil wandelbares - Profil. 

Andererseits fungieren die immer wieder neu beschriebenen, ganz 
genau, im konkreten, alltäglichen, subjektiven Vollzug dokumentierten 
Praktiken, Handlungsräume, Sinnwelten, Chancen und Hindernisse in 
Form von immer wieder neu hergestellten Folien für die Modifizierung 
der Gesellschaft, womit sich die Volkskunde als moralisch-normative 
Instanz profiliert und positioniert, die das Geschäft der - für alle ver­
bindlichen - Gesellschaftsverbesserung als ihre grundsätzliche Legiti­
mierung und ihren sozialen Auftrag versteht. 

In dieser Weise verbinden die Volkskundlerinnen den gesellschafts­
politischen Charakter ihres Wissens mit der wissenschaftspolitischen 
Herausforderung, vor die sie sich konstant gestellt sehen: Das volks­
kundlich-kulturwissenschaftliche Wissen beinhaltet sowohl die analy­
tisch-reflexive Ausrichtung einer wissenschaftlichen Disziplin als auch 
die fachliche Profilierung und Positionierung einer gesellschaftlich 
orientierenden, das heißt moralisch-normativen Institution. Das volks­
kundlich-kulturwissenschaftliche Wissen liefert so kontinuierlich den 
positiven Nachweis - bzw. den Beweis - der fachlichen Qualität und 
Kompetenz. 

Die dreidimensionale moralische Selbstqualifizierung der Volkskun­
de funktioniert aufgrund ihrer Einarbeitung in die diskursive Praxis des 
Faches: Die drei Dimensionen moralischer Qualität entsprechen den drei 
diskursiven Achsen volkskundlichen Denkensund Arbeitens. Jene fung­
ieren konsequent als »starke« Instrumente (Sarasin 2001) bei der wis­
senschaftlichen, gesellschaftlichen und epistemischen Spezifizierung der 
Volkskunde in deren Konkurrenz zu den anderen Institutionen der Ge­
sellschaftsbeschreibung. 

280 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Mit seiner spöttischen Bestimmung der Volkskunde als »Wissen­
schaft vom ganz Kleinen, die so gern über das große Ganze reden wür­

de«, hat Richard Kämmerling intuitiv die doppelte Gestalt der Disziplin 
- als Fall und als Beispiel - auf den Punkt gebracht: Der volkskundlich 
formierte Kulturbegriff erlaubt es, das für die Gesellschaft notwendige 
Wissen zu generieren und gerrau dadurch die fachliche Kompetenz als 
gesellschaftliche Autorität zu demonstrieren. Dadurch stellt die Volks­
kunde der Gesellschaft mit ihrem Kulturbegriff eine wissenschaftliche 
Denkmatrix zur Verfügung, die gerade im Blick auf das ganz Kleine des 
subjektiv erfahrenen Alltags über das große Ganze der sozial verbinden­
den und verbindlichen Moral redet. 

Fazit und Ausblick 

Am (wie immer: vorläufigen) Ende des Forschungswegs steht nach allen 
vorangehenden Ausführungen die analytische Transparenz dessen, wie 
und warum die Volkskundlerinnen am Ende des 20. Jahrhunderts mithil­
fe von »Kultur« sprechen, argumentieren, über die Gesellschaft nach­
denken, Claims abstecken und ihre institutionelle Existenz sichern. Da­
rin wird sichtbar, wie im westeuropäischen Kontext später moderner Ge­
sellschaften kulturwissenschaftliches Wissen in universitär institutiona­
lisierten Zusammenhängen hergestellt, lanciert und im Wettbewerb mit 
anderen Disziplinen zum Zweck eines normativen Gesellschaftsentwurfs 
platziert wird. Der im englischen sprachlich einfach zu setzende Plural 
von »Moderne« - als »multiple modernities« (Eisenstadt 1999: 37) -
wirkt im Deutschen stilistisch holprig; dennoch bringt gerade der Neo­
logismus »unterschiedlicher Modernen« die für diese Zeit charakteristi­
schen Konkurrenzen auf einen Begriff und damit auf den Punkt: Es geht 
der Moderne und in der Moderne um das soziale Projekt der Selbstdeu­
tung (als Kollektiv wie auch als Individuum) und zwar in Form von viel­
fachen, um die eine Deutung und ihre Ein-Deutigkeit konkurrierenden 
Interpretationsentwürfen von gesellschaftlicher Ordnung. Der öffentli­
che Autoritäts- und Legitimitätsnachweis von wissenschaftlichem Wis­
sen als eine Form dieser gesellschaftlichen Selbstdeutung wirdjetzt zum 
Horizont, vor dem in den Geistes- und Sozialwissenschaften am Ende 
des 20. Jahrhunderts gedacht und gesprochen werden muss. Dass in die­
se Selbstreflexion der Gesellschaft nicht nur das »weiche« Material der 
eigenen Selbstfindung und Selbstbestimmung einbezogen ist, sondern 
die »harten« Fakten von institutioneller Existenz (und Ausstattung) zur 
Debatte stehen, führt zu einer inneren Verknüpfung der unterschiedli­
chen Dimensionen von wissenschaftlichem Wissen zu einer einzigen 

281 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Episteme: Inhaltliche Erkenntnis, institutionelle Identitätsprofilierung 
und gesellschaftliche Orientierung schreiben sich gemeinsam in ein und 
dasselbe Wissen ein.4 

In eben diesem- modernen- Sinn oszilliert die Volkskunde als Kul­
turwissenschaft zwischen der Typik eines Falls und der singulären Spe­
zifik eines Beispiels; dem grundsätzlichen Doppelcharakter der Modeme 
entsprechend, die sich in Form von Ambivalenzen und Paradoxien mani­
festiert, ist die Volkskunde bei des: Fall und Beispiel; kurz, sie ist ein 
Fall-Beispiel für die Konkurrenz der gesellschaftlichen Selbstbeschrei­
bung in der - späten- Modeme. 

Im Zusammenhang und Fokus der gesellschaftlichen Selbstbeschrei­
bung und Selbstdeutung organisiert der Kulturbegriff- auch in der spä­
ten Modeme - die Vergesellschaftung und die deutende, sozialen Sinn 
herstellende Vemetzung unterschiedlichster Wissensbestände. Georg 
Bollenheck ist an diesem Punkt nicht grundsätzlich zu widersprechen, 
wenn er seine Studie zu »Kultur« als modernem Deutungsmuster damit 
abschließt, dass der Bedeutungsverlust des ersten modernen Kollektivie­
rungsmusters in Gestalt von »Bildung und Kultur« am Ende des 20. 
Jahrhunderts unaufhaltsam und unwiederbringlich verschwunden ist. 
Dennoch plädiere ich auf dem Boden der hier unternommenen Studie für 
eine modifizierende Revision von Bollenhecks Fazit im Sinne einer re­
vidierten Transformation des an Kultur orientierten Deutungsmusters: 
Die mit dem anglophonen Zivilisationsbegriff verschmolzene Kultur­
semantik (vgl. Kaschuba 1995a: 29f), die den volkskundlichen Kultur­
begriff seit den 1990er Jahren wesentlich geprägt hat, bringt sowohl eine 
Internationalisierung als auch einen offenen und breiten Bedeutungsge­
halt der Begrifflichkeit mit sich, die als Relationierungsformel wirksam 
wird, ohne sich in der Diffusität und Konkurrenz um den Begriff aufzu­
lösen. Die Potenz dieses relationierend gestalteten Ordnungs- und Orien­
tierungsbegriffs liegt in der Verschiebung seiner Nonnativität vom theo­
retisch-analytischen Niveau auf dasjenige der gesellschaftlichen Kon­
zeption: Nicht der Kulturbegriff an sich ist normativ definiert, sondern 
das davon entworfene und zur allgemeinen Implementierung vermittelte 
Gesellschaftsmodell einer »differenzierten Integration«. 

4 Die bisherige These der Wissenschaftsforschung, die von einer sozialen 
Prägung und Kontextualisierung des wissenschaftlichen Wissens ausgeht 
(Felt/Nowotny/Taschwer 1995), wird in diesem Sinn dahingehend erwei­
tert bzw. modifiziert werden müssen, dass weniger von einer sozialen Prä­
gung des wissenschaftlichen Wissens als vielmehr von einer gegenseitigen 
Imprägnierung der realitätsrepräsentierenden Wissensarbeit und der sozial 
positionierten Identitätsarbeit wissenschaftlicher Forschungsanstrengun­
gen gesprochen werden muss. 

282 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Vor diesem Hintergrund folge ich dem Plädoyer von Klaus Licht­
blau, der statt für eine Verabschiedung von »Kultur« oder »Gesell­
schaft« im Gegenteil für die stetige und konsequente Reflexion des Ver­
hältnisses zwischen den beiden Begriffen und ihres- immer wieder neu­
en - Wirklichkeitsgehalts Stellung bezieht: 

»Weiter als solche polemischen und insofern notwendig einseitigen Zu­

spitzungen [wie sie Luhmann mit seiner Forderung nach der Aufgabe des Kul­

turbegriffs formuliert hat; se] fuhrt deshalb vermutlich der Versuch, den Be­

griff der Gesellschaft und den der Kultur sowie die mit ihnen sinnverwandten 
Begriffe nicht in Gestalt eines wechselseitigen Ausschließungsverhältnisses zu 

definieren, sondern untrennbar miteinander zu verbinden. Dies ist im Laufe 

der Geschichte dieses Faches [der Soziologie; se] denn auch immer wieder mit 
Erfolg geschehen[ .. .]. Bereits Max Weber hatte das Verhältnis zwischen den 

>Ideen< und den >Interessen< so bestimmt, dass letztere zwar die eigentlichen 

geschichtlich wirksamen Mächte seien, erstere dagegen die Weichen für eine 
erfolgreiche Interessenwahrnehmung stellen würden. [ ... ] Ähnliches ließe sich 

auch über den Sinnbegriff sagen, der ja nicht zufallig im Zentrum jeder >ver­

stehenden< bzw. >interpretativen Soziologie< steht. Man könnte deshalb in An­
spielung auf ein berühmtes Kantsches Diktum sagen: Menschliches Handeln 

ohne sinnhafte Orientierung ist blind, Sinndeutungen ohne ein entsprechendes 

Handeln dagegen leer. Anders gesprochen: Es ist im Grunde genommen nicht 
möglich, den Begriff der Gesellschaft ohne Bezugnahme auf den Kulturbegriff 

oder entsprechende Sinnstrukturen zu definieren und umgekehrt. Gerade die 

neuere empirische Sozialstrukturforschung zeigt eindrucksvoll, wie stark kul­
turelle Orientierungen und entsprechende Unterschiede in der Lebensführung 

inzwischen zu einer gesellschaftlichen Differenzierung >jenseits von Klasse 

und Schicht< geführt haben [ ... ]. Ähnliche Entwicklungen lassen sich auch in 
anderen soziologischen Forschungsbereichen feststellen, die auf eine zuneh­

mende Überlagerung von vormals >harten< durch eher >weiche< Merkmalsaus­

prägungen und entsprechende Variablenkonstruktionen hinweisen.« (Lichtblau 
2002: 115; Hervorhebungen i.O.) 

Aufgrund der untrennbaren Verbindung von gesellschaftlicher Wirk­
lichkeitsrepräsentation, Selbstdeutung und institutioneller Existenzsiche­
rung als drei Dimensionen einer einzigen fachwissenschaftliehen 
Episteme, macht es ebenso wenig Sinn, den Kulturbegriff- statt ihn auf­
zuheben- inhaltlich und theoretisch zu fixieren, was Urte Helduser und 
Thomas Schwietring pointiert formulieren: 

»Jeder Versuch einer definitorischen Stillstellung des Kulturbegriffs würde am 
eigentlichen Kern des kulturellen Geschehens vorbeigehen. Kultur - so ließe 

sich allenfalls ein Minimalkonsens formulieren - kann nur verstanden werden 

als ein reflexiver Prozess der Interpretation, also nicht als eine Sammlung von 

283 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Inhalten oder Formen (Traditionsbeständen, Werten, Sinnstiftungen usw.), 
sondern als ein niemals stillsteherrdes Geschehen der Selbstwahrnehmung und 
Selbstbeschreibung, durch das der jeweils beschriebene Zustand unabläßig 
verändert wird. Kultur ist, um es anders zu sagen, auf eine ständige Selbstre­
produktion angewiesen, deren Reflexivität notwendig eine ebenso ständige 
Veränderung mit sich bringt[ .. .].« (Helduser/Schwietring 2002b: 16) 

Viel produktiver scheint es in diesem Sinn, den Kulturbegriff als diskur­

sive Matrix des kulturwissenschaftlichen Denkens zu reflektieren, und 

die Gesellschaft als den fokussierten Gegenstand der jeweiligen- diszi­

plinär unterschiedlichen - Wissensproduktion zu behandeln. »Kultur« 

und »Gesellschaft« befinden sich dadurch auf einer theoretisch differen­

zierbaren Ebene und müssen nicht in gegenseitiger Konkurrenz als das 

je bessere, deutungsmächtigere Modell gesellschaftlicher Ordnung ver­

handelt werden. Dies würde für das zukünftige »kulturwissenschaftli­

che« Denken die Möglichkeit bereitstellen, »eine weiterführende Per­

spektive auf Kultur und Gesellschaft« zu eröffnen (vgl. Maset 2002: 

172; Hervorhebung i.O.). 

Für die Ebene der analytisch-reflexiven Arbeit bedeutet dies, spezifi­

sche Analyseverfahren zu entwickeln, die das Potential in sich tragen, 

die reflexiv gestaltete Komplexität zeitgenössischer (westlicher) Gesell­

schaften entsprechend komplex und reflexiv erfassen zu können: 

»Der wichtige Hinweis auf die > Doppelkonstitution historischer Prozesse< hat 
bisher aber noch nicht zu einer systematischen Darlegung von Analyseverfah­
ren geführt, welche die mit der Doppelkonstitution verbundenen Aufgaben lö­
sen könnten. Die in vielen Einleitungen vorfindbare Absicht, neben den Struk­
turen auch Denken, Wahrnehmung, Erfahrung und Handlung von historischen 
Akteuren und Akteurinnen zu analysieren, ist mit ihrer sprachlichen Formulie­
rung noch nicht vollzogen. Ein Konzept der zusammenhängenden historischen 
Interpretation von Denk-, Wahrnehmungs-, Erfahrungs- und Handlungsweisen 
von Individuen unter Einbeziehung möglicher struktureller Einflüsse steht 
nicht nur vor dem Problem der Operationalisierung dieses Zusammenhangs, 
sondern auch vor der Schwierigkeit, die einzelnen Elemente der historischen 
Analyse zugänglich zu machen. Für eine konstruktive Weiterarbeit an diesen 
zentralen Forschungsproblemen wird eine weitergehende Öffuung der Ge­
schichtswissenschaft für neuere sozialtheoretische Denkansätze aus Soziolo­
gie, Ethnologie, Philosophie und Linguistik unumgänglich sein.« ( ebd.: 173) 

In dieser von Michael Maset skizzierten Intention ließe sich der bisher 

diskursiv »unbemerkt« praktizierte Kulturbegriff der Volkskunde neu 

»bewusst« funktionalisieren: Als Relationierungsformel ist der Begriff 

geeignet, die Komplexität gesellschaftlicher Wirklichkeit analytisch 

284 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

handhabbar zu machen, ohne die daraus folgenden Deutungen bereits 
aufgrund theoretischer Prämissen festzuschreiben. Sichtbar würde dann, 
was als Ergebnisse der relationierenden Analysesystematik und was als 
daran anschließende Deutungen zu verstehen sind. Damit würde keine 
erneute wissenschaftliche Metaposition angestrebt, sondern das eigene 
wissenschaftliche Denken und Deuten durchsichtiger gemacht. 

Zudem ermöglicht die analytische Trennung von »Kultur« als Denk­
matrix und »Gesellschaft« als im Wissen hergestellter Gegenstand die 
systematisch integrative Reflexion jeweils erbrachter Forschungsleist­
ungen. Ohne die Themen der Identitätskonstruktion, Gesellschafts- und 
Wissenschaftspolitik sowie des »Wahrheitsgehalts« von kulturwissen­
schaftlichem Wissen in voneinander unabhängige Debatten auflösen zu 
müssen- wie es bis jetzt weitgehend geschieht- könnten diese themati­
schen Aspekte als analytische Kriterien für die kritische Rezeption jegli­
chen kulturwissenschaftlichen Wissens mitgeführt und eingesetzt wer­
den. 

In diesem Sinn ergäben sich ganz unterschiedliche neue Anschluss­
stellen von bereits vorhandenen sozial- und geisteswissenschaftlichen 
Diskussionssträngen. Die disziplinär unterschiedlichen theoretischen 
Überlegungen zur »Gesellschaft« könnten in einen neuen Dialog mit 
dem Begriff der »Kultur« als komplexitätsorientiertes Analyseverfahren 
gebracht werden. Eine der Voraussetzungen dafür wäre allerdings, den 
Begriff der »Kultur« ganz auf die Ebene der Denkmatrix zurückzu­
schneiden bzw. die Benennung realer Phänomene und gesellschaftlicher 
Praxis als »Kultur« aufzugeben. Auf diesem Boden ergäben sich konse­
quent auch neue Formen und Reflexionsmöglichkeiten der Interdiszipli­
narität. 

Aufgrund der diskursanalytisch erreichten Sichtbarkeit aller drei 
Dimensionen - der inhaltlichen, identitäts- und gesellschaftspolitischen 
- innerhalb des einen kulturwissenschaftlichen Wissens ließen sich auch 
die damit verbundenen Strategien individueller disziplinärer Identitäts­
politik und gesellschaftlicher Orientierung zugunsten der Selbstdeutung 
und Reproduktion aus einer neuen Perspektive reflektieren und diskutie­
ren. Überlegungen aus der theoretischen Arbeit zur Qualität und zum 
Status von (wissenschaftlichem) Wissen unter dem Stichwort der 
»Transdisziplinarität« (bzw. des »mode 2« und der »post-normal scien­
ce«) lassen sich dann mit der Reflexion des Verhältnisses von Wissen­
schaft und Öffentlichkeit, von Expertentum, Beratung, gesellschaftlicher 
Selbstdeutung und Identitätskonstruktion als ein und dasselbe Thema 
verbinden. Auf dem - sichtbar gewordenen - Boden der reflexiven ge­
sellschaftlichen Selbst-Verständigung und vor dem- diskursanalytisch 
geklärten - Horizont einer wissen(schaft)sbasierten Ordnung von Ge-

285 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

sellschaft könnte der Kulturbegriff als Relationierungsformel auch hier 
fruchtbar werden. Als Instrument, das viele unterschiedliche Stränge im 
Fokus der Gegenstandsformierung von Gesellschaft zusammenhält, oh­
ne sie analytisch einzuebnen, weil immer nach den konkreten Beziehun­
gen zwischen den unterschiedlichen Strängen gefragt wird, enthält die­
ser relationierende Kulturbegriff das Potential, die unterschiedlichen 
Wissensbestände aus den angesprochenen Diskussionen zusammenzu­
bringen- was bereits Bollenheck als wesentliche Qualität des Kulturbe­
griffs festgehalten hat - und in einer neuen Weise zu organisieren. Die 
Komplexität der Wirklichkeit und der momentan darüber hergestellten 
Wissensbestände würde dadurch keineswegs reduziert, sondern analy­
tisch reflektierbar sowie einer neuen kritischen Diskussion zugeführt. 

Daran ließe sich konsequent das »kritische Projekt« Foucaults an­
schließen: Foucault sieht die Möglichkeit und den Ertrag eines kriti­
schen Bewusstseins, auf dem er für seine Kritik aufbaut, darin, in jedem 
historischen Moment die jeweils wirkenden und als gültig erachteten 
Strukturen einer Zeit und Gesellschaft der Analyse zugänglich zu ma­
chen. Was bisher als gegeben und unhinterfragbar galt, wird kritisier­
und durch anderes Denken veränderbar. »Vernunft« ist in diesem Sinn 
statt eines Übereinstimmens mit einem übergeordneten, für alle glei­
chermaßen verbindlichen Ordnungswissen ganz im Gegenteil ein Pro­
zess des Gewahrwerdens, Hinterfragens und Veränderns. Wissen, das 
durch diesen Prozess kritischer Vernunft hervorgebracht worden ist, be­
steht ebenfalls ganz in seiner Historizität. Es verbirgt keine hinter (über 
oder unter) ihm liegenden Wesenheiten, sondern ist ganz und gar Teil 
eines geschichtlichen Kontextes und damit ebenfalls für Veränderung 
offen (vgl. Foucault 1997, 159). 

Im Blick auf den diskursanalytisch transparent gemachten, gegen­
wärtigen Zustand in dessen Komplexität aus Bedingungen und Folgen, 
Interessen und Zwängen, kann die in der Studie nachvollzogene Selbst­
zurichtung der Volkskunde nicht nur als »Erfolgsgeschichte« gelesen 
werden, die mit den passgerechten fachlichen Positionierungen sowie 
den situationsadäquaten Profilierungen des Wissens und der institutio­
nellen Identität qua »Kulturwissenschaft« sozusagen die volkskundliche 
Quadratur des Kreises präsentiert. Umgekehrt ließe sich das inhaltliche 
und strategische Management der Volkskunde dann kritisch als Selbst­
disziplinierung im Sinn und zum Zweck der bestehenden Ordnung inter­
pretieren. 

Die allzeit geleistete und allen beteiligten Institutionen - so auch der 
Volkskunde- abgeforderte Selbstbearbeitung, sich in Form eines multi­
dimensionalen Managements der vielfaltigen Umweltbedingungen best­
möglich zu präsentieren und zu platzieren, zeigte sich aus diesem Blick-

286 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

winkel in einem prekären Licht. Aus der Volkskunde würde dann statt 
eines positiv(istisch)en Fallbeispiels für die produktive Konkurrenzbe­
arbeitung vor dem Horizont gesellschaftlicher Selbstbeschreibung ein 
gesellschafts- und wissenschaftskritisches Fallbeispiel für die aktuelle 
Situation des unhintergehbaren Postulats, zum Unternehmer seiner 
selbst zu werden. Vorerst fraglos akzeptierte Selbstverständlichkeiten -
wie sie zum Zweck der Analyse auch in der hier vorliegenden Studiere­
präsentiert sind- werden unter diesem Blickwinkel (wieder) zur Zumu­
tung: Die Qualifizierung des Wettbewerbs als beste Form der Marktre­
gulierung- auch für das Wissen-, der Wert der Selbstverantwortlich­
keit als höchste Tugend für alle gesellschaftlichen Mitspielerinnen auf 
diesem Wettbewerbsfeld und die selbstverständliche Positionierung des 
Managements als Schlüsselkompetenz für alle erscheinen dann als un­
zumutbare Forderungen. Anderes zu denken, wie das Leben - einzelner 
und aller - als Gesellschaft zu ordnen und organisieren wäre, und dieses 
Andere in die öffentliche Diskussion einzubringen, würde dann zur -
anders als bisher gelagerten - Herausforderung für die Volkskunde wie 
auch für die Kultur- und Sozialwissenschaften generell.5 

Auch das kulturwissenschaftlich hervorgebrachte und zur Orientie­
rung angebotene Wissen selbst erschiene in einem solchen kritischen 
Projekt als befragbare Realität: Mit einem zweiten Blick auf das unter­
suchte Material ließe sich fragen, welche gesellschaftlichen Positions­
zuweisungen, Subjektzuschreibungen, Handlungsanweisungen und un­
hinterfragbaren Ordnungsvorgaben in der volkskundlich generierten Ge­
sellschaftkonzeption enthalten sind. Oder anders formuliert: Entwirft die 
Volkskunde spezifische Sozialtechniken zur Vergesellschaftung und 
suggeriert sie Selbsttechniken zur Subjektivierung, die dem von ihr prä­
ferierten wie präsentierten Gesellschaftskonzept entsprechen sollen? 

Für den Moment bzw. den Stand der hier vorgestellten Forschung 
bleibt (vorerst) die ambivalente Diagnose: Die Volkskunde als Kultur­
wissenschaft oszilliert zwischen dem erfolgreichen, selbstdisziplinieren­
den Existenzmanagement im aktuellen Konkurrenzkampf der Institutio­
nen und der kritisch zu beurteilenden Unternehmerischen Einsamkeit im 
Bemühen um eine kulturwissenschaftliche Vision vom gesellschaftlich 
»richtigen« Leben. 

5 Für die Anregungen dieser Kritikpunkte beziehe ich mich wesentlich auf 
Sabine Maasens Kommentare in ihrem Prüfungsgutachten zu der hier vor­
liegenden Arbeit. In dieser Form möchte ich mich dementsprechend herz­
lich dafür bedanken. 

287 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377-012 - am 13.02.2026, 13:43:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

