1 Einleitung

gebunden. Hier zeigt sich, dass die Interviewpartner*innen eine enorme Bandbreite
verschiedener Diskurspraxen zur Anwendung bringen, mittels derer sie sich zum ras-
sistischen Gesellschaftswissen individuell positionieren. Fasst man diese Diskurspra-
xen zusammen, lassen sich iibergeordnete Aneignungsmuster erkennen — hegemoni-
al, polarisiert, dilemmatisch und widerstindig — die als zentrale Ausprigungen eines
kommunikativen Alltagsrassismus gelesen werden kénnen.

1.2 Forschungsstand: Erscheinungsformen von Rassismus
gegeniiber >Muslim*innen¢

Zu den einfithrenden Priliminarien einer Forschungsarbeit gehort es, diejenigen Fa-
cetten des Untersuchungsgegenstands zu beleuchten, die durch vorhergehende For-
schungsaktivititen bereits ermittelt wurden. Das nachfolgende Kapitel widmet sich
dieser Aufgabe. Sein Ziel ist es, einen Uberblick iiber empirisch nachgewiesene For-
men antimuslimischen Rassismus zu geben, wobei der hier zugrundeliegende Ras-
sismusbegrift als mehrdimensionales Phinomen konzeptualisiert wird (vgl. Kap. 2).
Mit Attia lassen sich vier Ebenen unterscheiden, auf denen sich Rassismus realisiert:
strukturell (Rassismus als gesellschaftliches Strukturmerkmal), institutionell (routinisier-
te Handlungsabliufe, die zu Benachteiligungen fithren), diskursiv (soziale und kulturel-
le Reprisentationen, etwa in Mediendiskursen) sowie subjektiv (individuelle Auflerun-
gen und Verhaltensweisen) (vgl. 2013: 6). Ihre Systematisierung soll den nachfolgenden
Forschungsiiberblick orientieren. Die gesellschafiliche Wahrnehmung sowie Alltagsdiskurse
werden dabei als Schnittmengen subjektiver Perzeptionsweisen und verbreiteter anti-
muslimischer Reprasentationen verstanden, Mediendiskurse bilden letztere ab. Institutio-
nelle und strukturelle Ausgrenzungen stellen antimuslimische Diskriminierungen auf den
entsprechenden Ebenen dar.

1.2.1 Gesellschaftliche Wahrnehmung

In den letzten Jahren sind diverse Studien zur 6ffentlichen Wahrnehmung von >Mus-
lim*innen< und der Religion des Islams in Europa und den USA erschienen. In der Tra-
dition sozialpsychologischer Forschung stehen dabei zumeist Einstellungen nichtmus-
limischer Biirger*innen im Fokus des Erkenntnisinteresses. Wihrend >Muslim*innens
im US-Kontext erst mit den Ereignissen des 11. Septembers in die 6ffentliche Aufmerk-
samkeit gerieten (vgl. Cesari 2004: 37), sind in Deutschland bereits in den 1990er Jahren
erste Studien zur Wahrnehmung >des Islams«< angestrengt worden (vgl. Noelle-Neu-
mann & Kécher 1997)."”* Wir wollen nachfolgend die Befunde dieser Arbeiten zusam-
mentragen. Deren Fiille macht es jedoch erforderlich, eine Auswahl zu treffen. So sollen
auf deutscher Seite die drei wichtigsten Langzeitstudien Beriicksichtigung finden: Die
Deutschen Zustinde des Forscherkollektivs um Wilhelm Heitmeyer zum Phinomen der
Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit (GMF) (2002—-2011), die sogenannten Mitte-

12 DasAllensbach-Institut brachte diverse Studien zur Wahrnehmungsdes Islams<in Deutschland her-
aus, z.B. Noelle & Petersen 2006.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

21


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Grauzonen des Alltagsrassismus

Studien der Friedrich-Ebert-Stiftung (Zick, Kiipper & Berghan 2019) sowie der Religions-
monitor der Bertelsmann Stiftung, der seit 2007 in drei Wellen erschienen ist (jiingste
Auskopplung: Pickel 2019). Fiir Befunde aus den USA greifen wir auf Arbeiten des Pew
Research Institutes (2017) sowie des Gallup-Instituts (2010) zuriick.

Ergebnisse fiir Deutschland

Betrachten wir zunichst die Ergebnisse des jiingsten Religionsmonitors, lisst sich fest-
stellen, dass sich das negative 6ffentliche Meinungsbild tiber >den Islam«in Deutschland
tiber die Jahre verfestigt hat. Anfang 2019 empfindet mehr als die Hilfte der Befragten
die Religion als bedrohlich (52 %), lediglich 36 Prozent sieht im Islam eine Bereicherung
(vgl. Pickel 2019: 13). Der Vergleich zu 2015 (53 %) zeigt eine Stabilisierung der Negativ-
wahrnehmung auf einem mehrheitlich hohen Niveau (vgl. Hafez & Schmidt 2015: 16).
Das GMF-Panel ermittelt fiir 2011, dass knapp 53 Prozent der Befragten ein Problem
damit hitten, in eine Gegend zu ziehen, in der viele >Muslim*innenc« leben (vgl. Heit-
meyer 2015: 20). Zudem schneidet >der Islam«im Religionsvergleich deutlich schlechter
ab als etwa Christentum, Judentum oder Buddhismus (vgl. Pollack & Miiller 2013: 37).
Und auch die jiingste Veroffentlichung der Mitte-Studien (2019) weist im Bereich »Mus-
limfeindlichkeit« (20 %), »Fremdenfeindlichkeit« (19 %) sowie der Ablehnung von Asyl-
suchenden (53 %) vergleichsweise hohe Zustimmungswerte aus (vgl. Zick, Berghan &
Mokros 2019: 86).

Die hier feststellbaren quantitativen Unterschiede (>50 % versus 20 %) lassen sich
durch die inhaltliche Ausrichtung der Frage-Items erkliren: Wihrend der Religionsmoni-
tor nach dem Bedrohungsempfinden gegeniiber >dem Islamc«fragt, nimmt die Mitte-Stu-
die die Personengruppe der >Muslim*innen« in den Blick.” Dabei scheint sich das Ant-
wortverhalten zunichst aufzuhellen, wenn nach den Menschen statt nach dem Glauben
gefragt wird. Diese augenscheinliche Beschrinkung ablehnender Haltungen auf die Re-
ligion gibt jedoch kaum Anlass zur Entwarnung. So argumentiert Shooman (2011), dass
pauschal-negative Positionierungen gegeniiber »dem Islam« hiufig als legitime Religi-
onskritik getarnt werden, was jedoch vorgeschoben sei, da diese als »Umwegkommu-
nikation« letztlich immer auch >Muslim*innen« adressiert. Schlieflich seien sie es, »die
die Religion in der einen oder anderen Weise praktizieren und zur sozialen Wirklich-
keit werden lassen«. Pauschale Kritik >am Islam« essentialisiere die Religion und lasse
smuslimische« Personen als religios-determiniert erscheinen. Dass die Ablehnung von
Religion und Religionsanhinger*innen de facto zusammenfallen, bestitigt auch der Ver-
gleich der muslim™- und islambezogenen® Items des GMF-Panels: Wihrend sich erstere

13 DieFrageitemslauten hier:»Durch die vielen Muslime hier fiihle ich mich manchmal wie ein Frem-
der im eigenen Land.«; »Muslimen sollte die Zuwanderung nach Deutschland untersagt werden.«
(Zick, Berghan & Mokros 2019: 70ff.)

14 Die Frageitems lauten hier: »Durch die vielen Muslime ['] hier fiihle ich mich manchmal wie ein
Fremder im eigenen Land.«; »Die hier lebenden Muslime [!] bedrohen unsere Freiheiten und Rech-
te.«; »Die hier lebenden Muslime [!] bedrohen die deutsche Kultur.«; »Muslimen ['] sollte die Zu-
wanderung nach Deutschland untersagt werden.«

15 Die Frageitems lauten hier: »Die muslimische Kultur passt durchaus in unsere westliche Welt (Ab-
lehnung).« »Islamische und westeuropiische Wertvorstellungen lassen sich miteinander verein-
baren (Ablehnung).«

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

zwischen 2003 und 2011 zwischen 20-40 Prozent bewegten, lagen die Ablehnungswerte
bei der Frage nach der Vereinbarkeit von »muslimischer Kultur« und »westlicher Welt«
konstant bei z.T. weit iiber 50 Prozent (vgl. Leibold et al. 2015:184).

Was sich hier erkennen lisst, ist eine mehrheitlich vertretene neo-rassistische Dis-
kursposition, die weniger tabubehaftet ist als die offene Ablehnung einer ganzen Men-
schengruppe und sich daher besser eignet, das eigene Unbehagen auch 6ffentlich zum
Ausdruck zu bringen. Der islamische Glaube wird durch sie implizit essentialisiert, der
imaginierten >Eigengruppe« als >Anderes< gegeniiberstellt und damit als nichtzugehé-
rig erklart (vgl. Kap. 2.1.3). Zudem spielt das Phinomen sozialer Erwiinschtheit — wie
Leibold und Kolleg“innen zeigen (vgl. 2015) - eine nicht unwesentliche Rolle: So gaben
im zweiten Religionsmonitor zwar 85 Prozent der Befragten an, man »sollte gegeniiber
allen Religionen offen sein«, davon waren aber ganze 50 Prozent der Ansicht, >der Is-
lam« passe nicht in die >westliche Welt« (vgl. Hafez & Schmidt 2015: 29f.). Wihrend die
verbreitete Norm der Religionstoleranz 6ffentlich Bestand hat, wird »der Islam« gleich-
zeitig aus deren Geltungsbereich ausgeklammert — eine Gleichzeitigkeit von Wertere-
klamation und pauschaler Ablehnung, die im Ergebnisteil dieser Arbeit noch genauer
analysiert wird.

Schaut man sich die Verbreitung der Ablehnungswerte im Vergleich verschiedener
Bevolkerungsgruppen an, zeigt sich ein negatives Meinungsbild v.a. im Osten, unter
Alteren, politisch Konservativen sowie im mittleren bis schwachen Einkommensmilieu
(vgl. Zick, Berghan & Mokros 2019: 86ff.; Hafez & Schmidt 2015: 19; Heitmeyer 2015: 33).
Hier zeigen antimuslimische Positionierungen einen dhnlichen Verbreitungscharakter
wie andere Formen des Rassismus, etwa gegen Migrant*innen (vgl. Zick, Kipper &
Hovermann 2011: 95fF.). Allerdings konstatieren GMF-Studie und Religionsmonitor, dass
sowohl in gebildeteren Milieus und unter sozialdemokratisch bis links orientierten Per-
sonen die Ablehnungswerte ebenfalls verhiltnismifiig hoch sind (vgl. Hafez & Schmidt
2015: 43; Heitmeyer 2015: 20). Einen dimpfenden Bildungseffekt scheint es im Falle an-
timuslimischer Positionierungen kaum noch zu geben (vgl. Hafez & Schmidt 2015: 59f.;
Heitmeyer 2015: 35).

Dabei identifizieren die Arbeiten verschiedene Ursachenkomplexe von Islamfeind-
lichkeit. Das GMF-Panel etwa erkennt als Einflussgréfien soziale Dominanzorientie-
rung, autoritire Aggressionen und die ideologische Selbstpositionierung, die mittels
politischer Links-Rechts-Skala gemessen wird (vgl. Leibold & Kithnel 2003: 107.; Lei-
bold et al. 2015). Soziale Dominanzorientierung meint hier, dass Personen ihren Selbst-
wert aus einem kollektiven Uberlegenheitsgefiihl gegeniiber anderen Personengruppen
ableiten, wobei sie Hierarchien und Gruppengrenzen u.a. durch den Einsatz rassisti-
scher »Mythenc stabilisieren (vgl. Kap. 2.3.2.2). Autoritire Aggressionen beinhalten die
Neigung zur Bestrafung anderer Gruppen (vgl. Leibold & Kithnel 2003: 107f.). Beide
Phinomene weisen Elemente von Rassismus auf: so etwa die Konstruktion binir ange-
ordneter, essentialisierter Personengruppen sowie die Reproduktion asymmetrischer
Herrschaftsverhiltnisse (vgl. Kap. 2.1.2).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

23


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Grauzonen des Alltagsrassismus

Ergebnisse fir die USA

Ein vergleichender Blick auf das o6ffentliche Meinungsbild in den USA ergibt dhnli-
che, wenn auch weniger stark verbreitete und leicht riickliufige Ablehnungswerte ge-
geniiber >Muslim*innen< und >dem Islam«. So zeigt eine Pew-Studie aus dem Jahr 2017
ein etwas positiveres Empfinden'® der US-Bevélkerung gegeniiber >Muslim*innen« als
2014. Dabei werden >muslimische« Gliubige, wie in Deutschland, von allen Religions-
gruppen am schlechtesten bewertet (vgl. Pew 2017: 123). Vergleicht man dies mit Er-
hebungen des Gallup-Instituts von 2009, bestitigt sich das Bild: Lediglich 57 Prozent
der Amerikaner*innen geben an, keinerlei Vorurteile gegeniiber >Muslim*innen« zu ha-
ben — die Gruppe der Vorurteilslosen ist gegeniiber Christ*innen (82 %), jiidischen Men-
schen (85 %) und Buddhist*innen (85 %) jedoch deutlich grofer (vgl. Gallup 2010). Ex-
plizit nach der Religion des Islams gefragt, verschlechtern sich die Umfragewerte noch
einmal: 53 Prozent sehen >den Islam« »kaum« bis »iiberhaupt nicht positiv«, wihrend
dies nur 8 Prozent vom Christentum sagen. Auch in einer Umfrage der Washington Post
aus dem Jahr 2010 zeigt sich die Spaltung der US-Offentlichkeit: 49 Prozent bezeichnen
ihre Sicht auf>den Islam«als negativ (»unfavorable«), 31 Prozent sind der Uberzeugung,
der »Mainstream-Islam« befiirworte Gewalt gegeniiber Nichtmuslim*innen und ganze
53 Prozent lehnen den Bau eines muslimischen Community Centers in der Nihe des
Ground Zero ab (vgl. The Washington Post 2010).

Schaut man sich einzelne Bevolkerungsgruppen genauer an, zeigt sich auch far
die USA, dass vor allem &ltere Befragte, bildungsferne Milieus sowie politisch Kon-
servative negativen Uberzeugungen anhingen. So sind es 70 Prozent republikanischer
Wahler*innen gegeniiber 26 Prozent demokratischer Wihler*innen, die der Meinung
sind, »der Islam« sei gewaltbereiter als andere Religionen (vgl. Pew 2017: 124, 127). Bei
Fragen nach der kulturellen Kompatibilitit zeigen sich auch unter US-Amerikaner*in-
nen verschiedener Bildungsmilieus nur geringe Unterschiede: So sind 47 Prozent der
Hochschulabsolvent*innen der Meinung, sder Islamc sei nicht Teil der gesellschaftlichen
Mitte (»mainstream American society«). Unter denjenigen mit und ohne High School-
Abschluss sind es lediglich 5 Prozent mehr.

Trotz positiver Entwicklungen in den letzten Jahren — mehr Amerikaner*innen sind
heute der Meinung, dass es unter >US-Muslim*innenc keinerlei Unterstiitzung fir ex-
tremistische Ziele gebe (54 % in 2017 vs. 45 % in 2014) — sehen auch noch 2017 ganze 44
Prozent einen >natiirlichen< Konflikt zwischen Islam und Demokratie (vgl. ebd.: 126).
Wie schon bei den Ergebnissen aus Deutschland fallen auch hier Aussagen im Zusam-
menhang mit der Personengruppe der >Muslim*innen< im Vergleich >zum Islam« po-
sitiver aus. Dabei zeigt sich in der behaupteten kulturellen Inkompatibilitit zwischen
Islam und Demokratie erneut ein nach neo-rassistischer Differenzlogik operierendes
Denkmuster.

16 Auf einem »Ceflihlsthermometer« zwischen o (»am kuhlsten und negativsten«) und 100 (»am
warmsten und positivsten«) sollten die Befragten ihr Empfinden gegeniiber verschiedenen Reli-
gionsgruppen —jidischen Menschen, Katholik*innen, Protestant*innen, evangelikalen Christ*in-
nen, Buddhist*innen, Hinduist*innen, Mormon*innen, Muslim*innen —sowie Atheist*innen an-
geben. Im Durchschnitt wurde fiir Muslim*innen 48 Grad angegeben, fiir Menschen jiidischen
Glaubens 67 und fiir Katholik¥innen 66 Grad.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

In der Zusammenschau zeigen sich die deutsche und die US-amerikanische Gesell-
schaft tief gespalten bei Fragen zur Rolle >des Islams<. Grof3e Teile der Bevolkerungen
sehen die Religion als gesellschaftliche Bedrohung, die auf deutscher Seite v.a. den de-
mokratischen Wertekanon und auf US-Seite die nationale Sicherheitslage betreffen.
Auffillig fur beide Bevolkerungen ist die hohe Ablehnungsbereitschaft bei Fragen nach
der kulturellen Kompatibilitit von >Islam< und Demokratie bzw. >westlicher Welt<. Die
sonst statistisch nachweisbaren Disparititen zwischen Hoch- und Geringgebildeten ge-
raten hier tendenziell aufler Kraft. Dabei lisst sich vermuten, dass Personen, die sich
sonst der sozialen Isolationskraft offener Ressentiments bewusst sind, bei latenten Ve-
randerungs- und Ablehnungsformulierungen — wie sie mit der Frage nach der Verein-
barkeit von >Islam« und >Westen« transportiert werden — eher zustimmend antworten.

Fur die vorliegende Arbeit ist dies eine aufschlussreiche Beobachtung, geht sie
doch schon in ihren theoretischen Grundlegungen davon aus, dass sich das Phinomen
des antimuslimischen Rassismus weder als gesellschaftliche Randerscheinung noch
als personliche Einstellung erschopfend erkliren lisst. Vielmehr haben wir es mit
einem mehrdimensionalen Gegenstand zu tun, der sich als gesellschaftliches Verhiltnis
in strukturelle, institutionelle, diskursive und subjektive Elemente aufspaltet, diese
miteinander verflicht und wechselseitig stabilisiert (vgl. Attia 2013). So ist es denn
auch wenig itberraschend, dass sich bei der Frage nach den Realisierungen eines an-
timuslimischen Rassismus auch in anderen Gesellschaftskontexten Ablehnungs- und
Ausgrenzungspraxen empirisch nachweisen lassen. Mit den im Folgenden zusammen-
getragenen Forschungserkenntnissen zu strukturellen und institutionellen Formen
der Ausgrenzung wollen wir dieser theoretischen Aufschliisselung Rechnung tragen:
Rassismus beschrinkt sich nicht auf 6ffentliche Meinungsbilder, vielmehr muss von
seiner Verflechtung in gesellschaftliche Praxen und Strukturen ausgegangen werden.

1.2.2 Institutionelle und strukturelle Formen der Ausgrenzung

Bevor wir uns der Empirie zuwenden, die die Ungleichbehandlung von >Muslim*innen«
auf institutioneller und struktureller Ebene dokumentiert, soll zunichst der Diskri-
minierungsbegrift erliutert werden. Die Antidiskriminierungsstelle des Bundes (ADB) lie-
fert hierfiir eine recht allgemeine Begriffsbestimmung. Thr zufolge handelt es sich bei
Diskriminierung um eine »Benachteiligung aus rassistischen Griinden oder wegen der
ethnischen Herkunft, des Geschlechts, der Religion oder Weltanschauung, einer Be-
hinderung, des Alters oder der sexuellen Identitit« (ADB 2017a: 0.S.). Attia, die den
Aspekt ungleicher gesellschaftlicher Machtverhiltnisse betont, prizisiert den gesell-
schaftlichen Rahmen, in dem Diskriminierungen stattfinden. Ihr zufolge sollte »nur
dann von Diskriminierung die Rede [sein], wenn eine Differenzierung in einem so-
zialen, kulturellen, gesellschaftlichen und politischen Kontext getroffen wird, der von
Macht durchzogen ist in einer Weise, die Personen entlang dieses spezifischen Unter-
scheidungsmerkmals benachteiligt« (2013: 6). Individuen, die durch derartige Verhilt-
nisse privilegiert werden, kénnen mithin nicht von Diskriminierungen betroffen sein.
Weil Diskriminierungen auf Differenzkonstruktionen und Normvorstellungen basie-
ren, adressieren sie folglich insbesondere Personen, die den hegemonialen Normset-
zungen (vermeintlich) nicht entsprechen. Dabei setzt die Realisierung von Diskriminie-

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

25


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Grauzonen des Alltagsrassismus

rung »in der Regel soziale, wirtschaftliche, politische oder publizistische Macht voraus«
(vgl. IDA-NRW 2019).

Es gibt verschiedene Moglichkeiten, Diskriminierungspraxen konzeptionell zu un-
terscheiden. Neben direkten und indirekten, offenen und verdeckten sowie symboli-
schen und sprachlichen Formen der Ungleichbehandlung, werden auch institutionelle
und strukturelle Diskriminierung separat definiert (vgl. Beutke & Kotzur 2015: 8). Ho-
fel zufolge handelt es sich bei struktureller Diskriminierung um Ausgrenzungen, die
vom gesellschaftlichen System, rechtlichen Rahmenbedingungen sowie politischen und
okonomischen Strukturen bewirkt werden (vgl. 2010: 10). Beispiele hierfiir sind etwa
Rechtsprechungen, die das Zeigen religiéser Symbole in 6ffentlichen Amtern unter-
schiedlich behandeln,"” Zuwanderungsgesetze, die bei der Bewilligung von Asyl- und
Aufenthaltsgesuchen zwischen Herkunftslindern differenzieren, verschirfte Uberwa-
chungsmafinahmen im Zuge des Patriof Acts in den USA (vgl. Cesari 2011: 30) sowie die
in Deutschland - derzeit jedoch weitestgehend ausgesetzte — Vorrangpriifung auf dem
Arbeitsmarkt.” Institutionelle Diskriminierung bezeichnet zudem Effekte »einer gin-
gigen Handlung, ohne dass eine Gruppe oder ein Merkmal explizit genannt sein muss«
(Attia 2013: 6). Konkret bezieht sich dies »auf Strukturen von Organisationen, einge-
schliffene Gewohnbheiten, etablierte Wertvorstellungen und bewihrte Handlungsmaxi-
men« (Hofel 2010: 105 s.a. Gomolla 2008). Trotz der Einfithrung des Allgemeinen Gleichbe-
handlungsgesetzes (AGG) im Jahr 2006, dem zufolge Diskriminierungen dann justiziabel
sind, wenn sie auf Basis festgelegter Diskriminierungskategorien erfolgen und kein
Sachgrund fir die Benachteiligung erkennbar ist (vgl. Berghahn et al. 2017: 36) - konn-
te es »strukturelle oder in der Breite existierende Diskriminierung« bislang weder ver-
hindern noch abschaffen (vgl. Klose & Liebscher 2015: 11). Konzipiert sei es vielmehr
dafiir, Betroffenen individuelle Klagewege zu eréffnen. Gesellschaftliche Ungleichheits-
verhiltnisse bleiben folglich weiterhin bestehen.

Schaut man nun auf einzelne Gesellschaftsbereiche wie Bildungssystem, Arbeits-,
Ausbildungs- und Wohnungsmarkt, lassen sich Diskriminierungspraxen gegeniiber
>Muslim*innen«< durchaus empirisch belegen (u.a. Fereidooni & El 2017; Arani 2020;
Mithe 2020; Wojciechowicz 2018). Das Gros der Forschungsarbeiten in Deutschland
konzentriert sich jedoch auf Personen mit (zugeschriebenen) Migrationserfahrungen.
Exemplarisch ldsst sich hier die Studie von Lorenz und Kolleg*innen (2016) nennen,
die sich fuir Stereotype von Lehrer*innen gegeniiber Schiiler*innen unter Beriicksichti-
gung der Faktoren soziale Herkunft, Geschlecht und Migrationserfahrung interessiert.
Die Ergebnisse zeigen, dass von Kindern tiirkischer Herkunft weniger gute Leistungen
erwartet werden, als diese — etwa im Fach Deutsch — de facto erbringen. Das Autor*in-
nenkollektiv spricht daher von systematischen negativen Verzerrungen und fithrt

17 Die derzeitige rechtliche Situation erortert Frings in einer detailreichen rechtswissenschaftlichen
Expertise (2010).

18 Laut Bundesministerium fir Arbeit und Soziales wurde die Vorrangpriifung —d.h. die Klarung, ob
nicht qualifizierte Inlander*innen bzw. EU-Biirger*innen ebenfalls fiir die Stelle in Frage kom-
men — bei der Beschiftigung von Asylbewerber*innen und geduldeten Personen seit August 2016
nahezu landesweit fiir die Dauer von drei Jahren ausgesetzt (vgl. BMAS 2016).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

diese auf die mégliche Existenz ethnischer Stereotype bei Lehrer*innen zuriick (vgl.
ebd.: 101).

Ebenfalls im Bereich Bildung eruiert die Studie des Sachverstindigenrats deutscher
Stiftungen fiir Integration und Migration (SVR) (2017) die Einstellungen von Lehrer*innen
gegeniiber >dem Islam« und >Muslim*innenc. In einer reprisentativen Befragung von
570 Padagog“innen wurden dabei u.a. »Kriterien des Deutschseins« sowie Statements
itber >Muslim*innen«< ermittelt. Die Resultate zeigen, dass Lehrer*innen zwar ein
im Vergleich zur deutschen Gesamtbevolkerung etwas liberaleres Verstindnis vom
Deutschsein haben (Sprachkenntnisse und Staatsbiirgerschaft werden hiufiger ge-
nannt als deutsche Vorfahren, Hautfarbe oder der Verzicht auf ein Kopftuch) (vgl.
ebd.: 14f.). Auch gegeniiber Menschen muslimischen Glaubens ist nur eine Minderheit
explizit negativ eingestellt (rund 17 % halten >Muslim*innenc fiir aggressiver, hingegen
fordern 79 % mehr Anerkennung fiir sie) (vgl. ebd.: 18f.). Dennoch finden sich deutli-
che Negativwerte bei der Frage nach der Bildungsaffinitit von >Muslim*innen« sowie
danach, ob sie die eigenen Kinder auf eine »Schule mit vielen Muslimen schicken«
wiirden: Etwa ein Drittel lehnt dies ab bzw. hilt sMuslim*innen« - trotz nachweislich
hoher Bildungsaspirationen tiirkischstimmiger Eltern (vgl. Salikutluk 2016: 581) — fir
weniger bildungsorientiert (vgl. SVR 2017: 21).

Diskriminierungserfahrungen von >Muslim*innen< im deutschen Bildungssystem
belegt auch die reprisentative Betroffenenstudie der Antidiskriminierungsstelle des Bun-
des, der zufolge 15 Prozent aller Benachteiligungserfahrungen in diesen Bereich fallen
(vgl. Beigang et al. 2017: 137). Fereidooni und El betrachten in ihrer qualitativen Arbeit
zudem Rassismuserfahrungen von Lehrer*innen of Color, wobei sie die rassistischen
Strategien des »Otheringc, der »Rassifizierung« und der »Konstruktion doppelter Stan-
dards« aus den Erlebnisschilderungen herausarbeiten (vgl. 2017: 4851t.).

Daneben existieren weitere Arbeiten, die Schiiler*innen mit Migrationserfahrun-
gen in den Blick nehmen und dabei v.a. auf schulische Leistungen und Forderstruk-
turen fokussieren. Auch diese Studien weisen auf erhebliche Bildungsbenachteiligun-
gen hin (z.B. OECD 2015; Baur 2010; Gomolla & Radtke 2009). So zeigen die Schulleis-
tungsstudien PISA und IGLU von 2006, dass Deutschland sowohl »der Spitzenreiter in
der Kopplung von sozialer Herkunft und Bildungserfolg ist«, als auch »deutliche Bil-
dungsdisparititen zwischen Kindern mit deutschem und mit auslindischem Pass bzw.
Migrationshintergrund« verzeichnet (Baur 2010: 0.S.). Die jiingste PISA-Erhebung von
2018 bestitigt dieses Gefille: Nach wie vor bestehen in Deutschland erhebliche Dif-
ferenzen zwischen Jugendlichen mit und ohne Migrationserfahrung etwa im Bereich
der Lesekompetenz (vgl. Mostafa & Schwabe 2019: 1). Gomolla zufolge machen bei der
Suche nach den Ursachen jener Ungleichheitsverhiltnisse insbesondere qualitative Un-
tersuchungen sichtbar,

»dass Kindergarten, Schulen und andere Bildungseinrichtungen im Umgang mit so-
zialen Unterschieden alles andere als passive Instanzen sind. Mit ihren Organisations-
strukturen, Programmen, offenen und unausgesprochenen Regeln, dem Handlungs-
wissen der Fachkrifte, mitihren Kommunikationsformen und Routinen sind sie an der
Verfestigung oder Verdnderung sozialer Unterschiede in den Bildungskarrieren und
-erfolgen hochst aktiv beteiligt.« (2008: 22)

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

21


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Grauzonen des Alltagsrassismus

Zusammen mit Frank-Olaf Radtke weist sie nach, dass an verschiedenen Entschei-
dungsstellen im Schulsystem (Einschulung, Entscheidung tiber Sonderschulaufnahme,
Schulitberginge) Diskriminierungspraxen insofern institutionalisiert sind, »als jeweils
um Mitgliedschaftsbedingungen gerungen wird, die Migrantenkinder aufgrund ihrer
abweichenden Vorsozialisation in vielen Fillen nicht erfilllen kénnen« (vgl. 2009: 274).
Dabei gehe es v.a. um Normalititserwartungen und die daraus resultierende Kenn-
zeichnung von Normverstdfien, wenn also neben guten Leistungen spezifische kultu-
relle Zusatzbedingungen nicht erfiillt werden. Zu diesen zihlen die »soziale Integra-
tion, Elternmitarbeit, [ein] anregungsreiches Milieu und vor allem: keine zusitzlichen
Defizite und Bediirfnisse, die Schwierigkeiten bereiten konnten.« Neben der Tatsache,
dass viele Schiiler*innen mit Migrationserfahrungen diese Anforderungen problemlos
erftillen kénnen, besteht die institutionelle Diskriminierung v.a. darin, dass die meisten
»in und aulerhalb der Organisation Sonderbehandlungen von Migranten fiir plausibel
halten oder sogar darauf dringen« (ebd.: 275).

Zu institutionellen Formen der Diskriminierung auf dem Ausbildungs- und Arbeits-
markt liegen neben Studien zur Situation von Migrant*innen auch Arbeiten mit ex-
plizitem Fokus auf die Benachteiligungserfahrungen von >Muslim*innen« vor. So zeigt
eine reprisentative Studie des Forschungsinstituts zur Zukunft der Arbeit (IZA), dass sich
>Musliminnen«< mit tiirkischem Namen und Kopftuch mehr als vier Mal so hiufig be-
werben miissen wie Frauen mit deutschem Namen und ohne Kopftuch, um zu einem
Bewerbungsgesprich eingeladen zu werden. Dabei sind die Unterschiede zwischen bei-
den Vergleichsgruppen signifikant (vgl. Weichselbaumer 2016: 12f.). Fiir minnliche Be-
werber mit tiirkischem Namen sind derartige Benachteiligungen ebenfalls belegt, auch
wenn diese weniger drastisch ausfallen: So mussten sich laut einer Studie des Sachver-
stindigenrats fiir Migration und Integration »tiirkische« Jugendliche 1,5-mal hiufiger fiir
eine Ausbildung zum Kfz-Mechatroniker bewerben als die »deutsche« Vergleichsgrup-
pe (vgl. SVR 2014: 4). Mittels qualitativer Interviews erhalten zudem Yurdakul, Has-
soun und Taymoordzadeh empirische Einblicke in die Diskriminierungserfahrungen
von >Muslim*innenc in weiteren Bereichen des Arbeitsmarkts. Im Rahmen von Inter-
views berichten diese von sachgrundlosen Kiindigungen, Verhorsituationen und vor-
geschobenen Vorbehalten: Kund*innen bzw. Schiller*innen wiirden auf das Kopftuch
negativ reagieren (vgl. 2018: 8ff.).

Fir den US-amerikanischen Kontext liegen mit Blick auf institutionelle Diskrimi-
nierungen von >Muslim*innen« wenige systematische Arbeiten vor. In einer reprisen-
tativen ISPU-Studie aus dem Jahr 2017 berichten >Muslim*innen< von schulischen Dis-
kriminierungserfahrungen, bei denen Lehrer*innen und anderes Schulpersonal invol-
viert waren (vgl. 2017: 4). Zusitzliche Einblicke liefern qualitative Studien zu Benach-
teiligungserfahrungen. So ermittelte Aroian (2011) auf Grundlage von Tiefeninterviews
mit >muslimischen« Jugendlichen, dass Schulen keinesfalls einen Schutzraum vor An-
feindungen und Ubergriffen darstellen. Weibliche »Musliminnen« berichten zudem von
Drangsalierungen im 6ffentlichen Raum. Auch tiber die Existenz islambezogener Inhal-
te (nicht-bekenntnisorientiert) in éffentlichen Schulcurricula besteht in den USA seit
einigen Jahren Streit (vgl. Abdelkader 2020). So fordern einige Elternvertreter*innen
das Streichen entsprechender Inhalte, was das Prinzip religioser Pluralitit in staatli-
chen Erziehungsrichtlinien jedoch konterkarieren wiirde.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Insgesamt zeigt sich, dass >Muslim*innenc in verschiedenen institutionellen Zusam-
menhingen von Diskriminierung betroffen sind. Empirische Studien aus den exem-
plarisch ausgewahlten Bereichen Bildungssystem und Arbeitsmarkt belegen dies. Aus
rassismustheoretischer Sicht sind jene Formen von Benachteiligung als praktische Rea-
lisierungen von Rassismus zu verstehen. Mediale und allgemein 6ffentliche Reprisen-
tationen >des Islams« bilden hierzu die symbolisch-diskursive Gegenseite. Das folgende
Kapitel wird sich thnen im Detail widmen.

1.2.3 Rassismus in Mediendiskursen

Den klassischen Medien und insbesondere dem seriésen Nachrichtenjournalismus
kommt bei der Produktion eines gesellschaftlichen Wissens iiber s Muslim*innen«< und
der Religion des Islams eine besondere Rolle zu. Aus normativer Perspektive sind sie
fiir die Herstellung von Offentlichkeit verantwortlich, indem sie Themen und Meinun-
gen bereitstellen, verhandeln und dariiber 6ffentliche Meinung erzeugen (vgl. Jarren &
Donges 2006: 98, 104). Im Kontext pluraler, postmigrantischer Gesellschaften verfigen
sie zudem tber das Potential, kollektive Narrative iiber Zuwanderung und Mobilitdt
neu auszurichten. »Postmigration« meint dabei einen radikalen Perspektivwechsel,
von einem Diskurs ither Migrant*innen zur aktiven Einbindung derer, »die Migrati-
onsprozesse direkt oder indirekt erlebt haben« (Yildiz 2015: 21). Von Massenmedien
wird erwartet, dass sie —trotz stattfindender gesellschaftlicher Differenzierungs-
prozesse — eine »nationale politische Gesamtoffentlichkeit« stiften (Saxer 1998: 45).
Dabei sind im Zeitalter globaler Migrationsbewegungen plurale Mediendiskurse von
essentieller Bedeutung, da durch »journalistische Berichterstattung [...] die heutige
Gesellschaft — unter Bedingungen globaler Mobilitit — fortlaufend neu beschrieben,
definiert und hergestellt« wird (Liinenborg, Fritsche & Bach 2011: 12).

Aufgrund dieser besonderen Verantwortung stehen Mediendiskurse zum Thema
Migration von zivilgesellschaftlicher sowie wissenschaftlicher Seite unter besonderer
Beobachtung. Kritisch konstatiert wird dabei seit Jahren, dass — trotz der Existenz dif-
ferenzierter, liberaler und solidarischer Stimmen - im »Grof3teil der Massenmedien [...]
ein Negativbild von Migrant(inn)en« tiberwiegt (Farrokhzad 2006: 56). Neben Migrati-
on ist spezifischer auch das »Islambild in westlichen Medien [...] Gegenstand der inter-
nationalen wissenschaftlichen Forschung« (Hafez 2010: 99). In zahllosen Studien und
unter Verwendung verschiedener Methodenzuginge wurde dabei wiederholt auf »is-
lamophobe Tendenzen in der westlichen Medienberichterstattung hingewiesen«. Im
Folgenden wird versucht, die vorliegenden Forschungsergebnisse zur medialen Repri-
sentation von >Muslim*innen< und >des Islams« pointiert zusammenzufassen — ein An-
spruch, der unmittelbar relativiert werden muss, da die Forschungsaktivititen in den
vergangenen Jahren regelrecht explodiert sind (vgl. Karis 2013: 20).

Wir wollen uns daher darauf beschrinken, die wesentlichen Erkenntnislinien zur
Qualitit und Quantitit islam- und muslimbezogener Berichterstattung in Deutsch-
land und den USA nachzuzeichnen. Zum Zwecke einer differenzierteren Darstellung
soll dabei zwischen reprisentativen Untersuchungen mit grofen Datensamples und
qualitativen Analysen bzw. Fallstudien unterschieden werden. Diese (notwendigerwei-
se unvollstindige) Rekapitulation der Forschung liefert uns wichtige Einblicke in die

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

29


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Grauzonen des Alltagsrassismus

mediendffentlich zirkulierenden, symbolisch verfiigbaren Bedeutungsressourcen iiber
>Muslim*innen< und »den Islam¢, wie sie in Alltagsdiskursen aufgegriffen und von Rezi-
pient*innen lebensweltlich angeeignet werden. Fiir die spitere Analyse der alltagskom-
munikativen Diskurspraxen unserer Interviewpartner*innen stellt sie eine wichtige Hin-
tergrundfolie dar, vor der antimuslimische bzw. differenzierende Bedeutungsproduk-
tionen sowie explizite Medienreferenzen eingeordnet und bewertet werden kénnen.

Medienbild Islam: Reprasentative Studien und qualitative Arbeiten

Das Islambild deutscher Nachrichtenmedien wurde von nur wenigen Studien in his-
torisch vergleichender Perspektive und auf Basis umfangreicher Datenkorpora unter-
sucht. Zu den mafdgeblichen Arbeiten zihlen die Langzeitstudien zur Islamdarstellung
im Spiegel von Thofern (1998) sowie zum Islambild in der Auslandsberichterstattung
deutscher Printmedien von Hafez (20022, 2000b). Mit Blick auf die 1970er Jahre analy-
sierte zudem Aly das »Bild der islamischen Welt« (2002) in der tiberregionalen Presse
der BRD und Ohde (1994) mediale Feindbildkonstruktionen wihrend des Zweiten Golf-
krieges. Eine weitere zeitvergleichende Arbeit zum Medienbild Islam wihrend der »Ara-
bischen Revolution« legte Brinkmann vor (2015), der sich ebenfalls der tiberregionalen
Presse zuwendet. Quantitative Untersuchungen im Rundfunkbereich gibt es iiber das
Islambild von ARD und ZDF (Hafez & Richter 2007) und in den Fernsehnachrichten 6f-
fentlich-rechtlicher und privater Kanile (Zagala 2007). Allerdings stellen letztgenannte
Arbeiten im Vergleich zu der recht umfangreichen Forschung im Printsektor eher eine
Ausnahme dar (vgl. Schenk 2009: 38).”

Die Untersuchungen verdeutlichen unisono, dass das Islambild deutscher Medien
von einer thematischen Orientierung auf (internationale) Krisen und Konflikte geprigt
ist. In der Zusammenschau quantitativer und qualitativer Arbeiten zur deutschen Is-
lamberichterstattung lassen sich drei grundlegende Strukturmerkmale ausmachen: die
Synonymisierung von Islam, Islamismus und Extremismus, die Marginalisierung le-
bensweltlicher Perspektiven und die Veranderung, d.h. die Betonung von Gegensitzli-
chem.

So ergab Thoferns Inhaltsanalyse des Nachrichtenmagazins Der Spiegel im Zeitraum
1950-1989, dass >der Islam« itberwiegend im Auslandsressort thematisiert wird. Chris-
tentum und Judentum, aber auch Religionen wie Buddhismus und Hinduismus, finden
hingegen deutlich 6fter Eingang in die Sparten Deutschland oder Kultur (vgl. 1998: 60).
Auch wird >der Islam« im Religionsvergleich fast ausschlieflich im Sachgebiet Politik
verhandelt, wihrend er in den Rubriken Wirtschaft, Kultur und Vermischtes nahezu
unerwihnt bleibt (vgl. ebd.: 62).

19 Hafez zufolge stelle die tiberregionale Presse den »locus classicus« der Forschung zur deutschen
Auslands-berichterstattung dar. Dies lasse sich zum einen damit begriinden, dass das Ressort
Ausland im Printbereich besonders stark vertreten ist. Zum anderen senden Printmedien »Mei-
nungsfithrerimpulse« sowohl an das Fernsehen als auch an gesellschaftliche Meinungsfiihrer*in-
nen aus, wodurch ihnen eine besondere Bedeutung zukommt (vgl. Hafez 2002b: 10, Herv.i.0.). An-
dere Autoren verweisen ebenfalls auf die Vorrangstellung von Printmedien in den Untersuchun-
gen zur medialen Darstellung von Migration und. Migrant*innen (vgl. Wellgraf 2008: 7; Bonfadelli
2007:98).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Selbiges bestitigen Hafez und Richter fiir die Nachrichtenmagazine, Talkshows und
Reportagen des dffentlich-rechtlichen Fernsehens im Zeitraum Mitte 2005 bis Ende 2006:
»Die meisten Themen mit Islambezug finden sich nach wie vor in den Auslandsmaga-
zinen der Sender« (2007: 0.S.). Internationale Konflikte stellen dabei den zweithiufigs-
ten Thematisierungsanlass dar, gleich nach dem dominierenden Thema Terrorismus/
Extremismus. Dabei zeigen sich deutliche Hinweise auf die evaluativen Elemente der
medialen Islamagenda: In iiber 80 Prozent der untersuchten Beitrige wird die Religion
in Negativzusammenhingen verhandelt, lediglich 19 Prozent stellen neutrale oder po-
sitive Themenbeziige her. Dies bestitigen auch Analysen der Printmedien Spiegel und
BILD (z.B. Namin 2009: 287). Fiir das 6ffentlich-rechtliche Fernsehen ergibt sich daraus
eine problematische Diagnose: Im »zugespitzte[n] Gewalt- und Konfliktbild« der Sen-
der lasst sich die selektive und konfliktire Medienperspektive auf die Religion und ihre
Anhinger*innen deutlich erkennen (vgl. Hafez & Richter 2007: 0.S.).

Jene Konfliktperspektive konnen Hafez (2002b) und Brinkmann (2015) in ihren
Lingsschnitt-studien zum Islambild in der Auslandsberichterstattung deutscher Printme-
dien sowie Arbeiten zum Medienbild iiber den sogenannten »Arabischen Frithling«
ebenfalls belegen (vgl. Hesse, Krokowski & Wieland 2013). Dabei stellt Hafez bei der
Thematisierung >des Islams< besonders hohe Negativvalenzen fest: Dominiert werde
die Berichterstattung von den Ereigniselementen Gewaltsamkeit und Konflikt. Kein
anderes Thema sei in der Nahostberichterstattung stirker negativ belastet — Hafez
konstatiert: »Die [...] These der Existenz eines >Feindbildes Islam« in deutschen und
westlichen Medien kann in bezug auf die untersuchten Pressemedien als bestitigt
gelten.« (2002b: 95f.) Hafez spricht zudem mit Blick auf die Popularitit politischer
Themenbeziige von einer medial nahegelegten »Einheit von Politik und Religion« (vgl.
ebd.: 225), die sich etwa in der unverhiltnismifiigen Betonung des politischen Islams
und religiés motivierter Gewalttaten zeige. Als Folge medialer Politisierung erscheine
die Religion weniger als Glaubenssystem, denn als geschlossene politische Ideologie.

Auch Hafez und Richter konstatieren ein Fehlen alltagsbezogener Einblicke in mus-
limische Lebenswelten, wodurch die mediale Wahrnehmung >von Islam« und >Mus-
lim*innen< auf einen Problem- und Ausnahmefokus verengt werde — es vollziehe sich
eine »Ausblendung des Normalen, des Alltiglichen und des Positiven« (vgl. 2007: 0.S.).
Sowohl Brinkmann (2015) als auch Hesse und Kolleg*innen (2013) weisen hingegen ei-
ne — wenn auch kurze — Phase thematischer Pluralitit nach, die sich wihrend der so-
genannten »Arabischen Revolution« in deutschen Medien vollzog. Zwar dominierten
noch immer Politikthemen (vgl. ebd.: 38), womit »viele Journalist_innen die mannig-
faltigen sozialen und kulturellen Wandlungsprozesse [vernachlissigten], welche den
Nihrboden fiir die Politisierung bildeten« (ebd.: 41). Dennoch zeigte sich im Verlauf
des Revolutionsjahrs 2011 eine gewisse Ausdifferenzierung der Themenagenden: Die
Ressorts Wirtschaft und Kultur wurden durch Berichte iiber islamische Literatur, Fil-
me und Kunst stirker bedient (vgl. Brinkmann 2015: 128ff.). Ein genauerer Blick sorgt
hier jedoch schnell fiir Erniichterung: Wihrend die medialen Bewertungen der Reli-
gion zu Beginn der Umbruchsereignisse noch mehrheitlich positiv ausfielen, schlug
das Stimmungsbild mit Aufkommen interreligioser Konflikte zwischen >Muslim*innenc
und christlichen Kopt*innen ab Mitte 2011 jih um (vgl. Hesse, Krokowski & Wieland
2013: 58f.). Der Herausgeber der Studie konstatiert, dass trotz erster Euphorie »die

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

31


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Grauzonen des Alltagsrassismus

alten >Strukturmerkmale der Auslandsberichterstattungs, [..] vor allem Gewalt- und
Negativereignisse«, die Medienagenden nur wenig spiter erneut dominierten (Hafez
2013b: 20).

Neben den Studien, die mit standardisierten Erhebungs- und Auswertungsverfah-
ren operieren, gibt es in der deutschen und US-amerikanischen Forschungslandschaft
eine nahezu uniiberschaubare Zahl qualitativer Arbeiten (vgl. fiir Deutschland Miiller
2005: 102; Saiffuddin & Matthes 2016). Ein Uberblick zeigt, dass sich die meisten Stu-
dien in Deutschland auf eher eng gefasste Gegenstandsbereiche konzentrieren (etwa
anhand eines konkreten Ereignisses). Im Zentrum stehen zumeist drei populire Reiz-
themen der Islamberichterstattung: 1) die Stellung der Frau>im Islam« (Stichwort: Kopf-
tuch), 2) die angebliche Gewaltaffinitit des bzw. Bedrohung durch >den Islam« (Stich-
wort Terror) sowie 3) >Muslim*innenc als Problemmigrant*innen (Stichwort: Integra-
tion).”® In den US-Medien zeigt sich ebenfalls eine ausgeprigte journalistische Kon-
fliktperspektive, die auf Krisen und Kriege in mehrheitlich muslimischen Lindern fo-
kussiert (vgl. Sheikh, Price & Oshagan 1996) sowie auf sicherheitspolitische Fragen im
Zusammenhang mit dem sogenannten »War on Terror« (vgl. z.B. Reese & Lewis 2009;
Moeller 2004). Um die qualitative Seite des Mediendiskurses stirker auszuleuchten,
wird nachfolgend eine erginzende, jedoch ebenfalls zwangslidufig unvollstindige Zu-
sammenschau nicht-standardisierter Arbeiten prisentiert.

Unter ihnen befinden sich verschiedene Studien, die die Perspektive kritischer Dis-
kursanalyse einnehmen (u.a. Kalwa 2013; Wehrstein 2013; Kirchhoff 2010; Ates 2006; J4-
ger 2007; Link 2007; Kddel 2007; Kithn 2008; Kulagatan 2016; Auernheimer 1993). Exem-
plarisch ldsst sich die Arbeit von Jiger und Jiger zitieren, die anlisslich des Karikatu-
renstreits des Jahres 2006 insgesamt 25 deutsche Tages- und Wochenzeitschriften auf
die Darstellung von >Muslim*innenc< hin untersuchen. Sie stellen fest, dass das >musli-
mische« Ausland als bedrohlich, hysterisch und gewaltbereit portritiert wird, wihrend
>Muslim*innen«< im gesellschaftlichen Innern als Zielobjekte einer rigiden Integrations-
politik erscheinen. Ein Vergleich verschiedener Blattlinien zeigt, dass lediglich »linke
Medienc eine (selbst)reflexive Medienkritik bemiihten (vgl. Jiger & Jiger 2007). Ata be-
statigt diese Beobachtung: Zwar zeigte sich der deutsche Mediendiskurs um die Mo-
hammed-Karikaturen als durchaus vielstimmig (und mitunter polarisierend), dennoch
waren journalistische Selbstreflexionen eher eine Seltenheit (vgl. 2011: 197ff.). Die in

20 Der qualitativen Dimension des Islambildes hat sich auch Thofern durch eine zusatzliche thema-
tische Mikroanalyse ausgewahlter Spiegel-Berichte empirisch gendhert. So zeigt sich die Politisie-
rung und Denormalisierung >des Islams«< und seiner Glaubensanhianger*innen nicht nur in den
lbergeordneten Themenstrukturen der untersuchten Artikel, sondern auch in ihren symbolisch-
qualitativen Darstellungsweisen. Muslim*innen werden hier (iberwiegend als »fanatisch und ex-
tremistisch« charakterisiert, was ihr Verhalten als abweichend und irrational erscheinen liefe (vgl.
1998: 136). Systematische Unterschiede in der Darstellung staatlicher und zivilgesellschaftlicher
Akteur*innen kann der Autor nicht erkennen: Es finden sich in seiner Mikroanalyse Repliken aus
Medientexten, die Muhammad Gaddafials»islamisches Irrlicht«betiteln oder>muslimische<Berg-
arbeiter in Deutschland als »religios-fanatisierte Moslems« (ebd.: 105ff.). Ahnliches beobachtet
auch Brinkmann, der mittels triangulierter Inhaltsanalyse die These von der traditionellen Nega-
tivzeichnung >muslimischer< Akteur*innen sowohl quantitativ als auch qualitativ erhdrten kann
(vgl. 2015: 155ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

der Berichterstattung gesenkte Nachrichtenschwelle fir »kleinste Demonstrationen in
abgelegenen Teilen der Welt« (ebd.: 196) sorgte zudem fiir eine enge Verflechtung von
Islam und Gewalt.

Eine Diskursanalyse im Rundfunkbereich nimmt Karis vor, der unter Beriicksichti-
gung von 80 Tagesthemen-Beitrigen der Jahre 1979-2010 zentrale Islamnarrative aus
Wort- und Bilddaten herauspripariert. Neben >dem Islamc« als terroristische Bedro-
hung finden auch hier die kulturalistischen Narrative vom Clash of Civilization und der
Existenz >muslimischer« Parallelgesellschaft Anwendung. Im Diskriminierungsnarra-
tiv werden >Muslim*innen« zudem als wehrlos, hilfsbediirftig und drmlich prasentiert
(vgl. 2013: 297). In Anlehnung an Panofskys ikonographische Methode wendet sich auch
Zeid (2016) der visuellen Ebene medialer Islamdarstellungen zu. Seine Untersuchung von
Spiegel und Weltwoche ergibt, dass sich im Bildrepertoire beider Printmedien tradier-
te Orientalismen niederschlagen. Diese zeigen sich etwa in Bildern von Minaretten,
prichtigen arabischen Bauwerken, Wiisten oder rituell handelnden Muslim*innen (vgl.
ebd.: 231f).

Hergouth und Omlor (2015) hingegen richten ihren Blick auf die deutschsprachige
Boulevardpresse. Thr Vergleich von BILD, Kronen Zeitung und Blick zeigt, dass nach dem
Angriff auf die franzdsische Satirezeitschrift Charlie Hebdo >der Islam« nicht nur als ge-
fahrlich portritiert wurde. Auch erklangen Forderungen »nach einer Einschrinkung
von Menschenrechten und rechtsstaatlichen Prinzipien, um die Gefahr von »immer und
iiberallc drohenden islamistischen Terroranschligen minimiert zu wissen« (Hergouth &
Omlor 2015: 20). In seiner Analyse zur Verhandlung von »Terrorismus und Islamismus« als
Medienthema nach 9/11 bestitigt auch Trautmann diese Beobachtung:

»Die Bilder der in sich zusammenstirzenden Tirme des World Trade Center vor Augen
waren und sind viele Blirger/innen bereit, sogar sehr weit reichende Einschrinkungen
ihrer Freiheit zu akzeptieren.« (2006: 149f)

Eine Polarisierung des medialen Islamdiskurses weist zudem Sielschott (2011) nach. In
seiner Framinganalyse ostdeutscher Regionalzeitungen zeigt sich, dass neben dominanten
Kilte- und Schidigungsframes, die Muslim*innen als bedrohlich und unmoralisch pri-
sentieren, auch positive Kompetenz- und Kooperationsframes Anwendung finden, in
denen Muslim*innen aus Sport, Kultur, Kunst und Politik portritiert werden. Sielschott
stellt bei Letzterem jedoch eine Selektivitit der Sichtweise fest, da deren Engagement
nur in ausgewihlten Sparten — und keinesfalls ganzheitlich — gewiirdigt wird, wodurch
sie als einzelne »Reprisentanten einer Minderheit in die Vielfalt der Mehrheitskultur
eingebunden [werden], ohne jedoch die soziale und symbolische Ordnung in Frage zu
stellen« (ebd.: 175).

Auch auf US-amerikanischer Seite weisen Diskursanalysen auf die Verbreitung
orientalistischer Interpretationsrahmen im Themenfeld >Islam< hin (z.B. Benzehaf
2017). Konkret identifiziert etwa Kumar im Zeitfenster der zweiten Bush-Regierung
2004-2009 die 6ffentliche Vorherrschaft® von fiinf Deutungsframes: »der Islamc« als

21 Kumarnimmtin ihrer Studie insbesondere politische Diskurse sowie Aussagen von gesellschaftli-
chen Reprisentant*innen, etwa Militir- und Religionsvertreter*innen, in den Blick —sie nennt sie
»primary definers of news« (2010: 256).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

33


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Grauzonen des Alltagsrassismus

monolithische Religion, »der Islam« als sexistische Religion, die smuslimische Psyche«
als irrational, >der Islamc« als gewaltbereit und terroraffin vis-a-vis >dem Westen,
der als demokratisch charakterisiert wird (vgl. 2010). Sie findet damit dieselben
Bedeutungsstrukturen, die bereits einige Jahrzehnte zuvor Said mit Blick auf die
US-amerikanische Presse ermittelte. Folgen wir den Ergebnissen seiner ebenfalls
diskursanalytischen Untersuchung, so scheint »die Rolle >des Islams« in folgendem zu
bestehen:

»in hijackings and terrorism, descriptions of the way in which overtly Muslim countries
like Iran threatens sus<and our way of life, and the speculations about the latest con-
spiracy to blow up buildings, sabotage commercial airliners, and poison water supplies
seem to play increasingly on Western consciousness« (Said 1997: xi).

In einer aktuelleren Arbeit hebt Asultany hervor, dass>Muslim*innen<in US-amerikanis-
chen Medien regelmifig als »evil other« portritiert werden, »that can be easily mo-
bilized, with powerful consequences during times of war« (2016a: 104). Sie betont,
dass in der medialen Wahrnehmung >muslimische« und »arabische« Identititen oft
synonymisiert werden, was zur Rassifizierung (vermeintlich) arabischer Personen
und zur Dimonisierung der Religion beitrage. Diverse weitere US-Studien belegen
die These einer o6ffentlichen Hysterie um >Muslim*innens, die aus der diskursiven
Verschmelzung von Islam, Fundamentalismus und Terror resultiert: so etwa Reeses
und Lewis’ (2009) Framinganalyse zur nationalen Sicherheits-Divise »War on Terror«.
Diese wurde von Ex-Prisident George W. Bush nach den Anschligen von 2001 erlassen
und von auflagenstarken US-Zeitungen** weitestgehend unkritisch reproduziert und
so zum Commonsense erhoben (s.a. Kellner 2004). Ahnliches belegen Arbeiten zur
medialen Darstellung Barack Obamas, in der eine muslimische Identitit des Ex-Prisi-
denten nahegelegt und so ebenfalls auf die Verkniipfung von Islam, Arabischsein und
Terrorismus gesetzt wurde (vgl. Tariq & Moody 2009). Auch Analysen politischer Car-
toons® und Karikaturen bestitigen, »that being labeled >Muslim« in America amounts
to slander because of its attendant associations with terrorism, anti-Americanism, and
essential otherness« (Gottschalk & Greenberg 2011: 194).

Auch wenn die kulturalistische Wahrnehmung >des Islams< in den USA auf eine
jahrhundertealte Geschichte zuriickblickt (Said 1994) und schon mit der »Hostage Cri-
sis« (1979-81) einen starken medialen Niederschlag fand, so lasst sich doch sagen, dass
>Muslim*innen< insbesondere im Nachgang von 9/11 zum Feindbild erklirt wurden (vgl.
Rana 2011: 16).

Zusammenfassung: Die zitierten Forschungsarbeiten in Deutschland und den USA
belegen eine erhebliche Konfliktorientierung des Medienbildes Islam. Themen- und Be-
wertungsstrukturen sind zumeist auf politische und geographisch entfernte Krisener-
eignisse beschrinkt. Die innerislamische Pluralitit und Alltiglichkeit >muslimischens

22 Die Autoren untersuchten die USA Today im Zeitraum von September 2001 bis Anfang 2006.

23 Die Autoren vergleichen die Kontroverse um die sogenannten Mohammed-Karikaturen der dani-
schen Zeitung Jyllands Posten mit der Debatte um das Cover des New Yorkers vom 21. Juli 2008, auf
dem Barack und Michele Obama als Terrorist“innen karikiert sind.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Lebens bleiben weitestgehend unsichtbar. Diese inhaltliche Engfithrung lasst >den Is-
lamc« als >fremdy, fern und potentiell bedrohlich erscheinen. Qualitative, insbesonde-
re diskursanalytische Arbeiten bestitigen dies. In ihnen zeigt sich, dass verandern-
de, defizitorientierte und paternalistische Narrative die Mediendiskurse Deutschlands
und der USA dominieren. Ahnliche inhaltliche Tendenzen zeichnen sich in der Bericht-
erstattung tiber Migration ab. Muslimische Lebenswelten werden auch hier vorrangig
in Problemkontexten prisentiert.

»Muslim*innen< in der Berichterstattung tiber Migration

Im US-amerikanischen Kontext stellt die Diskursverflechtung vom Migration und Is-
lam eine Marginalie dar. Obwohl ein Grof3teil der sMuslim*innenc in den USA iiber per-
sonliche Migrationserfahrungen verfugt, gilt dort der mexikanische bzw. zentralame-
rikanische Arbeiter als »prototypischer Immigrant« (Cesari 2011: 25). In der deutschen
Berichterstattung itber Migration sind hingegen islam- und muslimbezogene Themati-
sierungen nicht selten. Da in der 6ffentlichen Debatte >Muslim*innen< und Migrant*in-
nen oft synonymisiert werden, scheint die Annahme plausibel, dass Mediendiskurse
iiber Migration auch das Alltagsgesprich tiber »den Islam« informieren. Eine zentra-
le Studie zum Migrationsdiskurs deutscher Printmedien stammt von Wengeler (2003).
Der Sprachwissenschaftler analysiert in ihr zeitliche Konjunkturen zentraler Argumen-
tationsmuster (Topoi), die die offentliche Wahrnehmung von Migration prigen (vgl.
ebd.: 296). In theoretischer Hinsicht interessant ist Wengelers Topos-Begrift, den er
vom Aristotelischen Verstindnis antiker Rhetorik ableitet. Das theoretische Teilkapitel
zu den diskursanalytischen Perspektiven auf rassistische Alltagssprache geht auf ihn
genauer ein (vgl. Kap. 2.3.2.2). Vor allem liefert Wengelers Analyse jedoch einen dif-
ferenzierten Uberblick iiber existierende Denk- und Argumentationsmuster, die das
gesellschaftliche »Zeitgesprich« iiber Migration strukturieren (vgl. 2003: 302—-331).

Zu diesen zihlt etwa der Gefahren-Topos, den eine besondere Kontinuitit auszeichnet
(vgl. ebd.: 516). Wihrend in den 1960er-1970er Jahren der mogliche Verlust des sozialen
Friedens, vermeintliche Ghettobildung und Minderheitenkonflikte im medialen Fokus
standen, herrschte in den 1980ern die Angst vor Massenzuwanderung vor. Letztere lie-
ferte politischen Forderungen nach einer strengeren Regulierung und Beschrinkung
von Zuwanderung die Legitimationsgrundlage. Als zeitlich stabil erwies sich zudem
der Nutzen-Topos, der Migration vor dem Hintergrund moglicher Nachteile fiir die auto-
chthone deutsche Bevélkerung verhandelte (Arbeitslosigkeit). Auch die Konstruktion des
Fremden spielte als 6ffentliches Denkmuster eine wichtige Rolle. Wer dabei als >fremd«
galt, verschob sich im Laufe der Zeit: Waren es Anfang der 1960er italienische Arbeits-
migrant®innen, standen ab den 1980er Jahren zunehmend Tiirk*innen im Fokus der
Medien. Gleichzeitig wurde der Duktus der Debatte schirfer. Dabei lief} sich die Angst
vor einer >Uberfremdung« durch tiirkische Zuwander*innen schon in den 1980ern of-
fen artikulieren (vgl. ebd.: 517, 498ff.). Auseinandersetzungen kreisten um Belastungs-
grenzen (Unterkiinfte, Gerichte) und den angeblichen Missbrauch des deutschen Sozi-
alsystems durch Asylsuchende. Integrationsforderungen und das Selbstbild Deutsch-
lands als Nicht-Einwanderungsland waren argumentative Fluchtpunkte der Debatte
(vgl. ebd.: 518).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

35


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Grauzonen des Alltagsrassismus

Migrationsfreundliche Topoi verwiesen hingegen auf humanitire und pragmatische
Aspekte, auf menschenrechtliche Standards sowie Vorteile fiir Einheimische und Mi-
grant*innen. Nicht selten haftete jenen Argumenten jedoch ein gewisser Paternalis-
mus an. Zudem gewann eine realistische Perspektive an Gewicht, die migrationsfordern-
de politische Mafinahmen rechtfertigte (»Zuwanderung sei ein Faktum«). Jedoch war
diese Bestandteil eines zunehmend defensiven Pro-Einwanderungsdiskurses: Statt mit
Gerechtigkeits- wurde mit Verantwortlichkeitsargumenten operiert (Wir< haben Ar-
beitsmigrant®innen ins Land gebeten) und Migrant*innen so als Abhingige deutscher
Gunstzuweisungen konstruiert (vgl. Wengeler 2003: 519f.).

Neben Wengelers wegweisender Topos-Analyse gibt es zahlreiche weitere Arbei-
ten, deren Augenmerk auf der Reprisentation von Migrant*innen in den Medien liegt.
Ubersichten zu relevanten Studien liefern u.a. Ruhrmann (1999), Bonfadelli (2007) und
Miller (2005), wobei >der Islam« und >Muslim*innenc eher als thematische Einzelphi-
nomene in Erscheinung treten. Es zeigt sich erneut, dass Migrant*innen/Muslim*in-
nen« primdr aus einer Problemperspektive Beachtung finden (vgl. Bonfadelli 2007: 98f.):
Angstszenarien vor »Asylmissbrauch, kultureller »Uberfremdung«, »mangelnder Inte-
gration«, »Kriminalitit« und »islamischem Extremismus« stehen im Zentrum der Be-
richterstattung. Der 11. September als mediales Schliisselereignis habe zudem dafir
gesorgt, dass >Muslim*innenc stirker in den Medienfokus geraten. Dass dieser Fokus
iberwiegend negativ geprigt ist, bestitigt auch Miiller: So erscheinen insbesondere
Migrant*innen aus Lindern der »Dritten Welt«, der Tiirkei und dem Balkan in einem
problematischen Licht — Zugewanderte aus dem europiischen Siiden wiirden hingegen
deutlich positiver portritiert (vgl. 2005: 101). Dabei orientiere sich laut Ruhrmann die
Migrationsberichterstattung hauptsichlich an aktuellen Ereignissen und liefere kaum
Hintergrundinformationen (vgl. 1999: 102). Rezipient*innen erfithren mithin nur wenig
iber die zumeist komplexen Ursachen-, Akteurs- und Kontextdynamiken bestehender
Krisen und Konflikte — aus denen nicht zuletzt Flucht- und Migrationsprozesse resul-
tieren. Erginzt wird dieser Befund durch Beobachtungen linguistischer Analysen, de-
nen zufolge Migration und die mit ihr einhergehenden gesellschaftlichen Veranderun-
gen »nicht als entscheid- und gestaltbar, sondern als katastrophal und schicksalhaft
dargestellt« werden.

Dariiber hinaus weist auch Yildiz in seiner ethnographisch-diskursanalytischen™
Arbeit nach, dass »stigmatisierende Metaphern wie >Ghetto< und >Auslinderkriminali-
tit« mittlerweile zu dominanten 6ffentlichen Narrativen geworden sind (2006: 41; vgl.
auch Ruhrmann 1999: 101). Dabeli sei der »Ghettodiskurs« keinesfalls neu und auch nicht
von den Medien erfunden, sondern als das diskursive Produkt der seit den 1970er Jah-
ren existierenden sogenannten »Auslinderforschung« zu verstehen. Die in diesem For-
schungsfeld angesiedelten Arbeiten trugen dazu bei, politische Konzepte wie die eth-
nische Quotierung von Schulen oder Stadtteilen zu legitimieren, weshalb Yildiz deren

24 Durch eine Gegeniiberstellung von Medien- und Alltagsdiskursen macht Yildiz die Diskrepanz
zwischen der medialen Inszenierung sogenannter »Ghettos« und der avantgardistischen, kosmo-
politanen Alltagswirklichkeit migrantischer Stadtquartiere am Beispiel der Kolner Keupstrafie
deutlich.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

»Wissensproduktion« als wesentlichen Bestandteil gesellschaftlicher Ausschlussprozes-
se betrachtet (vgl. 2006: 42f.). Migrant*innen wiirden innerhalb dieser Forschungstra-
dition nicht als »reales Objekt« untersucht, sondern als homogene Gruppe konstruiert
(vgl. ebd.: 43). Mediendiskurse griffen solcherlei Vorstellungen vom ghettoisierten, in-
tegrationsunfihigen Migranten lediglich auf, wodurch sie sie als Elemente gesellschaft-
licher Wirklichkeit legitimierten und normalisierten (s.a. Gouma 2012: 38).

Eine aufschlussreiche Analyse des Medienbildes >muslimischer< Migrant*innen in
deutschen TV-, Radio- und Printmedien liefert nicht zuletzt auch Wellgraf (vgl. 2008:
9). Im Rahmen von Fallanalysen stellt er fest, dass abhingig vom Medienformat ambi-
valente Bilder von Migration erzeugt werden, wobei »der Islam« als »problematische Fa-
cette titrkischer Migration« erscheint. >Muslim*innen< werden zu Prototypen des »kul-
turell Anderenc, das Kopftuch zum visuellen Hinweisreiz fiir fehlende Integration. Die
Ambiguitit von »Fremdheit« wird damit zugunsten eines eindeutigen »Feindbilds Is-
lam« aufgeldst (vgl. ebd.: 46). Kulturalistische Islambilder finden sich jedoch nicht nur
im seriésen Nachrichtenjournalismus. Auch Unterhaltungsformate wie die ARD-Serie
Tiirkisch fiir Anfinger fallen laut Wellgraf in stereotype Reprasentationen muslimischer
Weiblichkeit zuriick — und das, obwohl es ihr ansonsten gelinge, mit humoristischen
Mitteln gesellschaftliche Machtverhiltnisse im Bedeutungsfeld Migration zu unterwan-
dern.

»Muslimische« Frauen in den Medien

Eine besondere Stellung im Mediendiskurs itber Migration nehmen Bilder und Deutun-
gen iber >muslimische« Frauen ein. Trotzdem auch sie im Zuge der Arbeitsmigration
der 1960er Jahre als >Gastarbeiterinnen«< angeworben wurden, blieben sie in den Medi-
en lange Zeit unsichtbar (vgl. Toker 1996: 31). Nach einer Phase, in der v.a. italienische
Frauen wie Sophia Loren als erotisch portritiert wurden und so den »mannlichen Blick«
befriedigten, entdeckten die Medien in der tiirkischen Frau einen neuen Typus »frem-
der« Weiblichkeit. Hiufig mit Negativattributen wie »vormodern« und »unterdriickt«
assoziiert, geriet sie zum Offentlichen Gegenbild der deutschen Frau, die als emanzi-
piert und gleichberechtigt galt (vgl. Beck-Gernsheim 2004: 51f.). Die Tirkin wurde so
zur >Auslinderin¢ schlechthin, »weil sie in den Augen der Deutschen in besonderem
Ausmafd Fremdheit« reprisentierte (ebd.: 52).

Im Schnittfeld Medien — Migration — Islam gehért Migrantinnen in den Medien der
Autorinnen Liinenborg, Fritsche und Bach (2011) zu den maflgeblichen empirischen Ar-
beiten. Die reprisentative Studie untersucht fiinf deutsche Tageszeitungen® in einem
ausgewihlten Monat zwischen 2005 und 2008.2¢ Unter Beriicksichtigung textlicher und
visueller Darstellungen gelingt es den Autorinnen, sechs typische Migrantinnen-Bil-
der herauszuarbeiten (vgl. ebd.: 43): die eher positiv gelabelten Typen der Prominenten,

25  Untersucht wurden die iiberregionalen Tageszeitungen TAZ und FAZ, die auflagenstarksten regio-
nalen Tages-zeitungen aus NRW, Westdeutsche Allgemeine Zeitung und Kélner Stadtanzeiger, sowie
die BILD (vgl. Liinenborg, Fritsche & Bach 2011: 43f)).

26  Die Analysezeitriume umfassen jeweils den 7. Februar bis 8. Mirz, wobei der erste Analysezeit-
raum auf die Zeit nach dem Mord an der Deutsch-Kurdin Hatun Siiriicii am 7. Februar 2005 fallt
(vgl. ebd.: 44, 47).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

37


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Grauzonen des Alltagsrassismus

der Erfolgreichen und der Nachbarin sowie das Opfer, die Integrationsbediirftige und die Uner-
wiinschte, die klar negative Konnotationen tragen (vgl. ebd.: 81). Die Ergebnisse zeigen
zudem, dass fir die Frage, wann Migrantinnen als aktiv, emanzipiert und unabhin-
gig dargestellt werden, wann hingegen als passiv, riickstindig oder unterdriickt, das
Herkunftsland eine besondere Rolle spielt. Frauen aus arabischen Staaten (58 %), der
Tiirkei (40 %), Afrika (41 %) und Osteuropa (51 %) fallen am hiufigsten in die Kategorie
des Opfer-Typus, wihren Migrantinnen aus Lateinamerika (67 % u. 22 %) und >westli-
chenc« Staaten (73 % u. 13 %) iiberdurchschnittlich hiufig als prominent bzw. erfolgreich
portritiert werden (vgl. ebd.: 104, 87). Die Autorinnen belegen, dass muslimisch mar-
kierte Frauen in den Medien itberdurchschnittlich oft als Problemtypen in Erscheinung
treten.

Bestitigt wird dies auch mit Blick auf die Themenzusammenhinge: In knapp 17 Pro-
zent der Artikel sind >Muslim*innen« Betroffene von >Ehrenmord<,?” sind den »Zwin-
gen ihrer Religion« ausgesetzt (10 %) oder treten als Unterdriickte der deutschen Ge-
sellschaft in Erscheinung (6 %), etwa im Zusammenhang mit dem »Kopftuchverbot«
(vgl. ebd.: 87). Schaut man sich den Typus Integrationsbediirftige genauer an, fillt auf,
dass unter den Herkunftslindern die Tiirkei am stirksten vertreten ist: »Die Tiirkin-
nen werden dadurch als besonders s>riickstindig< und lernbediirftig im Vergleich zu
anderen Migrantinnen dargestellt.« (Ebd.: 97) Vor diesem Hintergrund iiberrascht es
kaum, dass in iber 95 Prozent der Fille lediglich iiber diese Frauen gesprochen wird,
ihre personlichen Positionen bleiben ausgeblendet. Andere Studien bestitigen diese Be-
obachtungen. So belegt etwa Namin, dass Bilder von Frauen mit Kopftuch im Spiegel
vergleichsweise hiufig — 6fter noch als im Vergleichsmedium BILD -in negativ konno-
tierten Textumfeldern publiziert wurden (vgl. 2009: 288ff.).

27  Der Begriff >Ehrenmord< fand v.a. im Zusammenhang mit der umfangreichen Medienbericht-
erstattung im Fall Hatun Striciis 2005 Verbreitung und hat sich fortan in der 6ffentlichen Wahr-
nehmung festgesetzt. DerJuristin Julia Kasselt zufolge, die sich in ihrer Dissertation mit der recht-
lichen Bewertung sogenannter>Ehrenmorde«in Deutschland zwischen 1996 und 2005 beschaftig-
te, gibt es dens>Ehrenmord<im juristischen Sinne nicht. Vor Gericht ist von »Ehrenmotiven«die Re-
de (vgl. 2014). Die von ihr entwickelte Definition fasst sEhrenmorde« als »vorsatzlich begangene,
versuchte oder vollendete Tétungsdelikte, die im Kontext patriarchalisch gepragter Familienver-
binde oder Gesellschaften vorrangig von Mannern an Frauen veriibt werden, um die aus Tatersicht
verletzte Ehre der Familie oder des Mannes wiederherzustellen. Die Verletzung der Ehre erfolgt
durch einen wahrgenommenen Verstof einer Frau gegen auf die weibliche Sexualitit bezogene
Verhaltensnormen.« (Oberwittler & Kasselt 2011: 0. S.) Die Autor¥innen stellen fest, dass hiufiger
als sEhrenmorde« Partner*innentétungen sowie entsprechende Grenzfille auftreten, »bei denen
die Ehefrau oder Partnerin durch Unabhangigkeitsstreben, Trennungen bzw. Trennungsabsicht
und (vermutete[r]) Untreue« das Gewaltmotiv darstellen (Ebd.). Trotz der Verwurzelung von Eh-
renmotiven in patriarchalischen Gesellschaftsstrukturen, zu denen die betreffenden Manner hau-
fig Herkunftsbeziige aufweisen, ist Gewalt gegeniiber Frauen in Intimbeziehungen weder ein spe-
zifisch islamisches noch ein kulturelles Phanomen. Belegen lasst sich dies anhand einer aktuellen
Studie des Bundeskriminalamtes zu Féllen von Partnerschaftsgewalt in Deutschland. Fiir das Be-
richtsjahr 2015 wurde ermittelt, dass es sich in 72 % aller Fille der Kategorien Mord und Totschlag,
Korperverletzung, Vergewaltigung, sexuelle N6tigung, Bedrohung und Stalking bei den Tatver-
déachtigen um deutsche Staatsangehorige handelte, von diesen sind 79 % Manner (BKA 2015: 9).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Aufschlussreich ist zudem Farrokhzads (2006) Arbeit zur medialen Konstruktion
>fremder« Weiblichkeit, die eine diskursanalytische Perspektive anlegt. Die Autorin sys-
tematisiert dabei zunichst in einer Sekundiranalyse den Kenntnisstand existierender
Studien zum Migrantinnen-Bild deutscher Print- und Rundfunkmedien, um anschlie-
Rend eine eigene empirische Analyse ausgewihlter Fallbeispiele, hauptsichlich aus Spie-
gel und Emma,*® vorzunehmen. Geleitet ist ihr Erkenntnisinteresse von der Frage, wie
im medialen Einwanderungsdiskurs »geschlechtsspezifische Stereotypsierungen von
Migrant(inn)en konstruiert werden und welche Folgen dies fir das Alltagsbewusstsein
haben kann« (ebd.: 55). Frithere Studien etwa zum >Musliminnen¢-Bild der sogenann-
ten Frauenpresse weisen darauf hin, dass iitberlieferte Klischees zum Status der Frauim
Islam, gepaart mit einem mangelnden Hintergrundwissen der Journalist*innen iiber
muslimisch gepragte Kulturen, aktuelle Modernisierungsprozesse sowie die Vielfalt der
Koran-Exegese einen unkritischen, undifferenzierten Journalismus begiinstigen (vgl.
Amanuel 1996). Farrokhzad kommt in ihrer Arbeit zu dem Schluss, dass sich fiir die
Darstellung smuslimischer« Frauen in den Medien vier »Konstruktionsformen« heraus-
gebildet haben: »die exotische Orientalin, die Kopftuchtiirkin, die moderne Tiirkin und
die Fundamentalistin« (ebd.: 75). Ebenso wie Liinenborg und Kolleginnen (2011) stellt sie
eine tiberproportionale Fokussierung auf die (vermeintliche) ethnische bzw. ethnisch-
nationale Identitit der Frauen fest.

»Auffillig ist, dass die tlrkische Frau im Mittelpunkt des medialen Interesses
steht—was im Alltagsdiskurs zur Folge hat, dass viele der in Deutschland leben-
den orientalisch aussehenden und/oder kopftuchtragenden Frauen aufgrund ihrer
phédnotypischen Merkmale fiir Tiirkinnen gehalten werden.« (Ebd.)

Farrokhzad macht dariiber hinaus deutlich, dass das Konstrukt der exotischen Orientalin
im diskursiven Schnittfeld zwischen Islam und Geschlecht einem Wandlungsprozess
unterliegt. Wahrend Anfang der 1950er Jahre »das Bild der geheimnisvollen, erotischen
Orientalin im Vordergrund« stand, wurde mit zunehmender Prisenz der >Gastarbei-
ter*innen< »die kopftuchtragende tiirkische Mutter mit vielen Kindern« zur populdren
Medienikone (ebd.: 72f.). Dabei fand auch ein Bedeutungswandel des islamischen Kopf-
tuchs statt, das nun keine erotische Konnotation mehr trug, sondern zum »Symbol fiir
die Unterdriickung durch den Islam« wurde (ebd.: 73). Schaut man sich hingegen die
Darstellung smuslimischer« Frauen in Unterhaltungsformaten an, so lasst sich hier eine
gewisse Konservierung jener Exotisierung >muslimischer< Weiblichkeit feststellen.”
Das Konstrukt der Kopftuchtiirkin 16ste das Bild der sinnlichen Orientalin in den
1970er und 1980er Jahren in Deutschland folglich ab, wobei dies primar die tiirkischen
>Gastarbeiterinnen« der ersten Generation reprisentierte (vgl. ebd.). Mit der zweiten

28  Farrokhzad begriindet ihre Auswahl damit, dass Der Spiegel zwar als »seridses und liberales Nach-
richtenmagazin« gelte, »beziiglich des Themas >Zuwanderung« allerdings »einen ausgeprigten
Kulturrassismus« aufweise. Emma ihrerseits nehme zu »fremden< Frauen eine ambivalente und
zum Teil doppelbddige Haltung ein«. Beide Magazine tbten eine »hohe Breitenwirkung« auf den
gesamtoffentlichen bzw. den feministischen Diskurs in Deutschland (2006: 65f.)

29  Zudenjlngsten und wohl reichweitenstérksten Filmen, in denen das Bild der exotischen Orientalin
unter Einsatz sinnlicher Gesichtsschleier und Bauchtanzszenen Verwendung findet, zahlt etwa die
Hollywood-Produktion SEX AND THE CITY 2.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

39


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Grauzonen des Alltagsrassismus

und dritten Generation tiirkischstimmiger Musliminnen« verinderte sich jedoch auch
dieses Darstellungsmuster, was die Autorin mit dem gesellschaftlichen Erkenntnispro-
zess, dass jene nicht in ihre Heimatlinder zuriickkehren wiirden — viele waren bereits
in Deutschland geboren - in Zusammenhang bringt (vgl. ebd.: 77). Galten die Kopfiuch-
tiirkinnen noch als »Opfer« ihrer Religion bzw. kulturellen Herkunft (s.a. Toker 1996:
40),% interpretierte man die religiése Kleidung der jungen >Musliminnenc als Zeichen
fundamental-religidser Uberzeugungen und nahm sie als potentielle Bedrohung fiir
christliche Werte und abendlindische Errungenschaften wahr. Das Konstrukt der Fun-
damentalistin erweiterte so das Reprisentationsspektrum der >muslimischen< Frau um
einen weiteren Typus, mit dem diese nun auch als »Titerin« dargestellt werden konnte
(vgl. Farrokhzad 2006: 77).

Das Bild der modernen Tiirkin erlaubte es schlieflich, junge >Musliminnen< ohne
Kopftuch als Ausnahmeerscheinungen zu konstruieren. Diese gelte als kaum bzw.
unreligios, gebildet, erfolgreich und gut integriert — und wird damit zum krassen
Pendant kopftuchtragender >Muslim*innenc erklirt. Mit diesem vierten Bildtypus
entsteht um das Medienbild muslimisch markierter Frauen ein geschlossenes Repri-
sentationssystem, das mit bindren Oppositionen wie bedeckt = unterdriickt, konservativ,
religios, traditionell und unbedeckt = emanzipiert, liberal, weltlich, modern operiert und
dabei Widerspriichliches ausblendet.

Zusammenfassung: Studien zum Medienbild >muslimischer« Frauen belegen, dass
sich im Bedeutungsdreieck Weiblichkeit — Migration — Islam spezifische Negativzu-
schreibungen diskursiv verfestigt haben. >Musliminnen< werden dabei zumeist als
unterdriickt, devot, hilfsbediirftigc und stimmlos dargestellt. Im besonderen The-
menfeld Integration erscheinen sie entweder als integrationsunfihig/-willig oder als
aufgeklirt, modern und emanzipiert. Im Themenfeld Terrorismus hingegen wech-
selt der Konzeptrahmen von der Opfer- zur Titerinnenrolle. Das Kopftuch — bzw.
dessen Abwesenheit — fungiert dabei als Schliisselsymbol jener vermeintlich typisch
muslimisch-femininen Eigenschaften.

Islamdarstellung in popkulturellen Medien und in Kinderbiichern

Neben journalistischen Texten der klassischen Nachrichtenberichterstattung tragen
orientalistische und kulturalistische Bildkomplexe auch in Unterhaltungsmedien zur
lebensweltlichen Normalisierung eines antimuslimischen Gesellschaftswissens bei.
Gestiitzt wird diese These zum einen von theoretischen Uberlegungen zur Rolle von
Populdrkultur fir die gesellschaftliche Teilhabe zivilgesellschaftlicher Akteur*innen im
Allgemeinen (vgl. Hermes 2006; Dahlgren 2000) und marginalisierten Bevdlkerungs-
gruppen im besonderen (u.a. Klaus & Liinenborg 2004; Rosaldo 1999). Im Zentrum
steht dabei die Uberlegung, dass Formen politischer Partizipation sich nicht auf
rationale Debatten beschrinken — wie es etwa Habermas’ deliberatives Offentlich-
keitsmodell normativiert (vgl. Kap. 2.3.1.3) -, sondern in vielfiltige lebensweltliche
und mediale Praxen eingelassen sind. Fiir identititsbildende Prozesse in modernen

30 Toker (1996) untersucht auf Grundlage einzelner, bewusst ausgewahlter Fallbeispiele das Medi-
enbild dersauslédndischen< Frau anhand von Nachrichtenberichten und Unterhaltungssendungen
der1980er-1990er Jahre.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Mediengesellschaften ist die produktiv-interpretative Auseinandersetzung mit medi-
envermittelten Deutungsressourcen unerlisslich (vgl. Klaus & Liinenborg 2004: 199f.).
Welche popkulturellen Bilder wir von gesellschaftlichen Gruppen rezipieren - inklusive
der, der wir uns selbst zugehorig fithlen - ist fir unser Fremd- und Selbstverstindnis
mithin von enormer Bedeutung. Zum anderen machen Arbeiten iiber Populirkultur
und Rassismus gezielt darauf aufmerksam, wie mediales Entertainment zum Erhalt
gesellschaftlicher Ungleichheitsstrukturen beitragt:

»There is a direct and abiding connection between the maintenance of white
supremacist patriarchy in this society and the institutionalization via mass media
of specificimages, representations of race, of blackness that support and maintain the
oppression, exploitation, and overall domination of all black people.« (hooks 2015: 2)

Was die feministische Literaturwissenschaftlerin bell hooks hier fiir die Gruppe
Schwarzer® Personen im Gesellschaftskontext der USA festhilt, lisst sich in dhnlicher
Weise fur die popularkulturelle Darstellung von sMuslim*innen< konstatieren.

Die umfassendsten Studien liefert in diesem Zusammenhang Jack G. Shaheen
(2000), der auf Grundlage hunderter TV- und Kinofilme rassifizierte Reprisentationen
des >muslimischen Anderenc herausgearbeitet hat. So stellt er in historisch-kompa-
rativer Perspektive fest, dass sich am Othering von >Muslim*innen< im Hollywoodfilm
strukturell wenig geindert hat, >Muslim*innen« gelten nach wie vor als weniger zi-
vilisierter Counterpart zum aufgeklirten >Westen<. Dabei unterlagen die konkreten
charakterlichen Zuschreibungen einem gewissen semantischen Wandel. So wurden
»arabische Muslim*innenc in den ersten Filmen der 1920er Jahre in klassisch-orienta-
listischer Manier (zum Begrift Orientalismus vgl. Kap. 2.1.3) als brutale Sklavenhalter
und sexuell-freiziigige Wiistenscheichs protritiert (z.B. in THE RAGE OF PARIS [1921]
oder SON OF THE SHEIKH [1926]), wihrend in den 1970er und 1980er Jahren — in Zeiten
internationaler Konflikte wie der Olkrise, der »Iran Hostage Crisis«,** der Iranischen
Revolution, des Sowjetisch-Afghanischen Krieges und des ersten Golfkrieges zwischen
Iran und Irak — minnliche >sMuslime« zu gierigen Olscheichs und fundamentalistischen
Terroristen wurden (vgl. Shaheen 2000: 25f.).

Wihrend >Muslim*innen< auf der politischen Weltbithne und im Nachrichtenjour-
nalismus also immer stirker im Kontext von Krisen und Konflikten in Erscheinung
traten, wurde ihr Bild auch in den Unterhaltungsmedien zunehmend zu dem einer
personifizierten nationalen Bedrohung. Dieses rassifizierende Reprisentationsregime
setzte sich bis zum Beginn des 21. Jahrhunderts fort: So wurde in Kassenschlagern wie

31 Schwarz wird hier groRgeschrieben, da es sich um eine Selbstbezichnung handelt, »die viele afro-
diasporische Menschen und Initiativen verwenden. Sie kommt aus dem englischsprachigen Ras-
sismusdiskurs (-Black). Auch hier geht es nicht um Hautfarbe, sondern um den Gegensatz zu
weifl« (ndm 2022: 0.S.). Arndt zufolge meistere diese Bezeichnung—ebenso wie People of Co-
lor—»die schwierige Gradwanderung [..] sowohl genau zu benennen, wie der Rassismus einen
Menschen positioniert hat, als auch dieser rassistischen Verortung zu widersprechen« (2012: 97).

32 Fir Alsultany war die »lran Hostage Crisis« das historische Schliisselmoment der semantischen
Verschmelzung von>arabischen¢, >muslimischen<und >mittel-stlichen<Identitdten: »Though Iran
isnotan Arab country, during the Hostage Crisis it stood in for Arabs as well as symbolizes the Mid-
dle East, Islam, and terrorism —all of which came to be referred to interchangeably.« (2016a: 108)

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

41


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Grauzonen des Alltagsrassismus

DIE MUMIE (1999), TRUE LIES (1994) und NICHT OHNE MEINE TOCHTER (1990) das Feind-
bild des misogynen, gewaltbereiten und zivilisatorisch riickstindigen >Muslims«< weiter
perpetuiert und verfestigt (vgl. ebd.: 27f.). Im Kontrast dazu gelten >muslimische« Frau-
en, insbesondere seit dem auf Betty Mahmoodys Buch basierenden Film NICHT OHNE
MEINE TOCHTER, als unterdriickt und stimmlos (vgl. Schiffer 2007: 0.S.). Auch diese
derzeit dominierende Visualisierung >muslimischer< Frauen in der Popkultur hat ihre
Vorgingerdiskurse: So ging mit den frithen, hypersexualisierten Darstellung smuslimi-
scher« Minner auch Zeichnungen promiskuitiver, mysteriés-verschleierter >Orientalin-
nen« einher. »Ironically, veiled women in orientalist paintings, photographs, and films
expose more flesh than they conceal.« (Shohat & Stam 2003: 149) Jene Enthiillung des
weiblichen Korpers kann den Autor*innen zufolge als Allegorie auf die Verfiigbarkeits-
erwartungen des >Westens«< gelesen werden, den Mittleren Osten durch eigene Wis-
sensproduktionen er-fassen und so letztlich besitzen zu kénnen. Insgesamt herrschten
in den Anfingen der Filmindustrie folglich Bilder svom Orient« vor

»as far away, exotic, and magical; a place of Biblical stories and fairy tales; a desert filled
with genies, flying carpets, mummies, belly dancers, harem girls, and rich men living
in opulent palaces (or equally opulent tents)« (Alsultany 2016a: 105).

In einer aktuelleren Studie bestitigt Alsultany Shaheens Beobachtungen. Mit Verweis
auf Shohat und Stam (2003) konstatiert sie, dass in frithen >Orient«-Darstellungen kolo-
niale Fantasien ihren Niederschlag fanden, die die tatsichliche politisch-wirtschaftliche
Beherrschung weiter Teil des >Orients< symbolisch unterfiitterten. In ihrem Vergleich
medialer Reprisentationen vor und nach 9/11 stellt sie zudem fest, dass sich trotz einer
geradezu explodierenden Zahl von Hate Crimes® gegen US->Muslim*innen< im Nach-
gang der Terroranschlige die medialen Darstellungen diversifiziert haben (vgl. Alsul-
tany 2016a: 111). Neben den typischen Terrorist*innen-Rollen wurden >Muslim*innen«
verstirkt auch als Opfer von Hasskriminalitit sowie als »loyale US-Biirger*innen« por-
tratiert. Dieses parallele Auftreten von negativen und positiven Darstellungen nennt
Alsytany »simplified complex representations« (ebd.: 112; s.a. Alsultany 2016b).

»These are strategies that television producers, writers, and directors use to give the
impression of a complex representation, but only in the most superficial and simplified
way. [..] | argue that simplified complex representations signify a new era of racial
representations; they are a characteristic representational mode of the alleged >post-
race era<. These >positive« representations often challenge or complicate the negative
stereotypes they accompany, yet they also contribute to the illusion of a >post-race<
society. As a result, such >positive<imagery of Arabs and Muslims can, ironically, seem
to justify discrimination, mistreatment, and war against Arabs and Muslims.« (Ebd.)

An anderer Stelle bezeichnet sie sie auch als »Lippenbekenntnis« gegeniiber rassisti-
schen Mediendiskursen (Alsultany 2016a: 169). Trotz ihres innovativen Charakters (im

33 Laut Hate-Crime-Report des FBI aus dem Jahr 2001 nahm die Zahl der antireligiés motivierten
Ubergriffe auf>Muslim*innenc<im Vergleich zum Vorjahr um 1600 % zu (vgl. Vorwort des Berichts,
online unter: https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrimeo1.pdf).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf

1 Einleitung

Vergleich zu den antimuslimischen Feindbildern vor 9/11) bleiben diese neuen Repri-
sentationen jedoch eng verbunden mit Filmnarrativen, in denen >Muslim*innen</’Ara-
ber*innenc ausschlieflich als Terrorist*innen auftreten. Wie wir in unserer Analyse se-
hen werden, beschrinken sich diese Reprisentationstechniken keinesfalls auf Medien-
diskurse — im Gegenteil, sie werden auch in alltagskommunikativen Kontexten ange-
wandt (vgl. Kap. 4.2).

Auf deutsche Zuschauer*innen haben die oben beschriebenen popkulturellen Me-
dienbilder schon allein aufgrund des globalisierten Film- und Fernsehmarktes Einfluss
(vgl. Griine 2016). Studien, die ausschliefilich deutsche Filmproduktionen in den Blick
nehmen, kommen auf dhnliche Ergebnisse. So untersuchten Paasch-Colberg und Kiif-
ner (2012) in einer diachronen Vergleichsstudie die Reprisentation von >Migrant*in-
nen« in der Krimiserie TATORT im Zeitraum zwischen 1979 und 2009. Da in zwei der
Untersuchungszeitriume iiberwiegend Personen mit tiirkischen Herkunftsbeziigen ge-
zeigt wurden sowie tiirkische und >muslimische« Identititen in der deutschen, 6ffentli-
chen Wahrnehmung oft synonymisiert werden, lassen sich aus der Untersuchung auch
Schliisse auf die Reprisentation von sMuslim*innen« ziehen. So zeigt sich, dass in den
Krimifolgen neben Einblicken ins Alltagsleben von Migrant*innen v.a. die Themen Fun-
damentalismus/Terrorismus und >Ehrenmord< vorherrschten (vgl. ebd.: 405). Zudem
trat die Hilfte aller migrantisch markierten Protagonist*innen als Straftiter*innen auf
(vgl. ebd.: 410). Die Kriminalisierung von Personen mit Migrationserfahrungen ist also
auch in der beliebten Primetime-Serie ein Thema.

Kommen wir abschlieflend zu orientalistischen bzw. antimuslimischen Diskursen
in Medientexten, die sich explizit an Kinder und Jugendliche richten. Hier lisst sich
zunichst ebenfalls auf Shaheen verweisen. So beinhaltet seine Arbeit auch Analysen
von Disneyfilmen wie ALADDIN (1992) und Cartoons. Wihrend ALADDINs Wiistenset-
ting gleich zu Beginn von einer Off-Stimme mit den Worten »it’s barbaric, but hey,
it's home« besungen wird (vgl. Shaheen 2000: 29), werden auch in den Zeichentrickfil-
men iiber POPEYE, BUGS BUNNY und SUPERMAN >Araber*innen<’Muslim*innen« verun-
glimpft und licherlich gemacht (vgl. ebd.: 33f.). Die Wiiste fungiert hier als verbales und
visuelles Motiv »arabischer« Geschichtslosigkeit (vgl. Shohat & Stam 2003: 148) und so-
mit als tabula rasa, gegen die die eigenen orientalistischen Fantasien projiziert werden
konnen.

Im Bereich der Kinderliteratur zeigt sich ein dhnliches Bild. Wollrad zufolge zeich-
nen 95 Prozent aller Kinderbiicher eine Welt, die sich ihnen als »rein weifs und monokul-
turell« prasentiert (vgl. 2011: 379, Herv.i.0.). Dass sich die Lebenswelten ihrer Leser*in-
nen darin kaum widerspiegeln, zeigt der Vergleich mit aktuellen Bevolkerungsstatisti-
ken. So hatten laut Statistischem Bundesamt 2021 vier von zehn Kindern in Deutsch-
land (40,4 %) einen »Migrationshintergrund« (vgl. Destatis 2022: 39). Mitschke stellt
in seiner Analyse von etwa 300 Kinderbiichern fest, dass rassifizierende Gruppenkon-
struktionen in diversen Erzihl- und Darstellungsformen in Erscheinung treten (vgl.
2017: 252fF.): So werde in Biichern aus den Jahren 2000 und 2010 die Farbtypologie
frither Rassentheorien aufgegriffen, die Menschen in »Weif3e, Rote, Schwarze und Gel-
be« einteilen. Auch englischsprachige »Klassiker der Kinder- und Jugendliteratur« wie
Mary Poppins (1952) sind laut Mitschke nicht frei von rassistischen Zuschreibungen. So
begegneten die kindlichen Protagonist*innen verschiedenen People of Color, die als pri-

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

43


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m

Grauzonen des Alltagsrassismus

mitiv und gewalttitig oder unterwiirfig und archaisch portritiert werden (die mit dem
N-Wort Bezeichneten sitzen unter einer Palme, sind spirlich gekleidet, verwenden ei-
ne falsche Grammatik und bedrohen die Reisenden mit einer »Riesenkeule«). >Weiflen«
Leser*innen werde durch derartige rassistische Zeichnungen ein Selbstbild kultureller
Uberlegenheit vermittelt (vgl. ebd.: 254f.). Mitschkes Beobachtungen werden von wei-
teren Untersuchungen zu rassistischen Bild- und Erzihlstrukturen in Kinderbiichern
gestiitzt (vgl. Rosch 2019). Mithin lasst sich festhalten, »dass rassifizierte Markierungs-,
Differenzierungs- und Positionierungsprozesse auch fiir Kinder und Jugendliche be-
deutende Bestandteile alltiglicher Orientierung darstellen« (Eggers 2005: 15).

Dezidiert orientalistische sowie antimuslimische Bildrepertoires finden sich zudem
in Jugendbuch-»Klassikern« wie dem Orientzyklus von Karl May und der Marchensamm-
lung Die Karawane von Wilhelm Hauff. Berman (2007) stellt in ihrer Analyse fest, dass
die Fantasiewelten Mays auf klassisch-orientalistischen Dichotomien basieren, in de-
nen der aufgeklirte, rationale sWesten« in Gestalt des deutschen Protagonisten und Ich-
Erzihlers Kara Ben Nemsi den >V6lkern« des >Orients«< — personifiziert in Hadschi Halef
Omar, Nemsis etwas schwichlichen Diener und ergebenem Weggefihrten — in simtli-
chen Belangen iiberlegen ist. Uber die Textebene hinaus sieht Berman die Bedeutung
des Orientzyklus — Attia zufolge — »in der Legitimierung deutscher politischer und wirt-
schaftlicher Interventionen im Zusammenhang mit der europiischen Kolonisierung
Nordafrikas sowie in entsprechenden >Kooperationen« zwischen dem deutschen und
dem osmanischen Reich« (Attia 2009a: 39). Auch wenn Deutschland an der unmittel-
baren Beherrschung des >Orients« nicht aktiv beteiligt gewesen sei, habe es doch ein
bedeutsames indirektes Engagement etwa durch Militirberatung, Waffenhandel und
Eisenbahnbau gegeben.

Insgesamt zeigt der hier vorgenommene Uberblick zur Reprisentation von >Mus-
lim*innen«< und People of Color in popkulturellen Medienformaten, dass auch hier - in
einem fiktionalen und vermeintlich unpolitischen Genre — antimuslimische bzw. orien-
talistische Wissenselemente aufgegriffen und perpetuiert werden. Dabei sind es sowohl
US-amerikanische Filmproduktionen, die i.d.R. ein grof3es, internationales Publikum
erreichen, als auch kleinere Krimiformate wie der TATORT, in denen >Muslim*innenc«
und Migrant*innen zu >Fremdenc stilisiert werden. Theorien etwa zum Cultural Citi-
zenship in modernen Mediengesellschaften gehen davon aus, dass die Art wie Men-
schen in den Medien sichtbar sind einen erheblichen Einfluss auf ihre gesellschaftliche
Teilhabe und die Wahrnehmung durch andere haben. Dies trifft in besonderem Mafe
auf marginalisierte Bevolkerungsgruppen zu, da diese bereits in anderen Bereichen des
gesellschaftlichen Lebens von Diskriminierung betroffen sind.

Medienberichterstattung iber Geflichtete

Neben den Arbeiten, die sich dezidiert mit medialen Islambildern beschiftigen, gibt es
Studien zum Medienbild von Gefliichteten bzw. zur Qualitit journalistischer Arbeit im
Kontext der jiingeren Fluchtmigration nach Europa. Da es sich bei den meisten Gefliich-
teten um Personen aus mehrheitlich muslimischen Lindern handelte — in den Jahren
2016 und 2017 wurden die meisten Asylantrige in Deutschland von Menschen aus Sy-
rien, Afghanistan und dem Irak gestellt (vgl. Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

2017a: 8, 2017b: 19) — wollen wir aus zweierlei Griinden auch diese Arbeiten beriicksichti-
gen und nachfolgend einen kurzen Uberblick iiber deren wesentliche Untersuchungs-
ergebnisse liefern. Erstens handelt es sich bei diesen Analysen um vergleichsweise ak-
tuelle Daten zur Reprisentation von >Muslim*innens, wie sie zum Zeitpunkt der Fertig-
stellung dieser Arbeit verfiigbar waren. Zweitens wurde ein Teil der deutschen Inter-
viewpartner*innen im Hauptzeitraum der Fluchtbewegungen 2015 bis 2016 (vgl. ebd.:
4) befragt. Da diesem Thema eine erhebliche Medienaufmerksamkeit zukam (vgl. Arlt
& Wolling 2017: 325f.) kann davon ausgegangen werden, dass die mediale Aufbereitung
jener Fluchtmigration auch als Wissensressourcen in die Wahrnehmungspraxen der
Interviewten Einzug gehalten haben.

Zu den Studien mit der breitesten Datenbasis zahlt das Monitoring der Otto-Brenner-
Stiftung, das die Berichterstattung iiber Gefliichtete auf Basis exemplarischer Untersu-
chungswochen® in insgesamt 17 Lindern international vergleichend analysierte (vgl.
Fengler & Kreutler 2020). Deutsche und US-amerikanische Medien waren dabei durch
die FAZ und die Siiddeutsche Zeitung sowie die New York Times (NYT) und die Washington
Post vertreten. Die Ergebnisse zeigen, dass die Fluchtbewegungen in Richtung Europa
insbesondere in ihrer Anfangsphase im Sommer 2015 verstirkte Medienaufmerksam-
keit erfuhren — wobei neben den deutschen Zeitungen auch die NYT vergleichsweise
umfangreich berichtete (vgl. ebd.: 28ff.). Dabei war das Thema in jenen Lindern me-
dial prisenter,® die von der Neuzuwanderung unmittelbar betroffen waren. Ein ihn-
licher Zusammenhang zeigte sich bei der Ortsperspektive der Berichte: Wihrend die
meisten Linder Flucht als Auslandsthema behandelten, herrschte in Italien, Griechen-
land und Deutschland ein Inlandsfokus vor (vgl. ebd.: 32). Medienoffentlich sichtbar
werden Fluchtrealititen somit insbesondere dann, wenn diese sich unmittelbar auf die
Aufnahmegesellschaften auswirken. In der 6ffentlichen Wahrnehmung gerit Flucht so
zum national gerahmten Ausnahme- und Konfliktthema.

Die Lebenswelten und Migrationserfahrungen Gefliichteter geraten dabei trotz z.T.
exzessiver Berichterstattung in den Hintergrund. So zeigt der Stiftungsmonitor wei-
terhin, dass nur ein Viertel (26,6 %) der Hauptakteur*innen in den Artikeln Gefliichte-
te und Migrant*innen selbst sind. Der weit iiberwiegende Teil wird — dem bekannten
Elitenzentrismus traditioneller Medien entsprechend — von politischen Akteur*innen
gestellt (vgl. ebd.: 45). Damit bestitigt sich, was bereits in fritheren Studien zur akti-
ven Sichtbarkeit von Migrant*innen deutlich wurde (vgl. Bonfadelli 2007: 99ff.; Well-
graf 2008: 73): In der Berichterstattung iiber die »Fliichtlingskrise« sind die Stimmen
der Gefliichteten weitestgehend marginalisiert. Auch Hestermann (2017b), der neben
deutschen Printmedien auch Rundfunkberichte untersuchte,? konstatiert dies. Griin-

34  Die genauen Zeitriume, innerhalb derer die sechs Untersuchungswochen identifiziert wurden,
waren August 2015 bis Januar 2016 —eine Periode, die von zunehmender Fluchtmigration nach
Europa gepragt war—sowie Oktober 2017 bis Marz 2018, hier gewissermafien als Post-Migrati-
onsphase definiert, die eine Aktualisierung und Kontextualisierung der Befunde erméglichte (vgl.
Fengler & Kreutler 2020:18).

35  MitAusnahmevon Ungarn—ein Land, das sehr umfangreich iiberjene Fluchtmigration berichtete,
dabei aber vergleichsweise wenig Gefliichtete aufgenommen hat (vgl. ebd.: 26f.).

36  Hestermann untersuchte die Printmedien BILD, FAZ, Siiddeutsche Zeitung und TAZ sowie acht deut-
sche Fernsehsender: ARD, ZDF, RTL, RTLz, Sat.1, ProSieben, Kabel eins und Vox.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

45


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Grauzonen des Alltagsrassismus

de sieht er in bestehenden Sprachbarrieren, aber auch im strukturellen Ressourcen-
mangel der Redaktionen. In einer Phase, in der iiberwiegend positiv und empathisch
tiber Migrant*innen berichtet wurde (vgl. Bonfadelli 2015: 9) — ein Befund, den auch das
Monitoring der Otto-Brenner-Stiftung fiir die westeuropiischen Linder®” und die USA
teilt (vgl. Fengler & Kreutler 2020: 53) —, gelang es den Journalist*innen nicht, jene als
kompetente, miindige und selbstbewusste Personen in Erscheinung treten zu lassen.
Ahnliches gilt auch fiir Teile des Bildjournalismus, wo mittels verschiedener Othering-
Techniken Gefliichtete als anonyme und bedrohliche Menschenmasse prisentiert wer-
den (vgl. Linenborg 2019). In der 6ffentlichen Wahrnehmung geraten sie damit zum
Verhandlungsobjekt, fiir und itber das gesprochen wird, anstatt eigene Perspektiven und
Positionen vortragen zu konnen.

Ein weiterer Blick auf die reprasentative Studie Hestermanns (2017a) liefert zudem
detaillierte Erkenntnisse tiber die Darstellung von Gefliichteten unmittelbar nach der
Hauptmigrationsphase 2015/16. Fiir den Zeitraum Januar bis April 2017 attestiert er
den untersuchten Medien eine unverhiltnismifige Fokussierung auf Gewalttaten, die
von Personen nicht-deutscher Herkunft begangen wurden. Wihrend in der Kriminal-
statistik die Zahl auslindischer Tatverdichtiger im Vergleich 2014—2017 lediglich um
ein Drittel angestiegen sei, berichteten deutsche Fernsehsender 2017 viermal hiufiger
iber Gewaltakte auslindischer Titer*innen als 2014. Antiproportional dazu verhalten
sich die Berichte tiber nichtdeutsche Opfer: Trotzdem Gewalttaten gegen (vermeintli-
che) Auslinder*innen im Jahresvergleich zugenommen hitten, sei die Zahl der Medi-
enberichte deutlich gesunken. Auch Arendt, Brosius und Hauck bestitigen, dass in der
Kriminalititsberichterstattung® iiber die Kélner Silvesternacht 2015/16® Attribute, die
die mutmaflichen Tater als Auslinder, Migranten, Nordafrikaner oder Asylbewerber
markierten, signifikant hiufiger Erwihnung fanden (vgl. 2017: 144).*° Dabei konnten
die Autor*innen unter Beriicksichtigung verfiigbarer Lageberichte zu aktuellen Kri-
minalititszahlen aufzeigen, dass es keinen tiberproportionalen Anstieg von Straftaten
durch Migrant*innen im Zeitraum unmittelbar vor und nach der Silvesternacht gab
(vgl. ebd.: 147f.). Durch explizite und wiederholte Verweise auf die nichtdeutsche Her-
kunft der Titer tragen Medienberichte mithin dazu bei, stereotype Narrative wie jene
vom >gefihrlichen Auslinder<, vom >frauenfeindlichen Muslim« und >integrationsunfi-
higen Migranten« zu stabilisieren.

37  Mit Ausnahme von Italien.

38  Untersucht wurden die drei Tageszeitungen BILD, Siiddeutsche Zeitung und Kalner Express im Zeit-
raum 1. Dezember 2015 bis 29. Februar 2016 (vgl. Arendt, Brosius & Hauck 2017: 142).

39  Den Autorfinnen Arendt, Brosius und Hauck gilt die Kélner Silvesternacht 2015/16 aufgrund der
Berichterstattungswelle und den intensiven politischen und zivil-gesellschaftlichen Debatten, die
diese nach sich zog, als »zentrales Beispiel fiir Schlisselereignisse der jiingsten deutschen Ce-
schichte« (2017: 139). Sie definieren Schliisselereignisse dabei als mediale Ereignisse, die sich be-
sonders stark durch die Faktoren Uberraschung, Schaden, Relevanz und Reichweite auszeichnen
(vgl. Brosius & Eps 1993). Uber sie werde in der Regel besonders breit berichtet, was dazu fiihren
kann, dass etablierte journalistische Selektionsprozesse zeitweilig auRer Kraft gesetzt werden.

40  Zur Intersektionalitit antimuslimischer Stereotype in der Berichterstattung ber die Kdlner Sil-
vesternacht siehe auch Wigger (2019).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Insgesamt wird auch im Mediendiskurs zum Thema Flucht mit den gingigen Bil-
dern und Deutungen itber Migrant*innen operiert; dies zeigt sich v.a. anhand der iber-
proportionalen Thematisierung von Kriminalitit und Gewalt. Gefliichtete sind zudem
iiberwiegend Objekt der Berichterstattung, wodurch sie als aktive Sprecher*innen me-
dial marginalisiert werden. Die Kélner Silvesternacht kann dabei als diskursives Schliis-
selereignis verstanden werden, durch das eine tendenziell migrationsfreundliche Be-
richterstattung in alte Negativismusstrukturen zuriickfiel. Trotz des positiv-advokati-
ven Journalismus, der zu Beginn der »Fliichtlingskrise« die untersuchten Medienagen-
den dominierte (vgl. Hafez 2016), bleibt insgesamt doch die Tatsache einer mangel-
haften und wissenschaftlich unterbelichteten Auseinandersetzung mit dem Phinomen
Rassismus zu bemingeln. Anstelle unklarer Begrifflichkeiten, wie sie im Zusammen-
hang mit Berichten wiber rechtsextremistische Gewalttaten — wie zuletzt im Falle des
Mordes an Walter Litbcke und dem Anschlag in Hanau - zu beobachten sind (vgl. Bur-
ton 2020), bedarf es einer genauen und detaillierten Analyse der Ursachen und Erschei-
nungsformen von Rassismus. Aus Perspektive normativer Rassismustheorien miissten
sich insbesondere die reichweitenstarken Leitmedien dabei stirker dem Wissenstrans-
fer zwischen den Systemen Wissenschaft und Offentlichkeit bzw. Politik zuwenden.
Forderungen nach einer engagierten und regelmifigen Einbeziehung von Public Intel-
lectuals in den offentlichen Diskurs rund um Migration, Anerkennung und Rassismus
(vgl. Hafez 2013a: 249ff.) bestitigen die identifizierten Mingel.

Zusammenfassung
Fir die deutsche Medienberichterstattung iiber >den Islam«und >Muslim*innen« lassen
sich nun folgende zentrale Erkenntnisse zusammenfassen:

a) Problem- und Ausnahmefokus: Uber die Religion und ihre Anhinger*innen wird iiber-
proportional hiufig in Negativzusammenhingen berichtet. Dies bezieht sich ei-
nerseits auf die Themenkontexte (z.B. Terrorismus, Konflikte), andererseits auf die
Charakterisierung der Akteur*innen (z.B. »Integrationsverweigerer«). Dabei wer-
den im Sinne des Nachrichtenfaktors Negativitit v.a. Ausnahmeereignisse medial
wahrgenommen, ausfithrliche Hintergrundrecherchen zu Ursachen-, Akteurs- und
Kontextdynamiken bleiben aufgrund mangelnder redaktioneller Ressourcen hiufig
aus.

b) Synonymisierung>des Islams< mit Islamismus (Fundamentalismus bzw. Dschihadismus): Im
Zusammenhang mit dem Konfliktfokus der Medien steht auch die Tendenz, »den
Islam« nicht als Glaubenssystem, sondern als politisches Ideensystem, mitunter so-
gar als per se gewaltlegitimierende Ideologie zu prisentieren. Muslim*innen« wer-
den im Kontext dieses Bedeutungsmusters nicht selten als potentiell gewaltbereite,
fanatische Glaubensbotschafter*innen gezeichnet.

¢) Muslimische Religiositit und Alltagsleben als Leerstelle: Die Kehrseite dessen sind man-
gelnde Einblicke in >muslimische« Lebenswelten sowohl in Deutschland als auch in
mehrheitlich islamischen Lindern. Unterbelichtet bleibt zudem die Heterogenitit
und Dynamik innerhalb der >muslimischen< Gemeinschaft. Diese ist auf verschiede-
nen Ebenen verankert: a) theologisch, b) kulturell, c) sozial sowie d) politisch — und

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

47


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Grauzonen des Alltagsrassismus

€)

zeigt sich dementsprechend sowohl im individuellen religiésen Handeln von >Mus-
lim*innenc« als auch in den theologischen Debatten der religiosen Elite.*!
Ethnisierung von >Muslim*innenc >Muslim*innen< werden in der deutschen Medienbe-
richterstattung hiufig mit Personen tiirkischer Herkunft gleichgesetzt, wobei die
Frage nach der Art der Migrationserfahrung (biographisch, vererbt) und der natio-
nalen Zugehorigkeit (deutsche bzw. doppelte Staatsbiirgerschaft) eher selten eror-
tert wird. Fiir die USA gilt Ahnliches, allerdings werden hier >Muslim*innen< zu-
meist mit Araber*innen synonymisiert (s.o0.). Diese Beobachtung ist insofern von
besonderer Bedeutung fiir das Verstindnis einer durch Medien konstruierten Wirk-
lichkeit als nicht arabischstimmige >Muslim*innens, sondern Personen aus dem
siidlichen Asien (Pakistan, Indien, Bangladesch) die Mehrheit der US-amerikani-
schen >Muslim*innenc bilden.

>Muslim*innen< als Problem- bzw. Defizitmigrant“innen: Aus der Gleichsetzung von
>Muslim*innen< und Personen mit tiirkischen Migrationsbeziigen leitet sich auf3er-
dem die Konstruktion eines problem- und defizitorientiertes Migrant*innen-Bildes
ab. So sind es v.a. tirrkisch--muslimische« Jugendgangs, die mit Kriminalitit und
Gefihrlichkeit, kopftuchtragende >Musliminnens, die mit Bildungsdefiziten und
Integrationsunwilligkeit bzw. -fihigkeit assoziiert werden. Dabei werden identi-
titsbezogene Hybridisierungsprozesse gerade der jiingeren Generationen ebenso
ignoriert wie der individuelle und gesellschaftliche Nutzen von Mehrsprachigkeit
und kulturell heterogenen Infrastrukturen.

Opfer, Titerin, Areligiose — Mediale Rollenbilder >smuslimischer< Weiblichkeit: Das Medien-
bild >muslimischer«< Frauen ist gleich in dreifacher Hinsicht von essentialistischen
Zuschreibungen gekennzeichnet: Im Schnittfeld der Dimensionen Geschlecht, Re-
ligion und Ethnie/Nationalitit wird sie entweder als Leidtragende ihrer Herkunft
bzw. Religion, als radikale (und in diesem Sinne wiederum passiv-instrumentali-
sierte) Fundamentalistin oder als moderne Bezwingerin patriarchaler Glaubens-
strukturen — und mithin als im eigentlichen Sinne Areligiése — inszeniert.

1.2.4 Alltagsdiskurs

Neben rassistischen Medienreprisentationen und diskriminierenden Praxen in institu-

tionellen und strukturellen Gesellschaftsbereichen treten verandernde Diskurse auch

in Alltagskontexten in Erscheinung. Die deutsche Forschungslandschaft richtet auch

hier den Fokus v.a. auf Migrant*innen als Betroffenengruppe, allerdings lassen sich

plausible Riickschliisse erneut auch fir die Erfahrungswelten von >Muslim*innen« zie-

hen. Rassistische Alltagsdiskurse kénnen dabei grundsitzlich iber zwei Erkenntnis-

wege eruiert werden: Zum einen kénnen betroffene Personengruppen nach ihren Dis-

Zu dieser zahlen hier simtliche unmittelbar am theologischen Diskurs teilnehmende Akteur*in-
nen, z.B. Glaubenslehrer*innen, Imame, Islamwissenschaftler*innen, aber auch politische Anfiih-
rer*innen, die sich und ihr Mitspracherecht durch den Verweis auf religiose Quellen legitimieren.
Trotzdem >der Islam<im eigentlichen Sinne keine Autorititen als Vermittler*innen vorsieht, sind
de facto doch diverse Akteur*innen mit entsprechendem symbolischem Kapital ausgestattet, um
religiose Lesarten und Selbstbilder beeinflussen zu kénnen.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

kriminierungserfahrungen gefragt werden (u.a. Attia, Keskinkili¢ & Okcu 2021; Kontos
2020; Beigang et al. 2017; Dern et al. 2010; Terkessidis 2006). Alltagsbenachteiligun-
gen werden hier zumeist als »wahrgenommene Diskriminierung« erhoben, d.h. itber
die subjektiven Einschitzungen der Betroffenen.*” Zum anderen kénnen die informel-
len Denk- und Redeweisen von Vertreter*innen der dominanten Gesellschaftsfraktion
untersucht werden (u.a. Kaddor, Karabulut & Pfaff 2018; Attia 2009a; Sammet 2007;
Leiprecht 2001; Scherschel 2006; Jiger 1996). Da hier zumeist alltigliche Bedeutungs-
produktionen in Form von rassistischen bzw. rassismusaffinen Argumentationen, Er-
klirungs- und Deutungsmustern interessieren, greift die Forschung — anders als die
im Kapitel 1.2.1 benannten, iiberwiegend standardisierten Studien - insbesondere auf
qualitativ-explorative, diskursanalytische sowie sozialrekonstruktive Verfahren zuriick.

Schauen wir nun zunichst nach den alltiglichen Diskriminierungserfahrungen
marginalisierter Personen in Deutschland, liefert etwa die SVR-Studie Wo kommen
Sie eigentlich urspriinglich her? (2018, Herv.i.0.) aufschlussreiche Informationen. Auf
Basis reprisentativer Daten von mehr als 5300 Befragten lie sich nachweisen, dass
Personen, denen aufgrund duflerlicher Merkmale (48 %) sowie eines Akzents (59 %) ein
»Migrationshintergrund« zugeschrieben wird, signifikant hiufiger Benachteiligun-
gen erleben als Personen, »deren Erscheinungsbild sich nicht durch Merkmale wie
Hautfarbe oder Kopftuch von der Mehrheitsbevolkerung abhebt« (17 %) (ebd.: 4). Der
Vergleich verschiedener Herkunftsgruppen zeigt zudem, dass Menschen mit tiirki-
schen Migrationsbeziigen am hiufigsten von Diskriminierungserfahrungen betroffen
sind (54 %), Zugewanderte aus der EU hingegen nur halb so hiufig (26 %). Dariiber
hinaus fithlen sich Menschen muslimischen Glaubens hiufiger diskriminiert (55 %), als
Zugewanderte mit christlicher (29 %) oder ohne Religionszugehdorigkeit (32 %).

Eine weitere reprisentative Befragung der Antidiskriminierungsstelle des Bundes be-
statigt, dass die Zugehorigkeit zum islamischen Glauben in verschiedenen Alltagskon-
texten wie Bildung, Arbeit und Freizeitbereich als »wirkmichtiges Exklusionskriteri-
um« operiert (vgl. Beigang et al. 2017: 292). Dabei wird religiose Diskriminierung in
Freiheit und Alltagsoffentlichkeit hiufig als verbale oder kérperliche Gewalt erfahren.
Besonders >Musliminnen< mit Kopftuch sind Ziel jener Ubergriffe. Sie werden dabei zu
Opfern von Mehrfachdiskriminierungen, da sich bei ihnen die Diskriminierungsmerk-
male Geschlecht, Religion und (die ihnen zugeschriebene) ethnische bzw. nationale Zu-
gehorigkeit miteinander verschrinken (vgl. ebd.: 288ft.).

Zu Formen von Mehrfach- bzw. mehrdimensionaler Diskriminierung liegt eine em-
pirische Untersuchung auf Basis von autobiographisch-narrativen Interviews vor (vgl.
Dern et al. 2010). Die Autorinnen ermitteln, dass die Diskriminierungsmerkmale Alter,
Herkunft, Geschlecht und sexuelle Orientierung sich wechselseitig verstirken. Betrof-
fene mit Migrationsgeschichte berichten von diversen Diskriminierungserfahrungen in
Behorden, am Arbeitsplatz und bei der Wohnungssuche: Die Benachteiligungen hitten
hier oft einen subtilen Charakter, was sich daran zeigte, dass man sie hiufiger duze,

42 Die Vor-und Nachteile dieses Methodenzugangs stellt Wegschaider in der Faktensammlung Diskri-
minierung der Bertelsmann Stiftung dar (vgl. 2018: 34f.). Geeignet ist er v.a., um empfundene Teil-
habe und Exklusionsgefiihle aufzuzeigen (vgl. SVR 2018: 9).

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

49


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Grauzonen des Alltagsrassismus

nicht ausreden liefRe sowie mit allgemeinen Kommentaren iiber Zugewanderte behelli-
ge (vgl. ebd.: 6, 22ft.). Fiir simtliche Befragte »werden 6ffentliche Orte sowie Strafien,
Busse und Bahnen zu Orten alltiglicher, subjektiv erfahrener und prigender Diskri-
minierung«, an denen sich wiederholt Interaktionen mit Menschen ereignen, »die das
Recht zu Fragen, Anmerkungen und Beurteilungen in Anspruch nehmen« (ebd.: 22).
Die Autorinnen fassen zusammen:

»In allen Interviews wird die >Sehnsucht nach Ganzheit¢, wie es ein Interviewpartner
formuliert, ersichtlich. Menschen fiihlen sich dem Recht entzogen, selbst entscheiden
zu kénnen, wie sie wahrgenommen werden und welche ihrer multiplen Identitaten
sie prasentieren wollen. In allen Fillen handelt es sich um den Wunsch, sich einen
Platzin der Gesellschaft zu>erkimpfen, derje nach Fall durch Stiarkung und Anderung
am Selbst, durch Aufklarungsversuche, aber manchmal auch durch eine Form der H6-
herstellung und durch Erniedrigung der eigenen oder anderer Gruppen unternommen
werden kann.« (Ebd.: 23)

Wechseln wir nun die Perspektive und fragen nach den Alltagsdiskursen nichtmuslimi-
scher Personen, deren Wahrnehmungsposition je nach theoretischer Hintergrundfolie
als >weif, dominant oder mehrheitsgesellschaftlich definiert wird, zeigen sich rassis-
tische Diskursmuster als tief verankerte und normalisierte Denk- und Redeweisen. Zu
den im Kontext antimuslimischer Rassismus einschligigsten Arbeiten zihlt Attias Ana-
lyse von Alltagsgesprichen, die auf 24 qualitativen Interviews mit deutschen, christlich-
sikular sozialisierten Personen von Anfang der 1990er Jahre basiert (Attia 2009a). Attia
kann anhand informeller Erzihlungen und Berichte nachzeichnen, wie orientalistische
und antimuslimische Konstruktionen in verschiedenen alltiglichen Deutungs- und Be-
griindungszusammenhingen diskursiv in Erscheinung treten. So wird in der subjekti-
ven Verarbeitung gesellschaftlich verfiigbarer >Orient-< und >Islam«-Bilder und deren
thematischer Beziige deutlich, dass weniger politische Ereignisse (z.B. die zu jener
Zeit aktuellen Golfkriege) als kulturelle Produkte, Bildungs- sowie soziale Kommuni-
kationsinhalte von den Interviewpartner*innen angesprochen werden — die Interview-
partner*innen assoziieren mit >dem Islam« u.a., was sie in orientalistischen Mirchen,
Karl-May-Verfilmungen oder Hollywoodfilmen* gelernt haben (vgl. ebd.: 96fF.). Attia
weist in weiterfithrenden Detailanalysen nach, dass die Befragten die islamische Religi-
on iiberwiegend als Containerkonzept fiir allerlei Fremdheitszuschreibungen benutzen:
So fallen wiederholt Begriffe wie >Auslinder, >Tiirk*innenc, >Araber*innenc etc., ohne
an diesen differenzierende Einordnungen vorzunehmen (vgl. ebd.: 97). Dabei lassen
sich nicht nur kulturalistisch-neo-rassistische Identifikationen des >Anderen< erken-
nen, sondern es kommen auch klassisch-biologistische Erkennungslogiken zum Ein-
satz, die etwa auf ein »typisches Aussehen« von >Muslim*innen« rekurrieren. Differen-
tialistische Redeweisen lassen sich zudem in der Gegeniiberstellung >Islamc«vs. sWestens
erkennen, die sich etwa im Kontext von Integrationsanforderungen entfalten (vgl. ebd.:
98). Positiv-exotisierende Bilder — etwa in Bezug auf die promiskuitive orientalische«
Frau - kommen zudem parallel zu dimonisierenden Bedrohungsszenarien — mit >dem

43 Populir ist in diesem Zusammenhang v.a. die Buchverfilmung NICHT OHNE MEINE TOCHTER von
Betty Mahmoody.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Islamc als Aggressor — zum Einsatz, wobei die Widerspriichlichkeit beider Bildkomple-
xe geglittet wird, indem »die positiven Bilder dem >Orient« und die negativen dem >Is-
lam« zugewiesen werden« (vgl. ebd.: 99). Positive personliche Kontakterfahrungen mit
>Muslim*innen< werden von den Interviewpartner*innen ebenfalls nicht als solche re-
konstruiert bzw. abgespeichert. Vielmehr werden sie als untypische Einzelerfahrungen
klassifiziert, die von den negativen Bildern, die die Befragten von der Religion hatten,
symbolisch entkoppelt sind (vgl. ebd.: 104). Attia konstatiert:

»In der Wahrnehmung der Diskrepanz zwischen Bildern und Erfahrungen liegt eine
Moglichkeit, die Relativitat der Bilder zu erkennen. Wird jedoch diese Diskrepanz zu
Gunsten der Stereotype aufgelost, dann werden die Erfahrungen lediglich dazu be-
nutzt, die urspriinglichen Bilder zu bestatigen.« (Ebd.: 106)

Schlussfolgern lisst sich aus den empirischen Beobachtungen Attias, dass hegemonia-
le, orientalistische Medienbilder iber die Religion des Islams und deren (vermeintli-
chen) Anhinger*innen auch dann von den Interviewpartner*innen angeeignet und all-
tagskommunikativ reproduziert werden, wenn positive persénliche Kontakterfahrun-
gen mit >Muslim*innen«vorliegen. Zudem werden diverse antimuslimische Assoziatio-
nen von den Befragten aktiviert, wobei der Geschlechterdiskurs — kristallisiert im To-
pos von der Unterdriickung der muslimischen Frau — von exponierter Bedeutung ist. Sowohl
minnliche als auch weibliche Interviewte instrumentalisieren jenen Diskurs mit dem
Ergebnis eines oppositionellen Selbstbildes, das von Emanzipation, Freiheit, Gleichbe-
rechtigung und anderen positiv besetzen Attributen zeugt.

Eine Fokussierung auf Alltagsdiskurse nimmt auch die von Siegfried Jiger und Mit-
arbeitenden vorgenommene Diskursanalyse zum Thema Einwanderung vor (vgl. Ji-
ger 1996). Anhand von 22 nicht-standardisierten »Tiefeninterviews« wird versucht, die
diskursive Verstrickung der Befragten in rassistische Bedeutungssysteme herauszu-
praparieren (vgl. ebd.: 7). Da es sich bei Rassismus um ein hochgradig politisiertes,
emotional aufgeladenes Thema handelt, bei dem — im Falle nicht-strategischer The-
matisierung — mit sozialen Sanktionen zu rechnen ist, neigten laut Jiger die Inter-
viewpartner*innen dazu, ihre »eigentlichen Ansichten [..] mehr oder minder zu ver-
decken« (ebd.: 22). Aus diesem Grund zielen sowohl Datenerhebung (offen, selbstliu-
fig) als auch Datenaufbereitung und -interpretation darauf, implizite Bedeutungen,
sprachliche Strategien, Bildassoziationen sowie Kollektivsymbole* herauszuarbeiten.
Was die Ergebnisse Jigers angeht, so identifiziert er verschiedene Fremdbilder in Be-
zug auf Migrant*innen. Diese sind u.a. von einem 6konomistischen Menschenbild ge-
pragt — geduldet werden jene am meisten, die die geringsten »sozialen Kosten« ver-
ursachen — sowie von einem Deutungsrahmen, der zwischen Migrant*innen und Her-
kunftsdeutschen eine Konkurrenzsituation entwirft (vgl. ebd.: 219). Soziale Anerken-
nung wird zudem an Anpassungsbedingungen gekniipft, die die sFremdenc« in kulturel-
ler Hinsicht zu erfiillen haben. Jiger weist zudem verschiedene Sprachstrategien nach,
die die Interviewpartner®innen im Rahmen implizit-rassistischer Alltagsaussagen zum
Einsatz bringen. Zu diesen gehoren neben der »Ja-Aber-Strategie«, die ablehnende Aus-

44  Begriffserklarung siehe Kap. 2.3.2.2.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [

51


https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Grauzonen des Alltagsrassismus

sagen zu schmailern versucht (»Ich habe ja nichts gegen Auslinder, aber...«) auch direkte
Verleugnungen, Verniedlichungen sowie Entschuldigungen (vgl. ebd.: 243ft.).

Zu den aktuelleren empirischen Arbeiten itber antimuslimische Alltagsdiskurse
zihlt zudem die Studie Islamfeindlichkeit unter Jugendlichen (Kaddor, Karabulut & Pfaff
2018), in der 20 qualitative Tiefeninterviews mit einer standardisierten Befragung
von ca. 500 Jugendlichen in NRW trianguliert wurden. Im qualitativen Erhebungsteil
liefen sich acht Topoi identifizieren, die den Islamdiskurs der Jugendlichen abbil-
den und in denen sich die »negativen und offen rassistischen, aber auch positiven
und reflexiven« Aulerungen eben jener biindeln (ebd.: 10f.). Zu den rekonstruierten
Themenbereichen zihlen Gewalt, Geschlecht, Unzivilisiertheit und Segregation, aber
auch Benachteiligung und Religion- und Glaubenspraxis. Die Autor®innen stellen
einerseits fest, dass die Interviewten die Religion des Islams stark homogenisieren,
>Muslim*innen« verandern und die Diversitit muslimischer Glaubenspraxen ausblen-
den. Anderseits zeigen die Daten, dass auch kritische Perspektiven — etwa auf Medien
und gesellschaftliche Diskriminierung — eingenommen werden und >Muslim*innens
zudem ganz selbstverstindlich als Freund*innen oder Klassenkamerad*innen zu den
Lebenswelten der Jugendlichen gehéren (vgl. ebd.).

Die zitierten Forschungsarbeiten nehmen die alltagsdiskursiven Ausprigungen eines
gesellschaftlichen Wissens tiber sMuslim*innen« in den Blick. Wihrend reprisentati-
ve Studien die Diskriminierung von >Muslim*innenc« in verschiedenen Alltagskontex-
ten ermitteln konnten, fokussieren qualitative Arbeiten v.a. die Denk- und Redemus-
ter von >weifsens, nicht-muslimischen Alltagsakteur*innen. Die beriicksichtigten Ar-
beiten konzentrieren sich dabei zumeist auf die Identifikation rassistischer bzw. anti-
muslimischer Bilder und Narrative, wie sie auch in o6ffentlichen (z.B. medialen) oder
strukturellen (z.B. Bildungssystem) Kontexten zirkulieren. Sie liefern eine wertvolle
Grundlage, an die die vorliegende Arbeit mit ihrem Interesse an alltagskommunika-
tiven Aneignungsmustern ankniipfen mochte. Dabei soll neben der Identifikation an-
timuslimischer Deutungsmuster der gesamte Prozess der kommunikativen Herstellung
und Auseinandersetzung mit rassistischen Ideologemen im Fokus stehen. Es gilt, einen
kommunikativen Alltagsrassismus herauszuarbeiten, wobei insbesondere die Zwischen-
riume — jene individuellen Handlungsspielriume zwischen einem gesellschaftlich ver-
fiigbaren antimuslimischen Wissen und dem konkret-subjektiven Sprechen der Leu-
te — erhellt werden sollen. Aus welcher theoretischen Perspektive dies geschehen soll,
wird in den nachfolgenden Kapiteln en detail erliutert.

https://dol.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

