
1 Einleitung 21

gebunden. Hier zeigt sich, dass die Interviewpartner*innen eine enorme Bandbreite

verschiedener Diskurspraxen zur Anwendung bringen, mittels derer sie sich zum ras-

sistischen Gesellschaftswissen individuell positionieren. Fasst man diese Diskurspra-

xen zusammen, lassen sich übergeordnete Aneignungsmuster erkennen – hegemoni-

al, polarisiert, dilemmatisch und widerständig – die als zentrale Ausprägungen eines

kommunikativen Alltagsrassismus gelesen werden können.

1.2 Forschungsstand: Erscheinungsformen von Rassismus
gegenüber ›Muslim*innen‹

Zu den einführenden Präliminarien einer Forschungsarbeit gehört es, diejenigen Fa-

cetten des Untersuchungsgegenstands zu beleuchten, die durch vorhergehende For-

schungsaktivitäten bereits ermittelt wurden. Das nachfolgende Kapitel widmet sich

dieser Aufgabe. Sein Ziel ist es, einen Überblick über empirisch nachgewiesene For-

men antimuslimischen Rassismus zu geben, wobei der hier zugrundeliegende Ras-

sismusbegriff als mehrdimensionales Phänomen konzeptualisiert wird (vgl. Kap. 2).

Mit Attia lassen sich vier Ebenen unterscheiden, auf denen sich Rassismus realisiert:

strukturell (Rassismus als gesellschaftliches Strukturmerkmal), institutionell (routinisier-

te Handlungsabläufe, die zu Benachteiligungen führen), diskursiv (soziale und kulturel-

le Repräsentationen, etwa in Mediendiskursen) sowie subjektiv (individuelle Äußerun-

gen und Verhaltensweisen) (vgl. 2013: 6). Ihre Systematisierung soll den nachfolgenden

Forschungsüberblick orientieren. Die gesellschaftlicheWahrnehmung sowie Alltagsdiskurse

werden dabei als Schnittmengen subjektiver Perzeptionsweisen und verbreiteter anti-

muslimischer Repräsentationen verstanden,Mediendiskurse bilden letztere ab. Institutio-

nelle und strukturelle Ausgrenzungen stellen antimuslimische Diskriminierungen auf den

entsprechenden Ebenen dar.

1.2.1 Gesellschaftliche Wahrnehmung

In den letzten Jahren sind diverse Studien zur öffentlichen Wahrnehmung von ›Mus-

lim*innen‹ und der Religion des Islams in Europa und den USA erschienen. In der Tra-

dition sozialpsychologischer Forschung stehen dabei zumeist Einstellungen nichtmus-

limischer Bürger*innen im Fokus des Erkenntnisinteresses. Während ›Muslim*innen‹

im US-Kontext erst mit den Ereignissen des 11. Septembers in die öffentliche Aufmerk-

samkeit gerieten (vgl. Cesari 2004: 37), sind in Deutschland bereits in den 1990er Jahren

erste Studien zur Wahrnehmung ›des Islams‹ angestrengt worden (vgl. Noelle-Neu-

mann & Köcher 1997).12 Wir wollen nachfolgend die Befunde dieser Arbeiten zusam-

mentragen. Deren Fülle macht es jedoch erforderlich, eine Auswahl zu treffen. So sollen

auf deutscher Seite die drei wichtigsten Langzeitstudien Berücksichtigung finden: Die

Deutschen Zustände des Forscherkollektivs um Wilhelm Heitmeyer zum Phänomen der

Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit (GMF) (2002–2011), die sogenannten Mitte-

12 DasAllensbach-Institut brachte diverse Studien zurWahrnehmung ›des Islams‹ inDeutschland her-

aus, z.B. Noelle & Petersen 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Grauzonen des Alltagsrassismus

Studien der Friedrich-Ebert-Stiftung (Zick, Küpper & Berghan 2019) sowie der Religions-

monitor der Bertelsmann Stiftung, der seit 2007 in drei Wellen erschienen ist (jüngste

Auskopplung: Pickel 2019). Für Befunde aus den USA greifen wir auf Arbeiten des Pew

Research Institutes (2017) sowie des Gallup-Instituts (2010) zurück.

Ergebnisse für Deutschland

Betrachten wir zunächst die Ergebnisse des jüngsten Religionsmonitors, lässt sich fest-

stellen, dass sich das negative öffentlicheMeinungsbild über ›den Islam‹ in Deutschland

über die Jahre verfestigt hat. Anfang 2019 empfindet mehr als die Hälfte der Befragten

die Religion als bedrohlich (52 %), lediglich 36 Prozent sieht im Islam eine Bereicherung

(vgl. Pickel 2019: 13). Der Vergleich zu 2015 (53 %) zeigt eine Stabilisierung der Negativ-

wahrnehmung auf einem mehrheitlich hohen Niveau (vgl. Hafez & Schmidt 2015: 16).

Das GMF-Panel ermittelt für 2011, dass knapp 53 Prozent der Befragten ein Problem

damit hätten, in eine Gegend zu ziehen, in der viele ›Muslim*innen‹ leben (vgl. Heit-

meyer 2015: 20). Zudem schneidet ›der Islam‹ im Religionsvergleich deutlich schlechter

ab als etwa Christentum, Judentum oder Buddhismus (vgl. Pollack & Müller 2013: 37).

Und auch die jüngste Veröffentlichung der Mitte-Studien (2019) weist im Bereich »Mus-

limfeindlichkeit« (20 %), »Fremdenfeindlichkeit« (19 %) sowie der Ablehnung von Asyl-

suchenden (53 %) vergleichsweise hohe Zustimmungswerte aus (vgl. Zick, Berghan &

Mokros 2019: 86).

Die hier feststellbaren quantitativen Unterschiede (>50 % versus 20 %) lassen sich

durch die inhaltliche Ausrichtung der Frage-Items erklären:Während der Religionsmoni-

tor nach dem Bedrohungsempfinden gegenüber ›dem Islam‹ fragt, nimmt dieMitte-Stu-

die die Personengruppe der ›Muslim*innen‹ in den Blick.13 Dabei scheint sich das Ant-

wortverhalten zunächst aufzuhellen, wenn nach denMenschen statt nach demGlauben

gefragt wird.Diese augenscheinliche Beschränkung ablehnenderHaltungen auf die Re-

ligion gibt jedoch kaum Anlass zur Entwarnung. So argumentiert Shooman (2011), dass

pauschal-negative Positionierungen gegenüber ›dem Islam‹ häufig als legitime Religi-

onskritik getarnt werden, was jedoch vorgeschoben sei, da diese als »Umwegkommu-

nikation« letztlich immer auch ›Muslim*innen‹ adressiert. Schließlich seien sie es, »die

die Religion in der einen oder anderen Weise praktizieren und zur sozialen Wirklich-

keit werden lassen«. Pauschale Kritik ›am Islam‹ essentialisiere die Religion und lasse

›muslimische‹ Personen als religiös-determiniert erscheinen. Dass die Ablehnung von

Religion und Religionsanhänger*innen de facto zusammenfallen, bestätigt auch der Ver-

gleich dermuslim14- und islambezogenen15 Items desGMF-Panels: Während sich erstere

13 Die Frageitems lauten hier: »Durch die vielenMuslimehier fühle ichmichmanchmalwie ein Frem-

der im eigenen Land.«; »Muslimen sollte die Zuwanderung nach Deutschland untersagt werden.«

(Zick, Berghan & Mokros 2019: 70ff.)

14 Die Frageitems lauten hier: »Durch die vielen Muslime [!] hier fühle ich mich manchmal wie ein

Fremder im eigenen Land.«; »Die hier lebendenMuslime [!] bedrohen unsere Freiheiten und Rech-

te.«; »Die hier lebenden Muslime [!] bedrohen die deutsche Kultur.«; »Muslimen [!] sollte die Zu-

wanderung nach Deutschland untersagt werden.«

15 Die Frageitems lauten hier: »Diemuslimische Kultur passt durchaus in unsere westlicheWelt (Ab-

lehnung).«; »Islamische und westeuropäische Wertvorstellungen lassen sich miteinander verein-

baren (Ablehnung).«

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 23

zwischen 2003 und 2011 zwischen 20–40 Prozent bewegten, lagen die Ablehnungswerte

bei der Frage nach der Vereinbarkeit von »muslimischer Kultur« und »westlicher Welt«

konstant bei z.T. weit über 50 Prozent (vgl. Leibold et al. 2015: 184).

Was sich hier erkennen lässt, ist eine mehrheitlich vertretene neo-rassistische Dis-

kursposition, die weniger tabubehaftet ist als die offene Ablehnung einer ganzen Men-

schengruppe und sich daher besser eignet, das eigene Unbehagen auch öffentlich zum

Ausdruck zu bringen. Der islamische Glaube wird durch sie implizit essentialisiert, der

imaginierten ›Eigengruppe‹ als ›Anderes‹ gegenüberstellt und damit als nichtzugehö-

rig erklärt (vgl. Kap. 2.1.3). Zudem spielt das Phänomen sozialer Erwünschtheit – wie

Leibold und Kolleg*innen zeigen (vgl. 2015) – eine nicht unwesentliche Rolle: So gaben

im zweiten Religionsmonitor zwar 85 Prozent der Befragten an, man »sollte gegenüber

allen Religionen offen sein«, davon waren aber ganze 50 Prozent der Ansicht, ›der Is-

lam‹ passe nicht in die ›westliche Welt‹ (vgl. Hafez & Schmidt 2015: 29f.). Während die

verbreitete Norm der Religionstoleranz öffentlich Bestand hat, wird ›der Islam‹ gleich-

zeitig aus deren Geltungsbereich ausgeklammert – eine Gleichzeitigkeit von Wertere-

klamation und pauschaler Ablehnung, die im Ergebnisteil dieser Arbeit noch genauer

analysiert wird.

Schaut man sich die Verbreitung der Ablehnungswerte im Vergleich verschiedener

Bevölkerungsgruppen an, zeigt sich ein negatives Meinungsbild v.a. im Osten, unter

Älteren, politisch Konservativen sowie im mittleren bis schwachen Einkommensmilieu

(vgl. Zick, Berghan &Mokros 2019: 86ff.; Hafez & Schmidt 2015: 19; Heitmeyer 2015: 33).

Hier zeigen antimuslimische Positionierungen einen ähnlichen Verbreitungscharakter

wie andere Formen des Rassismus, etwa gegen Migrant*innen (vgl. Zick, Küpper &

Hövermann 2011: 95ff.). Allerdings konstatieren GMF-Studie und Religionsmonitor, dass

sowohl in gebildeterenMilieus und unter sozialdemokratisch bis links orientierten Per-

sonen die Ablehnungswerte ebenfalls verhältnismäßig hoch sind (vgl. Hafez & Schmidt

2015: 43; Heitmeyer 2015: 20). Einen dämpfenden Bildungseffekt scheint es im Falle an-

timuslimischer Positionierungen kaum noch zu geben (vgl. Hafez & Schmidt 2015: 59f.;

Heitmeyer 2015: 35).

Dabei identifizieren die Arbeiten verschiedene Ursachenkomplexe von Islamfeind-

lichkeit. Das GMF-Panel etwa erkennt als Einflussgrößen soziale Dominanzorientie-

rung, autoritäre Aggressionen und die ideologische Selbstpositionierung, die mittels

politischer Links-Rechts-Skala gemessen wird (vgl. Leibold & Kühnel 2003: 107.; Lei-

bold et al. 2015). Soziale Dominanzorientierung meint hier, dass Personen ihren Selbst-

wert aus einem kollektiven Überlegenheitsgefühl gegenüber anderen Personengruppen

ableiten, wobei sie Hierarchien und Gruppengrenzen u.a. durch den Einsatz rassisti-

scher »Mythen« stabilisieren (vgl. Kap. 2.3.2.2). Autoritäre Aggressionen beinhalten die

Neigung zur Bestrafung anderer Gruppen (vgl. Leibold & Kühnel 2003: 107f.). Beide

Phänomene weisen Elemente von Rassismus auf: so etwa die Konstruktion binär ange-

ordneter, essentialisierter Personengruppen sowie die Reproduktion asymmetrischer

Herrschaftsverhältnisse (vgl. Kap. 2.1.2).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Grauzonen des Alltagsrassismus

Ergebnisse für die USA

Ein vergleichender Blick auf das öffentliche Meinungsbild in den USA ergibt ähnli-

che, wenn auch weniger stark verbreitete und leicht rückläufige Ablehnungswerte ge-

genüber ›Muslim*innen‹ und ›dem Islam‹. So zeigt eine Pew-Studie aus dem Jahr 2017

ein etwas positiveres Empfinden16 der US-Bevölkerung gegenüber ›Muslim*innen‹ als

2014. Dabei werden ›muslimische‹ Gläubige, wie in Deutschland, von allen Religions-

gruppen am schlechtesten bewertet (vgl. Pew 2017: 123). Vergleicht man dies mit Er-

hebungen des Gallup-Instituts von 2009, bestätigt sich das Bild: Lediglich 57 Prozent

der Amerikaner*innen geben an, keinerlei Vorurteile gegenüber ›Muslim*innen‹ zu ha-

ben – die Gruppe der Vorurteilslosen ist gegenüber Christ*innen (82 %), jüdischenMen-

schen (85 %) und Buddhist*innen (85 %) jedoch deutlich größer (vgl. Gallup 2010). Ex-

plizit nach der Religion des Islams gefragt, verschlechtern sich die Umfragewerte noch

einmal: 53 Prozent sehen ›den Islam‹ »kaum« bis »überhaupt nicht positiv«, während

dies nur 8 Prozent vom Christentum sagen. Auch in einer Umfrage derWashington Post

aus dem Jahr 2010 zeigt sich die Spaltung der US-Öffentlichkeit: 49 Prozent bezeichnen

ihre Sicht auf ›den Islam‹ als negativ (»unfavorable«), 31 Prozent sind der Überzeugung,

der »Mainstream-Islam« befürworte Gewalt gegenüber Nichtmuslim*innen und ganze

53 Prozent lehnen den Bau eines muslimischen Community Centers in der Nähe des

Ground Zero ab (vgl. The Washington Post 2010).

Schaut man sich einzelne Bevölkerungsgruppen genauer an, zeigt sich auch für

die USA, dass vor allem ältere Befragte, bildungsferne Milieus sowie politisch Kon-

servative negativen Überzeugungen anhängen. So sind es 70 Prozent republikanischer

Wähler*innen gegenüber 26 Prozent demokratischer Wähler*innen, die der Meinung

sind, ›der Islam‹ sei gewaltbereiter als andere Religionen (vgl. Pew 2017: 124, 127). Bei

Fragen nach der kulturellen Kompatibilität zeigen sich auch unter US-Amerikaner*in-

nen verschiedener Bildungsmilieus nur geringe Unterschiede: So sind 47 Prozent der

Hochschulabsolvent*innen derMeinung, ›der Islam‹ sei nicht Teil der gesellschaftlichen

Mitte (»mainstream American society«). Unter denjenigen mit und ohne High School-

Abschluss sind es lediglich 5 Prozent mehr.

Trotz positiver Entwicklungen in den letzten Jahren – mehr Amerikaner*innen sind

heute der Meinung, dass es unter ›US-Muslim*innen‹ keinerlei Unterstützung für ex-

tremistische Ziele gebe (54 % in 2017 vs. 45 % in 2014) – sehen auch noch 2017 ganze 44

Prozent einen ›natürlichen‹ Konflikt zwischen Islam und Demokratie (vgl. ebd.: 126).

Wie schon bei den Ergebnissen aus Deutschland fallen auch hier Aussagen im Zusam-

menhang mit der Personengruppe der ›Muslim*innen‹ im Vergleich ›zum Islam‹ po-

sitiver aus. Dabei zeigt sich in der behaupteten kulturellen Inkompatibilität zwischen

Islam und Demokratie erneut ein nach neo-rassistischer Differenzlogik operierendes

Denkmuster.

16 Auf einem »Gefühlsthermometer« zwischen 0 (»am kühlsten und negativsten«) und 100 (»am

wärmsten und positivsten«) sollten die Befragten ihr Empfinden gegenüber verschiedenen Reli-

gionsgruppen – jüdischen Menschen, Katholik*innen, Protestant*innen, evangelikalen Christ*in-

nen, Buddhist*innen, Hinduist*innen, Mormon*innen, Muslim*innen – sowie Atheist*innen an-

geben. Im Durchschnitt wurde für Muslim*innen 48 Grad angegeben, für Menschen jüdischen

Glaubens 67 und für Katholik*innen 66 Grad.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 25

In der Zusammenschau zeigen sich die deutsche und die US-amerikanische Gesell-

schaft tief gespalten bei Fragen zur Rolle ›des Islams‹. Große Teile der Bevölkerungen

sehen die Religion als gesellschaftliche Bedrohung, die auf deutscher Seite v.a. den de-

mokratischen Wertekanon und auf US-Seite die nationale Sicherheitslage betreffen.

Auffällig für beide Bevölkerungen ist die hohe Ablehnungsbereitschaft bei Fragen nach

der kulturellen Kompatibilität von ›Islam‹ und Demokratie bzw. ›westlicher Welt‹. Die

sonst statistisch nachweisbarenDisparitäten zwischenHoch- undGeringgebildeten ge-

raten hier tendenziell außer Kraft. Dabei lässt sich vermuten, dass Personen, die sich

sonst der sozialen Isolationskraft offener Ressentiments bewusst sind, bei latenten Ve-

randerungs- und Ablehnungsformulierungen – wie sie mit der Frage nach der Verein-

barkeit von ›Islam‹ und ›Westen‹ transportiert werden – eher zustimmend antworten.

Für die vorliegende Arbeit ist dies eine aufschlussreiche Beobachtung, geht sie

doch schon in ihren theoretischen Grundlegungen davon aus, dass sich das Phänomen

des antimuslimischen Rassismus weder als gesellschaftliche Randerscheinung noch

als persönliche Einstellung erschöpfend erklären lässt. Vielmehr haben wir es mit

einem mehrdimensionalen Gegenstand zu tun, der sich als gesellschaftliches Verhältnis

in strukturelle, institutionelle, diskursive und subjektive Elemente aufspaltet, diese

miteinander verflicht und wechselseitig stabilisiert (vgl. Attia 2013). So ist es denn

auch wenig überraschend, dass sich bei der Frage nach den Realisierungen eines an-

timuslimischen Rassismus auch in anderen Gesellschaftskontexten Ablehnungs- und

Ausgrenzungspraxen empirisch nachweisen lassen. Mit den im Folgenden zusammen-

getragenen Forschungserkenntnissen zu strukturellen und institutionellen Formen

der Ausgrenzung wollen wir dieser theoretischen Aufschlüsselung Rechnung tragen:

Rassismus beschränkt sich nicht auf öffentliche Meinungsbilder, vielmehr muss von

seiner Verflechtung in gesellschaftliche Praxen und Strukturen ausgegangen werden.

1.2.2 Institutionelle und strukturelle Formen der Ausgrenzung

Bevor wir uns der Empirie zuwenden, die die Ungleichbehandlung von ›Muslim*innen‹

auf institutioneller und struktureller Ebene dokumentiert, soll zunächst der Diskri-

minierungsbegriff erläutert werden. Die Antidiskriminierungsstelle des Bundes (ADB) lie-

fert hierfür eine recht allgemeine Begriffsbestimmung. Ihr zufolge handelt es sich bei

Diskriminierung um eine »Benachteiligung aus rassistischen Gründen oder wegen der

ethnischen Herkunft, des Geschlechts, der Religion oder Weltanschauung, einer Be-

hinderung, des Alters oder der sexuellen Identität« (ADB 2017a: o.S.). Attia, die den

Aspekt ungleicher gesellschaftlicher Machtverhältnisse betont, präzisiert den gesell-

schaftlichen Rahmen, in dem Diskriminierungen stattfinden. Ihr zufolge sollte »nur

dann von Diskriminierung die Rede [sein], wenn eine Differenzierung in einem so-

zialen, kulturellen, gesellschaftlichen und politischen Kontext getroffen wird, der von

Macht durchzogen ist in einer Weise, die Personen entlang dieses spezifischen Unter-

scheidungsmerkmals benachteiligt« (2013: 6). Individuen, die durch derartige Verhält-

nisse privilegiert werden, können mithin nicht von Diskriminierungen betroffen sein.

Weil Diskriminierungen auf Differenzkonstruktionen und Normvorstellungen basie-

ren, adressieren sie folglich insbesondere Personen, die den hegemonialen Normset-

zungen (vermeintlich) nicht entsprechen.Dabei setzt die Realisierung vonDiskriminie-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Grauzonen des Alltagsrassismus

rung »in der Regel soziale, wirtschaftliche, politische oder publizistische Macht voraus«

(vgl. IDA-NRW 2019).

Es gibt verschiedene Möglichkeiten, Diskriminierungspraxen konzeptionell zu un-

terscheiden. Neben direkten und indirekten, offenen und verdeckten sowie symboli-

schen und sprachlichen Formen der Ungleichbehandlung, werden auch institutionelle

und strukturelle Diskriminierung separat definiert (vgl. Beutke & Kotzur 2015: 8). Hö-

fel zufolge handelt es sich bei struktureller Diskriminierung um Ausgrenzungen, die

vom gesellschaftlichen System, rechtlichen Rahmenbedingungen sowie politischen und

ökonomischen Strukturen bewirkt werden (vgl. 2010: 10). Beispiele hierfür sind etwa

Rechtsprechungen, die das Zeigen religiöser Symbole in öffentlichen Ämtern unter-

schiedlich behandeln,17 Zuwanderungsgesetze, die bei der Bewilligung von Asyl- und

Aufenthaltsgesuchen zwischen Herkunftsländern differenzieren, verschärfte Überwa-

chungsmaßnahmen im Zuge des Patriot Acts in den USA (vgl. Cesari 2011: 30) sowie die

in Deutschland – derzeit jedoch weitestgehend ausgesetzte – Vorrangprüfung auf dem

Arbeitsmarkt.18 Institutionelle Diskriminierung bezeichnet zudem Effekte »einer gän-

gigen Handlung, ohne dass eine Gruppe oder ein Merkmal explizit genannt sein muss«

(Attia 2013: 6). Konkret bezieht sich dies »auf Strukturen von Organisationen, einge-

schliffene Gewohnheiten, etablierte Wertvorstellungen und bewährte Handlungsmaxi-

men« (Höfel 2010: 10; s.a. Gomolla 2008). Trotz der Einführung des Allgemeinen Gleichbe-

handlungsgesetzes (AGG) im Jahr 2006, dem zufolge Diskriminierungen dann justiziabel

sind, wenn sie auf Basis festgelegter Diskriminierungskategorien erfolgen und kein

Sachgrund für die Benachteiligung erkennbar ist (vgl. Berghahn et al. 2017: 36) – konn-

te es »strukturelle oder in der Breite existierende Diskriminierung« bislang weder ver-

hindern noch abschaffen (vgl. Klose & Liebscher 2015: 11). Konzipiert sei es vielmehr

dafür, Betroffenen individuelle Klagewege zu eröffnen. Gesellschaftliche Ungleichheits-

verhältnisse bleiben folglich weiterhin bestehen.

Schaut man nun auf einzelne Gesellschaftsbereiche wie Bildungssystem, Arbeits-,

Ausbildungs- und Wohnungsmarkt, lassen sich Diskriminierungspraxen gegenüber

›Muslim*innen‹ durchaus empirisch belegen (u.a. Fereidooni & El 2017; Arani 2020;

Mühe 2020; Wojciechowicz 2018). Das Gros der Forschungsarbeiten in Deutschland

konzentriert sich jedoch auf Personen mit (zugeschriebenen) Migrationserfahrungen.

Exemplarisch lässt sich hier die Studie von Lorenz und Kolleg*innen (2016) nennen,

die sich für Stereotype von Lehrer*innen gegenüber Schüler*innen unter Berücksichti-

gung der Faktoren soziale Herkunft, Geschlecht und Migrationserfahrung interessiert.

Die Ergebnisse zeigen, dass von Kindern türkischer Herkunft weniger gute Leistungen

erwartet werden, als diese – etwa im Fach Deutsch – de facto erbringen. Das Autor*in-

nenkollektiv spricht daher von systematischen negativen Verzerrungen und führt

17 Die derzeitige rechtliche Situation erörtert Frings in einer detailreichen rechtswissenschaftlichen

Expertise (2010).

18 Laut Bundesministerium für Arbeit und Soziales wurde die Vorrangprüfung – d.h. die Klärung, ob

nicht qualifizierte Inländer*innen bzw. EU-Bürger*innen ebenfalls für die Stelle in Frage kom-

men – bei der Beschäftigung von Asylbewerber*innen und geduldeten Personen seit August 2016

nahezu landesweit für die Dauer von drei Jahren ausgesetzt (vgl. BMAS 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 27

diese auf die mögliche Existenz ethnischer Stereotype bei Lehrer*innen zurück (vgl.

ebd.: 101).

Ebenfalls im Bereich Bildung eruiert die Studie des Sachverständigenrats deutscher

Stiftungen für Integration und Migration (SVR) (2017) die Einstellungen von Lehrer*innen

gegenüber ›dem Islam‹ und ›Muslim*innen‹. In einer repräsentativen Befragung von

570 Pädagog*innen wurden dabei u.a. »Kriterien des Deutschseins« sowie Statements

über ›Muslim*innen‹ ermittelt. Die Resultate zeigen, dass Lehrer*innen zwar ein

im Vergleich zur deutschen Gesamtbevölkerung etwas liberaleres Verständnis vom

Deutschsein haben (Sprachkenntnisse und Staatsbürgerschaft werden häufiger ge-

nannt als deutsche Vorfahren, Hautfarbe oder der Verzicht auf ein Kopftuch) (vgl.

ebd.: 14f.). Auch gegenüber Menschen muslimischen Glaubens ist nur eine Minderheit

explizit negativ eingestellt (rund 17 % halten ›Muslim*innen‹ für aggressiver, hingegen

fordern 79 % mehr Anerkennung für sie) (vgl. ebd.: 18f.). Dennoch finden sich deutli-

che Negativwerte bei der Frage nach der Bildungsaffinität von ›Muslim*innen‹ sowie

danach, ob sie die eigenen Kinder auf eine »Schule mit vielen Muslimen schicken«

würden: Etwa ein Drittel lehnt dies ab bzw. hält ›Muslim*innen‹ – trotz nachweislich

hoher Bildungsaspirationen türkischstämmiger Eltern (vgl. Salikutluk 2016: 581) – für

weniger bildungsorientiert (vgl. SVR 2017: 21).

Diskriminierungserfahrungen von ›Muslim*innen‹ im deutschen Bildungssystem

belegt auch die repräsentative Betroffenenstudie der Antidiskriminierungsstelle des Bun-

des, der zufolge 15 Prozent aller Benachteiligungserfahrungen in diesen Bereich fallen

(vgl. Beigang et al. 2017: 137). Fereidooni und El betrachten in ihrer qualitativen Arbeit

zudem Rassismuserfahrungen von Lehrer*innen of Color, wobei sie die rassistischen

Strategien des »Othering«, der »Rassifizierung« und der »Konstruktion doppelter Stan-

dards« aus den Erlebnisschilderungen herausarbeiten (vgl. 2017: 485ff.).

Daneben existieren weitere Arbeiten, die Schüler*innen mit Migrationserfahrun-

gen in den Blick nehmen und dabei v.a. auf schulische Leistungen und Förderstruk-

turen fokussieren. Auch diese Studien weisen auf erhebliche Bildungsbenachteiligun-

gen hin (z.B. OECD 2015; Baur 2010; Gomolla & Radtke 2009). So zeigen die Schulleis-

tungsstudien PISA und IGLU von 2006, dass Deutschland sowohl »der Spitzenreiter in

der Kopplung von sozialer Herkunft und Bildungserfolg ist«, als auch »deutliche Bil-

dungsdisparitäten zwischen Kindern mit deutschem und mit ausländischem Pass bzw.

Migrationshintergrund« verzeichnet (Baur 2010: o.S.). Die jüngste PISA-Erhebung von

2018 bestätigt dieses Gefälle: Nach wie vor bestehen in Deutschland erhebliche Dif-

ferenzen zwischen Jugendlichen mit und ohne Migrationserfahrung etwa im Bereich

der Lesekompetenz (vgl. Mostafa & Schwabe 2019: 1). Gomolla zufolge machen bei der

Suche nach den Ursachen jener Ungleichheitsverhältnisse insbesondere qualitative Un-

tersuchungen sichtbar,

»dass Kindergärten, Schulen und andere Bildungseinrichtungen im Umgang mit so-

zialen Unterschieden alles andere als passive Instanzen sind. Mit ihren Organisations-

strukturen, Programmen, offenen und unausgesprochenen Regeln, dem Handlungs-

wissen der Fachkräfte, mit ihren Kommunikationsformen und Routinen sind sie an der

Verfestigung oder Veränderung sozialer Unterschiede in den Bildungskarrieren und

-erfolgen höchst aktiv beteiligt.« (2008: 22)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Grauzonen des Alltagsrassismus

Zusammen mit Frank-Olaf Radtke weist sie nach, dass an verschiedenen Entschei-

dungsstellen im Schulsystem (Einschulung, Entscheidung über Sonderschulaufnahme,

Schulübergänge) Diskriminierungspraxen insofern institutionalisiert sind, »als jeweils

um Mitgliedschaftsbedingungen gerungen wird, die Migrantenkinder aufgrund ihrer

abweichenden Vorsozialisation in vielen Fällen nicht erfüllen können« (vgl. 2009: 274).

Dabei gehe es v.a. um Normalitätserwartungen und die daraus resultierende Kenn-

zeichnung von Normverstößen, wenn also neben guten Leistungen spezifische kultu-

relle Zusatzbedingungen nicht erfüllt werden. Zu diesen zählen die »soziale Integra-

tion, Elternmitarbeit, [ein] anregungsreiches Milieu und vor allem: keine zusätzlichen

Defizite und Bedürfnisse, die Schwierigkeiten bereiten könnten.« Neben der Tatsache,

dass viele Schüler*innen mit Migrationserfahrungen diese Anforderungen problemlos

erfüllen können, besteht die institutionelle Diskriminierung v.a. darin, dass diemeisten

»in und außerhalb der Organisation Sonderbehandlungen von Migranten für plausibel

halten oder sogar darauf drängen« (ebd.: 275).

Zu institutionellen Formen der Diskriminierung auf dem Ausbildungs- und Arbeits-

markt liegen neben Studien zur Situation von Migrant*innen auch Arbeiten mit ex-

plizitem Fokus auf die Benachteiligungserfahrungen von ›Muslim*innen‹ vor. So zeigt

eine repräsentative Studie des Forschungsinstituts zur Zukunft der Arbeit (IZA), dass sich

›Musliminnen‹ mit türkischem Namen und Kopftuch mehr als vier Mal so häufig be-

werben müssen wie Frauen mit deutschem Namen und ohne Kopftuch, um zu einem

Bewerbungsgespräch eingeladen zuwerden.Dabei sind die Unterschiede zwischen bei-

den Vergleichsgruppen signifikant (vgl. Weichselbaumer 2016: 12f.). Für männliche Be-

werber mit türkischem Namen sind derartige Benachteiligungen ebenfalls belegt, auch

wenn diese weniger drastisch ausfallen: So mussten sich laut einer Studie des Sachver-

ständigenrats für Migration und Integration »türkische« Jugendliche 1,5-mal häufiger für

eine Ausbildung zum Kfz-Mechatroniker bewerben als die »deutsche« Vergleichsgrup-

pe (vgl. SVR 2014: 4). Mittels qualitativer Interviews erhalten zudem Yurdakul, Has-

soun und Taymoordzadeh empirische Einblicke in die Diskriminierungserfahrungen

von ›Muslim*innen‹ in weiteren Bereichen des Arbeitsmarkts. Im Rahmen von Inter-

views berichten diese von sachgrundlosen Kündigungen, Verhörsituationen und vor-

geschobenen Vorbehalten: Kund*innen bzw. Schüler*innen würden auf das Kopftuch

negativ reagieren (vgl. 2018: 8ff.).

Für den US-amerikanischen Kontext liegen mit Blick auf institutionelle Diskrimi-

nierungen von ›Muslim*innen‹ wenige systematische Arbeiten vor. In einer repräsen-

tativen ISPU-Studie aus dem Jahr 2017 berichten ›Muslim*innen‹ von schulischen Dis-

kriminierungserfahrungen, bei denen Lehrer*innen und anderes Schulpersonal invol-

viert waren (vgl. 2017: 4). Zusätzliche Einblicke liefern qualitative Studien zu Benach-

teiligungserfahrungen. So ermittelte Aroian (2011) auf Grundlage von Tiefeninterviews

mit ›muslimischen‹ Jugendlichen, dass Schulen keinesfalls einen Schutzraum vor An-

feindungen und Übergriffen darstellen.Weibliche ›Musliminnen‹ berichten zudem von

Drangsalierungen im öffentlichen Raum.Auch über die Existenz islambezogener Inhal-

te (nicht-bekenntnisorientiert) in öffentlichen Schulcurricula besteht in den USA seit

einigen Jahren Streit (vgl. Abdelkader 2020). So fordern einige Elternvertreter*innen

das Streichen entsprechender Inhalte, was das Prinzip religiöser Pluralität in staatli-

chen Erziehungsrichtlinien jedoch konterkarieren würde.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 29

Insgesamt zeigt sich, dass ›Muslim*innen‹ in verschiedenen institutionellen Zusam-

menhängen von Diskriminierung betroffen sind. Empirische Studien aus den exem-

plarisch ausgewählten Bereichen Bildungssystem und Arbeitsmarkt belegen dies. Aus

rassismustheoretischer Sicht sind jene Formen von Benachteiligung als praktische Rea-

lisierungen von Rassismus zu verstehen. Mediale und allgemein öffentliche Repräsen-

tationen ›des Islams‹ bilden hierzu die symbolisch-diskursive Gegenseite. Das folgende

Kapitel wird sich ihnen im Detail widmen.

1.2.3 Rassismus in Mediendiskursen

Den klassischen Medien und insbesondere dem seriösen Nachrichtenjournalismus

kommt bei der Produktion eines gesellschaftlichen Wissens über ›Muslim*innen‹ und

der Religion des Islams eine besondere Rolle zu. Aus normativer Perspektive sind sie

für die Herstellung von Öffentlichkeit verantwortlich, indem sie Themen und Meinun-

gen bereitstellen, verhandeln und darüber öffentliche Meinung erzeugen (vgl. Jarren &

Donges 2006: 98, 104). Im Kontext pluraler, postmigrantischer Gesellschaften verfügen

sie zudem über das Potential, kollektive Narrative über Zuwanderung und Mobilität

neu auszurichten. »Postmigration« meint dabei einen radikalen Perspektivwechsel,

von einem Diskurs über Migrant*innen zur aktiven Einbindung derer, »die Migrati-

onsprozesse direkt oder indirekt erlebt haben« (Yildiz 2015: 21). Von Massenmedien

wird erwartet, dass sie – trotz stattfindender gesellschaftlicher Differenzierungs-

prozesse – eine »nationale politische Gesamtöffentlichkeit« stiften (Saxer 1998: 45).

Dabei sind im Zeitalter globaler Migrationsbewegungen plurale Mediendiskurse von

essentieller Bedeutung, da durch »journalistische Berichterstattung […] die heutige

Gesellschaft – unter Bedingungen globaler Mobilität – fortlaufend neu beschrieben,

definiert und hergestellt« wird (Lünenborg, Fritsche & Bach 2011: 12).

Aufgrund dieser besonderen Verantwortung stehen Mediendiskurse zum Thema

Migration von zivilgesellschaftlicher sowie wissenschaftlicher Seite unter besonderer

Beobachtung. Kritisch konstatiert wird dabei seit Jahren, dass – trotz der Existenz dif-

ferenzierter, liberaler und solidarischer Stimmen – im »Großteil derMassenmedien […]

ein Negativbild von Migrant(inn)en« überwiegt (Farrokhzad 2006: 56). Neben Migrati-

on ist spezifischer auch das »Islambild in westlichen Medien […] Gegenstand der inter-

nationalen wissenschaftlichen Forschung« (Hafez 2010: 99). In zahllosen Studien und

unter Verwendung verschiedener Methodenzugänge wurde dabei wiederholt auf »is-

lamophobe Tendenzen in der westlichen Medienberichterstattung hingewiesen«. Im

Folgenden wird versucht, die vorliegenden Forschungsergebnisse zur medialen Reprä-

sentation von ›Muslim*innen‹ und ›des Islams‹ pointiert zusammenzufassen – ein An-

spruch, der unmittelbar relativiert werden muss, da die Forschungsaktivitäten in den

vergangenen Jahren regelrecht explodiert sind (vgl. Karis 2013: 20).

Wir wollen uns daher darauf beschränken, die wesentlichen Erkenntnislinien zur

Qualität und Quantität islam- und muslimbezogener Berichterstattung in Deutsch-

land und den USA nachzuzeichnen. Zum Zwecke einer differenzierteren Darstellung

soll dabei zwischen repräsentativen Untersuchungen mit großen Datensamples und

qualitativen Analysen bzw. Fallstudien unterschieden werden. Diese (notwendigerwei-

se unvollständige) Rekapitulation der Forschung liefert uns wichtige Einblicke in die

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Grauzonen des Alltagsrassismus

medienöffentlich zirkulierenden, symbolisch verfügbaren Bedeutungsressourcen über

›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹, wie sie in Alltagsdiskursen aufgegriffen und von Rezi-

pient*innen lebensweltlich angeeignet werden. Für die spätere Analyse der alltagskom-

munikativen Diskurspraxen unserer Interviewpartner*innen stellt sie eine wichtige Hin-

tergrundfolie dar, vor der antimuslimische bzw. differenzierende Bedeutungsproduk-

tionen sowie explizite Medienreferenzen eingeordnet und bewertet werden können.

Medienbild Islam: Repräsentative Studien und qualitative Arbeiten

Das Islambild deutscher Nachrichtenmedien wurde von nur wenigen Studien in his-

torisch vergleichender Perspektive und auf Basis umfangreicher Datenkorpora unter-

sucht. Zu den maßgeblichen Arbeiten zählen die Langzeitstudien zur Islamdarstellung

im Spiegel von Thofern (1998) sowie zum Islambild in der Auslandsberichterstattung

deutscher Printmedien von Hafez (2002a, 2000b). Mit Blick auf die 1970er Jahre analy-

sierte zudem Aly das »Bild der islamischen Welt« (2002) in der überregionalen Presse

der BRD und Ohde (1994) mediale Feindbildkonstruktionen während des Zweiten Golf-

krieges. Eineweitere zeitvergleichende Arbeit zumMedienbild Islamwährend der »Ara-

bischen Revolution« legte Brinkmann vor (2015), der sich ebenfalls der überregionalen

Presse zuwendet. Quantitative Untersuchungen im Rundfunkbereich gibt es über das

Islambild von ARD und ZDF (Hafez & Richter 2007) und in den Fernsehnachrichten öf-

fentlich-rechtlicher und privater Kanäle (Zagala 2007). Allerdings stellen letztgenannte

Arbeiten im Vergleich zu der recht umfangreichen Forschung im Printsektor eher eine

Ausnahme dar (vgl. Schenk 2009: 38).19

Die Untersuchungen verdeutlichen unisono, dass das Islambild deutscher Medien

von einer thematischen Orientierung auf (internationale) Krisen und Konflikte geprägt

ist. In der Zusammenschau quantitativer und qualitativer Arbeiten zur deutschen Is-

lamberichterstattung lassen sich drei grundlegende Strukturmerkmale ausmachen: die

Synonymisierung von Islam, Islamismus und Extremismus, die Marginalisierung le-

bensweltlicher Perspektiven und die Veranderung, d.h. die Betonung von Gegensätzli-

chem.

So ergab Thoferns Inhaltsanalyse des Nachrichtenmagazins Der Spiegel im Zeitraum

1950–1989, dass ›der Islam‹ überwiegend im Auslandsressort thematisiert wird. Chris-

tentum und Judentum, aber auch Religionen wie Buddhismus und Hinduismus, finden

hingegen deutlich öfter Eingang in die Sparten Deutschland oder Kultur (vgl. 1998: 60).

Auch wird ›der Islam‹ im Religionsvergleich fast ausschließlich im Sachgebiet Politik

verhandelt, während er in den Rubriken Wirtschaft, Kultur und Vermischtes nahezu

unerwähnt bleibt (vgl. ebd.: 62).

19 Hafez zufolge stelle die überregionale Presse den »locus classicus« der Forschung zur deutschen

Auslands-berichterstattung dar. Dies lasse sich zum einen damit begründen, dass das Ressort

Ausland im Printbereich besonders stark vertreten ist. Zum anderen senden Printmedien »Mei-

nungsführerimpulse« sowohl an das Fernsehen als auch an gesellschaftliche Meinungsführer*in-

nen aus, wodurch ihnen eine besondere Bedeutung zukommt (vgl. Hafez 2002b: 10, Herv.i.O.). An-

dere Autoren verweisen ebenfalls auf die Vorrangstellung von Printmedien in den Untersuchun-

gen zurmedialen Darstellung vonMigration und.Migrant*innen (vgl.Wellgraf 2008: 7; Bonfadelli

2007: 98).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 31

Selbiges bestätigenHafez und Richter für die Nachrichtenmagazine, Talkshows und

Reportagen des öffentlich-rechtlichen Fernsehens im Zeitraum Mitte 2005 bis Ende 2006:

»Die meisten Themen mit Islambezug finden sich nach wie vor in den Auslandsmaga-

zinen der Sender« (2007: o.S.). Internationale Konflikte stellen dabei den zweithäufigs-

ten Thematisierungsanlass dar, gleich nach dem dominierenden Thema Terrorismus/

Extremismus. Dabei zeigen sich deutliche Hinweise auf die evaluativen Elemente der

medialen Islamagenda: In über 80 Prozent der untersuchten Beiträge wird die Religion

in Negativzusammenhängen verhandelt, lediglich 19 Prozent stellen neutrale oder po-

sitive Themenbezüge her. Dies bestätigen auch Analysen der Printmedien Spiegel und

BILD (z.B. Namin 2009: 287). Für das öffentlich-rechtliche Fernsehen ergibt sich daraus

eine problematische Diagnose: Im »zugespitzte[n] Gewalt- und Konfliktbild« der Sen-

der lässt sich die selektive und konfliktäre Medienperspektive auf die Religion und ihre

Anhänger*innen deutlich erkennen (vgl. Hafez & Richter 2007: o.S.).

Jene Konfliktperspektive können Hafez (2002b) und Brinkmann (2015) in ihren

Längsschnitt-studien zum Islambild in der Auslandsberichterstattung deutscher Printme-

dien sowie Arbeiten zum Medienbild über den sogenannten »Arabischen Frühling«

ebenfalls belegen (vgl. Hesse, Krokowski & Wieland 2013). Dabei stellt Hafez bei der

Thematisierung ›des Islams‹ besonders hohe Negativvalenzen fest: Dominiert werde

die Berichterstattung von den Ereigniselementen Gewaltsamkeit und Konflikt. Kein

anderes Thema sei in der Nahostberichterstattung stärker negativ belastet – Hafez

konstatiert: »Die […] These der Existenz eines ›Feindbildes Islam‹ in deutschen und

westlichen Medien kann in bezug auf die untersuchten Pressemedien als bestätigt

gelten.« (2002b: 95f.) Hafez spricht zudem mit Blick auf die Popularität politischer

Themenbezüge von einer medial nahegelegten »Einheit von Politik und Religion« (vgl.

ebd.: 225), die sich etwa in der unverhältnismäßigen Betonung des politischen Islams

und religiös motivierter Gewalttaten zeige. Als Folge medialer Politisierung erscheine

die Religion weniger als Glaubenssystem, denn als geschlossene politische Ideologie.

Auch Hafez und Richter konstatieren ein Fehlen alltagsbezogener Einblicke in mus-

limische Lebenswelten, wodurch die mediale Wahrnehmung ›von Islam‹ und ›Mus-

lim*innen‹ auf einen Problem- und Ausnahmefokus verengt werde – es vollziehe sich

eine »Ausblendung des Normalen, des Alltäglichen und des Positiven« (vgl. 2007: o.S.).

Sowohl Brinkmann (2015) als auch Hesse und Kolleg*innen (2013) weisen hingegen ei-

ne – wenn auch kurze – Phase thematischer Pluralität nach, die sich während der so-

genannten »Arabischen Revolution« in deutschen Medien vollzog. Zwar dominierten

noch immer Politikthemen (vgl. ebd.: 38), womit »viele Journalist_innen die mannig-

faltigen sozialen und kulturellen Wandlungsprozesse [vernachlässigten], welche den

Nährboden für die Politisierung bildeten« (ebd.: 41). Dennoch zeigte sich im Verlauf

des Revolutionsjahrs 2011 eine gewisse Ausdifferenzierung der Themenagenden: Die

Ressorts Wirtschaft und Kultur wurden durch Berichte über islamische Literatur, Fil-

me und Kunst stärker bedient (vgl. Brinkmann 2015: 128ff.). Ein genauerer Blick sorgt

hier jedoch schnell für Ernüchterung: Während die medialen Bewertungen der Reli-

gion zu Beginn der Umbruchsereignisse noch mehrheitlich positiv ausfielen, schlug

das Stimmungsbildmit Aufkommen interreligiöser Konflikte zwischen ›Muslim*innen‹

und christlichen Kopt*innen ab Mitte 2011 jäh um (vgl. Hesse, Krokowski & Wieland

2013: 58f.). Der Herausgeber der Studie konstatiert, dass trotz erster Euphorie »die

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Grauzonen des Alltagsrassismus

alten ›Strukturmerkmale der Auslandsberichterstattung‹, […] vor allem Gewalt- und

Negativereignisse«, die Medienagenden nur wenig später erneut dominierten (Hafez

2013b: 20).

Neben den Studien, die mit standardisierten Erhebungs- und Auswertungsverfah-

ren operieren, gibt es in der deutschen und US-amerikanischen Forschungslandschaft

eine nahezu unüberschaubare Zahl qualitativer Arbeiten (vgl. für Deutschland Müller

2005: 102; Saiffuddin & Matthes 2016). Ein Überblick zeigt, dass sich die meisten Stu-

dien in Deutschland auf eher eng gefasste Gegenstandsbereiche konzentrieren (etwa

anhand eines konkreten Ereignisses). Im Zentrum stehen zumeist drei populäre Reiz-

themen der Islamberichterstattung: 1) die Stellung der Frau ›im Islam‹ (Stichwort: Kopf-

tuch), 2) die angebliche Gewaltaffinität des bzw. Bedrohung durch ›den Islam‹ (Stich-

wort Terror) sowie 3) ›Muslim*innen‹ als Problemmigrant*innen (Stichwort: Integra-

tion).20 In den US-Medien zeigt sich ebenfalls eine ausgeprägte journalistische Kon-

fliktperspektive, die auf Krisen und Kriege in mehrheitlich muslimischen Ländern fo-

kussiert (vgl. Sheikh, Price & Oshagan 1996) sowie auf sicherheitspolitische Fragen im

Zusammenhang mit dem sogenannten »War on Terror« (vgl. z.B. Reese & Lewis 2009;

Moeller 2004). Um die qualitative Seite des Mediendiskurses stärker auszuleuchten,

wird nachfolgend eine ergänzende, jedoch ebenfalls zwangsläufig unvollständige Zu-

sammenschau nicht-standardisierter Arbeiten präsentiert.

Unter ihnen befinden sich verschiedene Studien, die die Perspektive kritischer Dis-

kursanalyse einnehmen (u.a. Kalwa 2013; Wehrstein 2013; Kirchhoff 2010; Ateş 2006; Jä-

ger 2007; Link 2007; Ködel 2007; Kühn 2008; Kulaçatan 2016; Auernheimer 1993). Exem-

plarisch lässt sich die Arbeit von Jäger und Jäger zitieren, die anlässlich des Karikatu-

renstreits des Jahres 2006 insgesamt 25 deutsche Tages- und Wochenzeitschriften auf

die Darstellung von ›Muslim*innen‹ hin untersuchen. Sie stellen fest, dass das ›musli-

mische‹ Ausland als bedrohlich, hysterisch und gewaltbereit porträtiert wird, während

›Muslim*innen‹ im gesellschaftlichen Innern als Zielobjekte einer rigiden Integrations-

politik erscheinen. Ein Vergleich verschiedener Blattlinien zeigt, dass lediglich »linke

Medien« eine (selbst)reflexive Medienkritik bemühten (vgl. Jäger & Jäger 2007). Ata be-

stätigt diese Beobachtung: Zwar zeigte sich der deutsche Mediendiskurs um die Mo-

hammed-Karikaturen als durchaus vielstimmig (und mitunter polarisierend), dennoch

waren journalistische Selbstreflexionen eher eine Seltenheit (vgl. 2011: 197ff.). Die in

20 Der qualitativen Dimension des Islambildes hat sich auch Thofern durch eine zusätzliche thema-

tische Mikroanalyse ausgewählter Spiegel-Berichte empirisch genähert. So zeigt sich die Politisie-

rung und Denormalisierung ›des Islams‹ und seiner Glaubensanhänger*innen nicht nur in den

übergeordneten Themenstrukturen der untersuchten Artikel, sondern auch in ihren symbolisch-

qualitativen Darstellungsweisen. Muslim*innen werden hier überwiegend als »fanatisch und ex-

tremistisch« charakterisiert, was ihr Verhalten als abweichend und irrational erscheinen ließe (vgl.

1998: 136). Systematische Unterschiede in der Darstellung staatlicher und zivilgesellschaftlicher

Akteur*innen kann der Autor nicht erkennen: Es finden sich in seiner Mikroanalyse Repliken aus

Medientexten, dieMuhammadGaddafials »islamisches Irrlicht« betiteln oder ›muslimische‹ Berg-

arbeiter in Deutschland als »religiös-fanatisierte Moslems« (ebd.: 105ff.). Ähnliches beobachtet

auch Brinkmann, der mittels triangulierter Inhaltsanalyse die These von der traditionellen Nega-

tivzeichnung ›muslimischer‹ Akteur*innen sowohl quantitativ als auch qualitativ erhärten kann

(vgl. 2015: 155ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 33

der Berichterstattung gesenkte Nachrichtenschwelle für »kleinste Demonstrationen in

abgelegenen Teilen der Welt« (ebd.: 196) sorgte zudem für eine enge Verflechtung von

Islam und Gewalt.

Eine Diskursanalyse im Rundfunkbereich nimmt Karis vor, der unter Berücksichti-

gung von 80 Tagesthemen-Beiträgen der Jahre 1979–2010 zentrale Islamnarrative aus

Wort- und Bilddaten herauspräpariert. Neben ›dem Islam‹ als terroristische Bedro-

hung finden auch hier die kulturalistischen Narrative vom Clash of Civilization und der

Existenz ›muslimischer‹ Parallelgesellschaft Anwendung. Im Diskriminierungsnarra-

tiv werden ›Muslim*innen‹ zudem als wehrlos, hilfsbedürftig und ärmlich präsentiert

(vgl. 2013: 297). In Anlehnung an Panofskys ikonographische Methode wendet sich auch

Zeid (2016) der visuellen Ebenemedialer Islamdarstellungen zu. Seine Untersuchung von

Spiegel und Weltwoche ergibt, dass sich im Bildrepertoire beider Printmedien tradier-

te Orientalismen niederschlagen. Diese zeigen sich etwa in Bildern von Minaretten,

prächtigen arabischen Bauwerken,Wüsten oder rituell handelnden Muslim*innen (vgl.

ebd.: 231f.).

Hergouth und Omlor (2015) hingegen richten ihren Blick auf die deutschsprachige

Boulevardpresse. Ihr Vergleich von BILD, Kronen Zeitung und Blick zeigt, dass nach dem

Angriff auf die französische Satirezeitschrift Charlie Hebdo ›der Islam‹ nicht nur als ge-

fährlich porträtiert wurde. Auch erklangen Forderungen »nach einer Einschränkung

vonMenschenrechten und rechtsstaatlichen Prinzipien, um die Gefahr von ›immer und

überall‹ drohenden islamistischen Terroranschlägenminimiert zu wissen« (Hergouth &

Omlor 2015: 20). In seiner Analyse zur Verhandlung von »Terrorismus und Islamismus« als

Medienthema nach 9/11 bestätigt auch Trautmann diese Beobachtung:

»Die Bilder der in sich zusammenstürzenden Türme desWorld Trade Center vor Augen

waren und sind viele Bürger/innen bereit, sogar sehr weit reichende Einschränkungen

ihrer Freiheit zu akzeptieren.« (2006: 149f.)

Eine Polarisierung des medialen Islamdiskurses weist zudem Sielschott (2011) nach. In

seiner Framinganalyse ostdeutscher Regionalzeitungen zeigt sich, dass neben dominanten

Kälte- und Schädigungsframes, die Muslim*innen als bedrohlich und unmoralisch prä-

sentieren, auch positive Kompetenz- und Kooperationsframes Anwendung finden, in

denenMuslim*innen aus Sport, Kultur, Kunst und Politik porträtiert werden. Sielschott

stellt bei Letzterem jedoch eine Selektivität der Sichtweise fest, da deren Engagement

nur in ausgewählten Sparten – und keinesfalls ganzheitlich – gewürdigt wird, wodurch

sie als einzelne »Repräsentanten einer Minderheit in die Vielfalt der Mehrheitskultur

eingebunden [werden], ohne jedoch die soziale und symbolische Ordnung in Frage zu

stellen« (ebd.: 175).

Auch auf US-amerikanischer Seite weisen Diskursanalysen auf die Verbreitung

orientalistischer Interpretationsrahmen im Themenfeld ›Islam‹ hin (z.B. Benzehaf

2017). Konkret identifiziert etwa Kumar im Zeitfenster der zweiten Bush-Regierung

2004–2009 die öffentliche Vorherrschaft21 von fünf Deutungsframes: ›der Islam‹ als

21 Kumar nimmt in ihrer Studie insbesondere politische Diskurse sowie Aussagen von gesellschaftli-

chen Repräsentant*innen, etwa Militär- und Religionsvertreter*innen, in den Blick – sie nennt sie

»primary definers of news« (2010: 256).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Grauzonen des Alltagsrassismus

monolithische Religion, ›der Islam‹ als sexistische Religion, die ›muslimische Psyche‹

als irrational, ›der Islam‹ als gewaltbereit und terroraffin vis-à-vis ›dem Westen‹,

der als demokratisch charakterisiert wird (vgl. 2010). Sie findet damit dieselben

Bedeutungsstrukturen, die bereits einige Jahrzehnte zuvor Said mit Blick auf die

US-amerikanische Presse ermittelte. Folgen wir den Ergebnissen seiner ebenfalls

diskursanalytischen Untersuchung, so scheint »die Rolle ›des Islams‹« in folgendem zu

bestehen:

»in hijackings and terrorism, descriptions of the way in which overtlyMuslim countries

like Iran threatens ›us‹ and our way of life, and the speculations about the latest con-

spiracy to blow up buildings, sabotage commercial airliners, and poisonwater supplies

seem to play increasingly on Western consciousness« (Said 1997: xi).

In einer aktuelleren Arbeit hebt Asultany hervor, dass ›Muslim*innen‹ inUS-amerikanis-

chen Medien regelmäßig als »evil other« porträtiert werden, »that can be easily mo-

bilized, with powerful consequences during times of war« (2016a: 104). Sie betont,

dass in der medialen Wahrnehmung ›muslimische‹ und ›arabische‹ Identitäten oft

synonymisiert werden, was zur Rassifizierung (vermeintlich) arabischer Personen

und zur Dämonisierung der Religion beitrage. Diverse weitere US-Studien belegen

die These einer öffentlichen Hysterie um ›Muslim*innen‹, die aus der diskursiven

Verschmelzung von Islam, Fundamentalismus und Terror resultiert: so etwa Reeses

und Lewis’ (2009) Framinganalyse zur nationalen Sicherheits-Divise »War on Terror«.

Diese wurde von Ex-Präsident George W. Bush nach den Anschlägen von 2001 erlassen

und von auflagenstarken US-Zeitungen22 weitestgehend unkritisch reproduziert und

so zum Commonsense erhoben (s.a. Kellner 2004). Ähnliches belegen Arbeiten zur

medialen Darstellung Barack Obamas, in der eine muslimische Identität des Ex-Präsi-

denten nahegelegt und so ebenfalls auf die Verknüpfung von Islam, Arabischsein und

Terrorismus gesetzt wurde (vgl. Tariq & Moody 2009). Auch Analysen politischer Car-

toons23 und Karikaturen bestätigen, »that being labeled ›Muslim‹ in America amounts

to slander because of its attendant associations with terrorism, anti-Americanism, and

essential otherness« (Gottschalk & Greenberg 2011: 194).

Auch wenn die kulturalistische Wahrnehmung ›des Islams‹ in den USA auf eine

jahrhundertealte Geschichte zurückblickt (Said 1994) und schon mit der »Hostage Cri-

sis« (1979–81) einen starken medialen Niederschlag fand, so lässt sich doch sagen, dass

›Muslim*innen‹ insbesondere im Nachgang von 9/11 zum Feindbild erklärt wurden (vgl.

Rana 2011: 16).

Zusammenfassung: Die zitierten Forschungsarbeiten in Deutschland und den USA

belegen eine erhebliche Konfliktorientierung desMedienbildes Islam.Themen- und Be-

wertungsstrukturen sind zumeist auf politische und geographisch entfernte Krisener-

eignisse beschränkt. Die innerislamische Pluralität und Alltäglichkeit ›muslimischen‹

22 Die Autoren untersuchten die USA Today im Zeitraum von September 2001 bis Anfang 2006.

23 Die Autoren vergleichen die Kontroverse um die sogenannten Mohammed-Karikaturen der däni-

schen Zeitung Jyllands Postenmit der Debatte um das Cover des New Yorkers vom 21. Juli 2008, auf

dem Barack und Michele Obama als Terrorist*innen karikiert sind.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 35

Lebens bleiben weitestgehend unsichtbar. Diese inhaltliche Engführung lässt ›den Is-

lam‹ als ›fremd‹, fern und potentiell bedrohlich erscheinen. Qualitative, insbesonde-

re diskursanalytische Arbeiten bestätigen dies. In ihnen zeigt sich, dass verandern-

de, defizitorientierte und paternalistische Narrative die Mediendiskurse Deutschlands

und der USA dominieren. Ähnliche inhaltliche Tendenzen zeichnen sich in der Bericht-

erstattung über Migration ab. Muslimische Lebenswelten werden auch hier vorrangig

in Problemkontexten präsentiert.

›Muslim*innen‹ in der Berichterstattung über Migration

Im US-amerikanischen Kontext stellt die Diskursverflechtung vom Migration und Is-

lam eine Marginalie dar. Obwohl ein Großteil der ›Muslim*innen‹ in den USA über per-

sönliche Migrationserfahrungen verfügt, gilt dort der mexikanische bzw. zentralame-

rikanische Arbeiter als »prototypischer Immigrant« (Cesari 2011: 25). In der deutschen

Berichterstattung über Migration sind hingegen islam- und muslimbezogeneThemati-

sierungen nicht selten. Da in der öffentlichen Debatte ›Muslim*innen‹ undMigrant*in-

nen oft synonymisiert werden, scheint die Annahme plausibel, dass Mediendiskurse

über Migration auch das Alltagsgespräch über ›den Islam‹ informieren. Eine zentra-

le Studie zum Migrationsdiskurs deutscher Printmedien stammt von Wengeler (2003).

Der Sprachwissenschaftler analysiert in ihr zeitliche Konjunkturen zentraler Argumen-

tationsmuster (Topoi), die die öffentliche Wahrnehmung von Migration prägen (vgl.

ebd.: 296). In theoretischer Hinsicht interessant ist Wengelers Topos-Begriff, den er

vom Aristotelischen Verständnis antiker Rhetorik ableitet. Das theoretische Teilkapitel

zu den diskursanalytischen Perspektiven auf rassistische Alltagssprache geht auf ihn

genauer ein (vgl. Kap. 2.3.2.2). Vor allem liefert Wengelers Analyse jedoch einen dif-

ferenzierten Überblick über existierende Denk- und Argumentationsmuster, die das

gesellschaftliche »Zeitgespräch« über Migration strukturieren (vgl. 2003: 302–331).

Zu diesen zählt etwa derGefahren-Topos, den eine besondere Kontinuität auszeichnet

(vgl. ebd.: 516). Während in den 1960er-1970er Jahren der mögliche Verlust des sozialen

Friedens, vermeintliche Ghettobildung und Minderheitenkonflikte im medialen Fokus

standen, herrschte in den 1980ern die Angst vor Massenzuwanderung vor. Letztere lie-

ferte politischen Forderungen nach einer strengeren Regulierung und Beschränkung

von Zuwanderung die Legitimationsgrundlage. Als zeitlich stabil erwies sich zudem

derNutzen-Topos, der Migration vor demHintergrundmöglicher Nachteile für die auto-

chthone deutsche Bevölkerung verhandelte (Arbeitslosigkeit). Auch die Konstruktion des

Fremden spielte als öffentliches Denkmuster eine wichtige Rolle. Wer dabei als ›fremd‹

galt, verschob sich im Laufe der Zeit: Waren es Anfang der 1960er italienische Arbeits-

migrant*innen, standen ab den 1980er Jahren zunehmend Türk*innen im Fokus der

Medien. Gleichzeitig wurde der Duktus der Debatte schärfer. Dabei ließ sich die Angst

vor einer ›Überfremdung‹ durch türkische Zuwander*innen schon in den 1980ern of-

fen artikulieren (vgl. ebd.: 517, 498ff.). Auseinandersetzungen kreisten um Belastungs-

grenzen (Unterkünfte, Gerichte) und den angeblichen Missbrauch des deutschen Sozi-

alsystems durch Asylsuchende. Integrationsforderungen und das Selbstbild Deutsch-

lands als Nicht-Einwanderungsland waren argumentative Fluchtpunkte der Debatte

(vgl. ebd.: 518).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Grauzonen des Alltagsrassismus

Migrationsfreundliche Topoi verwiesen hingegen auf humanitäre und pragmatische

Aspekte, auf menschenrechtliche Standards sowie Vorteile für Einheimische und Mi-

grant*innen. Nicht selten haftete jenen Argumenten jedoch ein gewisser Paternalis-

mus an. Zudem gewann eine realistische Perspektive an Gewicht, die migrationsfördern-

de politische Maßnahmen rechtfertigte (»Zuwanderung sei ein Faktum«). Jedoch war

diese Bestandteil eines zunehmend defensiven Pro-Einwanderungsdiskurses: Statt mit

Gerechtigkeits- wurde mit Verantwortlichkeitsargumenten operiert (›Wir‹ haben Ar-

beitsmigrant*innen ins Land gebeten) und Migrant*innen so als Abhängige deutscher

Gunstzuweisungen konstruiert (vgl. Wengeler 2003: 519f.).

Neben Wengelers wegweisender Topos-Analyse gibt es zahlreiche weitere Arbei-

ten, deren Augenmerk auf der Repräsentation von Migrant*innen in den Medien liegt.

Übersichten zu relevanten Studien liefern u.a. Ruhrmann (1999), Bonfadelli (2007) und

Müller (2005), wobei ›der Islam‹ und ›Muslim*innen‹ eher als thematische Einzelphä-

nomene in Erscheinung treten. Es zeigt sich erneut, dass Migrant*innen/’Muslim*in-

nen‹ primär aus einer Problemperspektive Beachtung finden (vgl. Bonfadelli 2007: 98f.):

Angstszenarien vor »Asylmissbrauch«, kultureller »Überfremdung«, »mangelnder Inte-

gration«, »Kriminalität« und »islamischem Extremismus« stehen im Zentrum der Be-

richterstattung. Der 11. September als mediales Schlüsselereignis habe zudem dafür

gesorgt, dass ›Muslim*innen‹ stärker in den Medienfokus geraten. Dass dieser Fokus

überwiegend negativ geprägt ist, bestätigt auch Müller: So erscheinen insbesondere

Migrant*innen aus Ländern der »Dritten Welt«, der Türkei und dem Balkan in einem

problematischen Licht – Zugewanderte aus dem europäischen Süden würden hingegen

deutlich positiver porträtiert (vgl. 2005: 101). Dabei orientiere sich laut Ruhrmann die

Migrationsberichterstattung hauptsächlich an aktuellen Ereignissen und liefere kaum

Hintergrundinformationen (vgl. 1999: 102). Rezipient*innen erführenmithin nur wenig

über die zumeist komplexen Ursachen-, Akteurs- und Kontextdynamiken bestehender

Krisen und Konflikte – aus denen nicht zuletzt Flucht- und Migrationsprozesse resul-

tieren. Ergänzt wird dieser Befund durch Beobachtungen linguistischer Analysen, de-

nen zufolge Migration und die mit ihr einhergehenden gesellschaftlichen Veränderun-

gen »nicht als entscheid- und gestaltbar, sondern als katastrophal und schicksalhaft

dargestellt« werden.

Darüber hinaus weist auch Yildiz in seiner ethnographisch-diskursanalytischen24

Arbeit nach, dass »stigmatisierende Metaphern wie ›Ghetto‹ und ›Ausländerkriminali-

tät‹« mittlerweile zu dominanten öffentlichen Narrativen geworden sind (2006: 41; vgl.

auch Ruhrmann 1999: 101). Dabei sei der »Ghettodiskurs« keinesfalls neu und auch nicht

von den Medien erfunden, sondern als das diskursive Produkt der seit den 1970er Jah-

ren existierenden sogenannten »Ausländerforschung« zu verstehen. Die in diesem For-

schungsfeld angesiedelten Arbeiten trugen dazu bei, politische Konzepte wie die eth-

nische Quotierung von Schulen oder Stadtteilen zu legitimieren, weshalb Yildiz deren

24 Durch eine Gegenüberstellung von Medien- und Alltagsdiskursen macht Yildiz die Diskrepanz

zwischen der medialen Inszenierung sogenannter »Ghettos« und der avantgardistischen, kosmo-

politanen Alltagswirklichkeit migrantischer Stadtquartiere am Beispiel der Kölner Keupstraße

deutlich.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 37

»Wissensproduktion« als wesentlichen Bestandteil gesellschaftlicher Ausschlussprozes-

se betrachtet (vgl. 2006: 42f.). Migrant*innen würden innerhalb dieser Forschungstra-

dition nicht als »reales Objekt« untersucht, sondern als homogene Gruppe konstruiert

(vgl. ebd.: 43). Mediendiskurse griffen solcherlei Vorstellungen vom ghettoisierten, in-

tegrationsunfähigenMigranten lediglich auf, wodurch sie sie als Elemente gesellschaft-

licher Wirklichkeit legitimierten und normalisierten (s.a. Gouma 2012: 38).

Eine aufschlussreiche Analyse des Medienbildes ›muslimischer‹ Migrant*innen in

deutschen TV-, Radio- und Printmedien liefert nicht zuletzt auch Wellgraf (vgl. 2008:

9). Im Rahmen von Fallanalysen stellt er fest, dass abhängig vom Medienformat ambi-

valente Bilder von Migration erzeugt werden, wobei ›der Islam‹ als »problematische Fa-

cette türkischer Migration« erscheint. ›Muslim*innen‹ werden zu Prototypen des »kul-

turell Anderen«, das Kopftuch zum visuellen Hinweisreiz für fehlende Integration. Die

Ambiguität von »Fremdheit« wird damit zugunsten eines eindeutigen »Feindbilds Is-

lam« aufgelöst (vgl. ebd.: 46). Kulturalistische Islambilder finden sich jedoch nicht nur

im seriösen Nachrichtenjournalismus. Auch Unterhaltungsformate wie die ARD-Serie

Türkisch für Anfänger fallen laut Wellgraf in stereotype Repräsentationen muslimischer

Weiblichkeit zurück – und das, obwohl es ihr ansonsten gelinge, mit humoristischen

Mitteln gesellschaftlicheMachtverhältnisse imBedeutungsfeldMigration zu unterwan-

dern.

›Muslimische‹ Frauen in den Medien

Eine besondere Stellung imMediendiskurs überMigration nehmen Bilder undDeutun-

gen über ›muslimische‹ Frauen ein. Trotzdem auch sie im Zuge der Arbeitsmigration

der 1960er Jahre als ›Gastarbeiterinnen‹ angeworben wurden, blieben sie in den Medi-

en lange Zeit unsichtbar (vgl. Toker 1996: 31). Nach einer Phase, in der v.a. italienische

Frauen wie Sophia Loren als erotisch porträtiert wurden und so den »männlichen Blick«

befriedigten, entdeckten die Medien in der türkischen Frau einen neuen Typus »frem-

der« Weiblichkeit. Häufig mit Negativattributen wie »vormodern« und »unterdrückt«

assoziiert, geriet sie zum öffentlichen Gegenbild der deutschen Frau, die als emanzi-

piert und gleichberechtigt galt (vgl. Beck-Gernsheim 2004: 51f.). Die Türkin wurde so

zur ›Ausländerin‹ schlechthin, »weil sie in den Augen der Deutschen in besonderem

Ausmaß Fremdheit« repräsentierte (ebd.: 52).

Im Schnittfeld Medien – Migration – Islam gehört Migrantinnen in den Medien der

Autorinnen Lünenborg, Fritsche und Bach (2011) zu den maßgeblichen empirischen Ar-

beiten. Die repräsentative Studie untersucht fünf deutsche Tageszeitungen25 in einem

ausgewähltenMonat zwischen 2005 und 2008.26 Unter Berücksichtigung textlicher und

visueller Darstellungen gelingt es den Autorinnen, sechs typische Migrantinnen-Bil-

der herauszuarbeiten (vgl. ebd.: 43): die eher positiv gelabelten Typen der Prominenten,

25 Untersucht wurden die überregionalen Tageszeitungen TAZ und FAZ, die auflagenstärksten regio-

nalen Tages-zeitungen aus NRW,Westdeutsche Allgemeine Zeitung und Kölner Stadtanzeiger, sowie

die BILD (vgl. Lünenborg, Fritsche & Bach 2011: 43f.).

26 Die Analysezeiträume umfassen jeweils den 7. Februar bis 8. März, wobei der erste Analysezeit-

raum auf die Zeit nach dem Mord an der Deutsch-Kurdin Hatun Sürücü am 7. Februar 2005 fällt

(vgl. ebd.: 44, 47).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Grauzonen des Alltagsrassismus

der Erfolgreichen und der Nachbarin sowie das Opfer, die Integrationsbedürftige und die Uner-

wünschte, die klar negative Konnotationen tragen (vgl. ebd.: 81). Die Ergebnisse zeigen

zudem, dass für die Frage, wann Migrantinnen als aktiv, emanzipiert und unabhän-

gig dargestellt werden, wann hingegen als passiv, rückständig oder unterdrückt, das

Herkunftsland eine besondere Rolle spielt. Frauen aus arabischen Staaten (58 %), der

Türkei (40 %), Afrika (41 %) und Osteuropa (51 %) fallen am häufigsten in die Kategorie

des Opfer-Typus, währen Migrantinnen aus Lateinamerika (67 % u. 22 %) und ›westli-

chen‹ Staaten (73 % u. 13 %) überdurchschnittlich häufig als prominent bzw. erfolgreich

porträtiert werden (vgl. ebd.: 104, 87). Die Autorinnen belegen, dass muslimisch mar-

kierte Frauen in den Medien überdurchschnittlich oft als Problemtypen in Erscheinung

treten.

Bestätigt wird dies auchmit Blick auf dieThemenzusammenhänge: In knapp 17 Pro-

zent der Artikel sind ›Muslim*innen‹ Betroffene von ›Ehrenmord‹,27 sind den »Zwän-

gen ihrer Religion« ausgesetzt (10 %) oder treten als Unterdrückte der deutschen Ge-

sellschaft in Erscheinung (6 %), etwa im Zusammenhang mit dem »Kopftuchverbot«

(vgl. ebd.: 87). Schaut man sich den Typus Integrationsbedürftige genauer an, fällt auf,

dass unter den Herkunftsländern die Türkei am stärksten vertreten ist: »Die Türkin-

nen werden dadurch als besonders ›rückständig‹ und lernbedürftig im Vergleich zu

anderen Migrantinnen dargestellt.« (Ebd.: 97) Vor diesem Hintergrund überrascht es

kaum, dass in über 95 Prozent der Fälle lediglich über diese Frauen gesprochen wird,

ihre persönlichen Positionen bleiben ausgeblendet. Andere Studien bestätigen diese Be-

obachtungen. So belegt etwa Namin, dass Bilder von Frauen mit Kopftuch im Spiegel

vergleichsweise häufig – öfter noch als im Vergleichsmedium BILD – in negativ konno-

tierten Textumfeldern publiziert wurden (vgl. 2009: 288ff.).

27 Der Begriff ›Ehrenmord‹ fand v.a. im Zusammenhang mit der umfangreichen Medienbericht-

erstattung im Fall Hatun Sürücüs 2005 Verbreitung und hat sich fortan in der öffentlichen Wahr-

nehmung festgesetzt. Der Juristin Julia Kasselt zufolge, die sich in ihrer Dissertationmit der recht-

lichen Bewertung sogenannter ›Ehrenmorde‹ in Deutschland zwischen 1996 und 2005 beschäftig-

te, gibt es den ›Ehrenmord‹ im juristischen Sinne nicht. Vor Gericht ist von »Ehrenmotiven« die Re-

de (vgl. 2014). Die von ihr entwickelte Definition fasst ›Ehrenmorde‹ als »vorsätzlich begangene,

versuchte oder vollendete Tötungsdelikte, die im Kontext patriarchalisch geprägter Familienver-

bände oder Gesellschaften vorrangig vonMännern an Frauen verübtwerden, umdie aus Tätersicht

verletzte Ehre der Familie oder des Mannes wiederherzustellen. Die Verletzung der Ehre erfolgt

durch einen wahrgenommenen Verstoß einer Frau gegen auf die weibliche Sexualität bezogene

Verhaltensnormen.« (Oberwittler & Kasselt 2011: o. S.) Die Autor*innen stellen fest, dass häufiger

als ›Ehrenmorde‹ Partner*innentötungen sowie entsprechende Grenzfälle auftreten, »bei denen

die Ehefrau oder Partnerin durch Unabhängigkeitsstreben, Trennungen bzw. Trennungsabsicht

und (vermutete[r]) Untreue« das Gewaltmotiv darstellen (Ebd.). Trotz der Verwurzelung von Eh-

renmotiven in patriarchalischen Gesellschaftsstrukturen, zu denen die betreffendenMänner häu-

figHerkunftsbezüge aufweisen, ist Gewalt gegenüber Frauen in Intimbeziehungenweder ein spe-

zifisch islamisches noch ein kulturelles Phänomen. Belegen lässt sich dies anhand einer aktuellen

Studie des Bundeskriminalamtes zu Fällen von Partnerschaftsgewalt in Deutschland. Für das Be-

richtsjahr 2015 wurde ermittelt, dass es sich in 72 % aller Fälle der KategorienMord und Totschlag,

Körperverletzung, Vergewaltigung, sexuelle Nötigung, Bedrohung und Stalking bei den Tatver-

dächtigen um deutsche Staatsangehörige handelte, von diesen sind 79 % Männer (BKA 2015: 9).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 39

Aufschlussreich ist zudem Farrokhzads (2006) Arbeit zur medialen Konstruktion

›fremder‹ Weiblichkeit, die eine diskursanalytische Perspektive anlegt. Die Autorin sys-

tematisiert dabei zunächst in einer Sekundäranalyse den Kenntnisstand existierender

Studien zum Migrantinnen-Bild deutscher Print- und Rundfunkmedien, um anschlie-

ßend eine eigene empirische Analyse ausgewählter Fallbeispiele, hauptsächlich aus Spie-

gel und Emma,28 vorzunehmen. Geleitet ist ihr Erkenntnisinteresse von der Frage, wie

im medialen Einwanderungsdiskurs »geschlechtsspezifische Stereotypsierungen von

Migrant(inn)en konstruiert werden und welche Folgen dies für das Alltagsbewusstsein

haben kann« (ebd.: 55). Frühere Studien etwa zum ›Musliminnen‹-Bild der sogenann-

ten Frauenpresse weisen darauf hin, dass überlieferte Klischees zum Status der Frau im

Islam, gepaart mit einem mangelnden Hintergrundwissen der Journalist*innen über

muslimisch geprägte Kulturen, aktuelle Modernisierungsprozesse sowie die Vielfalt der

Koran-Exegese einen unkritischen, undifferenzierten Journalismus begünstigen (vgl.

Amanuel 1996). Farrokhzad kommt in ihrer Arbeit zu dem Schluss, dass sich für die

Darstellung ›muslimischer‹ Frauen in den Medien vier »Konstruktionsformen« heraus-

gebildet haben: »die exotische Orientalin, die Kopftuchtürkin, die moderne Türkin und

die Fundamentalistin« (ebd.: 75). Ebensowie Lünenborg undKolleginnen (2011) stellt sie

eine überproportionale Fokussierung auf die (vermeintliche) ethnische bzw. ethnisch-

nationale Identität der Frauen fest.

»Auffällig ist, dass die türkische Frau im Mittelpunkt des medialen Interesses

steht – was im Alltagsdiskurs zur Folge hat, dass viele der in Deutschland leben-

den orientalisch aussehenden und/oder kopftuchtragenden Frauen aufgrund ihrer

phänotypischen Merkmale für Türkinnen gehalten werden.« (Ebd.)

Farrokhzad macht darüber hinaus deutlich, dass das Konstrukt der exotischen Orientalin

im diskursiven Schnittfeld zwischen Islam und Geschlecht einem Wandlungsprozess

unterliegt. Während Anfang der 1950er Jahre »das Bild der geheimnisvollen, erotischen

Orientalin im Vordergrund« stand, wurde mit zunehmender Präsenz der ›Gastarbei-

ter*innen‹ »die kopftuchtragende türkische Mutter mit vielen Kindern« zur populären

Medienikone (ebd.: 72f.). Dabei fand auch ein Bedeutungswandel des islamischen Kopf-

tuchs statt, das nun keine erotische Konnotation mehr trug, sondern zum »Symbol für

die Unterdrückung durch den Islam« wurde (ebd.: 73). Schaut man sich hingegen die

Darstellung ›muslimischer‹ Frauen in Unterhaltungsformaten an, so lässt sich hier eine

gewisse Konservierung jener Exotisierung ›muslimischer‹ Weiblichkeit feststellen.29

Das Konstrukt der Kopftuchtürkin löste das Bild der sinnlichen Orientalin in den

1970er und 1980er Jahren in Deutschland folglich ab, wobei dies primär die türkischen

›Gastarbeiterinnen‹ der ersten Generation repräsentierte (vgl. ebd.). Mit der zweiten

28 Farrokhzad begründet ihre Auswahl damit, dass Der Spiegel zwar als »seriöses und liberales Nach-

richtenmagazin« gelte, »bezüglich des Themas ›Zuwanderung‹« allerdings »einen ausgeprägten

Kulturrassismus« aufweise. Emma ihrerseits nehme zu »›fremden‹ Frauen eine ambivalente und

zum Teil doppelbödige Haltung ein«. Beide Magazine übten eine »hohe Breitenwirkung« auf den

gesamtöffentlichen bzw. den feministischen Diskurs in Deutschland (2006: 65f.)

29 Zu den jüngsten und wohl reichweitenstärksten Filmen, in denen das Bild der exotischen Orientalin

unter Einsatz sinnlicher Gesichtsschleier und Bauchtanzszenen Verwendung findet, zählt etwa die

Hollywood-Produktion Sex and the City 2.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Grauzonen des Alltagsrassismus

und dritten Generation türkischstämmiger ›Musliminnen‹ veränderte sich jedoch auch

dieses Darstellungsmuster, was die Autorin mit dem gesellschaftlichen Erkenntnispro-

zess, dass jene nicht in ihre Heimatländer zurückkehren würden – viele waren bereits

in Deutschland geboren – in Zusammenhang bringt (vgl. ebd.: 77). Galten die Kopftuch-

türkinnen noch als »Opfer« ihrer Religion bzw. kulturellen Herkunft (s.a. Toker 1996:

40),30 interpretierte man die religiöse Kleidung der jungen ›Musliminnen‹ als Zeichen

fundamental-religiöser Überzeugungen und nahm sie als potentielle Bedrohung für

christliche Werte und abendländische Errungenschaften wahr. Das Konstrukt der Fun-

damentalistin erweiterte so das Repräsentationsspektrum der ›muslimischen‹ Frau um

einen weiteren Typus, mit dem diese nun auch als »Täterin« dargestellt werden konnte

(vgl. Farrokhzad 2006: 77).

Das Bild der modernen Türkin erlaubte es schließlich, junge ›Musliminnen‹ ohne

Kopftuch als Ausnahmeerscheinungen zu konstruieren. Diese gelte als kaum bzw.

unreligiös, gebildet, erfolgreich und gut integriert – und wird damit zum krassen

Pendant kopftuchtragender ›Muslim*innen‹ erklärt. Mit diesem vierten Bildtypus

entsteht um das Medienbild muslimisch markierter Frauen ein geschlossenes Reprä-

sentationssystem, das mit binären Oppositionen wie bedeckt = unterdrückt, konservativ,

religiös, traditionell und unbedeckt = emanzipiert, liberal, weltlich, modern operiert und

dabei Widersprüchliches ausblendet.

Zusammenfassung: Studien zum Medienbild ›muslimischer‹ Frauen belegen, dass

sich im Bedeutungsdreieck Weiblichkeit – Migration – Islam spezifische Negativzu-

schreibungen diskursiv verfestigt haben. ›Musliminnen‹ werden dabei zumeist als

unterdrückt, devot, hilfsbedürftig und stimmlos dargestellt. Im besonderen The-

menfeld Integration erscheinen sie entweder als integrationsunfähig/-willig oder als

aufgeklärt, modern und emanzipiert. Im Themenfeld Terrorismus hingegen wech-

selt der Konzeptrahmen von der Opfer- zur Täterinnenrolle. Das Kopftuch – bzw.

dessen Abwesenheit – fungiert dabei als Schlüsselsymbol jener vermeintlich typisch

muslimisch-femininen Eigenschaften.

Islamdarstellung in popkulturellen Medien und in Kinderbüchern

Neben journalistischen Texten der klassischen Nachrichtenberichterstattung tragen

orientalistische und kulturalistische Bildkomplexe auch in Unterhaltungsmedien zur

lebensweltlichen Normalisierung eines antimuslimischen Gesellschaftswissens bei.

Gestützt wird diese These zum einen von theoretischen Überlegungen zur Rolle von

Populärkultur für die gesellschaftliche Teilhabe zivilgesellschaftlicher Akteur*innen im

Allgemeinen (vgl. Hermes 2006; Dahlgren 2000) und marginalisierten Bevölkerungs-

gruppen im besonderen (u.a. Klaus & Lünenborg 2004; Rosaldo 1999). Im Zentrum

steht dabei die Überlegung, dass Formen politischer Partizipation sich nicht auf

rationale Debatten beschränken – wie es etwa Habermas’ deliberatives Öffentlich-

keitsmodell normativiert (vgl. Kap. 2.3.1.3) –, sondern in vielfältige lebensweltliche

und mediale Praxen eingelassen sind. Für identitätsbildende Prozesse in modernen

30 Toker (1996) untersucht auf Grundlage einzelner, bewusst ausgewählter Fallbeispiele das Medi-

enbild der ›ausländischen‹ Frau anhand von Nachrichtenberichten und Unterhaltungssendungen

der 1980er-1990er Jahre.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 41

Mediengesellschaften ist die produktiv-interpretative Auseinandersetzung mit medi-

envermittelten Deutungsressourcen unerlässlich (vgl. Klaus & Lünenborg 2004: 199f.).

Welche popkulturellen Bilder wir von gesellschaftlichen Gruppen rezipieren – inklusive

der, der wir uns selbst zugehörig fühlen – ist für unser Fremd- und Selbstverständnis

mithin von enormer Bedeutung. Zum anderen machen Arbeiten über Populärkultur

und Rassismus gezielt darauf aufmerksam, wie mediales Entertainment zum Erhalt

gesellschaftlicher Ungleichheitsstrukturen beiträgt:

»There is a direct and abiding connection between the maintenance of white

supremacist patriarchy in this society and the institutionalization via mass media

of specific images, representations of race, of blackness that support andmaintain the

oppression, exploitation, and overall domination of all black people.« (hooks 2015: 2)

Was die feministische Literaturwissenschaftlerin bell hooks hier für die Gruppe

Schwarzer31 Personen im Gesellschaftskontext der USA festhält, lässt sich in ähnlicher

Weise für die populärkulturelle Darstellung von ›Muslim*innen‹ konstatieren.

Die umfassendsten Studien liefert in diesem Zusammenhang Jack G. Shaheen

(2000), der auf Grundlage hunderter TV- und Kinofilme rassifizierte Repräsentationen

des ›muslimischen Anderen‹ herausgearbeitet hat. So stellt er in historisch-kompa-

rativer Perspektive fest, dass sich am Othering von ›Muslim*innen‹ im Hollywoodfilm

strukturell wenig geändert hat, ›Muslim*innen‹ gelten nach wie vor als weniger zi-

vilisierter Counterpart zum aufgeklärten ›Westen‹. Dabei unterlagen die konkreten

charakterlichen Zuschreibungen einem gewissen semantischen Wandel. So wurden

›arabische Muslim*innen‹ in den ersten Filmen der 1920er Jahre in klassisch-orienta-

listischer Manier (zum Begriff Orientalismus vgl. Kap. 2.1.3) als brutale Sklavenhalter

und sexuell-freizügige Wüstenscheichs proträtiert (z.B. in The Rage of Paris [1921]

oder Son of the Sheikh [1926]), während in den 1970er und 1980er Jahren – in Zeiten

internationaler Konflikte wie der Ölkrise, der »Iran Hostage Crisis«,32 der Iranischen

Revolution, des Sowjetisch-Afghanischen Krieges und des ersten Golfkrieges zwischen

Iran und Irak – männliche ›Muslime‹ zu gierigen Ölscheichs und fundamentalistischen

Terroristen wurden (vgl. Shaheen 2000: 25f.).

Während ›Muslim*innen‹ auf der politischen Weltbühne und im Nachrichtenjour-

nalismus also immer stärker im Kontext von Krisen und Konflikten in Erscheinung

traten, wurde ihr Bild auch in den Unterhaltungsmedien zunehmend zu dem einer

personifizierten nationalen Bedrohung. Dieses rassifizierende Repräsentationsregime

setzte sich bis zum Beginn des 21. Jahrhunderts fort: So wurde in Kassenschlagern wie

31 Schwarz wird hier großgeschrieben, da es sich um eine Selbstbezichnung handelt, »die viele afro-

diasporische Menschen und Initiativen verwenden. Sie kommt aus dem englischsprachigen Ras-

sismusdiskurs (›Black‹). Auch hier geht es nicht um Hautfarbe, sondern um den Gegensatz zu

weiß« (ndm 2022: o.S.). Arndt zufolge meistere diese Bezeichnung – ebenso wie People of Co-

lor – »die schwierige Gradwanderung […] sowohl genau zu benennen, wie der Rassismus einen

Menschen positioniert hat, als auch dieser rassistischen Verortung zu widersprechen« (2012: 97).

32 Für Alsultany war die »Iran Hostage Crisis« das historische Schlüsselmoment der semantischen

Verschmelzung von ›arabischen‹, ›muslimischen‹ und ›mittel-östlichen‹ Identitäten: »Though Iran

is not an Arab country, during theHostage Crisis it stood in for Arabs aswell as symbolizes theMid-

dle East, Islam, and terrorism – all of which came to be referred to interchangeably.« (2016a: 108)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Grauzonen des Alltagsrassismus

Die Mumie (1999), True Lies (1994) und Nicht ohne meine Tochter (1990) das Feind-

bild des misogynen, gewaltbereiten und zivilisatorisch rückständigen ›Muslims‹ weiter

perpetuiert und verfestigt (vgl. ebd.: 27f.). Im Kontrast dazu gelten ›muslimische‹ Frau-

en, insbesondere seit dem auf Betty Mahmoodys Buch basierenden Film Nicht ohne

meine Tochter, als unterdrückt und stimmlos (vgl. Schiffer 2007: o.S.). Auch diese

derzeit dominierende Visualisierung ›muslimischer‹ Frauen in der Popkultur hat ihre

Vorgängerdiskurse: So ging mit den frühen, hypersexualisierten Darstellung ›muslimi-

scher‹ Männer auch Zeichnungen promiskuitiver, mysteriös-verschleierter ›Orientalin-

nen‹ einher. »Ironically, veiled women in orientalist paintings, photographs, and films

expose more flesh than they conceal.« (Shohat & Stam 2003: 149) Jene Enthüllung des

weiblichen Körpers kann den Autor*innen zufolge als Allegorie auf die Verfügbarkeits-

erwartungen des ›Westens‹ gelesen werden, den Mittleren Osten durch eigene Wis-

sensproduktionen er-fassen und so letztlich besitzen zu können. Insgesamt herrschten

in den Anfängen der Filmindustrie folglich Bilder ›vom Orient‹ vor

»as far away, exotic, andmagical; a place of Biblical stories and fairy tales; a desert filled

with genies, flying carpets, mummies, belly dancers, harem girls, and rich men living

in opulent palaces (or equally opulent tents)« (Alsultany 2016a: 105).

In einer aktuelleren Studie bestätigt Alsultany Shaheens Beobachtungen. Mit Verweis

auf Shohat und Stam (2003) konstatiert sie, dass in frühen ›Orient‹-Darstellungen kolo-

niale Fantasien ihrenNiederschlag fanden, die die tatsächliche politisch-wirtschaftliche

Beherrschung weiter Teil des ›Orients‹ symbolisch unterfütterten. In ihrem Vergleich

medialer Repräsentationen vor und nach 9/11 stellt sie zudem fest, dass sich trotz einer

geradezu explodierenden Zahl von Hate Crimes33 gegen US-›Muslim*innen‹ im Nach-

gang der Terroranschläge die medialen Darstellungen diversifiziert haben (vgl. Alsul-

tany 2016a: 111). Neben den typischen Terrorist*innen-Rollen wurden ›Muslim*innen‹

verstärkt auch als Opfer von Hasskriminalität sowie als »loyale US-Bürger*innen« por-

trätiert. Dieses parallele Auftreten von negativen und positiven Darstellungen nennt

Alsytany »simplified complex representations« (ebd.: 112; s.a. Alsultany 2016b).

»These are strategies that television producers, writers, and directors use to give the

impression of a complex representation, but only in themost superficial and simplified

way. […] I argue that simplified complex representations signify a new era of racial

representations; they are a characteristic representational mode of the alleged ›post-

race era‹. These ›positive‹ representations often challenge or complicate the negative

stereotypes they accompany, yet they also contribute to the illusion of a ›post-race‹

society. As a result, such ›positive‹ imagery of Arabs and Muslims can, ironically, seem

to justify discrimination, mistreatment, and war against Arabs and Muslims.« (Ebd.)

An anderer Stelle bezeichnet sie sie auch als »Lippenbekenntnis« gegenüber rassisti-

schen Mediendiskursen (Alsultany 2016a: 169). Trotz ihres innovativen Charakters (im

33 Laut Hate-Crime-Report des FBI aus dem Jahr 2001 nahm die Zahl der antireligiös motivierten

Übergriffe auf ›Muslim*innen‹ im Vergleich zum Vorjahr um 1600 % zu (vgl. Vorwort des Berichts,

online unter: https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf
https://ucr.fbi.gov/hate-crime/2001/hatecrime01.pdf


1 Einleitung 43

Vergleich zu den antimuslimischen Feindbildern vor 9/11) bleiben diese neuen Reprä-

sentationen jedoch eng verbunden mit Filmnarrativen, in denen ›Muslim*innen‹/’Ara-

ber*innen‹ ausschließlich als Terrorist*innen auftreten. Wie wir in unserer Analyse se-

hen werden, beschränken sich diese Repräsentationstechniken keinesfalls auf Medien-

diskurse – im Gegenteil, sie werden auch in alltagskommunikativen Kontexten ange-

wandt (vgl. Kap. 4.2).

Auf deutsche Zuschauer*innen haben die oben beschriebenen popkulturellen Me-

dienbilder schon allein aufgrund des globalisierten Film- und Fernsehmarktes Einfluss

(vgl. Grüne 2016). Studien, die ausschließlich deutsche Filmproduktionen in den Blick

nehmen, kommen auf ähnliche Ergebnisse. So untersuchten Paasch-Colberg und Küf-

ner (2012) in einer diachronen Vergleichsstudie die Repräsentation von ›Migrant*in-

nen‹ in der Krimiserie Tatort im Zeitraum zwischen 1979 und 2009. Da in zwei der

Untersuchungszeiträume überwiegend Personenmit türkischenHerkunftsbezügen ge-

zeigt wurden sowie türkische und ›muslimische‹ Identitäten in der deutschen, öffentli-

chen Wahrnehmung oft synonymisiert werden, lassen sich aus der Untersuchung auch

Schlüsse auf die Repräsentation von ›Muslim*innen‹ ziehen. So zeigt sich, dass in den

Krimifolgen neben Einblicken ins Alltagsleben vonMigrant*innen v.a. dieThemen Fun-

damentalismus/Terrorismus und ›Ehrenmord‹ vorherrschten (vgl. ebd.: 405). Zudem

trat die Hälfte aller migrantisch markierten Protagonist*innen als Straftäter*innen auf

(vgl. ebd.: 410). Die Kriminalisierung von Personen mit Migrationserfahrungen ist also

auch in der beliebten Primetime-Serie ein Thema.

Kommen wir abschließend zu orientalistischen bzw. antimuslimischen Diskursen

in Medientexten, die sich explizit an Kinder und Jugendliche richten. Hier lässt sich

zunächst ebenfalls auf Shaheen verweisen. So beinhaltet seine Arbeit auch Analysen

von Disneyfilmen wie Aladdin (1992) und Cartoons. Während Aladdins Wüstenset-

ting gleich zu Beginn von einer Off-Stimme mit den Worten »it’s barbaric, but hey,

it’s home« besungen wird (vgl. Shaheen 2000: 29), werden auch in den Zeichentrickfil-

men über Popeye, Bugs Bunny und Superman ›Araber*innen‹/’Muslim*innen‹ verun-

glimpft und lächerlich gemacht (vgl. ebd.: 33f.). DieWüste fungiert hier als verbales und

visuelles Motiv ›arabischer‹ Geschichtslosigkeit (vgl. Shohat & Stam 2003: 148) und so-

mit als tabula rasa, gegen die die eigenen orientalistischen Fantasien projiziert werden

können.

Im Bereich der Kinderliteratur zeigt sich ein ähnliches Bild. Wollrad zufolge zeich-

nen 95 Prozent aller Kinderbücher eineWelt, die sich ihnen als »reinweiß undmonokul-

turell« präsentiert (vgl. 2011: 379, Herv.i.O.). Dass sich die Lebenswelten ihrer Leser*in-

nen darin kaum widerspiegeln, zeigt der Vergleich mit aktuellen Bevölkerungsstatisti-

ken. So hatten laut Statistischem Bundesamt 2021 vier von zehn Kindern in Deutsch-

land (40,4 %) einen »Migrationshintergrund« (vgl. Destatis 2022: 39). Mätschke stellt

in seiner Analyse von etwa 300 Kinderbüchern fest, dass rassifizierende Gruppenkon-

struktionen in diversen Erzähl- und Darstellungsformen in Erscheinung treten (vgl.

2017: 252ff.): So werde in Büchern aus den Jahren 2000 und 2010 die Farbtypologie

früher Rassentheorien aufgegriffen, die Menschen in »Weiße, Rote, Schwarze und Gel-

be« einteilen. Auch englischsprachige »Klassiker der Kinder- und Jugendliteratur« wie

Mary Poppins (1952) sind laut Mätschke nicht frei von rassistischen Zuschreibungen. So

begegneten die kindlichen Protagonist*innen verschiedenen People of Color, die als pri-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Grauzonen des Alltagsrassismus

mitiv und gewalttätig oder unterwürfig und archaisch porträtiert werden (die mit dem

N-Wort Bezeichneten sitzen unter einer Palme, sind spärlich gekleidet, verwenden ei-

ne falsche Grammatik und bedrohen die Reisenden mit einer »Riesenkeule«). ›Weißen‹

Leser*innen werde durch derartige rassistische Zeichnungen ein Selbstbild kultureller

Überlegenheit vermittelt (vgl. ebd.: 254f.). Mätschkes Beobachtungen werden von wei-

teren Untersuchungen zu rassistischen Bild- und Erzählstrukturen in Kinderbüchern

gestützt (vgl. Rösch 2019).Mithin lässt sich festhalten, »dass rassifizierteMarkierungs-,

Differenzierungs- und Positionierungsprozesse auch für Kinder und Jugendliche be-

deutende Bestandteile alltäglicher Orientierung darstellen« (Eggers 2005: 15).

Dezidiert orientalistische sowie antimuslimische Bildrepertoires finden sich zudem

in Jugendbuch-»Klassikern«wie demOrientzyklus von KarlMay und derMärchensamm-

lung Die Karawane von Wilhelm Hauff. Berman (2007) stellt in ihrer Analyse fest, dass

die Fantasiewelten Mays auf klassisch-orientalistischen Dichotomien basieren, in de-

nen der aufgeklärte, rationale ›Westen‹ in Gestalt des deutschen Protagonisten und Ich-

Erzählers Kara Ben Nemsi den ›Völkern‹ des ›Orients‹ – personifiziert in Hadschi Halef

Omar, Nemsis etwas schwächlichen Diener und ergebenem Weggefährten – in sämtli-

chen Belangen überlegen ist. Über die Textebene hinaus sieht Berman die Bedeutung

des Orientzyklus – Attia zufolge – »in der Legitimierung deutscher politischer und wirt-

schaftlicher Interventionen im Zusammenhang mit der europäischen Kolonisierung

Nordafrikas sowie in entsprechenden ›Kooperationen‹ zwischen dem deutschen und

dem osmanischen Reich« (Attia 2009a: 39). Auch wenn Deutschland an der unmittel-

baren Beherrschung des ›Orients‹ nicht aktiv beteiligt gewesen sei, habe es doch ein

bedeutsames indirektes Engagement etwa durch Militärberatung, Waffenhandel und

Eisenbahnbau gegeben.

Insgesamt zeigt der hier vorgenommene Überblick zur Repräsentation von ›Mus-

lim*innen‹ und People of Color in popkulturellen Medienformaten, dass auch hier – in

einemfiktionalen und vermeintlich unpolitischen Genre – antimuslimische bzw. orien-

talistischeWissenselemente aufgegriffen und perpetuiert werden.Dabei sind es sowohl

US-amerikanische Filmproduktionen, die i.d.R. ein großes, internationales Publikum

erreichen, als auch kleinere Krimiformate wie der Tatort, in denen ›Muslim*innen‹

und Migrant*innen zu ›Fremden‹ stilisiert werden. Theorien etwa zum Cultural Citi-

zenship in modernen Mediengesellschaften gehen davon aus, dass die Art wie Men-

schen in den Medien sichtbar sind einen erheblichen Einfluss auf ihre gesellschaftliche

Teilhabe und die Wahrnehmung durch andere haben. Dies trifft in besonderem Maße

auf marginalisierte Bevölkerungsgruppen zu, da diese bereits in anderen Bereichen des

gesellschaftlichen Lebens von Diskriminierung betroffen sind.

Medienberichterstattung über Geflüchtete

Neben den Arbeiten, die sich dezidiert mit medialen Islambildern beschäftigen, gibt es

Studien zum Medienbild von Geflüchteten bzw. zur Qualität journalistischer Arbeit im

Kontext der jüngeren Fluchtmigration nach Europa.Da es sich bei denmeistenGeflüch-

teten um Personen aus mehrheitlich muslimischen Ländern handelte – in den Jahren

2016 und 2017 wurden die meisten Asylanträge in Deutschland von Menschen aus Sy-

rien, Afghanistan und dem Irak gestellt (vgl. Bundesamt für Migration und Flüchtlinge

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 45

2017a: 8, 2017b: 19) – wollen wir aus zweierlei Gründen auch diese Arbeiten berücksichti-

gen und nachfolgend einen kurzen Überblick über deren wesentliche Untersuchungs-

ergebnisse liefern. Erstens handelt es sich bei diesen Analysen um vergleichsweise ak-

tuelle Daten zur Repräsentation von ›Muslim*innen‹, wie sie zum Zeitpunkt der Fertig-

stellung dieser Arbeit verfügbar waren. Zweitens wurde ein Teil der deutschen Inter-

viewpartner*innen im Hauptzeitraum der Fluchtbewegungen 2015 bis 2016 (vgl. ebd.:

4) befragt. Da diesem Thema eine erhebliche Medienaufmerksamkeit zukam (vgl. Arlt

& Wolling 2017: 325f.) kann davon ausgegangen werden, dass die mediale Aufbereitung

jener Fluchtmigration auch als Wissensressourcen in die Wahrnehmungspraxen der

Interviewten Einzug gehalten haben.

Zu den Studienmit der breitestenDatenbasis zählt dasMonitoring derOtto-Brenner-

Stiftung, das die Berichterstattung über Geflüchtete auf Basis exemplarischer Untersu-

chungswochen34 in insgesamt 17 Ländern international vergleichend analysierte (vgl.

Fengler & Kreutler 2020). Deutsche und US-amerikanische Medien waren dabei durch

die FAZ und die Süddeutsche Zeitung sowie die New York Times (NYT) und dieWashington

Post vertreten. Die Ergebnisse zeigen, dass die Fluchtbewegungen in Richtung Europa

insbesondere in ihrer Anfangsphase im Sommer 2015 verstärkte Medienaufmerksam-

keit erfuhren – wobei neben den deutschen Zeitungen auch die NYT vergleichsweise

umfangreich berichtete (vgl. ebd.: 28ff.). Dabei war das Thema in jenen Ländern me-

dial präsenter,35 die von der Neuzuwanderung unmittelbar betroffen waren. Ein ähn-

licher Zusammenhang zeigte sich bei der Ortsperspektive der Berichte: Während die

meisten Länder Flucht als Auslandsthema behandelten, herrschte in Italien, Griechen-

land und Deutschland ein Inlandsfokus vor (vgl. ebd.: 32). Medienöffentlich sichtbar

werden Fluchtrealitäten somit insbesondere dann, wenn diese sich unmittelbar auf die

Aufnahmegesellschaften auswirken. In der öffentlichen Wahrnehmung gerät Flucht so

zum national gerahmten Ausnahme- und Konfliktthema.

Die Lebenswelten und Migrationserfahrungen Geflüchteter geraten dabei trotz z.T.

exzessiver Berichterstattung in den Hintergrund. So zeigt der Stiftungsmonitor wei-

terhin, dass nur ein Viertel (26,6 %) der Hauptakteur*innen in den Artikeln Geflüchte-

te und Migrant*innen selbst sind. Der weit überwiegende Teil wird – dem bekannten

Elitenzentrismus traditioneller Medien entsprechend – von politischen Akteur*innen

gestellt (vgl. ebd.: 45). Damit bestätigt sich, was bereits in früheren Studien zur akti-

ven Sichtbarkeit von Migrant*innen deutlich wurde (vgl. Bonfadelli 2007: 99ff.; Well-

graf 2008: 73): In der Berichterstattung über die »Flüchtlingskrise« sind die Stimmen

der Geflüchteten weitestgehend marginalisiert. Auch Hestermann (2017b), der neben

deutschen Printmedien auch Rundfunkberichte untersuchte,36 konstatiert dies. Grün-

34 Die genauen Zeiträume, innerhalb derer die sechs Untersuchungswochen identifiziert wurden,

waren August 2015 bis Januar 2016 – eine Periode, die von zunehmender Fluchtmigration nach

Europa geprägt war – sowie Oktober 2017 bis März 2018, hier gewissermaßen als Post-Migrati-

onsphase definiert, die eine Aktualisierung und Kontextualisierung der Befunde ermöglichte (vgl.

Fengler & Kreutler 2020: 18).

35 Mit Ausnahme vonUngarn – ein Land, das sehr umfangreich über jene Fluchtmigration berichtete,

dabei aber vergleichsweise wenig Geflüchtete aufgenommen hat (vgl. ebd.: 26f.).

36 Hestermann untersuchte die Printmedien BILD, FAZ, Süddeutsche Zeitung und TAZ sowie acht deut-

sche Fernsehsender: ARD, ZDF, RTL, RTL2, Sat.1, ProSieben, Kabel eins und Vox.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Grauzonen des Alltagsrassismus

de sieht er in bestehenden Sprachbarrieren, aber auch im strukturellen Ressourcen-

mangel der Redaktionen. In einer Phase, in der überwiegend positiv und empathisch

überMigrant*innen berichtet wurde (vgl. Bonfadelli 2015: 9) – ein Befund, den auch das

Monitoring der Otto-Brenner-Stiftung für die westeuropäischen Länder37 und die USA

teilt (vgl. Fengler & Kreutler 2020: 53) –, gelang es den Journalist*innen nicht, jene als

kompetente, mündige und selbstbewusste Personen in Erscheinung treten zu lassen.

Ähnliches gilt auch für Teile des Bildjournalismus, wo mittels verschiedener Othering-

Techniken Geflüchtete als anonyme und bedrohliche Menschenmasse präsentiert wer-

den (vgl. Lünenborg 2019). In der öffentlichen Wahrnehmung geraten sie damit zum

Verhandlungsobjekt, für und über das gesprochenwird, anstatt eigene Perspektiven und

Positionen vortragen zu können.

Ein weiterer Blick auf die repräsentative Studie Hestermanns (2017a) liefert zudem

detaillierte Erkenntnisse über die Darstellung von Geflüchteten unmittelbar nach der

Hauptmigrationsphase 2015/16. Für den Zeitraum Januar bis April 2017 attestiert er

den untersuchten Medien eine unverhältnismäßige Fokussierung auf Gewalttaten, die

von Personen nicht-deutscher Herkunft begangen wurden. Während in der Kriminal-

statistik die Zahl ausländischer Tatverdächtiger im Vergleich 2014–2017 lediglich um

ein Drittel angestiegen sei, berichteten deutsche Fernsehsender 2017 viermal häufiger

über Gewaltakte ausländischer Täter*innen als 2014. Antiproportional dazu verhalten

sich die Berichte über nichtdeutsche Opfer: Trotzdem Gewalttaten gegen (vermeintli-

che) Ausländer*innen im Jahresvergleich zugenommen hätten, sei die Zahl der Medi-

enberichte deutlich gesunken. Auch Arendt, Brosius und Hauck bestätigen, dass in der

Kriminalitätsberichterstattung38 über die Kölner Silvesternacht 2015/1639 Attribute, die

die mutmaßlichen Täter als Ausländer, Migranten, Nordafrikaner oder Asylbewerber

markierten, signifikant häufiger Erwähnung fanden (vgl. 2017: 144).40 Dabei konnten

die Autor*innen unter Berücksichtigung verfügbarer Lageberichte zu aktuellen Kri-

minalitätszahlen aufzeigen, dass es keinen überproportionalen Anstieg von Straftaten

durch Migrant*innen im Zeitraum unmittelbar vor und nach der Silvesternacht gab

(vgl. ebd.: 147f.). Durch explizite und wiederholte Verweise auf die nichtdeutsche Her-

kunft der Täter tragen Medienberichte mithin dazu bei, stereotype Narrative wie jene

vom ›gefährlichen Ausländer‹, vom ›frauenfeindlichen Muslim‹ und ›integrationsunfä-

higen Migranten‹ zu stabilisieren.

37 Mit Ausnahme von Italien.

38 Untersucht wurden die drei Tageszeitungen BILD, Süddeutsche Zeitung und Kölner Express im Zeit-

raum 1. Dezember 2015 bis 29. Februar 2016 (vgl. Arendt, Brosius & Hauck 2017: 142).

39 Den Autor*innen Arendt, Brosius und Hauck gilt die Kölner Silvesternacht 2015/16 aufgrund der

Berichterstattungswelle und den intensiven politischen und zivil-gesellschaftlichenDebatten, die

diese nach sich zog, als »zentrales Beispiel für Schlüsselereignisse der jüngsten deutschen Ge-

schichte« (2017: 139). Sie definieren Schlüsselereignisse dabei als mediale Ereignisse, die sich be-

sonders stark durch die Faktoren Überraschung, Schaden, Relevanz und Reichweite auszeichnen

(vgl. Brosius & Eps 1993). Über sie werde in der Regel besonders breit berichtet, was dazu führen

kann, dass etablierte journalistische Selektionsprozesse zeitweilig außer Kraft gesetzt werden.

40 Zur Intersektionalität antimuslimischer Stereotype in der Berichterstattung über die Kölner Sil-

vesternacht siehe auch Wigger (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 47

Insgesamt wird auch im Mediendiskurs zum Thema Flucht mit den gängigen Bil-

dern und Deutungen überMigrant*innen operiert; dies zeigt sich v.a. anhand der über-

proportionalen Thematisierung von Kriminalität und Gewalt. Geflüchtete sind zudem

überwiegend Objekt der Berichterstattung, wodurch sie als aktive Sprecher*innen me-

dialmarginalisiert werden.Die Kölner Silvesternacht kann dabei als diskursives Schlüs-

selereignis verstanden werden, durch das eine tendenziell migrationsfreundliche Be-

richterstattung in alte Negativismusstrukturen zurückfiel. Trotz des positiv-advokati-

ven Journalismus, der zu Beginn der »Flüchtlingskrise« die untersuchten Medienagen-

den dominierte (vgl. Hafez 2016), bleibt insgesamt doch die Tatsache einer mangel-

haften und wissenschaftlich unterbelichteten Auseinandersetzung mit dem Phänomen

Rassismus zu bemängeln. Anstelle unklarer Begrifflichkeiten, wie sie im Zusammen-

hang mit Berichten über rechtsextremistische Gewalttaten – wie zuletzt im Falle des

Mordes an Walter Lübcke und dem Anschlag in Hanau – zu beobachten sind (vgl. Bur-

ton 2020), bedarf es einer genauen und detaillierten Analyse der Ursachen und Erschei-

nungsformen von Rassismus. Aus Perspektive normativer Rassismustheorien müssten

sich insbesondere die reichweitenstarken Leitmedien dabei stärker demWissenstrans-

fer zwischen den Systemen Wissenschaft und Öffentlichkeit bzw. Politik zuwenden.

Forderungen nach einer engagierten und regelmäßigen Einbeziehung von Public Intel-

lectuals in den öffentlichen Diskurs rund um Migration, Anerkennung und Rassismus

(vgl. Hafez 2013a: 249ff.) bestätigen die identifizierten Mängel.

Zusammenfassung

Für die deutsche Medienberichterstattung über ›den Islam‹ und ›Muslim*innen‹ lassen

sich nun folgende zentrale Erkenntnisse zusammenfassen:

a) Problem- und Ausnahmefokus: Über die Religion und ihre Anhänger*innen wird über-

proportional häufig in Negativzusammenhängen berichtet. Dies bezieht sich ei-

nerseits auf die Themenkontexte (z.B. Terrorismus, Konflikte), andererseits auf die

Charakterisierung der Akteur*innen (z.B. »Integrationsverweigerer«). Dabei wer-

den im Sinne des Nachrichtenfaktors Negativität v.a. Ausnahmeereignisse medial

wahrgenommen, ausführliche Hintergrundrecherchen zu Ursachen-, Akteurs- und

Kontextdynamiken bleiben aufgrund mangelnder redaktioneller Ressourcen häufig

aus.

b) Synonymisierung ›des Islams‹mit Islamismus (Fundamentalismus bzw.Dschihadismus): Im

Zusammenhang mit dem Konfliktfokus der Medien steht auch die Tendenz, ›den

Islam‹ nicht als Glaubenssystem, sondern als politisches Ideensystem,mitunter so-

gar als per se gewaltlegitimierende Ideologie zu präsentieren. ›Muslim*innen‹ wer-

den im Kontext dieses Bedeutungsmusters nicht selten als potentiell gewaltbereite,

fanatische Glaubensbotschafter*innen gezeichnet.

c) Muslimische Religiosität und Alltagsleben als Leerstelle: Die Kehrseite dessen sind man-

gelnde Einblicke in ›muslimische‹ Lebenswelten sowohl in Deutschland als auch in

mehrheitlich islamischen Ländern. Unterbelichtet bleibt zudem die Heterogenität

undDynamik innerhalb der ›muslimischen‹ Gemeinschaft.Diese ist auf verschiede-

nen Ebenen verankert: a) theologisch, b) kulturell, c) sozial sowie d) politisch – und

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Grauzonen des Alltagsrassismus

zeigt sich dementsprechend sowohl im individuellen religiösen Handeln von ›Mus-

lim*innen‹ als auch in den theologischen Debatten der religiösen Elite.41

d) Ethnisierung von ›Muslim*innen‹: ›Muslim*innen‹ werden in der deutschenMedienbe-

richterstattung häufig mit Personen türkischer Herkunft gleichgesetzt, wobei die

Frage nach der Art der Migrationserfahrung (biographisch, vererbt) und der natio-

nalen Zugehörigkeit (deutsche bzw. doppelte Staatsbürgerschaft) eher selten erör-

tert wird. Für die USA gilt Ähnliches, allerdings werden hier ›Muslim*innen‹ zu-

meist mit Araber*innen synonymisiert (s.o.). Diese Beobachtung ist insofern von

besonderer Bedeutung für das Verständnis einer durchMedien konstruiertenWirk-

lichkeit als nicht arabischstämmige ›Muslim*innen‹, sondern Personen aus dem

südlichen Asien (Pakistan, Indien, Bangladesch) die Mehrheit der US-amerikani-

schen ›Muslim*innen‹ bilden.

e) ›Muslim*innen‹ als Problem- bzw. Defizitmigrant*innen: Aus der Gleichsetzung von

›Muslim*innen‹ und Personen mit türkischen Migrationsbezügen leitet sich außer-

dem die Konstruktion eines problem- und defizitorientiertes Migrant*innen-Bildes

ab. So sind es v.a. türkisch-›muslimische‹ Jugendgangs, die mit Kriminalität und

Gefährlichkeit, kopftuchtragende ›Musliminnen‹, die mit Bildungsdefiziten und

Integrationsunwilligkeit bzw. -fähigkeit assoziiert werden. Dabei werden identi-

tätsbezogene Hybridisierungsprozesse gerade der jüngeren Generationen ebenso

ignoriert wie der individuelle und gesellschaftliche Nutzen von Mehrsprachigkeit

und kulturell heterogenen Infrastrukturen.

f) Opfer, Täterin, Areligiöse – Mediale Rollenbilder ›muslimischer‹ Weiblichkeit: Das Medien-

bild ›muslimischer‹ Frauen ist gleich in dreifacher Hinsicht von essentialistischen

Zuschreibungen gekennzeichnet: Im Schnittfeld der Dimensionen Geschlecht, Re-

ligion und Ethnie/Nationalität wird sie entweder als Leidtragende ihrer Herkunft

bzw. Religion, als radikale (und in diesem Sinne wiederum passiv-instrumentali-

sierte) Fundamentalistin oder als moderne Bezwingerin patriarchaler Glaubens-

strukturen – und mithin als im eigentlichen Sinne Areligiöse – inszeniert.

1.2.4 Alltagsdiskurs

Neben rassistischenMedienrepräsentationen und diskriminierenden Praxen in institu-

tionellen und strukturellen Gesellschaftsbereichen treten verandernde Diskurse auch

in Alltagskontexten in Erscheinung. Die deutsche Forschungslandschaft richtet auch

hier den Fokus v.a. auf Migrant*innen als Betroffenengruppe, allerdings lassen sich

plausible Rückschlüsse erneut auch für die Erfahrungswelten von ›Muslim*innen‹ zie-

hen. Rassistische Alltagsdiskurse können dabei grundsätzlich über zwei Erkenntnis-

wege eruiert werden: Zum einen können betroffene Personengruppen nach ihren Dis-

41 Zu dieser zählen hier sämtliche unmittelbar am theologischen Diskurs teilnehmende Akteur*in-

nen, z.B. Glaubenslehrer*innen, Imame, Islamwissenschaftler*innen, aber auch politische Anfüh-

rer*innen, die sich und ihr Mitspracherecht durch den Verweis auf religiöse Quellen legitimieren.

Trotzdem ›der Islam‹ im eigentlichen Sinne keine Autoritäten als Vermittler*innen vorsieht, sind

de facto doch diverse Akteur*innen mit entsprechendem symbolischem Kapital ausgestattet, um

religiöse Lesarten und Selbstbilder beeinflussen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 49

kriminierungserfahrungen gefragt werden (u.a. Attia, Keskinkiliç & Okcu 2021; Kontos

2020; Beigang et al. 2017; Dern et al. 2010; Terkessidis 2006). Alltagsbenachteiligun-

gen werden hier zumeist als »wahrgenommene Diskriminierung« erhoben, d.h. über

die subjektiven Einschätzungen der Betroffenen.42 Zum anderen können die informel-

len Denk- und Redeweisen von Vertreter*innen der dominanten Gesellschaftsfraktion

untersucht werden (u.a. Kaddor, Karabulut & Pfaff 2018; Attia 2009a; Sammet 2007;

Leiprecht 2001; Scherschel 2006; Jäger 1996). Da hier zumeist alltägliche Bedeutungs-

produktionen in Form von rassistischen bzw. rassismusaffinen Argumentationen, Er-

klärungs- und Deutungsmustern interessieren, greift die Forschung – anders als die

im Kapitel 1.2.1 benannten, überwiegend standardisierten Studien – insbesondere auf

qualitativ-explorative, diskursanalytische sowie sozialrekonstruktive Verfahren zurück.

Schauen wir nun zunächst nach den alltäglichen Diskriminierungserfahrungen

marginalisierter Personen in Deutschland, liefert etwa die SVR-Studie Wo kommen

Sie eigentlich ursprünglich her? (2018, Herv.i.O.) aufschlussreiche Informationen. Auf

Basis repräsentativer Daten von mehr als 5300 Befragten ließ sich nachweisen, dass

Personen, denen aufgrund äußerlicher Merkmale (48 %) sowie eines Akzents (59 %) ein

»Migrationshintergrund« zugeschrieben wird, signifikant häufiger Benachteiligun-

gen erleben als Personen, »deren Erscheinungsbild sich nicht durch Merkmale wie

Hautfarbe oder Kopftuch von der Mehrheitsbevölkerung abhebt« (17 %) (ebd.: 4). Der

Vergleich verschiedener Herkunftsgruppen zeigt zudem, dass Menschen mit türki-

schen Migrationsbezügen am häufigsten von Diskriminierungserfahrungen betroffen

sind (54 %), Zugewanderte aus der EU hingegen nur halb so häufig (26 %). Darüber

hinaus fühlen sich Menschen muslimischen Glaubens häufiger diskriminiert (55 %), als

Zugewanderte mit christlicher (29 %) oder ohne Religionszugehörigkeit (32 %).

Eine weitere repräsentative Befragung der Antidiskriminierungsstelle des Bundes be-

stätigt, dass die Zugehörigkeit zum islamischen Glauben in verschiedenen Alltagskon-

texten wie Bildung, Arbeit und Freizeitbereich als »wirkmächtiges Exklusionskriteri-

um« operiert (vgl. Beigang et al. 2017: 292). Dabei wird religiöse Diskriminierung in

Freiheit und Alltagsöffentlichkeit häufig als verbale oder körperliche Gewalt erfahren.

Besonders ›Musliminnen‹ mit Kopftuch sind Ziel jener Übergriffe. Sie werden dabei zu

Opfern von Mehrfachdiskriminierungen, da sich bei ihnen die Diskriminierungsmerk-

male Geschlecht, Religion und (die ihnen zugeschriebene) ethnische bzw. nationale Zu-

gehörigkeit miteinander verschränken (vgl. ebd.: 288ff.).

Zu Formen vonMehrfach- bzw.mehrdimensionaler Diskriminierung liegt eine em-

pirische Untersuchung auf Basis von autobiographisch-narrativen Interviews vor (vgl.

Dern et al. 2010). Die Autorinnen ermitteln, dass die Diskriminierungsmerkmale Alter,

Herkunft, Geschlecht und sexuelle Orientierung sich wechselseitig verstärken. Betrof-

fenemitMigrationsgeschichte berichten von diversen Diskriminierungserfahrungen in

Behörden, am Arbeitsplatz und bei der Wohnungssuche: Die Benachteiligungen hätten

hier oft einen subtilen Charakter, was sich daran zeigte, dass man sie häufiger duze,

42 Die Vor- undNachteile diesesMethodenzugangs stelltWegschaider in der FaktensammlungDiskri-

minierung der Bertelsmann Stiftung dar (vgl. 2018: 34f.). Geeignet ist er v.a., um empfundene Teil-

habe und Exklusionsgefühle aufzuzeigen (vgl. SVR 2018: 9).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Grauzonen des Alltagsrassismus

nicht ausreden ließe sowie mit allgemeinen Kommentaren über Zugewanderte behelli-

ge (vgl. ebd.: 6, 22ff.). Für sämtliche Befragte »werden öffentliche Orte sowie Straßen,

Busse und Bahnen zu Orten alltäglicher, subjektiv erfahrener und prägender Diskri-

minierung«, an denen sich wiederholt Interaktionen mit Menschen ereignen, »die das

Recht zu Fragen, Anmerkungen und Beurteilungen in Anspruch nehmen« (ebd.: 22).

Die Autorinnen fassen zusammen:

»In allen Interviews wird die ›Sehnsucht nach Ganzheit‹, wie es ein Interviewpartner

formuliert, ersichtlich. Menschen fühlen sich dem Recht entzogen, selbst entscheiden

zu können, wie sie wahrgenommen werden und welche ihrer multiplen Identitäten

sie präsentieren wollen. In allen Fällen handelt es sich um den Wunsch, sich einen

Platz in der Gesellschaft zu ›erkämpfen‹, der je nach Fall durch Stärkung und Änderung

am Selbst, durch Aufklärungsversuche, aber manchmal auch durch eine Form der Hö-

herstellung und durch Erniedrigung der eigenen oder anderer Gruppen unternommen

werden kann.« (Ebd.: 23)

Wechseln wir nun die Perspektive und fragen nach den Alltagsdiskursen nichtmuslimi-

scher Personen, deren Wahrnehmungsposition je nach theoretischer Hintergrundfolie

als ›weiß‹, dominant oder mehrheitsgesellschaftlich definiert wird, zeigen sich rassis-

tische Diskursmuster als tief verankerte und normalisierte Denk- und Redeweisen. Zu

den im Kontext antimuslimischer Rassismus einschlägigsten Arbeiten zählt Attias Ana-

lyse von Alltagsgesprächen, die auf 24 qualitativen Interviewsmit deutschen, christlich-

säkular sozialisierten Personen von Anfang der 1990er Jahre basiert (Attia 2009a). Attia

kann anhand informeller Erzählungen und Berichte nachzeichnen, wie orientalistische

und antimuslimische Konstruktionen in verschiedenen alltäglichen Deutungs- und Be-

gründungszusammenhängen diskursiv in Erscheinung treten. So wird in der subjekti-

ven Verarbeitung gesellschaftlich verfügbarer ›Orient-‹ und ›Islam‹-Bilder und deren

thematischer Bezüge deutlich, dass weniger politische Ereignisse (z.B. die zu jener

Zeit aktuellen Golfkriege) als kulturelle Produkte, Bildungs- sowie soziale Kommuni-

kationsinhalte von den Interviewpartner*innen angesprochen werden – die Interview-

partner*innen assoziieren mit ›dem Islam‹ u.a., was sie in orientalistischen Märchen,

Karl-May-Verfilmungen oder Hollywoodfilmen43 gelernt haben (vgl. ebd.: 96ff.). Attia

weist in weiterführenden Detailanalysen nach, dass die Befragten die islamische Religi-

on überwiegend als Containerkonzept für allerlei Fremdheitszuschreibungen benutzen:

So fallen wiederholt Begriffe wie ›Ausländer‹, ›Türk*innen‹, ›Araber*innen‹ etc., ohne

an diesen differenzierende Einordnungen vorzunehmen (vgl. ebd.: 97). Dabei lassen

sich nicht nur kulturalistisch-neo-rassistische Identifikationen des ›Anderen‹ erken-

nen, sondern es kommen auch klassisch-biologistische Erkennungslogiken zum Ein-

satz, die etwa auf ein »typisches Aussehen« von ›Muslim*innen‹ rekurrieren. Differen-

tialistische Redeweisen lassen sich zudem in der Gegenüberstellung ›Islam‹ vs. ›Westen‹

erkennen, die sich etwa im Kontext von Integrationsanforderungen entfalten (vgl. ebd.:

98). Positiv-exotisierende Bilder – etwa in Bezug auf die promiskuitive ›orientalische‹

Frau – kommen zudem parallel zu dämonisierenden Bedrohungsszenarien – mit ›dem

43 Populär ist in diesem Zusammenhang v.a. die Buchverfilmung Nicht ohne meine Tochter von

Betty Mahmoody.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 51

Islam‹ als Aggressor – zum Einsatz, wobei die Widersprüchlichkeit beider Bildkomple-

xe geglättet wird, indem »die positiven Bilder dem ›Orient‹ und die negativen dem ›Is-

lam‹ zugewiesen werden« (vgl. ebd.: 99). Positive persönliche Kontakterfahrungen mit

›Muslim*innen‹ werden von den Interviewpartner*innen ebenfalls nicht als solche re-

konstruiert bzw. abgespeichert. Vielmehr werden sie als untypische Einzelerfahrungen

klassifiziert, die von den negativen Bildern, die die Befragten von der Religion hatten,

symbolisch entkoppelt sind (vgl. ebd.: 104). Attia konstatiert:

»In der Wahrnehmung der Diskrepanz zwischen Bildern und Erfahrungen liegt eine

Möglichkeit, die Relativität der Bilder zu erkennen. Wird jedoch diese Diskrepanz zu

Gunsten der Stereotype aufgelöst, dann werden die Erfahrungen lediglich dazu be-

nutzt, die ursprünglichen Bilder zu bestätigen.« (Ebd.: 106)

Schlussfolgern lässt sich aus den empirischen Beobachtungen Attias, dass hegemonia-

le, orientalistische Medienbilder über die Religion des Islams und deren (vermeintli-

chen) Anhänger*innen auch dann von den Interviewpartner*innen angeeignet und all-

tagskommunikativ reproduziert werden, wenn positive persönliche Kontakterfahrun-

gen mit ›Muslim*innen‹ vorliegen. Zudem werden diverse antimuslimische Assoziatio-

nen von den Befragten aktiviert, wobei der Geschlechterdiskurs – kristallisiert im To-

pos von der Unterdrückung der muslimischen Frau – von exponierter Bedeutung ist. Sowohl

männliche als auch weibliche Interviewte instrumentalisieren jenen Diskurs mit dem

Ergebnis eines oppositionellen Selbstbildes, das von Emanzipation, Freiheit, Gleichbe-

rechtigung und anderen positiv besetzen Attributen zeugt.

Eine Fokussierung auf Alltagsdiskurse nimmt auch die von Siegfried Jäger undMit-

arbeitenden vorgenommene Diskursanalyse zum Thema Einwanderung vor (vgl. Jä-

ger 1996). Anhand von 22 nicht-standardisierten »Tiefeninterviews« wird versucht, die

diskursive Verstrickung der Befragten in rassistische Bedeutungssysteme herauszu-

präparieren (vgl. ebd.: 7). Da es sich bei Rassismus um ein hochgradig politisiertes,

emotional aufgeladenes Thema handelt, bei dem – im Falle nicht-strategischer The-

matisierung – mit sozialen Sanktionen zu rechnen ist, neigten laut Jäger die Inter-

viewpartner*innen dazu, ihre »eigentlichen Ansichten […] mehr oder minder zu ver-

decken« (ebd.: 22). Aus diesem Grund zielen sowohl Datenerhebung (offen, selbstläu-

fig) als auch Datenaufbereitung und -interpretation darauf, implizite Bedeutungen,

sprachliche Strategien, Bildassoziationen sowie Kollektivsymbole44 herauszuarbeiten.

Was die Ergebnisse Jägers angeht, so identifiziert er verschiedene Fremdbilder in Be-

zug auf Migrant*innen. Diese sind u.a. von einem ökonomistischen Menschenbild ge-

prägt – geduldet werden jene am meisten, die die geringsten »sozialen Kosten« ver-

ursachen – sowie von einem Deutungsrahmen, der zwischen Migrant*innen und Her-

kunftsdeutschen eine Konkurrenzsituation entwirft (vgl. ebd.: 219). Soziale Anerken-

nung wird zudem an Anpassungsbedingungen geknüpft, die die ›Fremden‹ in kulturel-

ler Hinsicht zu erfüllen haben. Jäger weist zudem verschiedene Sprachstrategien nach,

die die Interviewpartner*innen im Rahmen implizit-rassistischer Alltagsaussagen zum

Einsatz bringen. Zu diesen gehören neben der »Ja-Aber-Strategie«, die ablehnende Aus-

44 Begriffserklärung siehe Kap. 2.3.2.2.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Grauzonen des Alltagsrassismus

sagen zu schmälern versucht (»Ich habe ja nichts gegen Ausländer, aber…«) auch direkte

Verleugnungen, Verniedlichungen sowie Entschuldigungen (vgl. ebd.: 243ff.).

Zu den aktuelleren empirischen Arbeiten über antimuslimische Alltagsdiskurse

zählt zudem die Studie Islamfeindlichkeit unter Jugendlichen (Kaddor, Karabulut & Pfaff

2018), in der 20 qualitative Tiefeninterviews mit einer standardisierten Befragung

von ca. 500 Jugendlichen in NRW trianguliert wurden. Im qualitativen Erhebungsteil

ließen sich acht Topoi identifizieren, die den Islamdiskurs der Jugendlichen abbil-

den und in denen sich die »negativen und offen rassistischen, aber auch positiven

und reflexiven« Äußerungen eben jener bündeln (ebd.: 10f.). Zu den rekonstruierten

Themenbereichen zählen Gewalt, Geschlecht, Unzivilisiertheit und Segregation, aber

auch Benachteiligung und Religion- und Glaubenspraxis. Die Autor*innen stellen

einerseits fest, dass die Interviewten die Religion des Islams stark homogenisieren,

›Muslim*innen‹ verandern und die Diversität muslimischer Glaubenspraxen ausblen-

den. Anderseits zeigen die Daten, dass auch kritische Perspektiven – etwa auf Medien

und gesellschaftliche Diskriminierung – eingenommen werden und ›Muslim*innen‹

zudem ganz selbstverständlich als Freund*innen oder Klassenkamerad*innen zu den

Lebenswelten der Jugendlichen gehören (vgl. ebd.).

Die zitierten Forschungsarbeiten nehmen die alltagsdiskursiven Ausprägungen eines

gesellschaftlichen Wissens über ›Muslim*innen‹ in den Blick. Während repräsentati-

ve Studien die Diskriminierung von ›Muslim*innen‹ in verschiedenen Alltagskontex-

ten ermitteln konnten, fokussieren qualitative Arbeiten v.a. die Denk- und Redemus-

ter von ›weißen‹, nicht-muslimischen Alltagsakteur*innen. Die berücksichtigten Ar-

beiten konzentrieren sich dabei zumeist auf die Identifikation rassistischer bzw. anti-

muslimischer Bilder und Narrative, wie sie auch in öffentlichen (z.B. medialen) oder

strukturellen (z.B. Bildungssystem) Kontexten zirkulieren. Sie liefern eine wertvolle

Grundlage, an die die vorliegende Arbeit mit ihrem Interesse an alltagskommunika-

tiven Aneignungsmustern anknüpfen möchte. Dabei soll neben der Identifikation an-

timuslimischer Deutungsmuster der gesamte Prozess der kommunikativen Herstellung

und Auseinandersetzungmit rassistischen Ideologemen im Fokus stehen. Es gilt, einen

kommunikativen Alltagsrassismus herauszuarbeiten, wobei insbesondere die Zwischen-

räume – jene individuellen Handlungsspielräume zwischen einem gesellschaftlich ver-

fügbaren antimuslimischen Wissen und dem konkret-subjektiven Sprechen der Leu-

te – erhellt werden sollen. Aus welcher theoretischen Perspektive dies geschehen soll,

wird in den nachfolgenden Kapiteln en detail erläutert.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003 - am 14.02.2026, 14:35:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

