2 Grenzziehungen, Jugend als Lebensphase und
Identitatsmarker:

Ich finde den Buddhismus schon, irgendwie mag ich auch die Exotik. Also ich nehme das
tatsdchlich auch als exotisch wabr, obwobl ich damit aufgewachsen bin. Aber ich empfinde
das Deutsche stirker als das, was meine Eltern mir sozusagen mitgegeben baben, weil ich
viel stirker davon wmringt bin, durch Freunde und durch Medien. Deshalb sind mir diese
Waurzeln und auch das Weiterleben dieser Kultur schon wichtig, weil’s noch mebr etwas ist,
was irgendwie eben Teil meiner Identitat ist, die sich abgrenzt von Anderen, und auf jeden
Fall etwas, was auch das Anderssein markiert (Huong 26 Jahre_D).

In dem Zitat der befragten jungen Frau zeigt sich deutlich der Umgang mit ver-
meintlichen Grenzen. Sie bezeichnet den Buddhismus als «exotisch» und veror-
tet sich aufgrund ihrer Sozialisation stirker im deutschen Kontext. Zugleich
reflektiert sie diese Sozialisation in der deutschen Einwanderungsgesellschaft.
Sie erwahnt ihr «Anderssein» aufgrund der vietnamesischen Wurzeln und fihrt
dieses als Motiv dafiir an, dass ihr «das Weiterleben dieser Kultur» wichtig ist.

Dieser Umgang mit Zugehorigkeiten und Abgrenzungen gegentiber unter-
schiedlichen Kollektiven dient in der vorliegenden Arbeit zur theoretischen
Verortung der Daten. Formen von latenter oder auch dominanter Grenzzie-
hung finden sich bei allen Befragten als Thematik in ihren biografischen Er-
zahlungen. Da sie in westlichen Gesellschaften geboren wurden, aufwachsen
und zugleich durch die Herkunftskultur der Eltern zwischen unterschiedlichen
Bezugssystemen changieren, setzen sie sich mit den Bedingungen ihrer Sozialisa-
tion und ihrer eigenen Identitat haufig verstirkt auseinander. Von Bedeutung
sind hierbei Marker der Identifikation und Kategorisierung. Solche Marker kon-
nen religiose, ethnische, phianotypische, sprachliche, nationale, soziostrukturel-
le und intergenerationale Zuschreibungen und Identifikationen sein.

Aus diesem Grund erscheint es sinnvoll, die Daten mittels eines theoreti-
schen Konzeptes von Mechanismen des Ein- und Ausschlusses, im Sinne von
Zugehorigkeit und Abgrenzung, theoretisch zu verorten. Hierbei sollen auch
die nationalstaatlichen Bedingungen des Aufwachsens der befragten jungen
Erwachsenen berticksichtigt werden. Denn die makrostrukturellen Rahmenbe-
dingungen in der Schweiz und in Deutschland prigen die Sozialisation der
jungen Erwachsenen und haben somit einen Einfluss auf ihre religiése Iden-
titaitsbildung. Die Konstruktion des Identititsprozesses und der damit verbun-
denen Handlungsstrategien ermoglicht es, damit verbundene Formen vietna-
mesisch-buddhistischer Religiositit unter den befragten jungen Erwachsenen
nachvollziehen zu konnen.

! Unter Identititsmarkern verstehe ich selbst vorgenommene Zuschreibungen wie kultu-
relle, ethnische oder nationale Merkmale, die eine Zugehorigkeit zu einem Kollektiv
darstellen konnen.

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im ersten Teil dieses Kapitels folgen Uberlegungen zu Bedingungen des Ein-
und Ausschlusses und damit einhergehenden Konstruktionen von Zugehorig-
keit und Abgrenzung. Nachdem lange Zeit vorwiegend ethnische Grenzzie-
hungen in der Forschung thematisiert wurden (bspw. Wessendorf, 2010; Bru-
baker, 2004; Wimmer, 2004), haben sich Studien in den vergangenen Jahren
zunehmend auch mit religiésen Formen von Grenzziehung auseinandergesetzt
(bspw. Duemmler, 2015; Dahinden & Zittoun, 2013). Insbesondere der Islam
geriet hier in den Fokus. Insgesamt ist die Anzahl solcher Arbeiten jedoch noch
tberschaubar.

Mit der vorliegenden Arbeit soll daher ein Beitrag in diesem Bereich ge-
leistet werden. Das Hauptaugenmerk liegt auf ethnisch-religiosen Grenzzie-
hungen, wobei es zu berticksichtigen gilt, dass diese nicht per se miteinan-
der verschrankt sein mussen (Mitchell, 2005). Bei Angehorigen der sogenann-
ten «Zweitgeneration» scheinen ethnische und religiése Zugehorigkeit jedoch
haufig miteinander verknupft zu sein (siche auch Marla-Kusters (2015), Schlie-
ter et al. (2014)). In den Pagoden, spezifisch vietnamesisch-buddhistischen
Organisationen (JubFas) und Sanghas werden ethnoreligiose Zugehorigkeiten
gepflegt und an die Folgegenerationen weitergegeben (siche Kapitel 5). So
stellen die Institutionen nicht nur einen Raum dar, in dem die Religion prakti-
ziert wird, sondern auch unter anderem die vietnamesische Sprache gesprochen
wird und vietnamesische Traditionen wie das Neujahrsfest (Tét Nguyén Dén)
gepflegt werden. Ein Teil der Befragten verbindet die Institutionen daher auch
mit dem Rickbezug zu ihren vietnamesischen Wurzeln. Diese Feststellung
aufgrund meiner Daten entspricht auch Gidoins (2014) Ergebnissen fiir den
Grossraum Paris.

Neben ethnoreligiosen Grenzziehungen werden nationale, sprachliche, phi-
notypische und intergenerationale Differenzmarker erginzend thematisiert, da
sie ebenfalls den Identititsprozess und somit die Handlungsstrategien der Be-
fragten beeinflussen kénnen.

Der zweite Teil des Kapitels widmet sich den Charakteristika der Untersu-
chungsgruppe. Im Mittelpunket der Studie stehen junge Erwachsene mit vietna-
mesischen Wurzeln, die selbst keine Migrationserfahrung haben und in der
Schweiz oder in Deutschland geboren und aufgewachsen sind. Statt des in der
Forschung haufig verwendeten Konzeptes der «zweiten Generation» wird auf
Rumbauts (2002) Konzept der «2.0-Generation» zuriickgegriffen.

In der Literatur wird hiufig von der «zweiten Generation» gesprochen. Un-
ter diesem Begriff werden, neben der biologischen Abfolge, Angehorige einer
Generation, die Giber gemeinsam geteilte Erfahrungen verfiigen, zusammenge-
fasst (Mannheim, 1970). Meines Erachtens ist diese Definition problematisch,
da hier Personen mit und ohne Migrationserfahrung zur zweiten Generati-
on gezahlt werden konnen und sich die Erfahrungen von Personen, die im
Herkunftsland ihrer Eltern einen Teil ihres Lebens verbracht haben, deutlich

28

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Personen unterscheiden konnen, die in der Einwanderungsgesellschaft ge-
boren und aufgewachsen sind. Insbesondere im Selbstverstandnis zeigen sich
hier grosse Unterschiede. Ebenso verhilt es sich mit der Selbstbezeichnung von
Migrantenkindern als «Secondas» und «Secondas» in der Schweiz oder der
Fremdkategorisierung als Bindestrichidentititen wie «Deutsch-Vietnamesen» in
Deutschland.

Rumbauts (2002) Konzept bericksichtigt die «Binnensicht» der Befragten
(Rottger-Rossler, 2017, S.277), da es zwischen Personen mit und Personen oh-
ne Migrationserfahrung unterscheidet. Die Studie fokussiert jedoch nicht allzu
sehr auf die Tatsache, dass die befragten Personen die Nachkommen von Ein-
wanderInnen sind, sondern vielmehr auf ihre Lebensphase — die «Lebensphase
Jugend» (Hurrelmann, 2007). Fir die Forschung ist die Jugendphase relevant,
da sich hier der Prozess der Identititsbildung und der damit einhergehende
Generationenwandel aufzeigen lasst (King, 2013).

Um den Identitdtsprozess zu operationalisieren, wird das Modell von Bru-
baker & Cooper (2000) verwendet. Das Wechselspiel von Identifikation und
Fremdkategorisierung, von Individuum und kollektiver Zugehorigkeit, hilft, die
unterschiedlichen Aspekte des subjektiven Identititsprozesses der Befragten
aufzuzeigen.

Hierauf folgt die Darstellung von spezifischen Markern von Zugehorigkeit
und Abgrenzung. Der Schwerpunkt der Studie liegt auf religiosen und ethni-
schen Grenzziehungen, die mittels Se/bst- und Fremdkategorisierungen in Interak-
tionen vorgenommen werden. Die Sozialisation unter spezifischen Bedingun-
gen in den Nationalstaaten Schweiz und Deutschland und die daraus abgelei-
teten Handlungsstrategien haben letztendlich Formen von veranderter vietna-
mesisch-buddhistischer Religiositit bei den befragten jungen Erwachsenen zur
Folge. Damit gehen intergenerationale Verinderungsprozesse einher, die neben
einer veranderten privathauslichen Praxis auch langfristig einen Einfluss auf die
vietnamesisch-buddhistischen Institutionen in der Schweiz und in Deutschland
haben werden (siche auch Baumann et al. (2011) S. 13; Weigelt (2011)).

Abschliessend folgt in diesem Kapitel die Riickbindung des theoretischen
Rahmens an die eigene Forschung. Mittels einer Grafik veranschauliche ich
die «gegenstandsbegriindete Theorie» (Glaser & Strauss, 1998) der vorliegenden
Studie.

2.1 Einschluss und Ausschluss als Strukturvoraussetzungen?

Bereits Weber (1980) und Durkheim (1911) thematisieren Grenzziehungen als
Mittel der Gruppenbildung. Aufgrund von Einschlissen und Ausschlissen las-

% Hierunter sind strukturelle Bedingungen der Sozialisation wie die Herkunftsfamilie, das
Bildungssystem, die Peegroup etc. zu verstehen.

29

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen sich Konstruktionen einer «Wir-Gruppe» sowie Abgrenzungen gegentiber
einer «Sie-Gruppe» konstruieren.’

Zugehorigkeiten werden so durch Identifikationsmerkmale und Fremdkategori-
sierungen in Form von «Othering» (Said, 1978) begriindet. Es handelt sich somit
stets um kollektive Identititen (Jenkins, 2008), die sowohl soziale Schliessun-
gen als auch soziale Offnungen zur Folge haben konnen (Wimmer, 2013).

Solche Grenzziehungen sind haufig mit ethnischen Zugehorigkeiten ver-
kntipft. Weber definiert ethnische Gruppen wie folgt:

Wir wollen solche Menschengruppen, welche auf Grund von Aehnlichkeiten des dufSeren
Habitus oder der Sitten oder beider oder von Erinnerungen an Kolonisation und Wanderung
etnen subjektiven Glauben an eine Abstammungsgemeinsamkeit hegen, derart, daff dieser fiir
die Propagierung von Vergemeinschaftungen wichtig wird, dann, wenn sie nicht »Sippen«
darstellen, »ethnische« Gruppen nennen, ganz einerlei, ob eine Blutsgemeinsamkeit objektiv
vorliegt oder nicht (Weber, 1980, S. 237).

Die Grundlage einer ethnischen Gruppe ist fiir Weber zunéchst einmal die
Vorstellung an die «gemeinsame Abstammungy». Mithilfe unterschiedlicher Kri-
terien lasst sich dieser Glaube aufrechterhalten und begriinden. Insbesondere
vermeintliche Gemeinsamkeiten wie phanotypische, kulturelle und traditionel-
le «Merkmale» werden betont. Anhand von Nationalstaaten lasst sich die Kon-
struktion von Kollektiven mit vermeintlich unterschiedlichen Kulturen, Ethni-
en, Religionen etc. besonders anschaulich demonstrieren.

In jingerer Zeit gerat insbesondere die Religion bzw. «der Islam» im 6ffentli-
chen Diskurs in den Blick, um Grenzen zwischen Ingroups und Outgroups zu
konstruieren (Dahinden & Zittoun, 2013, S. 2; Mader & Schinzel, 2012).

Doch auch Institutionen und Organisationen sind darum bemdbht, ihre In-
group aufrechtzuerhalten. Die Aufrechterhaltung kollektiver Narrative ermog-
licht es, diesen Glauben intergenerational weiterzugeben. Einen grossen Ein-
fluss haben hierbei die religiosen Organisationen. Bei Zusammenkiinften
wie «Dharma Klausuren» wird bspw. von Ordinierten an das «Flachtlingsnarra-
tiv» erinnert. Ordinierte erinnern daran, dass die Elterngeneration aufgrund
von Flucht Vietnam verlassen musste sowie dass diese Geschichte alle soge-
nannten boatpeople vereint und auch die Folgegeneration ihre Wurzeln nicht
vergessen darf. Die VertreterInnen der vietnamesisch-buddhistischen Pagoden
vermitteln somit Marker von Zughorigkeit und Abgrenzung bzw. definieren
Ingroups und Outgroups. Im intergenerationalen Verhaltnis wandeln sich diese
Marker jedoch. So identifiziert sich nur eine Minderheit der Befragten mit
ethnisch-religiosen Identititsmarkern in solch einer Form (siche Kapitel 6.2).

Da sich die Arbeit mit der Akteursebene befasst, werden ethnische und reli-
giose Gruppen hier nicht niher definiert. Sie werden lediglich im Sinne der Or-
ganisationssoziologie als Akteure auf der Mesoebene verstanden, die zwischen

3 Im Folgenden verwende ich den Begriff der Ingroup und Outgroup (Tajfel, 1981).

30

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Individuum und Makroebene zu verorten sind (siche auch Demerath, 1998). In
Form von strukturellen Rahmenbedingungen des Aufwachsens prigen sie den
Entwicklungsprozess sowie die religiose Identititsbildung der Befragten.

2.1.1 Symbolische und soziale Grenzen

Einschlisse und Ausschlisse finden sich sowohl auf der Makro-, Meso- wie
auch auf der Mikroebene. Daher werden strukturelle Bedingungen in der
Schweiz und in Deutschland in Form des Inkorporationsregimes berticksichtigt
sowie Marker des Ein- und Ausschlusses auf der Ebene der religiosen Institutio-
nen und Organisationen. Lamont & Molndr (2002) differenzieren zwischen
symbolischen und sozialen Grenzen, um Zugehorigkeiten zu konstruieren. Sym-
bolische Grenzen definieren die Autoren wie folgt:

Symbolic boundaries are conceptual distinctions made by social actors to categorize objects,
people, practices, and even time and space. They are tools by which individuals and groups
struggle over and come to agree upon definitions of reality (ebd. S. 168).

Symbolische Grenzen sind demnach Zuschreibungen und Differenzmarker, die
in der Interaktion hergestellt, verfestigt und neu ausgehandelt werden. Sie
sind nach dieser Definition nicht statisch, sondern besitzen einen Prozesscha-
rakter. Durch den Konsens tiber Grenzziehungen werden letztlich Realititen
bestimmt. Teilweise fiihren solche Kategorisierungen zu institutionalisierten
Formen symbolischer Grenzziehung. Religion und Ethnie werden in dieser Arbeit
als solche verstanden (Dahinden, 2010, S.2). Diese Formen von manifestierten
Grenzen werden zu sozialen Grenzen, wenn sie als Legitimation fur soziale
Ungleichheit dienen (Lamont & Molndr, 2002, S. 168f). So hat es zunichst
symbolischen Charakter, wenn eine Person ein Kopftuch trigt, da sie sich
so von Personen, die kein Kopftuch tragen, unterscheidet und sich der Grup-
pe «kopftuchtragende Personen» zuordnen léasst. Sobald sie jedoch aufgrund
des Kopftuches ihren Beruf nicht ausiben darf oder andere soziale Benachteili-
gungen erfahrt, lasst sich von einer sozialen Grenze und daraus resultierender
sozialer Ungleichheit sprechen. Lamont & Molndr (2002) betonen diesen Zu-
sammenhang von symbolischen und sozialen Grenzen. Insbesondere Arbeiten
zu den Nachkommen von MigrantInnen nehmen haufig eine Perspektive der
sozialen Ungleichheit ein (bspw. Juhasz & Mey, 2003). In der Regel bezieht
sich eine solche Perspektive auf die soziale Ungleichheit im Bildungssystem
(bspw. Stanat & Edele, 2011).

Wie Weif§ (2017) treffend anmerkt, nimmt eine solche Perspektive jedoch
zu stark die negativen Konsequenzen von symbolischen Grenzziehungen in den
Blick (ebd. S. 90). Insbesondere Kinder vietnamesischer EinwanderInnen gelten
seit einigen Jahren in den USA, aber auch in Frankreich, der Schweiz und
in Deutschland als «model minority», da sie als gut integriert und bildungser-

31

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

folgreich gelten (sieche auch Tran, 2017). Im Vergleich zu den Nachkommen
anderer Einwanderungsgruppen ergibt sich somit fiir sie aufgrund der ethni-
schen Differenz bzw. symbolischen Grenze zunachst ein «gesellschaftlicher Zu-
gang» und keine soziale Ungleichheit.* Ebenso verhilt es sich beziiglich ihrer
buddhistischen Religionszugehdrigkeit, die ebenfalls in der Schweiz und in
Deutschland gesellschaftlich positiv konnotiert ist. Kollmar-Paulenz & Funk
(2012) zeigen dies anhand des tibetischen Buddhismus auf:

Der (tibetische) Buddhismus reprdsentiert bestimmte (spirituelle) Werte, welche vielfach posi-
tiv konnotiert sind. So gilt «der Buddbismus» als nicht missionierende; friedlich-gewaltfreie,
offen-tolerante, und undogmatische Lebre, welche eine universelle Botschaft an die Mensch-
heit bereithdlt und deshalb sebr viele Menschen im Westen anzieht. Mitgefiihl und Weisheit
werden zumeist als zentrale Elemente der buddhbistischen Lebre definiert. Als besonders at-
traktiv fiir «den Westen» gilt die im Buddhismus vorgefundene Freiheit, Selbstbestimmung
und Selbstverantwortung des Individuums: So gilt der Buddbismus als aktiver Entwicklungs-
weg, der zur Optimierung des individuellen Daseins fiihrt (ebd. S. 7).

Diese positiven Zuschreibungen finden sich auch in den religiosen Selbstbe-
schreibungen der befragten jungen Erwachsenen, wie meine Daten zeigen (vgl.
Kapitel S und 6). Mittels symbolischer Grenzziehungen entsteht folglich ein so-
zialer Status, der sowohl aufwertend als auch abwertend fir den Einzelnen
sein kann. Fur die Befragten lasst sich zunichst davon ausgehen, dass sie eine
Aufwertung ihres sozialen Status erfahren.

Bislang existiert keine einheitliche Theorie zu Grenzziehungen. Abgesehen
von der Unterscheidung zwischen symbolischen und sozialen Grenzen lassen
sich verschiedene Ansitze in der Forschung feststellen. Lamont et al. (2015)
unterscheiden mit Blick auf den heutigen Forschungsstand zwischen Ansatzen,
die sich mit Kultur und sozialer Ungleichheit befassen, und Ansitzen, die auf
Grenzziehungen und Identitit fokussieren (ebd. S. 851f).

Die vorliegende Arbeit folgt dem zweiten Ansatz. Es geht weniger um die
Folgen von symbolischen Grenzziehungen, sondern vielmehr um die Produktion
von Ein- und Ausschliissen, also um die Mechanismen und den Umgang der
Akteure mit bestehenden Formen von symbolischen Grenzen (siche auch Synnes,
2018; Duemmler, 2015; Phalet, et al., 2013). Der Zusammenhang von Macht-
strukturen und daraus resultierenden sozialen Grenzen soll hierbei zwar nicht
zurtuckgewiesen werden, aber in dieser Arbeit unberticksichtigt bleiben.

4 Selbstverstindlich muss diese vermeintlich positive Stereotypisierung kritisch reflektiert
werden. Wie die Journalistinnen Vanessa Vu und Minh Thu Tran in ihrem Podcast «Rice
and Shine» ausfiihren, sind Kinder von vietnamesischen Einwanderlnnen teilweise dop-
peltem sozialem Druck ausgesetzt. In der vietnamesischen Gemeinschaft wird von ihnen
Bildungserfolg erwartet (siche auch Beth & Tuckermann, 2008, S. 64) und in der Einwan-
derungsgesellschaft fallen sie auf, wenn sie nicht dem Stereotyp entsprechen. Zudem
sind auch die Nachkommen von vietnamesischen EinwanderInnen von Diskriminierung
betroffenc (Tran, 2017).

32

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1.2 Ethnisch-religiose Grenzziehungen

Barth (1998) betont, dass es nicht ausreiche, Gruppen untereinander zu ver-
gleichen, um Differenzen herauszuarbeiten, da ethnische Differenzen nicht in
einem essenzialistischen Sinne bereits gegeben seien (Wimmer, 2010). Die For-
schung misse stattdessen stirker den Prozess der Konstruktion von Einschliis-
sen und Ausschlissen in den Blick nehmen:

The critical focus of investigation from this point of view becomes the ethnic boundary that
defines the group, not the cultural stuff that it encloses (ebd. S. 15), Hervorbeb. im Original).

Es gehe darum, Gruppenbildungsprozesse in der Interaktion zu untersuchen.
Denn die vorgenommenen Zuschreibungen einzelner Akteure wirden letzt-
endlich zu konstruierten Gruppen fithren (ebd.).

Auf diesen Ansatz bauen spitere Arbeiten wie die von Zolberg & Woon
(1999) auf. Sie untersuchen, wie die spanische Sprache in den USA und die
islamische Religion in Europa dazu dienen, symbolische Grenzen zu etablieren.
Hierbei identifizieren sie drei Formen von Grenzziehung, die als interaktiver
Prozess zwischen EinwanderInnen und Angehorigen des Einwanderungslandes
stattfinden (ebd. S. 9):

— Das Boundary Crossing: Individuen Gberschreiten hier individuell die beste-
henden Grenzen, ohne dass sich an den Grenzzichungen zwischen den
Kollektiven etwas verindert. Ein Beispiel wire das Ablegen einer Staatsange-
horigkeit und der Wechsel zu einer anderen Staatsangehorigkeit.

— Das Boundary Blurring: Hier verschwimmen bestehende Grenzen bzw. wer-
den von den AkteurInnen aufgeweicht, um die bestehenden Grenzen zu
tberwinden. Mehrsprachigkeit wire hierfir ein Beispiel.

— Das Boundary Shifting beschreibt Grenzverschiebungen. Ein Beispiel hierfur
wiren strukturelle Einbindungen in die Gesellschaft des Einwanderungslan-
des oder der Ausschluss von gesellschaftlichen Bereichen (ebd. S. 8).

In der Regel wird in den Ansitzen das Verhaltnis von ethnischer Minderheit

und Angehorigen des Einwanderungslandes thematisiert.

Portes & Zhou (1993) widmen sich explizit den Kindern von Einwande-
rInnen. Sie vertreten die Annahme, dass Migrantlnnen der «zweiten Gene-
ration» sich an der «Unterschicht» orientierend in Nationalstaaten und auch
nach «oben» sich an der Mittelschicht orientierend assimilieren konnen. Eine
weitere Form ist laut den Autoren die «segmentierte Assimilation»: Migrantln-
nen wirden sich strukturell der Gesellschaft des Einwanderungslandes anpas-
sen, aber ihre eigene ethnische Orientierung beibehalten. Zhou & Bankston
(1994) beschreiben diese Form der Assimilation fir junge Vietnameslnnen
in den USA, die bildungserfolgreich sind und zugleich «die vietnamesisch-kul-
turellen Werte» beibehalten. Die starke Einbindung in die vietnamesische Ge-
meinschaft verstehen die Autoren hierbei als eine Ressource fir die «zweite
Generation» in den USA, strukturell erfolgreich sein zu kénnen. Die Unter-

33

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

suchung von Le (2020) nimmt diesen Ansatz wieder auf. Er untersucht die
Aufwartsmobilitat durch die Einbindung in vietnamesisch-buddhistische Orga-
nisationen, genauer die Jungbuddhistische Familie (JubFa). Hierbei kommt er
zu der Schlussfolgerung, dass die Art der Struktur in den Organisationen einen
Einfluss auf die Bildungsaspiration junger Erwachsener hat. In JubFas mit
alteren Gruppenleiterlnnen wiirde die Aufwartsmobilitit gefordert werden.
Gruppen, die stirker horizontal organisiert seien, weil die GruppenleiterInnen
im gleichen Alter wie die Mitglieder seien, férderten hingegen starker eine Ab-
wartsmobilitat. Auch aus meinen Daten wird ersichtlich, dass GruppenleiterIn-
nen, die dlter als die Befragten sind, jedoch junger als die Elterngeneration, eine
Brickenfunktion tbernehmen und die Befragten stark beeinflussen kénnen.
Junge Gruppenleiterlnnen wie die drei eingangs vorgestellten Frauen «kamp-
fen» hingegen teilweise um ihre Autoritit, wenn sie Gleichaltrige anleiten miis-
sen.

Auch wenn sich mit Blick auf die vorliegende Arbeit nicht beurteilen
lasst, ob der Bildungserfolg der Befragten mit ihrer strukturellen Einbindung
in vietnamesisch-buddhistische Gemeinschaften zusammenhingt, so lasst sich
dennoch feststellen, dass viele der von mir Befragten die Einbindung in viet-
namesisch-buddhistische Strukturen als eine personliche Ressource begreifen.
Gemeint ist hiermit die Moglichkeit, auf «Gleichgesinnte» zu treffen (siche Ka-
pitel 6.2). Gerade im Jugendalter gewinnen die Peergroup und die Auseinan-
dersetzung mit den eigenen Wurzeln an Bedeutung.’ Die ethnisch-religiosen
Organisationen und Institutionen bieten in dieser Hinsicht Orientierung,.

Einen anderen Blick auf Grenzziehungen nehmen Studien ein, die verstirkt
nationalstaatliche Gegebenheiten thematisieren. So untersucht Bail (2008) fiir
21 europiische Lander den Zusammenhang symbolischer Grenzen und der von
den Regierungen der Linder offiziell vertretenen «Integrationsphilosophien».
Ihm zufolge haben Konfigurationen von symbolischen Grenzziehungen einen
Einfluss auf die Integration von Migrantlnnen und moéglicherweise auch auf
die Entstehung von sozialer Ungleichheit (ebd. S. 56).

Diesem Ansatz entspricht die Entwicklung der Migrationsforschung insge-
samt. Nachdem lange Zeit in der Migrationsforschung® das Konzept der As-
similation (Esser, 1980) verwendet wurde, wird nun verstarkt die Annahme
vertreten, dass sowohl die Aufnahmegesellschaft als auch die Einwanderungs-
gruppe sich wechselseitig beeinflussen. Inzwischen sind Begriffe wie «Assimila-
tion» oder «Integration» weniger gebrauchlich, stattdessen wird von Inkorpora-
tion gesprochen (Pries, 2003, S. 30ff).

(Mdller, 2020) beschaftigte sich bspw. in seiner Studie zu jungen Erwachsenen mit viet-
namesischen Wurzeln mit Fragen von Zugehorigkeit im transnationalen Kontext und
begleitete hierfiir junge Erwachsene aus Deutschland auf der Suche nach ihren Wurzeln
nach Vietnam.

Siehe zur Entwicklung der Migrationsforschung auch Pott et al. (2018).

34

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soysal (1994) prigte den Begriff des Inkorporationsregimes. In ihrer Studie
uber GastarbeiterInnen in europiischen Einwanderungslandern vertritt sie den
Ansatz, dass der Umgang der Einwanderungsgesellschaften mit Migrantlnnen
einen Einfluss auf die Etablierung migrantischer Strukturen in den Aufnahme-
landern hat. So werden Migrantengemeinschaften dadurch beeinflusst, ob der
Staat die Migrantlnnen als Kollektiv im Blick hat oder als Individuen. Die
strukturellen Bedingungen fithren somit zu unterschiedlichen Handlungsstrate-
gien der Migrantlnnen, sich in der Aufnahmegesellschaft einzubringen. Ein
Beispiel hierfiir ist Schweden. Hier sehe das Inkorporationsregime nach Soysal
vor, Gemeinschaften zu inkorporieren, in Grossbritannien sehe das Inkorpora-
tionsregime hingegen vor, Einzelpersonen zu inkorporieren (ebd. S.36f). Die
Schweiz verortet Soysal ebenso wie Grossbritannien. Das Individuum wird
starker in den Blick genommen als Organisationen von ZuwanderInnen. Fir
Deutschland definiert Soysal hingegen eine starkere Rolle des Staates bei der
Bildung von Organisationen (ebd. S. 37ff). Aus diesem Umstand liesse sich ab-
leiten, dass vietnamesische Organisationen und Religionsgemeinschaften mog-
licherweise hier gesellschaftlich sichtbarer sind bzw. die Strukturen formeller
als in der Schweiz sind.

Sokefeld et al. (2010) konstatieren fiir die Schweiz, dass «(...) Religionsge-
meinschaften in erster Linie zivilgesellschaftlich und dezentral eingegliedert
[werden] (...)» (ebd. S. 13ff). Fur Deutschland stellt Brunn (2012) fest, dass Re-
ligionsgemeinschaften vorwiegend die Moglichkeit erhalten, sich gesellschaftli-
che Anerkennung und Mitsprache mittels der Etablierung von Sprecherpositio-
nen zu erarbeiten (ebd. S.252). Diese Inkorporationsbedingungen haben einen
Einfluss auf religiose Institutionen als Reprisentanten einer Religionsgemein-
schaft. Ebenso verhilt es sich mit ethnisch-kulturell ausgerichteten Gemein-
schaften.’

Diese geschilderten makrostrukturellen Grenzziehungen und Inkorporati-
onsbedingungen stehen nicht im Mittelpunkt des vorliegenden Forschungsin-
teresses und werden daher nur kurz gestreift. Allerdings haben sie einen Ein-
fluss auf die Bedingungen, unter denen die befragten jungen Erwachsenen in
beiden Landern aufwachsen, und fliessen mit in die Analyse der erhobenen
Daten ein. Denn die institutionellen Bedingungen, wie die Inkorporation der
kulturell-religiosen Migrantengemeinschaften, nehmen Einfluss auf die Struk-
turen, in denen die jungen Erwachsenen sozialisiert werden.

Die Bedeutung von symbolischen Grenzen ftir Kinder von EinwanderInnen
zeigt Alba (2005) mit seiner Studie auf. Er widmet sich den institutionalisier-
ten Grenzen in den USA, Frankreich und Deutschland, mit denen Nachkom-
men von Einwanderlnnen konfrontiert werden. Sein Argument ist: «In all

7 Auf die Etablierung vietnamesisch-buddhistischer Infrastruktur sowie auf die Heterogeni-
tat vietnamesischer EinwanderInnen in den beiden Lindern gehe ich an spiterer Stelle
gesondert ein.

35

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

immigration societies, the social distinction between immigrant and second
generations, on the one hand, and natives, on the other, is a sociologically
complex one» (ebd. S.41). Die Fremdkategorisierung betreffe nicht nur die
Elterngeneration, sondern auch die Nachkommen von MigrantInnen.

Mit dem Konzept der Bright vs. Blurred Boundaries veranschaulicht Alba
Marker und Formen der Grenzziehung, die fiir die Nachfolgegenerationen von
Einwanderlnnen relevant werden konnen. Hierbei unterscheidet er zwischen
starren und durchlassigen Grenzen. Diese etablierten Grenzen haben auch
einen Einfluss auf das Aufwachsen der zweiten Generation von Migrantlnnen
(ebd. S.21). Anhand der Zweitgeneration junger MexikanerInnen in den USA,
der Zweitgeneration turkischer EinwanderInnen in Deutschland und anhand
der Zweitgeneration junger NordafrikanerInnen in Frankreich zeigt er auf, in
welchen Bereichen diese Grenzen wirksam werden konnen. Gesellschaftliche
Teilbereiche in seiner Untersuchung sind die Staatsburgerschaft, die Religion,
die Sprache und die Ethnie. Er kommt zu dem Schluss, dass die USA ten-
denziell tber Blurred Boundaries verfigen, da hier kulturelle Elemente der Ein-
wanderInnen in das Selbstverstindnis der Einwanderungsgesellschaft tbergehen
(ebd. S.25). Gemeint sind Grenzaufweichungen, feste Gruppenzugehorigkeiten
16sen sich nach diesem Konzept auf. In europdischen Gesellschaften konstatiert
er hingegen Bright Boundaries, da Grenzen zwischen EinwanderInnen und der
Bevolkerung des Aufnahmelandes tendenziell bestehen bleiben und stirker
betont werden (ebd. S. 39ff).

Dieser landervergleichende Ansatz lasst sich auch auf die vorliegende Studie
tbertragen. So lasst sich fragen, ob es in der Schweiz und in Deutschland
die gleichen Differenzmarker sind, die die jungen Erwachsenen in den Gespri-
chen nennen. Ein Beispiel fir Differenz wire bspw. die Staatsangehorigkeit.
In der Schweiz besitzen alle von mir befragten Personen die Schweizer Staats-
angehorigkeit. In Deutschland sind es insbesondere die Kinder der ehemaligen
VertragsarbeiterInnen oder Kinder von ehemaligen AsylbewerberInnen aus den
neuen Bundeslindern, die die vietnamesische Staatsangehorigkeit besitzen. Aus
diesem Grunde wird die Staatsangehorigkeit als Marker von Zugehorigkeit
oder Ausgrenzung verstarkt von den in Deutschland befragten Personen thema-
tisiert. Die unterschiedlichen makrostrukturellen Bedingungen bei der Aufnah-
me vietnamesischer EinwanderInnen (siche Kapitel 3) zeigen sich an diesem
Beispiel sehr deutlich.

2.1.3 Mikrostrukturelle Grenzziehungen

Wimmer (2008a) baut auf Arbeiten von Barth (1998) und Bourdieu (1991)
mit seinem Ansatz der mikrostrukturellen Grenzziehung auf (ebd. S.205).
Hierbei kritisiert er, dass die Forschung zu ethnischen Grenzen in der Regel auf
Herders Konzept des «Common Sense» zurtickgreife und essenzialisierend da-

36

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von ausgehe, dass kulturelle Gemeinschaften aufgrund von Ethnien bestiinden
(2008a, S. 60ff). Es gelte, die Diversitat innerhalb ethnischer Gemeinschaften zu
berticksichtigen.

Deutlich wird diese Heterogenitit innerhalb ethnischer Gemeinschaften in
den Grenzziehungen zwischen vietnamesischen Christlnnen und vietnamesi-
schen Buddhistlnnen im Feld. Zwar finden sich Bertihrungspunkte zwischen
beiden Gemeinschaften, bspw. bei kulturellen Festen, hiufig grenzen sich
einzelne Akteure jedoch von der anderen Gemeinschaft ab und betonen die
unterschiedlichen Praktiken oder Glaubensvorstellungen. Der religiosen Zuge-
horigkeit kommt hier eine bedeutendere Rolle zu als vermeintlich ethnischen
Zugehorigkeiten. Ein weiteres Beispiel sind die Grenzziehungen zwischen
chemaligen vietnamesischen Flichtlingen und ehemaligen vietnamesischen
Vertragsarbeiterlnnen. Doch auch innerhalb vermeintlich homogener religioser
Gemeinschaften findet sich eine grosse Diversitait im Feld. So besucht ein
Teil der «BuddhistInnen» ausschliesslich bestimmte Pagoden aufgrund der po-
litischen Ausrichtung oder aufgrund des sozio-6konomischen Hintergrundes
der BesucherInnen dieser Pagoden. Um diese Heterogenitit abzubilden, gehe
ich in Kapitel 3 ausfihrlich auf die Migrationsbedingungen vietnamesischer
EinwanderInnen in den beiden Landern ein.

Wimmers Modell umfasst strukturelle Bedingungen auf der Makroebene,
die einen Einfluss auf das Individuum haben und wieder zurick auf die makro-
strukturelle Ebene wirken: «The model leads from the macrostructural level to
the agency of individuals and aggregates their actions back to the macrostruc-
tural level» (2008b, S.972). Im Mittelpunkt der von Wimmer entwickelten
Typologie steht folglich die Handlungsfahigkeit des Akteurs. Akteure reagie-
ren mittels unterschiedlicher Handlungsstrategien auf bestehende Grenzen im
Feld. Sowohl individuelle als auch kollektive Akteure, wie beispielsweise Natio-
nalstaaten, Religionsgemeinschaften etc., agieren im Prozess der Grenzziehung.
Fir die vorliegende Arbeit dienen Wimmers Formen der Grenzziehungen da-
zu, die Handlungsstrategien der befragten jungen Erwachsenen zu analysieren
(sieche Kapitel 6). Es lassen sich Formen von Grenzziechungen unterscheiden,
die dazu fithren, Grenzen zu verschieben, sowie Formen von Grenzziehungen,
die zur Folge haben, dass sich die Zuschreibung der Bedeutung von Grenzen
verandert.

Bereits in der Literatur bestehende Formen von Grenzziehung wie Boundary
Blurring und Boundary Crossing erginzt Wimmer mit weiteren Handlungsstrate-
gien und entwickelt letztlich insgesamt fiinf verschiedene Formen von Grenz-
zichung.

Eine dieser Formen stellt die Expansion dar: Akteure erweitern hier die
Grenzen und offnen die Gruppenzugehorigkeit (ebd. S.50). Die Grindung
von Nationen demonstriert laut Wimmer besonders eindriicklich, wie Grenzen
verschoben werden und unterschiedliche Gruppen beinhalten oder ausschlies-

37

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen konnen: «The politics of nation-building represents perhaps the best stu-
died strategy of boundary expansion» (2008b, S.1031). Ein Beispiel hierfir
wire, wenn die befragten jungen Erwachsenen sich als «BuddhistInnen» be-
zeichnen und nicht als «vietnamesische BuddhistInnen», da die Beschreibung
als «Buddhistln» eine grossere Gruppe von Menschen als die Selbstpositionie-
rung als «vietnamesische/r BuddhistIn» einschliesst.

Eine weitere Form der Grenzziehung stellt die Contraction dar: Hier verdich-
tet sich die Zugehorigkeit zu einer Gruppe: «Contraction means drawing narro-
wer boundaries and thus disidentifying with the category one is assigned to
by outsiders» (ebd. S.55). Ein Beispiel wire die Selbstdefinition der Befragten
als «vietnamesische/r Buddhistln» und die damit einhergehende Abgrenzung
gegenuber allen anderen nationalen bzw. religiosen Gemeinschaften.

Die Transvaluation stellt eine weitere Form der Grenzziehung dar: Wimmer
spricht hier in Anlehnung an Friedrich Nietzsche von der «Umwertung aller
Werte». Gemeint ist die grundlegende Umdeutung der Hierarchie bestehender
Kategorien. Er unterscheidet zwischen einer Umwertung, die mit Auf- oder
Abwertung einhergeht, sowie zwischen einer Umwertung, die eine Gleichbe-
handlung zur Folge hat (ebd. S.57). Ein Beispiel wire die Aufwertung des
Buddhismus durch die Befragten und eine damit einhergehende Abwertung
der christlich geprigten Einwanderungsgesellschaft. Ein Beispiel fiir die Gleich-
behandlung wire bspw. ein institutionalisierter buddhistischer Religionsunter-
richt.

Eine weitere Strategie der Grenzziehung ist das Positional move: Hier bleiben
Grenzen bestehen, aber Individuen wechseln von einer Gruppe zu einer ande-
ren Gruppe (ebd. S.58). Ein Beispiel hierfir ist die Annahme der Schweizer
oder deutschen Staatsangehorigkeit durch die Befragten oder die Konversion.

Wie bei anderen Autoren stellt auch hier das Blurring eine Aufweichung
bestehender Grenzen dar: «<Boundary blurring reduces the importance of eth-
nicity as a principle of categorization and social organization» (ebd. S.61).
Moglich wird das Blurring haufig mittels der Betonung des lokalen oder des glo-
balen Kontextes (Wimmer, 2008b, S. 1041f). Lokale oder universelle Gemein-
samkeiten werden betont. Ein Beispiel fir diese Strategie sind Aussagen der
jungen Erwachsenen, die die Gemeinsamkeiten aller Religionen betonen oder
ethnische Kategorisierungen durch die Selbstdefinition als «<Mensch» ersetzen.

Die vorgestellten Formen von mikrostrukturellen Grenzziehungen werden
herangezogen, um die unterschiedlichen Formen von Selbstpositionierung der
befragten jungen Erwachsenen aufzuzeigen. Die Ausgangsthese ist, dass die Be-
fragten mit Formen des Ein- und Ausschlusses in unterschiedlichen Kontexten
und auf unterschiedlichen Ebenen konfrontiert werden und diese mit konstru-
ieren. Das Inkorporationsregime, das Wechselverhaltnis von Einwanderungsgrup-
pe und Einwanderungsland, hat einen Einfluss auf die institutionalisierten
sowie strukturellen Bedingungen in den beiden Landern.

38

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Makrostrukturelle Bedingungen bestimmen die soziale Positionierung viet-
namesisch-buddhistischer Gemeinschaften in der Schweiz und in Deutschland
ebenso wie die Prisenz des Buddhismus im Bildungsbereich bzw. die un-
terschiedliche Thematisierung von Religion im schulischen Kontext (Frank,
2010). Bereits mit Schuleintritt werden die Befragten haufig damit konfron-
tiert, dass sie einer Minderheitenreligion angehoren. Formen von Zugehorig-
keit und Ausschluss finden sich auch in weiteren gesellschaftlichen Teilberei-
chen (siehe 3. Jugend und Identititsmarker). Im Zusammenspiel mit der eige-
nen Identititsentwicklung entwickeln sich auch Strategien, mit diesen Formen
des Ein- und Ausschlusses umzugehen. Diese mikrostrukturellen Grenzziehun-
gen fiuhren dazu, die bestehenden Grenzen zu erhalten oder zu verindern.
Sowohl der Identitatsprozess als auch die Entwicklung der Handlungsstrategien
sind hierbei dynamisch und kénnen je nach Lebenssituation wieder neu ausge-
handelt werden.

Im Folgenden sollen nun die Jugendphase und der Identitatsprozess der
befragten jungen Erwachsenen mittels Konzepten zu Jugend und Identitit in
den Blick genommen werden. In der Jugendphase reflektieren junge Erwachse-
ne oftmals neben der Auseinandersetzung mit der eigenen Person auch ihre
Religiositat. Daher zeigen sich in dieser Lebensphase deutlich Tendenzen von
Verianderungen vietnamesisch-buddhistischer Religiositat.

2.2 «Jugend» als Lebensphase

In der Jugendforschung finden sich unzihlige Ansitze und Theorien, um die
Lebensphase «Jugend» zu beschreiben.® Hurrelmann (2007) vertritt einen sozia-
lisationstheoretischen Ansatz, der die Mikro- und Makroperspektive miteinan-
der verknupft. Bertcksichtigt werden die psychischen Prozesse des Individu-
ums bzw. seine Individuation und soziale Einflussfaktoren, die es zu integrieren
gilt.

Mit der Individuation, der Entwicklung einer besonderen, esnmaligen und unverwechselbaren

Personlichkeitsstruktur, wird das Individuum in die Lage versetzt, sich durch selbstindiges,

autonomes Verhalten mit seinem Korper, seiner Psyche und mit seinem sozialen und physi-
schen Umfeld auseinander zu setzen (ebd. S. 30).

Nach dieser Definition wird die Jugend als ein Prozess der Entwicklung einer
personlichen und sozialen Identitat verstanden. «Selbst- und Fremdbilder, Iden-
tifikationen in- und ausserhalb der Familie und kollektive Vorstellungen von
Identitit, Anderssein und Zugehorigkeit entwickeln sich» (Morgenthalter et al.
2011).

8 Ein Uberblick zu jugendtheoretischen Ansatzen findet sich bspw. bei Ecarius et al. (2011)
sowie bei Scherr (2009).

39

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend in der Forschung von Jugendlichen, Adoleszenten, Heranwachsen-
den und jungen Erwachsenen gesprochen wird, werden diese Definitionen in
dieser Arbeit synonym verwendet. Die Altersgruppe wird bewusst sehr breit
gefasst, da davon ausgegangen wird, dass die Jugendphase in westlichen Gesell-
schaften bis zum 30. Lebensjahr andauern kann (Hurrelmann, 2007, S. 41). Die
Begriindung fir diese Annahme liefert die empirische Beobachtung, dass junge
Menschen immer spater den Eintritt in das Erwachsenenalter erreichen. Junge
Erwachsene ibernehmen zwar in immer jiingerem Alter bereits die Konsumen-
tenrolle, aber ihre wirtschaftliche Unabhangigkeit und die Grindung einer
eigenen Familie — sogenannte bislang geltende Marker des Erwachsenenalters
— erfolgt zunehmend in spiteren Lebensjahren (Hurrelmann & Quenzel, 2016,
S.22f).

Die zunehmende Individualisierung, ebenso die damit einhergehende Ent-
strukturierung des Lebenslaufs, hat in westlichen Industrienationen eine Plu-
ralitait an unterschiedlichen Lebensmodellen und Lebensverldufen zur Folge.
Diese Wahlmoglichkeiten fithren in einer globalisierten, deregulierten «Risiko-
gesellschaft» (Beck, 1986) teilweise auch zu iberfordernden Wahlzwingen und
damit einhergehenden Unsicherheiten fir die Akteure (Hurrelmann & Quen-
zel, 2016, S. 58f). Moglicherweise konnen hier religiose Gemeinschaften eine
Stabilitit und Orientierung bieten (siche Kapitel 6.2).

2.2.1 Jugend als Marker des Generationenwandels

Studien wie die «Shell Jugendstudie», die «ch-x» und die europiische Stu-
die «Generation What’» nehmen den Umgang junger Menschen mit dieser
Lebensphase in den Blick.” Anhand der Einstellung Jugendlicher lassen sich
kinftige gesellschaftliche Entwicklungstendenzen ablesen. Obgleich die Identi-
tatsbildung einen lebenslangen Prozess darstellt, wird vermutet, dass die in
der Jugendphase entwickelten Einstellungen und Muster grundsatzlich im
Lebensverlauf beibehalten werden. In der Jugendphase zeichnet sich der Ge-
nerationenwandel und somit die gesellschaftliche Entwicklung ab. Die junge
Generation lost die vorherige ab und Gbernimmt bisher bestehende Normen
und Traditionen oder lehnt sie ab bzw. fiithrt sie in verinderter Form weiter. Ju-
gendkulturen bringen diesen Generationenwandel zum Ausdruck. King (2013)
driickt diesen Wandel folgendermassen aus:

Markant ist die Definition der Altersgruppe Jugend, die auch bei den drei Studien sehr
unterschiedlich ausfillt. Bei der «Shell Jugendstudie» reicht das Alter der Befragten von
12 bis 25 Jahren. Die «ch-x» definiert Jugendliche als Personen im Alter von 19 Jahren.
Die Studie «Generation What?» definiert die Jugendphase mit TeilnehmerInnen zwischen
18 und 34 Jahren am breitesten. Auch die im Rahmen des internationalen TIES (The
Integration of the European Second Generation) in Ziirich entstandene Studie (Fibbi et
al, 2015) definiert die Zweite Generation zwischen 18 und 35 Jahren.

40

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(...) Jugend oder Adoleszenz [stellt] jenen sozialen Raum der generativen Transition dar.. ],
in der sich die Generationenspannung oder die strukturelle Ambivalenz zwischen den Genera-
tionen mit grofster Wirkmdchtigkeit entfaltet (Hervorheb. Original, ebd. S. 25).

Einen Einfluss auf diese Generationenspannung und den Generationenwandel
haben das soziale Umfeld und sozio6konomische Bedingungen bzw. der Mog-
lichkeitsraum der Jugendlichen. Wahrend King die Bedeutung der Generativitat
als Kriterium der Jugendphase betont, stairken Hurrelmann & Quenzel (2016)
das Konzept der «Entwicklungsaufgaben» und das «Modell der produktiven
Realitatsverarbeitung» (ebd. S. 94).1° Zur Jugendphase gehort demnach die Ent-
wicklung «intellektueller und sozialer Kompetenzen», um sich gesellschaftlich
einbringen zu konnen, die Entwicklung eines Selbstbildes und die Fahigkeit,
soziale Beziehungen einzugehen, die Ausbildung einer eigenstindigen Konsu-
mentenrolle sowie die «Entwicklung eines individuellen Werte- und Normen-
systems» (ebd. S.25). Diese Personlichkeitsentwicklung erfolgt in aktiver und
fortwahrender Auseinandersetzung des Individuums mit der dusseren Realitat
und deren Verarbeitung. In der Folge entwickeln die jungen Erwachsenen
einen «Ausgleich der Spannungen zwischen personlicher Individuation und
sozialer Integration» und somit eine «Ich-Identitit» (ebd. S. 97ff).

2.2.2 Junge Erwachsene mit zugewanderten Eltern

Hurrelmann & Quenzel (2016) betonen zwar, dass junge Erwachsene mit zu-
gewanderten Eltern stirker von sozialer Benachteiligung im Bildungssystem
betroffen sind, und fiithren dies auf den soziookonomischen Status ihrer
Herkunftsfamilien zurtck. Ethnische oder religiose Zugehorigkeit wirden
hingegen einen geringen Einfluss auf die Bewiltigung der «Entwicklungsaufga-
ben» im Jugendalter ausiiben (ebd. S. 251f).

Ein Ansatz, der lediglich die strukturelle soziale Ungleichheit in den Blick
nimmt, greift zu kurz. Er vernachlassigt das Selbstverstandnis der Akteure. So
unterscheiden sich die befragten jungen Erwachsenen in ithrem Selbstverstindnis
stark von ihren Peers ohne Eltern mit Zuwanderungsgeschichte. Bei Kindern
von ZuwanderInnen ist daher davon auszugehen, dass sie sich ungleich starker
als Angehorige des Einwanderungslandes mit ihrer Identitit auseinanderset-
zen: «Aufgrund der Alltaglichkeit der Thematisierung als Andere wird die Fra-
ge der Zugehorigkeiten omniprasent und zwingt zur Positionierung» (Geisen
& Riegel, 2007, S. 8). Deutlich wird dieser Umstand an Differenzmarkern, mit
denen sie aufgrund von Fremdkategorisierung konfrontiert werden oder die sie
aufgrund selbstgewahlter Positionierungen betonen. Morgenthaler et al. (2011)

19" Neben Generativitit und Individuation betont King die Entwicklung des Geschlechts in
der Jugendphase. Da sich bei den befragten Personen keine gravierenden geschlechtsspe-
zifischen Differenzen zeigen, wird dieser Aspekt nicht berticksichtigt.

41

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommen in ihrer Untersuchung zu dem Ergebnis, dass der Anteil religioser
Jugendlicher in den untersuchten «Immigrationsreligionen» auffallend hoch ist
(ebd. S.9). Die Vergemeinschaftung und die gewahlte Zugehorigkeit zu einer
Religionsgemeinschaft stellt daher sicherlich fiir einen Teil junger Erwachsener
eine wichtige Ressource bei der Bewiltigung der Entwicklungsaufgaben im
Jugendalter dar.

Insgesamt gilt es auch zu bedenken, dass die jungen Erwachsenen in unter-
schiedlichen Bezugssystemen sozialisiert werden.!' Hierzu gehoren in der Ein-
wanderungsgesellschaft Fremdkategorisierungen aufgrund des phanotypischen
Erscheinungsbildes und Zuschreibungen vonseiten der Elterngeneration. Insbe-
sondere die vietnamesische Erziehung kann zum Reibungspunkt zwischen der
Elterngeneration und den jungen Erwachsenen werden (Baumann, 2005; Beth
& Tuckermann, 2008; Rottger-Rossler, 2017). Dem individualisierten Denken
westlicher Gesellschaften steht bisweilen die kollektiv-hierarchisch ausgerichte-
te Pragung der Elterngeneration gegentiber. Dennoch kann nicht per se von
einem Generationenkonflikt ausgegangen werden, da auch die Eltern durch das
neue Umfeld der Migration geprigt werden und teilweise ihre Erziehungsfor-
men an das neue Umfeld anpassen.!?

Auch wenn die Befragten nicht spezifisch als Nachkommen von Einwande-
rInnen thematisiert werden sollen, so mochte ich doch kurz auf den Kontext
ihres Aufwachsens eingehen: In der Literatur werden die Nachkommen von
EinwanderInnen haufig als «zweite Generation» bezeichnet. Kritisch lasst sich
gegen diese Bezeichnung einwenden, dass diese Definition suggeriert, der Mi-
grationsstatus sei erblich (Miller, 2013, S. 61ff). Eine weitere Kritik stellt der
Vorwurf des Containerbegriffs dar. Es wire falsch, davon auszugehen, dass die
sogenannte «zweite Generation» eine homogene Gruppe ist. Vielmehr verfigen
die einzelnen Akteure tiber ganz unterschiedliche soziookonomische Vorausset-
zungen und Pragungen. Eine Beschreibung dieser Generation, die die Befrag-
ten auch selbst vornehmen, betrifft jedoch die Migrationserfahrung. So verfu-
gen Personen, die ihre ersten Lebensjahre in Vietnam verbrachten und mit den
Eltern oder spiter allein in die Schweiz oder nach Deutschland immigrierten,
tber ein anderes Selbstverstindnis als Personen, die in den Einwanderungsgesell-
schaften geboren wurden. Zu dem unterschiedlichen Selbstverstindnis kommen
unterschiedliche Sprachkompetenzen und Beziige zum Herkunftskontext der
Elterngeneration. Die eigene Migrationserfahrung hat also einen Einfluss auf
das Verhaltnis zu den beiden Nationalstaaten Schweiz/Deutschland und Viet-

1" Die Betonung unterschiedlicher Bezugssysteme soll nicht dem Ansatz der Kulturkonflikt-
these entsprechen, die von statischen nationalstaatlich gepragten Kulturen ausgeht. Viel-
mehr geht es um Einflussfaktoren der Sozialisation.

Studien, die einen Generationenkonflikt thematisieren, bspw. Baumann (2005) fokussie-
ren mehrheitlich auf das Verhiltnis von ehemaligen VertragsarbeiterInnen und ihren
Nachkommen. Moglicherweise gilt es bei dieser Thematik die Aufnahmebedingungen
von Einwanderungsgruppen zu beachten.

12

42

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nam sowie auch auf das Verhiltnis zur Elterngeneration. Aus diesem Grund
wurde im Sample auf Personen ohne eigene Migrationserfahrung geachtet,
auf Angehorige der sogenannten «2.0-Generation», deren Elternteile beide im
Ausland geboren sind (Rumbaut, 2002, S.49). Die Befragten kennen somit
die Kultur und den Kontext der Eltern nur aufgrund ihres Elternhauses und
werden hauptsachlich durch den Kontext der Aufnahmegesellschaft gepragt.!?

Aufgrund dieser Gegebenheiten ist es sinnvoll, die mangelnde oder erlebte
Migration bei der Untersuchung von Kindern von EinwanderInnen zu bertck-
sichtigen (Rumbaut, 2004). Diese Differenzierung hilft auch zu verstehen, war-
um die Befragten tendenziell stirker in der Schweiz oder in Deutschland sozzal
verortet sind als ihre alteren Geschwister mit Migrationserfahrung sowie die
Elterngeneration, die héufig starker von ihren Erfahrungen in Vietnam geprigt
sind.

2.3 Alternativen zum Begriff der Identitat

Fir die analytische Ausarbeitung der Selbstpositionierung der Befragten wird
der Identititsprozess aufgezeigt. Wie Miller (2011) feststellt, wird der Identi-
titsbegriff heute sowohl in der Wissenschaft als auch im Alltag auf vielfaltige
Art und Weise verwendet (ebd. S.13). Im Allgemeinen beschreibt der Begriff
ein Individuum oder die Zugehorigkeit zu einer Gemeinschaft. Zurtckgehend
auf Meads «symbolischen Interaktionismus» lasst sich Identitit in personale
und soziale Identitit aufschlisseln. Die personale Identitit umfasst das sub-
jektive Empfinden, die soziale Identitit beschreibt die gesellschaftliche Einge-
bundenheit. Hierzu gehoren Teilidentitaten wie die nationale Zugehorigkeit,
die ethnische Zugehorigkeit, bestimmte Rollenidentititen sowie symbolisch
Materielles, wie religiose Symbole oder das Tragen bestimmter Kleidung (ebd.
S.13f). Diese Einteilung in personale und soziale Identitat findet sich auch bei
Brubaker & Cooper (2000).

Fir die vorliegende Arbeit wird auf ihr Konzept von Identitit zurtickgegrif-
fen. Brubaker & Cooper (2000) kritisieren den in den Sozialwissenschaften vor-
herrschenden Begriff der Identitat. Sie argumentieren, dass die vorherrschende
Grundhaltung, den Begrift der Identitit als konstruiert, fluide und multipel zu
begreifen, mehrdeutig sei und als analytische Kategorie nicht ausreiche (ebd.
S.10). Identitat meine entweder zu viel oder zu wenig. Sie unterscheiden hier-
bei zwischen «strong conceptions of ddentity>»» und «weak conceptions». Unter
Ersterem verstehen sie Definitionen von Identitit als etwas, das allen Menschen

13 Die Differenz zwischen Kindern mit und ohne Migrationserfahrung zeigt sich insbeson-
dere bei den ehemaligen VertragsarbeiterInnen. Die Elterngeneration verfiigt in der
Regel nur tGber rudimentire Deutschkenntnisse, die in Deutschland geborenen Kinder
hingegen verfiigen nur tber unzureichende Vietnamesischkenntnisse, was eine Verstian-
digung zwischen Eltern und Kindern sehr beeintrichtigt (Rottger-Rossler, 2017, S. 280).

43

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Gruppen eigen ist, auch ohne sich dartiber bewusst zu sein, dhnlich einer
Klassenzugehorigkeit. Zugleich verstehen sie unter «strong Conceptions» die
Annahme von homogenen Kollektiven (ebd. S. 10). «Weak conceptions» hinge-
gen widersprechen dem Common Sense. Sie greifen jedoch auf Standardkon-
zepte wie die oben erwihnten Annahmen von fluider, multipler, konstruierter
und ausgehandelter Identitit zuriick. Diese Konzepte seien bereits so gangig
geworden, dass die Gefahr bestehe, sie lediglich als «Platzhalter» zu verwenden.
Auch sie reichen daher nach Brubaker & Cooper fiir eine analytische Arbeit
nicht aus (ebd. S.11). Stattdessen pladieren sie dafiir, neue Begrifflichkeiten
einzuftihren (ebd. S. 10).

Um den Identitatsbegriff zu ersetzen, verwenden sie sieben alternative Begrif-
fe.1* Diese Begriffe lassen sich in drei Begriffsgruppen und damit verbundene
Ebenen unterscheiden. Auf der ersten Ebene fihren die Autoren die Begriffe
Identifikation und Kategorisierung ein. Der Begriff der Identifikation veranschau-
licht den aktiven Prozess des Akteurs, sich mit etwas oder jemandem zu identi-
fizieren, und fokussiert auf das subjektive Empfinden des Akteurs: «It invites
us to specify the agents that do the identifying» (ebd. S. 14). Der Begriff der Ka-
tegorisierung beschreibt die gegenteilige Perspektive durch ein Gegentiber, die
Fremdkategorisierung. Anders als der Begriff «Identitit» beschreiben diese beiden
Begriffe einen Prozess und keinen vermeintlich statischen Zustand (ebd. S. 17).
Die Fluiditat der Begriffe zeigt auch der Umstand, dass sowohl Identifikation
als auch Kategoristerung stark situativ und vom jeweiligen Kontext abhingig
sind (ebd. S.14). Dem modernen Nationalstaat sprechen die Autoren den
grossten Einfluss bezuglich der Identifikation und Kategorisierung von Subjekten
zu. «The modern state has been one of the most important agents of identifica-
tion and categorization» (ebd. S.15). Dem Staat komme nicht nur physische
Macht zu, sondern auch symbolische. Unter einer anderen Betrachtungsweise
lege der Staat Klassifikationen fest, um seine BurgerInnen bspw. anhand von
Geschlecht, Religionszugehorigkeit, Ethnie etc. zu identifizieren und zu katego-
risteren. Obgleich Identifikation mit der Nennung eines Akteurs einhergehe,
erfordere sie nicht immer einen spezifischen Urheber. Beispiele hierfiir sind
gesellschaftliche Diskurse oder soziale Narrative, die Identifikationen bzw. Ka-
tegorisierungen zuschreiben (ebd. S. 16).

Die zweite Begriffsgruppe beinhaltet das Selbstverstindnis des Akteurs und
seine soziale Verortung. Der Begriff «Selbstverstaindnis» beschreibt das Verstind-
nis des Akteurs davon, wer er ist:

4 Ich verwende nachfolgend die deutschen Ubersetzungen. Im Original sprechen Brubaker
& Cooper von den folgenden Begriffen: «identification», «categorization», «self-under-
standing», «social location», «commonality», «connectedness», «groupness» (Brubaker &
Cooper, 2000, S. 14ff).

44

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

It is a dispositional term that designates what might be called «situated subjectivity»: one’s
sense of who one is, of one's social location, and of how (given the first two) one is prepared to
act (ebd. S. 17).

Der Begrift beschreibt, unabhangig von strukturellen Bedingungen oder der
Zuschreibungen Anderer, das subjektive Empfinden des Akteurs (ebd. S. 18).

Der dazugehorige Begriff definiert die soziale Rolle des Akteurs. Die soziale
Verortung beschreibt, wie er sich positioniert und wie er verortet ist. Sowohl das
Selbstverstandnis als auch die eigene sozzale Verortung sind dynamische Identita-
ten (ebd. S. 17f).

Die dritte Begriffsgruppe beschreibt das Verhiltnis von Individuum und
Kollektiv, von Ingroup und Outgroup bzw. kollektiv empfundener «Identitit».
Brubaker & Cooper differenzieren hier zwischen unterschiedlichen Aspekten.
Mit Gemeinsamkezt ist das Verstindnis des Akteurs gemeint, gewisse Eigenschaf-
ten mit anderen Akteuren zu teilen. Verbundenheit beschreibt den emotionalen
Aspekt, sich mit anderen Akteuren verbunden zu fihlen: «Commonality> de-
notes the sharing of some common attribute, «onnectedness> the relational
ties that link people» (ebd. S.20). Gemeinsamkeit zielt folglich auf geteilte Ei-
genschaften ab, wihrend der Begriff der Verbundenbheit stirker das Empfinden
sozialer Beziehungen beschreibt. Beide Begriffe erginzen Brubaker & Cooper
(2000) durch den Begriff des Gruppengefiibls. In Anlehnung an Webers Begrift
des «Zusammengehorigkeitsgefiihls» beschreibt er das subjektive Empfinden,
sich selbst als Teil eines Kollektivs zu verstehen (ebd. S. 19f). Anders als die
ersten zwei Begriffe greift der Begriff des Gruppengefiibls weitere Aspekte auf:

Such a feeling may indeed depend in part on the degrees and forms of commonality and
connectedness, but it will also depend on other factors such as particular events, their encoding
in compelling public narratives, prevailing discursive frames, and so on (ebd. S. 20).

Der dritte Begriff beschreibt das Gefuhl, sich einer Gruppe zugehorig zu fih-
len. Unterschiedliche Motive und Gegebenheiten konnen hierfir ein Grund
sein. So konnen auch besondere Anlasse, wie Feste in den Pagoden oder Retre-
ats, zu einem Gruppengefiibl beitragen.

In den vorgestellten Begriffen zeigt sich das Wechselspiel von Selbst- und
Fremdwahrnehmung als Prozess, das Selbstempfinden und die soziale Rolle
sowie das Verhaltnis zu Kollektiven. KritikerInnen dieses Ansatzes betonen,
dass diese alternativen Begriffe lediglich das Problem des Identititsbegriffes
mithilfe neuer Terminologien umgehen (Izenberg, 2016, S. 396). Zudem liessen
sich die einzelnen Begriffe nicht klar voneinander abgrenzen (Duemmler, 2015,
S.39). Dennoch wird in dieser Arbeit mit den Begriffen gearbeitet, da gerade
die Differenzierung von Identitit und die Aufteilung von Identitat in die vorge-
stellten Begriffsgruppen als analytische Kategorien hilfreich erscheinen, die un-
terschiedlichen Aspekte von Identitit der Befragten anschaulich darzustellen.
Zudem entspricht eine solche theoretische Kontextualisierung auch stirker den
Selbstbeschreibungen der Befragten, die nur selten auf den Identititsbegriff

45

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zuriickgreifen. In der Regel umschreiben sie mit unterschiedlichen Termini
ihren Identitatsprozess.

Die bisherigen Ausfihrungen veranschaulichen Charakteristika der Jugend-
phase. Dieser Lebensabschnitt ist gepragt von Selbstreflexion und Fragen nach
der eigenen Identitit. Bisher gemachte Erfahrungen und Bedingungen der
eigenen Sozialisation werden hinterfragt und neu ausgehandelt. Zu dieser
Lebensphase gehort die Selbstpositionierung als Individuum und die Auseinan-
dersetzung mit der sozialen Umwelt. Mittels des Konzepts von Brubaker und
Cooper zur Identitit wird dieses Wechselspiel von Umwelt und Individuum in
der vorliegenden Arbeit operationalisiert.

Bei der Ausbildung der eigenen Identitit kommt sogenannten Differenzmar-
kern eine grosse Bedeutung zu. Der Einzelne sieht sich mit solchen Markern
aufgrund von Fremdkategorisierungen konfrontiert oder greift selbst auf sie als
Mittel der Grenzziehung zuriick. Die mikrostrukturellen Handlungsstrategien
ermoglichen es, sich sozial zu verorten bzw. Zugehorigkeiten und Abgrenzun-
gen zu markieren. Letztendlich fithren diese Grenzziehungen zur Verinderung
vietnamesisch-buddhistischer Religiositat.

2.4 Marker fiir Zugehorigkeit und Abgrenzung

Ich frage mich oft: Wiren meine Eltern enttiuscht, wenn ich eines Tages heirate und die
Braut wire deutsch (...)? Was antwortet ihr? Seid ihr deutsch oder Viet? Denn in Deutsch-
land sind wir Auslinder! In Vietnam sind wir Auslinder! Egal in welchem Land dieser Welt
sind wir Ausliander! Als Heimatland kenn ich nichts ausser hier, doch bin Vietnamese, so
stebt es dick auf Papier. Viele haben den deutschen Pass, doch wollen das nicht. Meiner bleibt
nach wie vor griin mit goldener Schrift. Deutsch ist meine Muttersprache, Vietnam ist mein
Vaterland! (...) (Twotee, 2016).

Im gesellschaftlichen Diskurs dominiert haufig die ethnische Zuschreibung
von Zugehorigkeit. Ebenso verhilt es sich in Interaktionen im Alltag, wenn
die Nachkommen von ZuwanderInnen mit Fragen nach ihrer Herkunft kon-
frontiert werden. Es verwundert daher nicht, dass auch ihre Selbstbeschreibun-
gen von ethnischen Identititsmarkern gepragt sind. Seit einigen Jahren thema-
tisieren Nachkommen von vietnamesischen EinwanderInnen vermehrt in der
Schweiz und vor allem in Deutschland ihre ethnische Zugehorigkeit bzw. die
Frage nach ihrem Selbstverstindnis oftentlich.'s

15 Ein Beispiel u. a. ist Thi My Lien Nguyen in der Schweiz, die eine Ausstellung im
Kunst (Zeug) Haus in Rapperswil iiber ihr Aufwachsen in der Schweiz als Kind von viet-
namesischen Flichtlingen initiierte (Nguyen, 2018). Weitere Beispiele fiir Deutschland
sind u. a. der Komiker Tutty Tran (2020), der als Stand-up-Comedian insbesondere das
Aufwachsen mit vietnamesischen Eltern thematisiert, und der von den Journalistinnen
Minh Thu Tran und Vanessa Vu initiierte Podcast «Rice & Shine» (Vu & Tran, 2020),
der sich mit «Vietdeutschen» und ihren Erfahrungen als Kindern von EinwanderInnen
auseinandersetzt.

46

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4.1 Ethnische/nationale Identititsmarker

Der obige Text eines deutschen Musikers mit vietnamesischen Wurzeln nimmt
diese Thematik auf. Neben der eigenen Identititsfrage thematisiert er das
Verhaltnis zur Elterngeneration, die Fremdkategorisierung in Vietnam und in
Deutschland sowie Grenzziechungen in Form von Staatsangehorigkeit und
sprachlichen Prigungen. Hinzu kommt bei den befragten jungen Erwachsenen
ihr Erscheinungsbild aufgrund ihrer Physiognomie, das haufig der Grund fiir
Fremdkategorisierungen ist (siche auch Mecheril & Teo, 1997). Auch Herzig
(2011) betont in ihrer Studie, wie wichtig das Erscheinungsbild fiir Fremdkate-
goristerungen ist (ebd. S. 258f).1¢

Neben der Konfrontation mit Fremdkategorisierungen greifen die jungen Er-
wachsenen auch selbst auf ethnische Zuschreibungen als Identititsmarker zu-
rick. Nicht immer hingt die Selbstpositionierung jedoch mit dem eigenen
Selbstverstandnis zusammen. So zeigt Barber (2015), dass sich junge Erwachsene
mit vietnamesischen Wurzeln in London teilweise als ChinesInnen oder Japa-
nerlnnen ausgeben, da diese im gesellschaftlichen Diskurs weniger stigmatisiert
werden als VietnamesInnen. Ein dhnliches Verhalten zeigte sich lange Zeit
fur Deutschland: Um nicht mit der medial sehr prasenten vietnamesischen
Zigarettenmafia in Verbindung gebracht zu werden, verbargen insbesondere
UnternehmerInnen in Berlin in den 1990er-Jahren ihre vietnamesische Identi-
tat, was sich an der Grindung von «asiatischen Gewerben» zeigte (Bui, 2003).
Interessant ist daher die Frage, in welchem Kontext spezifische Identititsmarker
von den Befragten herangezogen werden.

Neben der Ethnie dient teilweise auch die Sprache als Identititsmarker. Die
Identifikation mit einer ethnischen Zugehorigkeit oder deren Ablehnung be-
inhaltet teilweise auch die Sprache als Identititsmarker. Nach Kroneberg stellt
Sprache die wichtigste soziale Grenze dar:

Entlang von Sprachgrenzen werden in Teilen unterschiedliche Wirklichkeitsdefinitionen aus-
gehandelt und Mitglieder unterschiedlicher Sprachgemeinschaften werden sich ihrer wechsel-
seitigen Fremdbeit schnell bewusst (Kroneberg, 2014).

Lauer (2015) stellt in ihrer Studie zu jungen TibeterInnen fest, dass die Kom-
petenz, die tibetische Sprache sprechen zu konnen, einen Einfluss auf das
tibetische Selbstverstindnis als TibeterIn hat. Die Sprachkompetenz hat auch
einen Einfluss auf die Verbundenbeit mit anderen TibeterInnen und das Grup-
pengefiihl gegentber der tibetischen Gemeinschaft (ebd. S. 170). Ebenso verhalt
es sich bei einem Teil der Befragten. Grenzzichungen aufgrund der Sprache
finden sich beispielsweise zwischen VietnamesInnen, die zu Studienzwecken
in der Schweiz oder in Deutschland leben, und den hier geborenen und auf-
gewachsenen Befragten. Beide Gemeinschaften organisieren sich unabhingig

16 Zu «asiatischer» Fremdkategorisierung und dem Umgang damit siehe auch Ha (2012).

47

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

voneinander, da sie auf unterschiedliche Sprachen zurtickgreifen. Die Sprache
stellt zudem einen wichtigen Zugang zu den religiosen Institutionen dar (siehe
Kapitel 6).

Auch wenn die ethnische Zugehorigkeit ein dominanter Identititsmarker ist,
fihrt sie nicht unweigerlich zu sozialer Ungleichheit, Stigmatisierung oder
Identitatskonflikten. Diesen Blick vermitteln insbesondere Arbeiten, die sich
auf die Kulturkonfliktthese berufen. In dieser Studie soll Ethnie hingegen
als Mittel symbolischer Grenzziehungen verstanden werden, auf das die jungen
Erwachsenen je nach Kontext und aufgrund unterschiedlicher Motive zurtick-
greifen.!”

2.4.2 Religiose Identitatsmarker

Zur Jugendphase gehort neben der Auseinandersetzung mit der eigenen eth-
nischen Verortung auch die Entwicklung eines eigenen Werte- und Normen-
systems. Hierunter fillt die Entwicklung der eigenen Religiositait. Wie auch
die Ethnie kann die Religionszugehorigkeit zu einem Identititsmarker werden.
Junge Erwachsene definieren sich als religios, identifizieren sich mit religiosen
Inhalten oder betonen die Zugehorigkeit zu religiosen Gemeinschaften.

Um die Vielfalt religidser Grenzziehungen aufzuzeigen, eignet sich
Woodheads (2011) Konzept der «fife concepts of Religion». Sie pladiert dafiir,
sich bewusst zu sein, dass das Konzept der «Religion» vielfaltig ist und Unter-
schiedliches enthalten kann. Statt des einen Begriffes solle der Umfang an
Konzepten, die «Religion» beschreiben, in Forschungen berticksichtigt werden.
Sie identifiziert die folgenden finf Konzepte: Religion als Kultur, Religion als
Identitit, Religion als Beziehung, Religion als Praxis und Religion im Zusam-
menhang mit Macht (ebd. S. 121ff).

All five concepts are needed for a full and rounded study of religion. Very often the use of
one concept assumes, or opens up to, one or more of the others. For example, the concept
of religion as belief may lead to consideration of how a particular cluster of beliefs serves
to empower those who uphold them, and the study of religion as sacred values may lead to
awareness of how identity crystallizes around such shared commitments, and how some groups
and individuals are empowered -and others disempowered — in the process (ebd. S. 138).

Woodhead beansprucht keine Vollstaindigkeit moglicher Konzepte von Religi-
on und auch hier soll nicht niher darauf eingegangen werden, wie der Begriff
der Religion als Konzept operationalisiert werden kann. Vielmehr geht es
darum in der Analyse der Daten zu bertcksichtigen, dass Religion je nach
Kontext definiert werden kann. Woodheads Ansatz eignet sich, um diese un-

17 Ein Beispiel hierfiir wire bei den Befragten die Prisentation in einem Kontext als «Asia-
tIn», in einem anderen Kontext als «VietnamesIn» und in einem wiederum anderen Kon-
text als «vietnamesische/n BuddhistIn».

48

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

terschiedlichen Formen von religidser Grenzziehung der Befragten analytisch
einzubinden. Wie auch in Bezug auf ethnische Grenzziechungen nutzen die
Befragten religiose Formen von Zugehorigkeit und Abgrenzung situativ und
kontextspezifisch auf unterschiedliche Art und Weise. Ebenso ist es moglich,
dass sie von anderen unterschiedlich kategorisiert werden.

Haufig wird jedoch stirker der Migrationskontext der Eltern thematisiert als
die religiose Zugehorigkeit. Allenbach (2011) stellt in ihrer Studie zu Schweizer
Secondas und Secondos aus Stidosteuropa fest, dass religiose Grenzziehungen
im Schulalltag weniger bedeutsam sind als ethnische Grenzziehungen (ebd.
S.200f). Diese Beobachtung spiegelt sich auch in den Erzdhlungen der befrag-
ten jungen Erwachsenen. In der Regel wird die Konfessionszugehorigkeit le-
diglich im Rahmen des Religionsunterrichts, falls ein solcher an der Schule
angeboten wird, thematisiert.

Marla (2013) beobachtet fiir junge Tamillnnen «Orientierungsdilemmata».
Insbesondere in der Jugendphase sehen sie sich mit unterschiedlichen religio-
sen Angeboten konfrontiert und orientieren sich teilweise wie zeitweise an
christlichen Angeboten, zeitweise an hinduistischen Angeboten. Diese Dilem-
mata lassen sich in meinen Daten nicht finden. Markant ist vielmehr das
exklusive Verstindnis von Religion, dass keine «religiosen Mehrfachidentiti-
ten» vorsieht. Deutlich werden diese «bright boundaries» insbesondere bei den
Vorstellungen der Partnerwahl: Die Mehrheit der Befragten lehnt einen/eine
christliche(n) PartnerIn — sowohl mit als auch ohne vietnamesische Wurzeln —
ab. Die Grenzziehungen beziiglich der ethnischen Zugehorigkeit sind hingegen
durchlassiger. Das exklusive Religionsverstindnis bedeutet jedoch nicht, dass
die eigene Religiositit nicht umgedeutet wird oder synkretistisch gepragt ist
(siehe Kapitel 6).

Eine grosse Bedeutung fur die Ausbildung von Identititsmarkern nehmen
ethnisch-religiose Institutionen ein. So stellen Zhou & Bankston (1998) bei-
spielsweise fest, dass junge Erwachsene, die in religiose Strukturen eingebun-
den sind, mehr »vietnamesische» Kontakte haben als junge Erwachsene, die kei-
nen Bezug zu religiosen Institutionen haben. Hinzu kommt die Selbstbeschrei-
bung von jungen Erwachsenen mit religioser Einbindung, die sich als «Vietna-
mesen» beschreiben. Junge Erwachsene ohne religiose Einbindung definieren
sich als «<Amerikaner» (ebd. S.99). Diese Feststellung entspricht teilweise auch
der eigenen Beobachtung im Feld. Befragte, die stark in der jungbuddhisti-
schen Familie (JubFa) eingebunden sind, positionieren sich oftmals im vietna-
mesisch-buddhistischen Milieu.

Ethnische und religiose Identititsmarker hingen folglich mit weiteren Bedin-
gungen der Sozialisation wie dem nationalen, regionalen und sozialen Kontext
zusammen, in dem die Befragten sozialisiert werden. Neben diesen strukturel-
len Voraussetzungen beeinflussen auch die jeweiligen Kontexte die flexible und
situative Bezugnahme auf einzelne Identititsmarker:

49

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Selbstverortung von Jugendlichen (mit und obne Migrationshintergrund) ist als pluri-
former Prozess zu verstehen, als aktive und flexible Bezugnahme auf ein Netz von Zuge-
horigkeitskontexten, in denen unterschiedliche Kriterien (Geschlecht, Nation, Ethnizitdt, Ju-
gendkulturen, der geografische Raum w.a.m.) wirksam sind und sich gegenseitig iiberlagern
(Riegel, 2010, S. 10).

Zudem koénnten die angefihrten Identititsmarker um weitere erganzt werden.'s

2.5 Zusammenfassung und Riickbindung an die eigene Forschung

Die vorgestellten Ausfithrungen stellen den analytischen Rahmen der vorlie-
genden Arbeit dar und helfen dabei, die erhobenen Daten zu kontextualisieren.
Wichtig ist es an dieser Stelle zu erwahnen, dass der theoretische Rahmen im
Zuge der Grounded Theory erarbeitet wurde (siche Kapitel 4). An dieser Stelle
zeige ich den analytischen Rahmen der Studie auf. In der Analyse und Daten-
prasentation (Kapitel 6) greife ich noch einmal auf diesen Rahmen zurtck, um
die vorgestellten analytischen Konzepte mit dem Datenkorpus zu verbinden.
Das Forschungsinteresse, die buddhistische Religiositat junger Erwachsener mit
vietnamesischen Wurzeln in der Schweiz und in Deutschland zu untersuchen,
wird in dieser Studie mit den vorgestellten Theorien und Konzepten aus den
Daten heraus kontextualisiert.

In Abbildung 2 zeige ich die erarbeitete Theorie der vorliegenden Arbeit auf.
Im Mittelpunke der Grafik befindet sich die/der junge Erwachsene. Thre/seine
Sozialisation wird von strukturellen Ein- und Ausschlissen auf der Makroebene
und Mesoebene geprigt. Hierzu gehoren die Inkorporationsbedingungen viet-
namesischer ZuwanderInnen in der Schweiz und in Deutschland, die Etablie-
rung von vietnamesisch-buddhistischen Pagoden und lokale Bedingungen, wie
ethnisch-religiése Vergemeinschaftungen vor Ort. Diese Strukturvoraussetzun-
gen der Umwelt haben einen Einfluss auf die Prigungen junger Erwachsener
in der Schweiz und in Deutschland. In der Jugendphase hinterfragen die jun-
gen Erwachsenen diese Praigungen und entwickeln Formen von individueller
Identitat. Es erfolgt eine Selbstpositionierung in Abgrenzung zu ihrer sozialen
Umwelt. Zu diesem Prozess gehoren die Entwicklung von Strategien der Ab-
grenzung und der Zugehorigkeit zu Kollektiven. Die Akteure wihlen hierbei
unterschiedliche mikrostrukturelle Handlungsstrategien der Grenzziehung und
positionieren sich dadurch gegeniiber unterschiedlichen Bezugsgruppen. Die

18 Weitere Marker wiren beispielsweise die Kleidung: Hierzu gehort das traditionelle viet-
namesische Gewand, der Ao Dai. Durch das Tragen dieses Nationalgewandes markieren
die jungen Erwachsenen ihre vietnamesische Zugehorigkeit. Ebenfalls als Identititsmar-
ker liesse sich der Umgang mit Namen thematisieren: So hat die deutsche Journalistin
Vanessa Vu ihren Namen bewusst «eingedeutscht», um ihre deutsche Zugehorigkeit zu
markieren.

50

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Folge dieser mikrostrukturellen Grenzziehungen sind schliesslich Formen von
vietnamesisch-buddhistischer Religiositit unter den befragten Personen.

Abbildung 2: Prozess der Entstehung von Formen vietnamesisch-buddhbistischer Reli-
giosttdt unter den Befragten der Studie (eigene Darstellung)

% Subjekt

Identifikation & Kategorisierung
Selb. 4ndnis & soziale Ve ]

Formen vietnamesisch-
buddhistischer
Religiositdt in der
Schweiz und in
Deutschland

Strukturvoraussetzungen

Gruppengefiihl

“eniigstspildund

Umwelt

Fir die vorliegende Studie ermoglicht dieser theoretische Rahmen, die religiose
Identitatsbildung der befragten jungen Erwachsenen nachzuvollziehen. Die Be-
rucksichtigung der landerspezifischen Rahmenbedingungen ermoglicht es auf-
zuzeigen, dass Inkorporationsbedingungen einen Einfluss auf die Etablierung
migrantischer Institutionen haben und diese wiederum die Identitatsbildung
der befragten jungen Erwachsenen in den beiden Landern pragen.

Formen von ethnoreligioser Verinderung vietnamesisch-buddhistischer Reli-
giositit werden auf zweifache Art und Weise untersucht. Mithilfe des Identitats-
konzeptes von Brubaker & Cooper (2000) wird das ethnoreligiose Selbstemp-
finden untersucht. Diese Identititskonstruktionen haben letztendlich einen
Einfluss darauf, in welcher Form sich Grenzziehungen vollziehen. Wimmers
(2008a) Konzept der Grenzziehung eignet sich hierfir, um aufzuzeigen, wie
sich Grenzziehungen in alltaglichen Situationen zeigen.

Ich habe mich viel damit beschiftigt, weil meine Eltern politische Fliichtlinge sind und eben
zu der Generation nach den 7Ser gehdren, also nachdem Saigon eingenommen wurde. Das
heisst, sie sind eigentlich vor dem Kommunismus gefliichtet und sie haben ja schon immer sebr
viel erzahlt dariiber. (Thu-Ha_29 Jahre D)

51

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956509254-27 - am 20.01.2026, 03:19:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783956509254-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1 Einschluss und Ausschluss als Strukturvoraussetzungen
	2.1.1 Symbolische und soziale Grenzen
	2.1.2 Ethnisch-religiöse Grenzziehungen
	2.1.3 Mikrostrukturelle Grenzziehungen

	2.2 «Jugend» als Lebensphase
	2.2.1 Jugend als Marker des Generationenwandels
	2.2.2 Junge Erwachsene mit zugewanderten Eltern

	2.3 Alternativen zum Begriff der Identität
	2.4 Marker für Zugehörigkeit und Abgrenzung
	2.4.1 Ethnische/nationale Identitätsmarker
	2.4.2 Religiöse Identitätsmarker

	2.5 Zusammenfassung und Rückbindung an die eigene Forschung

