
Berichte und Kommentare

Kultur und Religion in der Begegnung
mit dem Fremden

Ein Symposium

Othmar Gächter und Anton Quack

Von 16. bis 20. Oktober 2006 veranstalteten An-
thropos Institut und Phil.-Theol. Hochschule SVD
St. Augustin gemeinsam ein Symposium zum The-
ma der Begegnung von Menschen voneinander
fremder Kulturen und Religionen. “Kulturen und
Religionen stehen im Fluss des Veränderlichen
wie alles in der Geschichte”, heißt es in der Ein-
ladung. Kulturen und Religionen kommen mit-
einander in Kontakt; das führt zu Vermischun-
gen, zu Neuschöpfungen, aber auch zu Konflikten.
Das stellt Kultur- und Religionswissenschaften vor
große Herausforderungen. “Begegnung und Ver-
mischung von Kulturen und Religionen als einen
allgemeinen historischen Prozess begreifen zu ler-
nen”, sollte ein Ziel dieses Symposiums sein.

Eingebettet zwischen Einführung in die The-
matik am ersten Abend (Anton Quack) und ab-
schließender Podiumsdiskussion – auf dem Podi-
um: Othmar Gächter, Sabine Dedenbach-Salazar
Sáenz, Joachim Piepke, Josef Salmen – am letz-
ten Morgen, lagen die drei Tage mit den Haupt-
referaten. Grundsätzlichere Ausführungen konnte
man am ersten Tag erwarten: Wolfgang Marschall,
Zürich, referierte zum Thema “Kulturwandel –
Elemente, Prozesse, Strukturen”; Ulrich Berner,
Bayreuth, sprach zum Thema “Synkretismus – Be-
gegnung der Religionen”. Die beiden folgenden
Tage waren für die Behandlung der Thematik
aus unterschiedlicher zeitlicher und regionaler Per-
spektive vorgesehen: Bernhard Lang, Paderborn,
handelte von Abgrenzung und Öffnung des bibli-
schen Israel in seiner Umwelt; die Ausführungen
von Klaus Hock, Rostock, galten Afrikas tradi-
tionellen Religionen in der Begegnung mit dem
Islam; “Andine Kulturen und das Christentum”

lautete das Thema des Vortrages von Sabine De-
denbach-Salazar Sáenz, Stirling; die Reihe der
Referate schloss mit dem Beitrag von Susanne
Schröter, Passau, “Adat und die katholische Mis-
sion auf Flores, Indonesien”.

Die großzügige zeitliche Planung, für manchen
ungewohnt, ließ viel Raum für die Vorstellung
und Diskussion der einzelnen Themen. Dass ei-
nige Referenten während eines größeren Teiles
des Symposiums anwesend sein und sich am Ge-
spräch beteiligen konnten, unterstrich die Vernet-
zung der Einzelthemen und trug damit wesentlich
zum guten Gelingen der Tagung bei. Da die Teil-
nehmerschaft dieses Symposiums sehr gemischt
war und höchst unterschiedliche Voraussetzungen
mitbrachte, ließ es sich nicht ganz vermeiden, dass
mancher sich vielleicht gelegentlich überfordert
vorkam, wogegen für andere wohl eher das Gegen-
teil zutraf.

Im Folgenden sollen einige bedenkenswerte
Aspekte der einzelnen Vorträge aufgegriffen und
im Einzelnen vorgestellt werden.

Die Einführung in die Thematik des Sympo-
siums versuchte, grob den Rahmen abzustecken:
Kultur und Religion in der Begegnung mit dem
Fremden, d. h. die Begegnung von Kulturen und
Religionen, die einander fremd sind, vielleicht ge-
nauer, die Begegnung von Menschen verschiede-
ner Kulturen und Religionen. Dabei sollte es vor
allem um das gehen, was in diesem Prozess der
Begegnung geschieht; um die Wirkungen und Fol-
gen dieser Begegnungen. Es ging also vor allem
auch um die wichtigen Begriffe, um Kultur und Kul-
turwandel, um Religion und Synkretismus, um Eth-
nozentrismus. Selbstverständlich sollten die Re-
ferate auf keinen Fall vorweggenommen werden.

Zwei bemerkenswerte Gedanken, zur Anregung
der Diskussionen der Tagung gedacht, könnten
hervorgehoben werden. Zum einen, in den Worten
von Cl. Lévi-Strauss: “Alle Kulturen erwachsen
aus Verschmelzungen, Anleihen, Mischungen, die
sich unaufhörlich weitervollziehen, wenn auch in
anderen Rhythmen, seit Anbeginn der Zeiten. Ob-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201


202 Berichte und Kommentare

schon aufgrund ihrer Entstehungsweise allesamt
plurikulturell, haben Gesellschaften im Laufe der
Jahrhunderte doch jeweils eine originäre Synthese
erarbeitet. An dieser Synthese, die ihre Kultur zu
einem gegebenen Zeitpunkt konstituiert, halten sie
mehr oder weniger streng fest” (zit. in Böckelmann
1998: 449 f.; vgl. Lévi-Strauss et Eribon 1988).
Kultur, wie auch immer man sie versteht, ist weder
stabil, noch gar statisch. Sie ist wesentlich dyna-
misch. Sie ist ein Prozess, sie unterliegt dem Wan-
del. Einer Art innerem Wandel einerseits, d. h. sie
wächst, sie entwickelt sich, oft sehr langsam und
von den Beteiligten kaum bemerkt. Einem Wandel
andererseits, der von außen angestoßen wird und
sehr heftig und rapid vor sich gehen kann.

Und zur Thematik “Ethnozentrismus”: “Ethno-
zentrismus ist der Ausdruck für jene Sicht der
Dinge, in der die eigene Gruppe das Zentrum von
allem ist und alle anderen im Hinblick auf sie
eingestuft und bewertet werden”, schrieb W. G.
Sumner 1906. Für ihn hat Ethnozentrismus einen
negativen Beigeschmack; das wird deutlich, wenn
er fortfährt: “Jede Gruppe pflegt ihren eigenen
eitlen Stolz, rühmt sich ihrer Überlegenheit, über-
treibt ihre eigenen wunderbaren Qualitäten und
schaut mit Verachtung auf die draußen” (vgl.
Sumner 1959: 13).

Andererseits ist das nur ein Teil der Wahrheit
und der Wirklichkeit. Ethnozentrismus ist univer-
sal und unabdingbar. Die Konzentration auf die
eigene Gruppe ist notwendig für die eigene kul-
turelle Selbstbehauptung. Doch sie ist auch un-
ausweichlich. Wie soll man die Welt begreifen,
wenn nicht vom eigenen Standort aus? Die Ver-
trautheit mit der eigenen kulturellen Einbindung,
mit der eigenen kulturellen Verwurzelung ist für
die Begegnung mit fremden Kulturen und Tradi-
tionen Grundvoraussetzung. Wer die Geborgenheit
in und die Vertrautheit mit seiner eigenen Kultur
verlässt, muss sich seiner kulturellen Identität si-
cher sein. Das Verlassen der Sicherheit der eige-
nen Kultur ist nur zu ertragen, wenn man fähig
ist, sich in der fremden Kultur zurechtzufinden.
Es braucht dazu ein Wissen um die Relativität,
die Begrenztheit der eigenen Kultur. Man muss
sich abgrenzen lernen, wenn man sich integrieren
will. Man muss die fremde Kultur als fremd, d. h.
auch als etwas Eigenständiges, sehen lernen, sie
in ihrer Eigenart zur Kenntnis nehmen, sie also
ernst nehmen – rational und emotional. Nur so
kann man den Fallstricken des Ethnozentrismus
einigermaßen entgehen.

Ethnozentrismus kann mit seinen Folgen frei-
lich auch ins Gegenteil umschlagen. Die Kritik
richtet sich dann in erster Linie gegen die eigene

Kultur. Und fremde Kulturen werden idealisiert
und der eigenen Gruppe als Maß der Dinge vor-
gehalten. Das Fremde wird überzeichnet und vor
allem in seinen guten Seiten, der “Sonnenseite”,
vorgestellt.

Notwendig ist ein kritischer Ethnozentrismus,
der zwar urteilen und werten kann, aber doch nicht
glaubt, dass die eigene Kultur für sich und alle
anderen die Normen bestimmen kann. Ein Ethno-
zentrismus also, der sich jederzeit seiner eigenen
Gefährdungen bewusst ist. So sehr das Verständ-
nis von “Kultur als Erbe” für die Findung und
Sicherung der eigenen Identität notwendig sein
mag, so sehr muss man auch Kultur als “Raum für
menschliche Kreativität und Freiheit” sehen kön-
nen. Beide Sichten zusammen ermöglichen Begeg-
nung und Dialog unter den Kulturen.

Dem “Kulturwandel” war das erste Hauptrefe-
rat gewidmet. Wie alle Vortragenden setzte sich
Wolfgang Marschall zunächst mit der Möglich-
keit und Unmöglichkeit allseits anerkannter Be-
griffsbestimmungen und -klärungen auseinander.
Zwei Kriterien sind ihm dabei wichtig: Eine ge-
lungene Klärung eines Begriffes besteht darin,
dass sich etwas besser “begreifen” lässt als zu-
vor. Zudem sollte mit dieser Klärung auch die
“Klarlegung” des mit dem Begriff verbundenen
Erkenntnis-Interesses verknüpft sein. Er kommt
zu einer Arbeitsdefinition von Kultur: “alle varia-
blen Vorstellungen, Verhalten und Verhaltenspro-
dukte der Menschen.” Kulturen sind wesentlich
Mischungen, wobei die Variabilität besonders be-
tont werden soll. Die Strukturen einer Gesellschaft
sind flexibel, und selbst bei starren Regeln gibt es
immer wieder anderes, abweichendes, entgegen-
gesetztes Verhalten.

Diese Flexibilität findet ihren Ausdruck im Kul-
turwandel, der mehr ist als eine “gemütliche” An-
passung. Wandel, Veränderung ist Geschichte in
kleinen Schritten, unabhängig von jeder Wertung
etwa entlang der Skala von Fortschritt bis Nie-
dergang. Damit der sich abspielende Kulturwandel
nicht für viele Beteiligte zum Desaster wird, muss
er alle Betroffenen in ausführlichen Diskussionen
zusammenführen. Nur so kann Fundamentalismus
und Gewalt seitens ausgeschlossener Betroffener
vorgebeugt werden. Der Referent vermied abstrak-
te Erklärungsversuche. An konkreten Beispielen
aus Geschichte und Gegenwart illustrierte er sehr
anschaulich und engagiert die gesellschaftliche
Brisanz, die mit Kulturwandel und den oft damit
gegebenen Zwangsveränderungen und Ausbeutun-
gen jeder Art meist gegeben ist.

Das zweite Hauptreferat, von Ulrich Berner,
setzte sich mit dem schwierigen Thema “Synkre-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201


Berichte und Kommentare 203

tismus” auseinander. Am Anfang standen auch
hier die Abklärung der Begriffe und die Ex-
plikation der Fragestellung: 1) Synkretismus als
religionswissenschaftlicher oder als theologischer
Begriff? 2) Die Integration fremder und die Sus-
pension eigener Elemente in der Begegnung der
Religionen; Synkretismus als normale/legitime
Phase in der Begegnung der Religionen? 3) Begeg-
nung der Religionen als metaphorische Beschrei-
bung?

Im folgenden Hauptteil wurde dann an histori-
schen Beispielen das Christentum in der Begeg-
nung mit anderen Religionen gezeigt. Dabei wird
überdeutlich, wie in ein und derselben Epoche sich
ganz unterschiedliche, oft gegensätzlich synkre-
tistische Entwicklungen ergaben: 1) Im Zeitalter
der Christianisierung Europas die Beispiele Beda
Venerabilis und Alkuin. 2) Im Zeitalter der europä-
ischen Expansion die Beispiele Las Casas in Mit-
telamerika und Valignano in Japan. 3) In der Spät-
zeit der Kolonialisierung die Beispiele Colenso
und Shembe bei den Zulu Südafrikas. Der Gang
durch die Geschichte erweist, wie wenig synkre-
tistische Prozesse kalkulierbar sind, wie sehr sie
dem konkreten Kontext, vor allem den beteiligten
Personen, verhaftet sind.

Die Öffnung und Abgrenzung des biblischen Is-
rael gegenüber seinen Nachbarvölkern und Nach-
barkulturen erörterte Bernhard Lang. Er zeigte
damit modellhaft zwei Grundoptionen der Begeg-
nung Israels mit dem Fremden auf. Die auf Di-
plomatie und Frieden bedachte Beamtenmentalität
und die bald aggressiven und bald defensiven
kriegerischen Handlungen formen nicht nur die
Staatsgewalt, die Gesellschaft mit ihrer Identität
und ihrem distinktiven Selbstverständnis, sondern
sie spiegeln sich auch in ihrem Gottesbild (ihren
Gottesbildern) und in ihrem monotheistischen und
polytheistischen Kult wider.

Die Argumentation wurde in sechs Thesen
entfaltet: 1) Der altorientalische Staat, auch das
biblische Israel, beruht auf dem Bündnis zweier
Grundkräfte: Schreibertum und Kriegertum. 2) Die
Schreiber des älteren Israel waren friedliche Poly-
theisten, wie sich aus dem Buch der Sprichwörter
belegen lässt. 3) In König Ahas von Juda (8. Jh.
v. Chr.) lässt sich ein polytheistischer Herrscher er-
kennen, der dem Krieg bewusst ausweicht. 4) Der
religiösen Reform von König Joschija von Juda
(7. Jh. v. Chr.) liegt eine kriegerische Mentalität
zugrunde. 5) Das Buch Deuteronomium dokumen-
tiert den Triumph kriegerischer Mentalität in der
biblischen Religionsgeschichte – Israel organisiert
sich als geschlossene Gesellschaft. 6) Neben den
Triumph des Kriegerischen tritt der Triumph ei-

ner friedlichen Lebensauffassung in einer offenen
Gesellschaft, dokumentiert in den Büchern des he-
bräischen Humanismus: Genesis, Ijob und Rut.

Zwischen den zwei Grundkräften Beamtentum
und Militär, die für Öffnung und Abgrenzung ste-
hen, kommt es nie zur vollständigen Synthese oder
Versöhnung. Die Spannung, der Gegensatz bleibt
eigentlich immer bestehen und prägt die biblische
Kultur. Beides kennzeichnet die Begegnung mit
dem Fremden, wenn auch im Laufe der Geschichte
unterschiedlich akzentuiert: einerseits Öffnung, die
Kulturwandel und synkretistische Entwicklungen
fördert, andererseits Abgrenzung, die den Gefähr-
dungen durch ethnozentristische Strömungen aus-
gesetzt ist.

Auf die Auseinandersetzung mit dem vorder-
asiatischen Judentum im alten Israel folgte der
Blick auf die Ausbreitung des Islam in Afrika im
Vortrag “Afrikas traditionelle Religionen und der
Islam” von Klaus Hock. Eine kurze Darstellung
der Geschichte eröffnete den Beitrag. Den zahlrei-
chen Karawanenwegen durch die Sahara folgend,
erreichte der Islam schon sehr früh die zentral-
und westafrikanischen Reiche; der ostafrikanische
Einfluss des Islam beschränkte sich durch viele
Jahrhunderte auf die Swahiliküste. Von einer Min-
derheitenreligion in den Gebieten am Ende der Ka-
rawanenwege wurde der Islam in sehr langsamer
Entwicklung allmählich zur Religion der Eliten,
vor allem in den alten Reichen Gana, Mali, Song-
hai, Kanem/Bornu; er wurde schließlich in man-
chen dieser Gebiete zur einer Religion der Mehr-
heit, zuletzt unter tatkräftiger kolonialer Hilfe des
Vereinigten Königreiches.

Der zweite Teil des Referates benannte die un-
terschiedlichen Trägergruppen, denen die Ausbrei-
tung in erster Linie oblag: 1) Nomaden, die den
Islam in ihre Gesellschaftsstrukturen absorbierten;
2) Händler, die in ihrer allgegenwärtigen Präsenz
Islam praktizierten, in ihren weitläufigen Netzwer-
ken Pilgerfahrten nach Arabien den Weg öffneten;
3) Gelehrte mit großem Einfluss auf Bildung und
Politik wie einerseits jene Gelehrte, die über die
islamischen Traditionen wachten wie die Ulama,
und andererseits jene Gelehrte, die als interkultu-
relle Vermittler fungierten wie die Marabuts. Letz-
tere spielten auch eine beachtliche Rolle in den
mystischen Bruderschaften und Solidaritätsgrup-
pen, die immer wieder in Westafrika entstanden.

Der Islam stieß durchaus auf Widersprüche auf
Seiten der traditionellen Kulturen und Religionen
Afrikas, die sich nicht ohne weiteres auflösen oder
umgehen ließen: der strikte islamische Monothe-
ismus war ebenso wenig kompatibel wie viele
islamische Rechtsformen; vielen afrikanischen re-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201


204 Berichte und Kommentare

ligiösen Riten, etwa wenn es um Ahnenkult und
Ahnenverehrung ging, begegnete der Islam besten-
falls mit Unverständnis; traditionelle afrikanische
Gesellschaftsstrukturen, etwa was die Rolle der
Frau angeht, waren für Muslime nicht tolerabel.

Aus diesem historisch gewachsenen Gemenge
entstand als Ergebnis ein Neben- und Miteinan-
der von Islam und traditionellen Religionen, das
Bild also eines vielfältigen afrikanischen Islam
mit afrikanischen Akteuren, ein Islam der vielen
Gesichter. Und je nach Akzentsetzung finden sich
in diesem Pluralismus afrikanische Muslime, Isla-
misten, muslimische Afrikaner.

In ihrem Vortrag “Andine traditionelle Kulturen
und das Christentum” versuchte Sabine Deden-
bach-Salazar Sáenz eine Darstellung der Entwick-
lung der heute in den Anden ausgeprägten Religion
und ihrer modernen Ausdrucksformen. Nach dem
knappen Umriss einer Einführung in die “Reli-
gion der Anden” ging die Referentin näher auf
zwei Modelle ein, die die Kontaktsituation andine/
christliche Religion erklären wollen: Das erste Mo-
dell sieht für das Ende des 16. Jhs. ein Nebenein-
ander beider Religionen, eine Koexistenz zweier
parallel existierender Systeme, die der andinen
Bevölkerung erlaubt, traditionelle Religion und
Christentum je nach Bedarf unabhängig vonein-
ander zu praktizieren. Das zweite Modell geht
von einer intensiven, durchgreifenden Christiani-
sierung aus, bei der viele indigene religiöse Mo-
mente in das neue, christliche Religionssystem in-
tegriert werden.

Ein genauerer Blick auf die Geschichte der
Begegnung von europäischen Christen und andiner
Bevölkerung zeigt die sprachlichen Probleme, die
Übersetzungen von katechetischen Texten und
deren Verständnis entscheidend behinderten. Die
Analyse Dedenbach-Salazars zeigt, wie schwierig,
wenn nicht gar unmöglich, es beiden Seiten war,
die jeweils anderen Vorstellungen, Lebens- und
Glaubensformen zu verstehen. In einem weiteren
Hauptpunkt wurde dies am Beispiel der traditionel-
len andinen Gottesvorstellungen und der Wege der
Kommunikation mit den Gottheiten ausführlich
exemplifiziert. Das Ergebnis der Begegnung andi-
ner traditioneller Religionen mit dem Christentum
ist, so das abschließende Urteil des Vortrages, eine
integrative, starke und dynamische andine Reli-
gion, “die sich so viel wie nötig – und das oft
nur an der Oberfläche – an Änderungen anpasst,
aber auch so viel wie möglich die ihr wichtigen
und essentiellen Werte beibehält”. Aber was das
denn eigentlich sei, die “andine Religion”, vor
450 Jahren und heute, blieb trotz allem offen und
ungeklärt. Ob man hier von Sykretismus sprechen

könne oder nicht – Letzteres bevorzugte die Refe-
rentin –, scheint dem aufmerksamen Zuhörer al-
lerdings wohl eher wie ein Streit um Kaisers Bart.

Im letzten Referat des Symposiums behandelte
Susanne Schröter das Thema “Adat und die ka-
tholische Mission, Indonesien”. Mit einem kurzen
Gang durch die jüngere Missionsgeschichte, vor
allem im 20. Jh., stellte sie die Entwicklung einer
“katholischen Identität in Flores” dar. Eine lockere
Folge von Dias illustrierte das Neben- und Mit-
einander von Adat, der traditionellen Denk- und
Lebensweise, und dem zunehmend dominieren-
den Katholizismus. Die Argumentation der The-
se konnte sich auf ausgewählte Beispiele stützen:
Rolle und Beitrag von Adat und Katholizismus
etwa bei den Totenfeiern oder beider Stellung zu
Fragen von Ahnenverehrung und Ahnenkult. Da-
bei zeigt sich, dass der Integration des Adat in
die moderne, christlich geprägte Welt durchaus un-
überwindliche Grenzen gesetzt sein können. Un-
vereinbar und unversöhnbar erscheinen z. B. die
beiderseitigen Ehevorstellungen.

In der abschließenden Podiumsdiskussion lie-
ßen die Teilnehmer nochmals den thematischen
Leitgedanken des Symposiums Revue passieren;
man fasste die Grundpositionen der Referate und
Debatten des Symposiums zusammen und hob ei-
nige, wesentliche Punkte hervor. Damit war u. a.
auch den Teilnehmern noch einmal die Gelegen-
heit gegeben, eigene Akzente zu setzen.

Das Ergebnis der Tagung zeigte klar, dass
sprachliche Kompetenz, soziale, wirtschafliche,
politische Faktoren jede Begegnung mit dem Frem-
den und jede Kommunikation mit andern Kulturen,
Religionen und Regionen nicht nur unmittelbar
prägen, sie verändern auch die sozialen Verhältnis-
se und die herrschenden Werte. Es wurde überdeut-
lich, dass die vielfältigen Begegnungen mit dem
Fremden langwierige Wege sein können. Wege, die
aus einem gewissen Vorverständnis aus der eige-
nen Kultur hin zum Verständnis der Andern führen
und manchmal zum gegenseitigen Einverständnis.

Zitierte Literatur

Böckelmann, Frank
1998 Die Gelben, die Schwarzen, die Weißen. Frankfurt:

Eichborn Verlag.

Lévi-Strauss, Claude, et Didier Eribon
1988 De près et de loin. Paris: Éditions Odile Jacob.

Sumner, William Graham
1959 Folkways. A Study of the Sociological Importance of

Usages, Manners, Customs, Mores, and Morals. New
York: Dover Publications. [Orig. 1906]

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201

