Berichte und Kommentare

Kultur und Religion in der Begegnung
mit dem Fremden

Ein Symposium

Othmar Gichter und Anton Quack

Von 16. bis 20. Oktober 2006 veranstalteten An-
thropos Institut und Phil.-Theol. Hochschule SVD
St. Augustin gemeinsam ein Symposium zum The-
ma der Begegnung von Menschen voneinander
fremder Kulturen und Religionen. “Kulturen und
Religionen stehen im Fluss des Veridnderlichen
wie alles in der Geschichte”, heifit es in der Ein-
ladung. Kulturen und Religionen kommen mit-
einander in Kontakt; das fiihrt zu Vermischun-
gen, zu Neuschdpfungen, aber auch zu Konflikten.
Das stellt Kultur- und Religionswissenschaften vor
groBBe Herausforderungen. “Begegnung und Ver-
mischung von Kulturen und Religionen als einen
allgemeinen historischen Prozess begreifen zu ler-
nen”, sollte ein Ziel dieses Symposiums sein.
Eingebettet zwischen Einfiihrung in die The-
matik am ersten Abend (Anton Quack) und ab-
schlieBender Podiumsdiskussion — auf dem Podi-
um: Othmar Gichter, Sabine Dedenbach-Salazar
Sédenz, Joachim Piepke, Josef Salmen — am letz-
ten Morgen, lagen die drei Tage mit den Haupt-
referaten. Grundsitzlichere Ausfiihrungen konnte
man am ersten Tag erwarten: Wolfgang Marschall,
Ziirich, referierte zum Thema “Kulturwandel —
Elemente, Prozesse, Strukturen”; Ulrich Berner,
Bayreuth, sprach zum Thema “Synkretismus — Be-
gegnung der Religionen”. Die beiden folgenden
Tage waren fiir die Behandlung der Thematik
aus unterschiedlicher zeitlicher und regionaler Per-
spektive vorgesehen: Bernhard Lang, Paderborn,
handelte von Abgrenzung und Offnung des bibli-
schen Israel in seiner Umwelt; die Ausfiihrungen
von Klaus Hock, Rostock, galten Afrikas tradi-
tionellen Religionen in der Begegnung mit dem
Islam; “Andine Kulturen und das Christentum”

Anthropos 102.2007

hitps://dol.

untersagt,

lautete das Thema des Vortrages von Sabine De-
denbach-Salazar Sédenz, Stirling; die Reihe der
Referate schloss mit dem Beitrag von Susanne
Schroter, Passau, “Adat und die katholische Mis-
sion auf Flores, Indonesien”.

Die grofziigige zeitliche Planung, fiir manchen
ungewohnt, lieB viel Raum fiir die Vorstellung
und Diskussion der einzelnen Themen. Dass ei-
nige Referenten wihrend eines grofleren Teiles
des Symposiums anwesend sein und sich am Ge-
sprich beteiligen konnten, unterstrich die Vernet-
zung der Einzelthemen und trug damit wesentlich
zum guten Gelingen der Tagung bei. Da die Teil-
nehmerschaft dieses Symposiums sehr gemischt
war und hochst unterschiedliche Voraussetzungen
mitbrachte, lie} es sich nicht ganz vermeiden, dass
mancher sich vielleicht gelegentlich iiberfordert
vorkam, wogegen fiir andere wohl eher das Gegen-
teil zutraf.

Im Folgenden sollen einige bedenkenswerte
Aspekte der einzelnen Vortrige aufgegriffen und
im Einzelnen vorgestellt werden.

Die Einfiihrung in die Thematik des Sympo-
siums versuchte, grob den Rahmen abzustecken:
Kultur und Religion in der Begegnung mit dem
Fremden, d.h. die Begegnung von Kulturen und
Religionen, die einander fremd sind, vielleicht ge-
nauer, die Begegnung von Menschen verschiede-
ner Kulturen und Religionen. Dabei sollte es vor
allem um das gehen, was in diesem Prozess der
Begegnung geschieht; um die Wirkungen und Fol-
gen dieser Begegnungen. Es ging also vor allem
auch um die wichtigen Begriffe, um Kultur und Kul-
turwandel, um Religion und Synkretismus, um Eth-
nozentrismus. Selbstverstindlich sollten die Re-
ferate auf keinen Fall vorweggenommen werden.

Zwei bemerkenswerte Gedanken, zur Anregung
der Diskussionen der Tagung gedacht, konnten
hervorgehoben werden. Zum einen, in den Worten
von Cl. Lévi-Strauss: “Alle Kulturen erwachsen
aus Verschmelzungen, Anleihen, Mischungen, die
sich unaufhorlich weitervollziehen, wenn auch in
anderen Rhythmen, seit Anbeginn der Zeiten. Ob-

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:06. Inhalt,
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201

202

schon aufgrund ihrer Entstehungsweise allesamt
plurikulturell, haben Gesellschaften im Laufe der
Jahrhunderte doch jeweils eine origindre Synthese
erarbeitet. An dieser Synthese, die ihre Kultur zu
einem gegebenen Zeitpunkt konstituiert, halten sie
mehr oder weniger streng fest” (zit. in Bockelmann
1998:449f.; vgl. Lévi-Strauss et Eribon 1988).
Kultur, wie auch immer man sie versteht, ist weder
stabil, noch gar statisch. Sie ist wesentlich dyna-
misch. Sie ist ein Prozess, sie unterliegt dem Wan-
del. Einer Art innerem Wandel einerseits, d. h. sie
wichst, sie entwickelt sich, oft sehr langsam und
von den Beteiligten kaum bemerkt. Einem Wandel
andererseits, der von auflen angestolen wird und
sehr heftig und rapid vor sich gehen kann.

Und zur Thematik “Ethnozentrismus”: “Ethno-
zentrismus ist der Ausdruck fiir jene Sicht der
Dinge, in der die eigene Gruppe das Zentrum von
allem ist und alle anderen im Hinblick auf sie
eingestuft und bewertet werden”, schrieb W.G.
Sumner 1906. Fiir ihn hat Ethnozentrismus einen
negativen Beigeschmack; das wird deutlich, wenn
er fortfihrt: “Jede Gruppe pflegt ihren eigenen
eitlen Stolz, rithmt sich ihrer Uberlegenheit, iiber-
treibt ihre eigenen wunderbaren Qualititen und
schaut mit Verachtung auf die drauBen” (vgl.
Sumner 1959: 13).

Andererseits ist das nur ein Teil der Wahrheit
und der Wirklichkeit. Ethnozentrismus ist univer-
sal und unabdingbar. Die Konzentration auf die
eigene Gruppe ist notwendig fiir die eigene kul-
turelle Selbstbehauptung. Doch sie ist auch un-
ausweichlich. Wie soll man die Welt begreifen,
wenn nicht vom eigenen Standort aus? Die Ver-
trautheit mit der eigenen kulturellen Einbindung,
mit der eigenen kulturellen Verwurzelung ist fiir
die Begegnung mit fremden Kulturen und Tradi-
tionen Grundvoraussetzung. Wer die Geborgenheit
in und die Vertrautheit mit seiner eigenen Kultur
verlédsst, muss sich seiner kulturellen Identitit si-
cher sein. Das Verlassen der Sicherheit der eige-
nen Kultur ist nur zu ertragen, wenn man fahig
ist, sich in der fremden Kultur zurechtzufinden.
Es braucht dazu ein Wissen um die Relativitiit,
die Begrenztheit der eigenen Kultur. Man muss
sich abgrenzen lernen, wenn man sich integrieren
will. Man muss die fremde Kultur als fremd, d. h.
auch als etwas Eigenstidndiges, sehen lernen, sie
in ihrer Eigenart zur Kenntnis nehmen, sie also
ernst nehmen — rational und emotional. Nur so
kann man den Fallstricken des Ethnozentrismus
einigermaflen entgehen.

Ethnozentrismus kann mit seinen Folgen frei-
lich auch ins Gegenteil umschlagen. Die Kritik
richtet sich dann in erster Linie gegen die eigene

hitps://dol.

Berichte und Kommentare

Kultur. Und fremde Kulturen werden idealisiert
und der eigenen Gruppe als Mal} der Dinge vor-
gehalten. Das Fremde wird iiberzeichnet und vor
allem in seinen guten Seiten, der “Sonnenseite”,
vorgestellt.

Notwendig ist ein kritischer Ethnozentrismus,
der zwar urteilen und werten kann, aber doch nicht
glaubt, dass die eigene Kultur fiir sich und alle
anderen die Normen bestimmen kann. Ein Ethno-
zentrismus also, der sich jederzeit seiner eigenen
Gefdhrdungen bewusst ist. So sehr das Verstind-
nis von “Kultur als Erbe” fiir die Findung und
Sicherung der eigenen Identitdt notwendig sein
mag, so sehr muss man auch Kultur als “Raum fiir
menschliche Kreativitdt und Freiheit” sehen kon-
nen. Beide Sichten zusammen ermdéglichen Begeg-
nung und Dialog unter den Kulturen.

Dem “Kulturwandel” war das erste Hauptrefe-
rat gewidmet. Wie alle Vortragenden setzte sich
Wolfgang Marschall zunichst mit der Moglich-
keit und Unmoglichkeit allseits anerkannter Be-
griffsbestimmungen und -kldrungen auseinander.
Zwei Kriterien sind ihm dabei wichtig: Eine ge-
lungene Klédrung eines Begriffes besteht darin,
dass sich etwas besser “begreifen” lédsst als zu-
vor. Zudem sollte mit dieser Kldrung auch die
“Klarlegung” des mit dem Begriff verbundenen
Erkenntnis-Interesses verkniipft sein. Er kommt
zu einer Arbeitsdefinition von Kultur: “alle varia-
blen Vorstellungen, Verhalten und Verhaltenspro-
dukte der Menschen.” Kulturen sind wesentlich
Mischungen, wobei die Variabilitit besonders be-
tont werden soll. Die Strukturen einer Gesellschaft
sind flexibel, und selbst bei starren Regeln gibt es
immer wieder anderes, abweichendes, entgegen-
gesetztes Verhalten.

Diese Flexibilitit findet ihren Ausdruck im Kul-
turwandel, der mehr ist als eine “gemiitliche” An-
passung. Wandel, Verinderung ist Geschichte in
kleinen Schritten, unabhingig von jeder Wertung
etwa entlang der Skala von Fortschritt bis Nie-
dergang. Damit der sich abspielende Kulturwandel
nicht fiir viele Beteiligte zum Desaster wird, muss
er alle Betroffenen in ausfiihrlichen Diskussionen
zusammenfiihren. Nur so kann Fundamentalismus
und Gewalt seitens ausgeschlossener Betroffener
vorgebeugt werden. Der Referent vermied abstrak-
te Erkldarungsversuche. An konkreten Beispielen
aus Geschichte und Gegenwart illustrierte er sehr
anschaulich und engagiert die gesellschaftliche
Brisanz, die mit Kulturwandel und den oft damit
gegebenen Zwangsverdnderungen und Ausbeutun-
gen jeder Art meist gegeben ist.

Das zweite Hauptreferat, von Ulrich Berner,
setzte sich mit dem schwierigen Thema “Synkre-

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:06. Inhalt,
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201

Berichte und Kommentare

tismus” auseinander. Am Anfang standen auch
hier die Abklidrung der Begriffe und die Ex-
plikation der Fragestellung: 1) Synkretismus als
religionswissenschaftlicher oder als theologischer
Begriff? 2) Die Integration fremder und die Sus-
pension eigener Elemente in der Begegnung der
Religionen; Synkretismus als normale/legitime
Phase in der Begegnung der Religionen? 3) Begeg-
nung der Religionen als metaphorische Beschrei-
bung?

Im folgenden Hauptteil wurde dann an histori-
schen Beispielen das Christentum in der Begeg-
nung mit anderen Religionen gezeigt. Dabei wird
tiberdeutlich, wie in ein und derselben Epoche sich
ganz unterschiedliche, oft gegensitzlich synkre-
tistische Entwicklungen ergaben: 1) Im Zeitalter
der Christianisierung Europas die Beispiele Beda
Venerabilis und Alkuin. 2) Im Zeitalter der europi-
ischen Expansion die Beispiele Las Casas in Mit-
telamerika und Valignano in Japan. 3) In der Spit-
zeit der Kolonialisierung die Beispiele Colenso
und Shembe bei den Zulu Siidafrikas. Der Gang
durch die Geschichte erweist, wie wenig synkre-
tistische Prozesse kalkulierbar sind, wie sehr sie
dem konkreten Kontext, vor allem den beteiligten
Personen, verhaftet sind.

Die Offnung und Abgrenzung des biblischen Is-
rael gegeniiber seinen Nachbarvolkern und Nach-
barkulturen erorterte Bernhard Lang. Er zeigte
damit modellhaft zwei Grundoptionen der Begeg-
nung Israels mit dem Fremden auf. Die auf Di-
plomatie und Frieden bedachte Beamtenmentalitét
und die bald aggressiven und bald defensiven
kriegerischen Handlungen formen nicht nur die
Staatsgewalt, die Gesellschaft mit ihrer Identitéit
und ihrem distinktiven Selbstverstindnis, sondern
sie spiegeln sich auch in ihrem Gottesbild (ihren
Gottesbildern) und in ihrem monotheistischen und
polytheistischen Kult wider.

Die Argumentation wurde in sechs Thesen
entfaltet: 1) Der altorientalische Staat, auch das
biblische Israel, beruht auf dem Biindnis zweier
Grundkrifte: Schreibertum und Kriegertum. 2) Die
Schreiber des dlteren Israel waren friedliche Poly-
theisten, wie sich aus dem Buch der Sprichworter
belegen lésst. 3) In Konig Ahas von Juda (8. Jh.
v. Chr.) ldsst sich ein polytheistischer Herrscher er-
kennen, der dem Krieg bewusst ausweicht. 4) Der
religiovsen Reform von Ko6nig Joschija von Juda
(7.Jh.v.Chr.) liegt eine kriegerische Mentalitéit
zugrunde. 5) Das Buch Deuteronomium dokumen-
tiert den Triumph kriegerischer Mentalitit in der
biblischen Religionsgeschichte — Israel organisiert
sich als geschlossene Gesellschaft. 6) Neben den
Triumph des Kriegerischen tritt der Triumph ei-

Anthropos 102.2007

hitps://dol.

untersagt,

203

ner friedlichen Lebensauffassung in einer offenen
Gesellschaft, dokumentiert in den Biichern des he-
brdischen Humanismus: Genesis, Ijob und Rut.

Zwischen den zwei Grundkriften Beamtentum
und Militir, die fiir Offnung und Abgrenzung ste-
hen, kommt es nie zur vollstandigen Synthese oder
Versohnung. Die Spannung, der Gegensatz bleibt
eigentlich immer bestehen und prigt die biblische
Kultur. Beides kennzeichnet die Begegnung mit
dem Fremden, wenn auch im Laufe der Geschichte
unterschiedlich akzentuiert: einerseits Offnung, die
Kulturwandel und synkretistische Entwicklungen
fordert, andererseits Abgrenzung, die den Gefihr-
dungen durch ethnozentristische Stromungen aus-
gesetzt ist.

Auf die Auseinandersetzung mit dem vorder-
asiatischen Judentum im alten Israel folgte der
Blick auf die Ausbreitung des Islam in Afrika im
Vortrag “Afrikas traditionelle Religionen und der
Islam” von Klaus Hock. Eine kurze Darstellung
der Geschichte erdffnete den Beitrag. Den zahlrei-
chen Karawanenwegen durch die Sahara folgend,
erreichte der Islam schon sehr frith die zentral-
und westafrikanischen Reiche; der ostafrikanische
Einfluss des Islam beschrinkte sich durch viele
Jahrhunderte auf die Swabhilikiiste. Von einer Min-
derheitenreligion in den Gebieten am Ende der Ka-
rawanenwege wurde der Islam in sehr langsamer
Entwicklung allméhlich zur Religion der Eliten,
vor allem in den alten Reichen Gana, Mali, Song-
hai, Kanem/Bornu; er wurde schlieBlich in man-
chen dieser Gebiete zur einer Religion der Mehr-
heit, zuletzt unter tatkriftiger kolonialer Hilfe des
Vereinigten Konigreiches.

Der zweite Teil des Referates benannte die un-
terschiedlichen Tragergruppen, denen die Ausbrei-
tung in erster Linie oblag: 1) Nomaden, die den
Islam in ihre Gesellschaftsstrukturen absorbierten;
2) Héndler, die in ihrer allgegenwirtigen Prisenz
Islam praktizierten, in ihren weitliufigen Netzwer-
ken Pilgerfahrten nach Arabien den Weg 6ffneten;
3) Gelehrte mit groem Einfluss auf Bildung und
Politik wie einerseits jene Gelehrte, die iiber die
islamischen Traditionen wachten wie die Ulama,
und andererseits jene Gelehrte, die als interkultu-
relle Vermittler fungierten wie die Marabuts. Letz-
tere spielten auch eine beachtliche Rolle in den
mystischen Bruderschaften und Solidarititsgrup-
pen, die immer wieder in Westafrika entstanden.

Der Islam stieB durchaus auf Widerspriiche auf
Seiten der traditionellen Kulturen und Religionen
Afrikas, die sich nicht ohne weiteres auflosen oder
umgehen lieBen: der strikte islamische Monothe-
ismus war ebenso wenig kompatibel wie viele
islamische Rechtsformen; vielen afrikanischen re-

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:06. Inhalt,
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201

204

ligiosen Riten, etwa wenn es um Ahnenkult und
Ahnenverehrung ging, begegnete der Islam besten-
falls mit Unverstindnis; traditionelle afrikanische
Gesellschaftsstrukturen, etwa was die Rolle der
Frau angeht, waren fiir Muslime nicht tolerabel.

Aus diesem historisch gewachsenen Gemenge
entstand als Ergebnis ein Neben- und Miteinan-
der von Islam und traditionellen Religionen, das
Bild also eines vielféltigen afrikanischen Islam
mit afrikanischen Akteuren, ein Islam der vielen
Gesichter. Und je nach Akzentsetzung finden sich
in diesem Pluralismus afrikanische Muslime, Isla-
misten, muslimische Afrikaner.

In ihrem Vortrag “Andine traditionelle Kulturen
und das Christentum” versuchte Sabine Deden-
bach-Salazar Sdenz eine Darstellung der Entwick-
lung der heute in den Anden ausgeprigten Religion
und ihrer modernen Ausdrucksformen. Nach dem
knappen Umriss einer Einfithrung in die “Reli-
gion der Anden” ging die Referentin niher auf
zwel Modelle ein, die die Kontaktsituation andine/
christliche Religion erkldren wollen: Das erste Mo-
dell sieht fiir das Ende des 16. Jhs. ein Nebenein-
ander beider Religionen, eine Koexistenz zweier
parallel existierender Systeme, die der andinen
Bevolkerung erlaubt, traditionelle Religion und
Christentum je nach Bedarf unabhingig vonein-
ander zu praktizieren. Das zweite Modell geht
von einer intensiven, durchgreifenden Christiani-
sierung aus, bei der viele indigene religiose Mo-
mente in das neue, christliche Religionssystem in-
tegriert werden.

Ein genauerer Blick auf die Geschichte der
Begegnung von europdischen Christen und andiner
Bevolkerung zeigt die sprachlichen Probleme, die
Ubersetzungen von katechetischen Texten und
deren Verstindnis entscheidend behinderten. Die
Analyse Dedenbach-Salazars zeigt, wie schwierig,
wenn nicht gar unmdoglich, es beiden Seiten war,
die jeweils anderen Vorstellungen, Lebens- und
Glaubensformen zu verstehen. In einem weiteren
Hauptpunkt wurde dies am Beispiel der traditionel-
len andinen Gottesvorstellungen und der Wege der
Kommunikation mit den Gottheiten ausfiihrlich
exemplifiziert. Das Ergebnis der Begegnung andi-
ner traditioneller Religionen mit dem Christentum
ist, so das abschlieBende Urteil des Vortrages, eine
integrative, starke und dynamische andine Reli-
gion, “die sich so viel wie notig — und das oft
nur an der Oberfliche — an Anderungen anpasst,
aber auch so viel wie moglich die ihr wichtigen
und essentiellen Werte beibehdlt”. Aber was das
denn eigentlich sei, die “andine Religion”, vor
450 Jahren und heute, blieb trotz allem offen und
ungeklédrt. Ob man hier von Sykretismus sprechen

hitps://dol.

Berichte und Kommentare

konne oder nicht — Letzteres bevorzugte die Refe-
rentin —, scheint dem aufmerksamen Zuhorer al-
lerdings wohl eher wie ein Streit um Kaisers Bart.

Im letzten Referat des Symposiums behandelte
Susanne Schroter das Thema “Adat und die ka-
tholische Mission, Indonesien”. Mit einem kurzen
Gang durch die jiingere Missionsgeschichte, vor
allem im 20. Jh., stellte sie die Entwicklung einer
“katholischen Identitit in Flores” dar. Eine lockere
Folge von Dias illustrierte das Neben- und Mit-
einander von Adat, der traditionellen Denk- und
Lebensweise, und dem zunehmend dominieren-
den Katholizismus. Die Argumentation der The-
se konnte sich auf ausgewihlte Beispiele stiitzen:
Rolle und Beitrag von Adat und Katholizismus
etwa bei den Totenfeiern oder beider Stellung zu
Fragen von Ahnenverehrung und Ahnenkult. Da-
bei zeigt sich, dass der Integration des Adat in
die moderne, christlich gepriagte Welt durchaus un-
tiberwindliche Grenzen gesetzt sein konnen. Un-
vereinbar und unversdhnbar erscheinen z. B. die
beiderseitigen Ehevorstellungen.

In der abschlieBenden Podiumsdiskussion lie-
Ben die Teilnehmer nochmals den thematischen
Leitgedanken des Symposiums Revue passieren;
man fasste die Grundpositionen der Referate und
Debatten des Symposiums zusammen und hob ei-
nige, wesentliche Punkte hervor. Damit war u. a.
auch den Teilnehmern noch einmal die Gelegen-
heit gegeben, eigene Akzente zu setzen.

Das FErgebnis der Tagung zeigte klar, dass
sprachliche Kompetenz, soziale, wirtschafliche,
politische Faktoren jede Begegnung mit dem Frem-
den und jede Kommunikation mit andern Kulturen,
Religionen und Regionen nicht nur unmittelbar
prégen, sie verdandern auch die sozialen Verhiltnis-
se und die herrschenden Werte. Es wurde {iberdeut-
lich, dass die vielfiltigen Begegnungen mit dem
Fremden langwierige Wege sein konnen. Wege, die
aus einem gewissen Vorverstindnis aus der eige-
nen Kultur hin zum Verstindnis der Andern fiihren
und manchmal zum gegenseitigen Einverstdndnis.

Zitierte Literatur

Bockelmann, Frank
1998 Die Gelben, die Schwarzen, die Weilen. Frankfurt:
Eichborn Verlag.

Lévi-Strauss, Claude, et Didier Eribon
1988 De pres et de loin. Paris: Editions Odile Jacob.

Sumner, William Graham

1959 Folkways. A Study of the Sociological Importance of
Usages, Manners, Customs, Mores, and Morals. New
York: Dover Publications. [Orig. 1906]

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:06. Inhalt,
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-201

