Bonsen, ,Warum wir kampfen und wann?” | THEMENSCHWERPUNKT

,Warum wir kimpfen und wann?“: Identitats- und
Gewaltdiskurse der libanesischen Amal-Bewegung’

Sabrina Bonsen

Abstract: A prominent view in the vast literature on the Lebanese civil war (1975-1990) refers to the armed conflicts as , militia
wars”. Yet, little is known about the perspective of several armed non-state actors commonly framed as militias. This article
contrasts the generalizing militia perspective by highlighting the role of political identities, on the basis of which the major forces
in Lebanon pursued their projects. Drawing on the case of the Amal movement, the article analyzes three narratives central to
the group’s discourse to show how identity construction and the strategies of legitimizing political violence are intertwined. It
thus illustrates that identity politics are crucial to grasp the logic of violence.

Keywords: Lebanon, political identity, political violence, Amal movement
Schlagworte: Libanon, politische Identitdt, politische Gewalt, Amal-Bewegung

1. Einleitung

nder Literaturzumlibanesischen Biirgerkrieg (1975-1990) werden

nichtstaatliche bewaffneten Gruppen oftmals undifferenziert

als ,Milizen” (vgl. Picard 1999, El Khazen 2003, Hanf 1990)
bezeichnet. Die diversen gewaltsamen Auseinandersetzungen
werden dementsprechend als ,Milizenkriege” (Badran 2009)
verstanden. Diese Benennungen stehen in einem bemerkenswerten
Kontrast zu den Eigenperspektiven der Akteure. Keine der ehemals
bewaffneten Gruppierungen im Libanon wiirde sich selbst als
~Miliz“ (milishya) bezeichnen, da der Begriff negativ konnotiert
istund im arabischen Sprachgebrauch die brutale und als illegitim
empfundene Anwendung von Gewalt zumeist aus kriminellen
Motiven meint.! Im Gegensatz dazu betrachten sie sich als
Jlegitime” Gewaltakteure, da sie mit der Anwendung von Gewalt
politische Ziele verteidigten bzw. durchzusetzen suchten. Den
politischen Zielsetzungen und ihrer Legitimation liegen dabei
jeweils spezifische politische Identititen? zugrunde.

Die bislang von der Forschung vernachléssigte Einbeziehung
von Eigenperspektiven in Studien zur Militarisierung nicht-
staatlicher Akteure fiihrt auch dazu, dass der Charakter und die
Logik politischer Gewalt nicht angemessen erschlossen werden
konnen. Der vorliegende Beitrag untersucht deshalb beispielhaft
die Eigenperspektive der ehemals bewaffneten Amal-Bewegung
(Amal).? Es wird dabei argumentiert, dass die Berticksichtigung
der politischen Identitdt eines Akteurs entscheidend ist, um
die Dynamik politischer Gewalt nachzuvollziehen.

Amal wird neben den Libanesischen Kréften (Forces Libanaises)
und der Progressiv-Sozialistischen Partei als eine der drei grof3-
ten libanesischen Milizen gehandelt (Picard 1999: 6). Hingegen
widerspricht die Eigenperspektive der Bewegung, die sich primar
als nationale Reform- und Widerstandsbewegung versteht, die-

*  Dieser Artikel wurde anonym begutachtet (double-blind peer-reviewed).
Stattdessen bezeichnen sich die bewaffneten Gruppierungen als: Krifte
(quwwat), Widerstand (muqgawama), Front (jabha), Fligel (janah), Batail-
lone (afwaj) und Armee (jaysh).

2 DPolitische Identitdten stehen fiir die politische Position einer Gruppe
in einem politischen System. Sie werden im Rahmen des Beitrags als
flexibel und kontextabhidngig betrachtet und nicht als historisch fest-
stehend, weil ,primordial“, wie z.B. Khalaf in Bezug auf Identitdten
im Libanon argumentiert (vgl. Khalaf 1968).

3 Amal ist das Akronym von Afwaj al-Muqwama al-Lubnaniyya (Batail-
lone des libanesischen Widerstands). Die Abkiirzung Amal bedeutet
gleichzeitig Hoffnung.

ser Kategorisierung. Um die Zusammenhinge von politischer
Identitdt und politischer Gewalt darzulegen, wird die Frage
untersucht, welche zentralen Narrative hinsichtlich politischer
Gewalt ab dem Zeitpunkt der Griindung der Bewegung 1975
bis heute existieren. Dazu nutzt der Beitrag den methodischen
Ansatz der Analyse von politischen Narrativen, d.h. Erzéhlungen
geschichtlicher Ereignisse und Entwicklungen im Kontext poli-
tischen Handelns. Narrative von Geschichte, Mythen, Symbole
und Rituale eigenen sich insbesondere zur Darstellung der Eigen-
perspektiven von ,Diskursgemeinschaften“* (vgl. Apter 1997).
Im Kontext von Konflikten dienen Narrative fritherer Beispiele
von Unterdriickung und Widerstand oftmals einer Legitimation
der Anwendung von Gewalt in der Gegenwart (Cromer 2004: 8).

Den konzeptionellen Rahmen bilden Ansétze aus der politischen
Gewaltforschung, die auf die Bedeutung von kollektiven Identi-
titen und Ideologien verweisen, welche politisieren und auch
politische Gewalt bedingen und verstiarken konnen.® Politische
Identitdten haben — wie auch andere Formen von Identitdt — das
Potenzial, einem politischen Akteur als Instrument zu dienen, um
Gewalt als logische Konsequenz der Verteidigung und Starkung
des eigenen politischen Projekts zu rechtfertigen. Akteure recht-
fertigen die Anwendung von Gewalt auf verschiedene Weise, so
zum Beispiel als passive Reaktion auf Gewalt und Repressionen
durch andere, moralisch unter Verweis auf hohere Loyalititen
und Ideologien oder rein pragmatisch als einziges Mittel zur Er-
reichung bestimmter Ziele (Cromer 2004: 3f.). Sie nutzen dabei
die Konstruktion kollektiver Identitdten, pragen und reprodu-
zieren diese sowie entsprechende Mythen, Symbole, Bilder und
Werte. Identitdtspolitik dient hierbei der Machtgewinnung und
-erhaltung und schafft einen gemeinsamen Diskurs sowie ,Ge-
dachtniskulturen” (Haugbolle 2010: 8), mit deren Hilfe die eigene
Gemeinschaft mobilisiert werden kann. Dadurch bietet sich eine
Quelle zur Legitimation politischer Programme und politischen
Handelns, inklusive der Anwendung von Gewalt (Labert 2006: 21).

Um die Fragestellung zu beantworten, soll zunédchst ein kurzer
Uberblick zu politischer Gewalt und Identititen im Libanon

4 Die Mitglieder einer Diskursgemeinschaft fiihlen sich iiber gemeinsame
Diskurse, d.h. der Kommunikation von Konventionen und Werten in ge-
schriebener und gesprochener Sprache, verbunden (vgl. u.a. Swales 1990).

5 Anthropologische Studien sowie Studien zu Nationalismus betonen
dabei den Zusammenhang von politischer Gewalt und Deutungssys-
temen, wie Identitdten (vgl. Conteh-Morgan 2004).

S+F (33.]g.) 4/2015 | 187

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:15:12. Inhalt.
o

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2015-4-15

THEMENSCHWERPUNKT

gegeben werden. Anschlief}end wird die Griindung Amals durch
Musa al-Sadr und die Konstruktion einer Identitit, insbesondere
in Hinblick auf erste Anwendungen politischer Gewalt beschrie-
ben. Es folgt eine Darstellung der zentralen Amal-Narrative:
Mirtyrertum, Widerstand und Nation. Die Ausfiihrungen il-
lustrieren das zentrale Argument, dass politische Identitdt im
Libanon mafigeblich zur Legitimation politischer Gewalt genutzt
wird. Das Fazit verweist auf die Implikationen dieses Befundes
fiir die Gewaltforschung und die praktische Konfliktbearbeitung.

2. Burgerkriege, Gewalt und Identitat im Libanon

Der Libanon ist in vielerlei Hinsicht eine Besonderheit in der Region
des Nahen und Mittleren Ostens. Einerseits wird das Zusammen-
leben verschiedener ethno-religioser Gemeinschaften und deren
politische Repradsentation in einem Proporzsystem als mogliches
Vorbild fiir andere Linder diskutiert. Andererseits ist die libane-
sische Geschichte untrennbar verbunden mit politischer Gewalt
in langen Konfliktphasen und Biirgerkriegen. Das starre konfessio-
nelle politische System, ein schwacher Staat und die Einmischung
externer Akteure, gelten in der Literatur als ursichliche Faktoren
fiir seine Instabilitdt. Ferner argumentieren einige Autoren, dass
die , Nation” seit Beginn zutiefst von konfligierenden politischen
Identitdten gespaltenist, die sich zumeist mit anderen Identitdten
(Konfession, Region, Familie) und Patronage-Netzwerken tiber-
schneiden (vgl. Picard 2002, Khalaf 2002, Salibi 1988).

Nach einer relativ kurzen Phase des Friedens in der 1943 von Frank-
reich unabhingig gewordenen Libanesischen Republik, brach 1958
unter der Prisidentschaft von Kamil Sha‘'mun der erste libanesische
Biirgerkrieg aus. Wahrend des dreimonatigen Krieges kampften
»Rebellen gegen Regierungsunterstiitzer” (Attié 2004: 228) um
die Durchsetzung ihrer politischen Vorstellungen. Die Spaltung
vollzog sich fast ausschlie8lich entlang konfessioneller Linien.
Wiéhrend Christen, denen eine dominante Position im System
zukam, die Regierung aktiv unterstiitzten, suchten Muslime im
Kontext eines erstarkenden Arabismus und einer politischen Eman-
zipation vom Westen ihren Sturz herbeizufiihren. In erster Linie
standen sich dabei zwei politische Identitdten gegeniiber, die man
zusammenfassend als Ideologien des libanesischen Nationalismus
und arabischen Nationalismus bezeichnen kann. Das Konzept des
libanesischen Nationalismus schien primar fiir christliche Maro-
niten attraktiv zu sein, die ihre Identitat als unverkennbares Erbe
der Phonizier und im Unterschied zu einer arabischen Identitét
definierten (Entelis 1974: 36, s.a. Beitrag von Thuselt). Arabische
Nationalisten, darunter mehrheitlich Sunniten, aber auch ortho-
doxe Christen, Schiiten und Drusen, argumentierten stattdessen
aus einer historisch-kulturellen Verbundenheit mit Syrien heraus,
das selbst als Teil einer arabischen Grof3nation verstanden wurde
(Salibi 2011: 27-29). Der Biirgerkrieg forderte letztendlich 2.000
bis 4.000 Tote. Unter dem Druck der Entsendung von 15.000 US-
Soldaten in den Libanon, gelang im Oktober 1958 eine Verstdn-
digung auf die Formel ,la ghalib wa la maghliab“ (kein Sieger, kein
Besiegter) (Picard 2002: 74f.). Langfristig brachte dies jedoch keine
Verbesserungen der explosiven Lage, was sich mit dem Ausbruch
des zweiten Biirgerkrieges am 13. April 1975 zeigen sollte.

Im zweiten Biirgerkrieg wurde die vorherige Spaltung der po-
litischen Lager offenkundig, verschob sich jedoch mit den

188 | S+F (33.]g.) 4/2015

Bonsen, ,Warum wir kampfen und wann?”

Jahren immer wieder neu entlang pragmatischer und ideo-
logischer Uberlegungen. Nach einer Anfangsphase, die pri-
maér von christlich-muslimischen Divergenzen und damit
verbundenen Klassenkonflikten geprdagt war, fanden weitere
Spaltungen innerhalb der Lager sowie multiple Konflikte ent-
lang verschiedener Dimensionen statt. Zuvor existierende und
neugegriindete Parteien und ,Kampfbiindnisse“, mobilisier-
ten ihre Gemeinschaft entlang ideologischer, regionaler und
konfessioneller Linien, sodass insgesamt nach Schdtzungen
20.000 bis 30.000 Vollzeitkampfer wiahrend des Biirgerkriegs
im Einsatz waren (Picard 1999: 29). Externe Faktoren wie der
Nahostkonflikt und die damit verbundene Verlagerung der
Auseinandersetzung paldstinensischer Gruppen mit Israel in
den Libanon sowie lange Phasen der Besetzung durch Syrien
(1976-2005) und Israel (1978-2000) trugen zusitzlich zur De-
stabilisierung des Landes bei.® Insgesamt ldsst sich feststellen,
dass die bewaffneten intra- und interkonfessionellen wie auch
nicht-konfessionellen Auseinandersetzungen der Gewinnung
und Vermehrung von politischer und 6konomischer Macht
dienten. Dariiber hinaus zielten sie auf die Durchsetzung von
Nationskonzepten gemafd der politischen Identitdt. Neben den
zuvor genannten Lagern arabischer und libanesischer Natio-
nalisten, kdmpften die Anhdnger verschiedener Ideologien,
wie beispielsweise syrischer Nationalismus, Kommunismus,
religioser Nationalismus und Islamismus, um eine dominante
Position im Machtgefiige. Die Mobilisierung der eigenen Gesin-
nungsgemeinschaft fand unterdessen unter starken Verweisen
auf die gemeinsame politische und oftmals konfessionelle
Identitdt in Abgrenzung zu anderen Gemeinschaften statt. Der
zweite Biirgerkrieg dauerte 15 Jahre und endete mit ungefahr
144.000 Toten, 184.000 Verletzten sowie unzdhligen Vermissten
(Makdisi und Sadaka 2003). Das Abkommen von Ta'if (1989)
regelte zwar das Ende des Biirgerkriegs, fithrte allerdings nur
zu kosmetischen Verbesserungen des Systems.” Seitdem kam
es immer wieder zu Ausbriichen politischer Gewalt, ohne al-
lerdings in einem erneuten Biirgerkrieg zu eskalieren.

3. Musa al-Sadr und die Griindung der Amal-
Bewegung

In der Literatur zu Schiiten im Libanon gilt Musa al-Sadr als eine
charismatische Fithrungsfigur, welche die prekédre Situation der
Schiiten allgemein positiv verdnderte sowie deren politisches Er-
wachen nachhaltig pragte (vgl. Rieck 1989, Norton 1987, Halawi
1992). Der schiitische Geistliche al-Sadr wurde in Qom, Iran,
geboren, lebte und studierte zudem einige Jahre im Irak und im
Iran. Die historischen Wurzeln seiner Familie lagen allerdings
im Stidlibanon (Halawi 1992: 124). Im Jahr 1959 kam er in den
Libanon um die religiose Nachfolge von ‘Abd al-Husayn Sharaf
al-Din in Tyre anzutreten. Die Situation der libanesischen Schiiten
bei seiner Ankunft war geprigt von sozio-6konomischer Armut
und Unterentwicklung. Dies wird unter anderem auf die herr-
schenden feudalistischen Strukturen (Norton: 1987: 15) sowie

6  Da die Darstellung des Biirgerkriegs an dieser Stelle sehr verkiirzt ist, vgl.
hierzu z.B. Hanf 1990, El Khazen 2000, Johnson 2001 und Choueiri 2007.

7 Vor allem wurde die Verteilung der politischen Amter von 5:6 Christen:
Muslime auf jeweils 50 Prozent verdndert. Fiir eine Diskussion des
Abkommens vgl. z.B. Maila 1992.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:15:12. Inhalt.
o

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2015-4-15

Bonsen, ,Warum wir kampfen und wann?”

eine schwache politische Reprasentation im Unterschied zu ihrer
vergleichsweise demografischen Stiarke zurtickgefiihrt (Halawi
1992: 50). Al-Sadrs zahlreiche Initiativen zur Verbesserung der
Situation waren charakterisiert von einem reformorientierten
Ansatz, der die Losung der explosiven Atmosphire in einem fried-
lichen Miteinander der verschiedenen Konfessionen des Libanons
suchte. Erklédrtes Ziel war eine chancengerechtere Entwicklung
bislang vernachldssigter Gruppierungen zu ermoglichen. Umso
erstaunlicher mutet es daher an, dass sich die von ihm spiter
gegriindete Bewegung ab 1980 in bewaffneten Konflikten mit
fast allen libanesischen Akteuren befand.

Als Ausgangspunkt dieser konfliktreichen Entwicklung gilt die
Verlagerung der Paldstinensischen Befreiungsorganisation (PLO)
in den Libanon ab 1968 und - insbesondere nach dem ,Schwar-
zen September” 1970 — die Fortsetzung des Krieges gegen Israel
von libanesischem Territorium aus. Dabei war es vor allem die
Bevolkerung des Stidlibanons (mehrheitlich Schiiten), die den
Gegenangriffen Israels schutzlos ausgeliefert war. Al-Sadr rief
daher die libanesische Regierung bereits 1969 dazu auf, die Be-
volkerung des Stidens sowie die Grenzen des Landes zu schiitzen
(Rieck 1989: 117). Nachdem seinen Forderungen nicht nachge-
kommen worden war, appellierte er an die Stidlibanesen, sich
eigenstdndig zu bewaffnen und zu verteidigen: , Eine Waffe zu
besitzen, ist eine Pflicht sogar vor dem Besitz des heiligen Ko-
rans und vor dem Fasten. Die Waffe ist wie euer tdgliches Brot”
(Daher 2000, Bd. 2: 275). Auferdem erkldrte er die , Waffe zur
Zierde der Manner” (Daher 2000, Bd. 4: 254), allerdings, wie er
betonte, im Kontext des Kampfes gegen den erkldrten Feind, d.h.
den politischen Feudalismus und die Angriffe Israels (vgl. Daher
2000, Bd. 5: 165). Es kommt also bereits vor der Griindung einer
eigenen Organisation zu einer Legitimation der Anwendung von
Waffengewalt zu Verteidigungszwecken.

Al-Sadr mobilisierte die schiitische Klientel, indem er zur Bekamp-
fung von Ungerechtigkeit und Entbehrung unter Referenz auf
die vorbildhafte Rolle Husayns, Imam und Maértyrer nach schii-
tischer Tradition, aufrief.® Bei einer Veranstaltung sagte er 1974:
»Brothers, line up in the row of your choice: that of tyranny or
that of Hussain. I am certain that you will not choose anything
but the row of revolution and martyrdom for the realization of
justice and the destruction of tyranny” (Norton 1987:41). In der
Folge wurde die religidse Symbolik in al-Sadrs Reden und die
Auswahl religioser Veranstaltungsanldsse (z.B. ‘ashira’) charakte-
ristisch fiir die Mobilisierung der Schiiten. Schliefdlich gab er die
Griindung der Bewegung der Beraubten (Harakat al-Mahrumin)
an einem schiitischen Feiertag bekannt. Die Bewegung sollte sich
fir die Bekdimpfung von Unterentwicklung einsetzen, bis sich
die Regierung dem Sicherheitsbediirfnis und den Missstinden
annehmen wiirde. Unterdessen durchliefen in kurzer Zeit alle
politischen Akteure eine zunehmende Militarisierung im Kontext
des Ausbruchs des zweiten Biirgerkrieges (Khalaf 2002: 230).

Die offizielle Griindung der Amal-Bewegung im Juli 1975 geht auf
eine Explosion in einem militdrischen Ausbildungslager der bis
dato geheimen Gruppierung zurtick. Unter Rechtfertigungsdruck

8 Das Schiitentum weist eine zentrale Tradition von Mairtyrertum auf,
die untrennbar mit dem Mairtyrertod der Imame verbunden ist. Da-
bei ist insbesondere das Schicksal des dritten Imam Husayn und der
Familie des Propheten (ahl al-bayt) in Karbala’, im heutigen Irak, von
transzendentaler Bedeutung fiir Schiiten.

Erlaubnis untersagt,

THEMENSCHWERPUNKT

sah sich Al-Sadr daraufhin gezwungen, der Offentlichkeit die Griin-
dung bekannt zu geben. Al-Sadr erkldarte Amal zum , militarischen
Fliigel” der Bewegung der Beraubten.® Als Griindungsziel nannte
er die Verteidigung und den Schutz der libanesischen Bevolkerung
vor Angriffen — vor allem im Siidlibanon. Die Aussage des spéteren
Generalsekretdrs Amals, Husayn al-Husayni, trug diesem Umstand
Rechnung: ,Die Amal Organisation wurde gegriindet, um den
Stiden zu beschiitzen, nachdem die Autoritédt ihn fallengelassen
hatte, anstatt ihn zu schiitzen“ (Al-Husayni 1976: 13). Ahnlich
lief3 al-Sadr verlauten: ,Die Amal Organisation wurde gegriindet,
um den israelischen Kréften entgegenzutreten, die unsere Grenzen
angriffen, Biirger toteten, ihre Hauser und ihre Wiirde zerstorten.
Wir griindeten Amal zu keinem anderen Ziel, als unsere Wiirde
und das Leben unserer Kinder zu verteidigen!“ (Al-Sadr in Sawt
al-Mahrumin 1976a: 28). Al-Sadr gelang es mit dieser Argumenta-
tion, weite Teile der Schiiten, die sich zuvor politisch entweder im
linken und paldstinensischen Spektrum oder um die traditionellen
Patrone organisiert hatten, fiir Amal zu rekrutieren.!”

Amal agierte in der frithen Phase des Biirgerkriegs sehr zurtick-
haltend. Die endgiiltige Phase der Revitalisierung Amals und
der damit einhergehenden Militarisierung fand erst nach dem
mysteridsen Verschwinden al-Sadrs 1978 in Libyen statt. Al-Sadr
wird seitdem in einem ausgepragten Personenkult verehrt und
giltals ,Mdrtyrer” der Bewegung, auch wenn sein Verbleib bis-
lang ungeklart ist. Weiterhin dienten der Erfolg der Iranischen
Revolution 1979 und die israelischen Invasionen im Libanon
1978 und 1982 dem Popularitits- und Machtzuwachs von Amal
(Norton 1987: 55-58). Die kritische Sicherheitslage veranlasste
viele dazu, sich Amal anzuschlie3en, welche die Bewohner zu
verteidigen suchte (ebd.: 51). Verschiedene Faktoren, darunter
auch der ausgepragte politische ,Martyrerkult“!!, fithrten dazu,
dass sich die Bewegung ab 1980 unter der Fiihrung von Nabih
Berri!? zu einem der wichtigsten Hauptakteure im Biirgerkrieg
entwickelte. Abgesehen von Aktivitdten beziiglich der eigenen
Klientel, wie der Herstellung von Sicherheit und der medizi-
nischen Versorgung von Kampfern und Zivilisten, hat Amal
iiber Jahre hinweg politische Gewalt im Kampf mit internen
und externen Gegnern angedroht und angewendet.!3

4. Narrative und Legitimation: Martyrertum,
Widerstand und Nation

Der Beitrag argumentiert, dass die Berticksichtigung der poli-
tischen Identitdt eines Akteurs entscheidend ist, um die Dy-
namik politischer Gewalt nachzuvollziehen. Betrachtet man

9  Der militarische Fliigel Amal und die Bewegung der Beraubten verschmol-
zen alsbald in einer Gruppierung, Harakat Amal (Amal-Bewegung).

10 Die Anzahl der Amal-Kdmpfer variiert je nach Quelle zwischen 3.000
(Makdisi/Sadaka 2003: 44) und 30.000 (Harik 1994: 19). Die hohe
Abweichung ist vermutlich verschiedenen Ansdtzen der Berechnung,
wer als Amal-Kampfer zu rechnen ist, geschuldet.

11 Politischer Martyrerkult wird hier als die ritualisierte Verehrung von
Mirtyrern, d.h. in diesem Kontext als solche bezeichnete getotete
Kédmpfer und Zivilsten, definiert.

12 Zur Diskussion der Fithrung von Nabih Berri und seiner Person sei an
dieser Stelle auf Nir 2010 verwiesen.

13 Die Konfliktlinien kénnen in diesem Artikel nur sehr verkiirzt dargestellt
werden. Amal hat primér gegen folgende Akteure gekampft: Libanesische
Front (1975-76, 1983-85), israelische Besetzungstruppen (1978-2000),
Libanesische Nationalbewegung (1980-1982), PLO (1985-1988), Progres-
siv-Sozialistische Partei (1985, 1987) sowie Hizbullah (1988-1991).

S+F (33.]g.) 4/2015 | 189

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:15:12. Inhalt.
o

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2015-4-15

THEMENSCHWERPUNKT

die Diskurse Amals im Zusammenhang mit politischer Gewalt
erkennt man drei zentrale Narrative, die sich gegenseitig bedin-
gen und verstdrken sowie die politische Identitdt reflektieren:
Mairtyrertum, Widerstand und Nation.

4.1 Martyrertum

Als Miértyrer (shuhada’) werden im modernen arabischen Sprach-
gebrauch nicht nur Personen bezeichnet, die fiir ihren religi-
osen Glauben bereit waren zu sterben, sondern auch fiir eine
politische Uberzeugung, die nicht zwangsliufig eine religiose
Dimension beinhaltet. Kennzeichnend fiir den Libanon ist die
Verwendung des Martyrerbegriffs von verschiedensten Parteien
(christlich, islamisch und sdkular) und dessen Einbettung in
politischen Kulte, was auf eine politische Motivation in der ri-
tualisierten Verehrung von Mirtyrern hinweist.'* Miartyrerkulte
beziehen sich auf gefallene Kdmpfer, aber auch Zivilisten, die bei
Bombardierungen oder anderen Gewalttaten starben. Dariiber
hinaus werden getotete Fiihrungspersonen in Personenkulten zu
»Martyrerfithrern“!s stilisiert. Ferner kam es insbesondere in den
1980er Jahren zum erstmaligen Aufkommen von sogenannten
»Mirtyreroperationen”, bei denen der eigene Tod beim Versuch,
einen Feind zu toten, in Kauf genommen wurde.!® Gemeinsam
ist den libanesischen Martyrerkulten, dass sie die Identitat der
Akteure widerspiegeln und damit Mértyrertum als Vorbild im
Kampf fiir die ,Sache” dient. Martyrerkulte wirken somit identi-
tatsstiftend und -starkend. Die Anhédnger sind oftmals zu hochsten
Akten der Aufopferung bereit, um die politische Identitdt der
Gemeinschaft zu verteidigen und zu verbreiten (vgl. Bonsen o0.].).

Amal verweist auf 6.000 Martyrer seit der Griindung 1975 (vgl.
Interview Bonsen mit Sayyid Rabi‘a Nasir 2012). Dazu gezdhlt
werden Martyrerfiihrer, Kimpfer, Zivilisten und fiinf Amal-
Mirtyrer einer ,Martyreroperation“!’. Die Thematik des Mir-
tyrertums spielte bereits bei der Griindung eine zentrale Rolle,
denn die 39 Toten der Explosion in ‘Ayn al-Bunayya wurden auf
dem ersten Plakat der Bewegung als Amal-Mdrtyrer und Fackeln
eines Pfades bezeichnet, dem es zu folgen gelte. Al-Sadr erlduterte
die Bedeutung ihres Mértyrertodes wie folgt: ,Diese (jungen)
Mainner wollten beweisen, dass Patriotismus weder eine Parole
ist noch der Gewinn- und Profiterzielung dient [...] die Nation
ist die Dimension der menschlichen Existenz und die Basis sei-
ner Wiirde. [...] Ihre Verteidigung mit Seelen und Blut ist eine
Pflicht, auch wenn es kein Gleichgewicht der Krifte gibt [...].
Sie nutzten den Ansatz Husayns als Verhaltensrichtlinie [...]“
(Harakat Amal o.].). Im Laufe der Zeit entwickelte Amal einen
ausgepragten Martyrerkult mit der Einbettung von Mirtyrer-
Narrativen in politische wie religiose Riten, Gedenkstitten,
Biicher, Poster, Lieder und Hymnen. Dabei wird die Rolle des sich
aufopfernden Martyrers als transhistorisches Vorbild konstruiert
und mit schiitischen Traditionen verkniipft (vgl. Bonsen o.].).

14 Parteien mit dezidierten Martyrerkulten und Martyrern mit einer Anzahl
tiber 1.000 sind vor allem: Libanesische Kréfte, Phalange, Hizbullah,
Amal, Syrische Sozial-Nationalistische Partei und die Kommunistische
Partei Libanon.

15 Die zumeist durch ein Attentat zu Tode kamen.

16 Diese Strategie kam allerdings nur im Kontext des Widerstands gegen
die israelische Besetzung und zeitweise gegen die Multinationalen
Truppen zum Einsatz.

17 Ahmad Qasir, ‘Ali Safiyyidin, Bilal Fahs, Hasan Qasir und Hisham Fahs.

190 | S+F (33.]g.) 4/2015

Bonsen, ,Warum wir kampfen und wann?”

4.2 Widerstand

Ein zweites fiir die politische Identitatsstiftung zentrales Nar-
rativ ist der Widerstand (al-mugawama) gegen die israelische
Besetzung ab 1978.18 Im Kontext des Widerstands sind nach
Aussagen der Bewegung ein Drittel der Amal-Maértyrer gestor-
ben (vgl. Interview Bonsen mit Fatima Qabalan 2012). Amal
konstruiert die Legitimation des Widerstands gegen die Be-
satzungsmacht religios und national mit Verweisen auf die
schiitische Tradition, Unterdriickung nicht zu dulden, sowie der
Verteidigung des ,libanesischen Heimatlandes”. Zum Zeitpunkt
der Griindung Amals betrachtete al-Sadr primar den defensiven
Einsatz von Waffen gegen israelische Angriffe als legitim. Eine
erste Ausdehnung der Anwendung von Gewalt erfolgte im
darauffolgenden Jahr in einem Artikel fiir die Zeitschrift Sawt
al-Mahrumin (Stimme der Beraubten), die sich primdr an die
Anhidnger der Bewegung richtete. Unter dem Titel , Warum
wir kimpfen und wann?“ (Al-Sadr 1976: 2) verkniipfte al-Sadr
die militarischen Aktivititen mit der allgemein formulierten
Bedingung, es miisse sich um einen Kampf fi sabil illah (auf
dem Weg Gottes) handeln. Damit war jedoch kein islamisch-
politisches Projekt gemeint, sondern, so al-Sadr, ein Dienst
an der Menschheit, die Verteidigung des Heimatlandes und
seiner Einheit, die Verhinderung von Diskriminierung und
die Umsetzung von Recht und Gerechtigkeit (vgl. ebd.). Den
Anspruch, die Einheit des Landes zu verteidigen, kann als Reak-
tion auf christliche Teilungspldne verstanden werden. Dartiber
hinaus zielte Amal darauf ab, den erkldrten Widerstand gegen
Israel auf libanesischem Territorium zu organisieren. Bis zum
Abzug der israelischen Truppen entwickelte Amal verschiedene
Formen des Widerstands, !° die bis heute immer wieder in den
Diskursen von Amal auftauchen.

4.3 Nation

Schlie’lich legitimierte Amal ihre Beteiligung an gewaltsamen
Auseinandersetzungen im Rahmen des libanesischen Biirger-
kriegs ab 1980 unter Bezug auf ihr Nationalismuskonzept.?°
Untersucht man Schriften und Reden der Fiihrungselite, wird
deutlich, dass die Identitdt Amals und ihrer Anhdnger auf zwei
zentralen Sdulen basiert. Zum einen auf einer schiitischen
Identitét, die, wie bereits ausgefiihrt, Martyrertum und Kampf
gegen Unterdriickung zu zentralen Motiven entwickelte. Zum
anderen auf einer nationalen Identitdt, die den Libanon als
ysendgiltiges Heimatland” (watan niha i) fiir seine Biirger unab-
hédngig von konfessioneller und ethnischer Identitdten begreift.
Politischer Islam, also das Streben nach einem islamischen
Staat, war fiir Amal zu keinem Zeitpunkt eine Option, im
Gegensatz zu der 1985 offiziell gegriindeten Hizbullah. Daher
beschreiben einige Autoren Amal als sdkularen Akteur, was
allerdings nicht als Forderung vollkommener Trennung von
Politik und Religion zu verstehen ist. Sakularismus im laizis-

18 Widerstand wird an dieser Stelle als oppositionelle Reaktion auf eine
Macht, die als illegitim verstanden wird, definiert.

19 Es sei darauf verwiesen, dass auch Formen des gewaltfreien Widerstands
zum Repertoire der Aktivititen von Amal zahlten, so z.B. Demonstra-
tionen und Streiks (Bannut 2008, Vol. 7: 86ff.)

20 Dabei sei noch einmal explizit erwahnt, dass es sich hierbei um die
Eigenperspektive handelt.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:15:12. Inhalt.
o

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2015-4-15

Bonsen, ,Warum wir kampfen und wann?”

tischen Sinne lehnte Amal mit der Begriindung ab, Religion
und Modernitdt wiirden sich nicht widersprechen (vgl. Sawt al
Mahrumin 1976b: 14f). Stattdessen wird Religion als Basis fiir
einen von Werten und Moral geprégten Staat, einen , gldubigen
Staat” (dawla mu’mina) (Daher 2000, Bd.7: 241), hinzugezogen.
Im Unterschied zu den Visionen einiger arabischer Nationa-
listen wurde ein Zusammenschluss des Libanons mit anderen
Staaten nicht angestrebt. Dennoch erkldrte al-Sadr, dass dem
Libanon eine ,arabische Identitdt und Zugehorigkeit” (‘arabi
al-hawiyya wa-I-intima’) (Daher 2000, Bd.8: 287) innewohne.
Eine Teilung des Landes, wie es von manchen libanesischen
Nationalisten als Option erwogen wurde, stand nicht zur
Diskussion. Das bestehende politische System, welches als
ursdchlich fiir die Krisen ausgemacht wurde, sollte vor allem
durch die Abschaffung des politischen Konfessionalismus (vgl.
Amal Charter in Norton 1987: 145) und die Einfiihrung einer
parlamentarischen Mehrheitsdemokratie (Daher 2000, Bd. 8:
287) reformiert werden.

Gemaf der Selbstbezeichnung Amals als ,,national-patriotische
Bewegung” (haraka wataniyya) verwies sie bei Kampfen mit
paldstinensischen und libanesischen Akteuren auf den Schutz
Nation, die vor einer Teilung, dem Verlust der Autonomie und
einer arabisch-libanesischen Identitdt, bewahrt werden sollte.
Dabei betonte die Fiihrungselite immer wieder die Loyalitat
zum Staat und Heimatland. So erklarte beispielsweise Amals
militdrischer Fiihrer im Stiden, Dawud Dawud: ,Wir riefen zur
Legitimitdt [des Staates] auf in Zeiten, in denen Andere dies
verneinten. Wir bezahlten mit Blut fiir die Legitimitdt. Auch
heute ist unser Standpunkt derselbe geblieben und wir verlan-
gen den Staat. Wenn wir den Staat kritisieren, dann kritisieren
wir in Wirklichkeit bestimmte Personen und Machthaber, die
ungerecht herrschen. [...] Wir sind Soldaten des Libanons
und wir halten fest an einem Heimatland fiir all seine Séhne”
(Al-‘Awasif 1983). Auch in den Medien von Amal wurden die
Martyrer der Bewegung immer wieder als ,Opfer” (garabin)
(Sawt al Mahrumin 1977: 31) fir das Heimatland bezeichnet,
die dessen Schwiche mit der Bereitschaft zu Martyrertum aus-
zugleichen suchten (vgl. Al-Risala 1977: 1).

4.4 Schlussbetrachtungen

Zusammengefasst nutzte Amal den Verweis auf Martyrertum,
Widerstand und Nation als Strategie, um politische Gewalt
zu legitimieren. Auch wenn die Bewegung heutzutage keine
politische Gewalt mehr ausiibt, werden die genannten Dis-
kurse nach wie vor genutzt, um eine Identitdt zu konstruie-
ren, mit der sich Amal vor allem von der konkurrierenden
Hizbullah abgrenzt. Der Martyrerkult von Amal wird dabei
genutzt, um die zentralen Narrative zwecks Identitdtsstarkung
zu betonen. Bezeichnenderweise ist dabei das Widerstands-
narrativ das dominante Thema, auch wenn zwei Drittel der
Amal-Mirtyrer einen anderen Todeskontext aufweisen. Da-
durch vermeidet Amal die kritische Auseinandersetzung mit
ehemaligen Konflikten, die sie mit libanesischen Akteuren
hatte, und stadrkt gleichzeitig durch die Konstruktion einer
primdren Widerstandsidentitdt gegen Feinde von ,auflen”
ein nationales Image.

THEMENSCHWERPUNKT

5. Fazit

Am Beispiel von Amal wurde verdeutlicht, dass die Legiti-
mationsstrategien politischer Gewalt eng mit der politischen
Identitdt verkniipft sind. Eine konsistente politische Identitdt
schafft somit die Moglichkeiten, Gewalt gegentiber der eigenen
Klientel zu rechtfertigen — und setzt der Legitimationsmog-
lichkeit gleichermafen einen Rahmen. Politische Identitdten
sind damit fiir die Untersuchung von Dynamiken politischer
Gewalt relevant. Uber sie ldsst sich nicht nur ein wesentlicher
Mechanismus der Mobilisierung von Kombattanten und Partei-
mitgliedern verstehen, sie erlaubt bis zu einem gewissen Grad
auch Riickschliisse auf die gruppenspezifische Logik von Gewalt.

Bei Amal, wie auch bei anderen Gewaltakteuren, bilden Anhénger
und Fiihrungspersonen Diskursgemeinschaften, welche die gan-
gigen Narrative bestdtigten und erhalten. Dabei spielen Mythen, Ri-
tuale und Symbole, die tiber zahlreiche Martyrerkulte zum Ausdruck
kommen, eine wichtige Rolle in der Identitéts- und Symbolpolitik.
Die Bereitschaft zur Aufopferung fiir die ,Sache” und zum Téten
anderer scheint dabei ein zentrales Merkmal in der Verbindung von
Identitdten und politischer Gewalt im Libanon zu sein.

Im Zuge des Ta‘if-Abkommens?! und der damit einhergehenden
Demilitarisierung der meisten bewaffneten Akteure, hat sich die
Anwendung von Gewalt zwar stark reduzieren lassen, konnte
jedoch nicht vollstdndig eingeddmmt werden. Zum einen wurde
der ,nationale Widerstand” gegen Israel bis zu dessen Abzug
fortgefiihrt, zum anderen begleiten interne Gewaltausbriiche
mit Anschldagen und vereinzelten Straflenkdmpfen, vor allem
nach Abzug der syrischen Truppen 2004, den Libanon bis
heute. Hildebrandt spricht sogar angesichts eines zunehmend
schwicheren Staates ab 2005 von einer umfassenden Wieder-
bewaffnung und einer , Riickkehr der Milizen” (2008: 223).

Im Rahmen dieser und regionaler Entwicklungen bieten Untersu-
chungen zu Diskursen nichtstaatlicher Gewaltakteure nicht nur
Erkenntnisse tiber Ursache und Verlauf bewaffneter Konflikte,
sondern schaffen ein allgemeines Bewusstsein iiber existierende
Narrative im Rahmen einer Identitdts- und Symbolpolitik. Das
Verstandnis von Eigenperspektiven ist dariiber hinaus nicht nur
wichtig, um Konfliktdynamiken zu analysieren, sondern auch mog-
liche Handlungsoptionen der Beteiligten einzuschétzen. Aufgrund
der Tatsache, dass nach wie vor eine gesamtlibanesische Geschichts-
schreibung fehlt, liegt in dem zur Sprache bringen von Identitits-
und Gewaltnarrativen auflerdem ein moglicher Schliissel fiir die
Aussohnung ehemaliger Gewaltakteure. Die Aufarbeitung von
Konflikten ist dabei ein wichtiger Schritt zu langfristigem Frieden.

Sabrina Bonsen (Dipl.-Pol.) ist Doktoran-
din des Fachgebiets Politik des Nahen und
Mittleren Ostens am Centrum fiir Nah-
und Mittelost-Studien der Philipps-Univer-
sitat Marburg. Arbeitstitel der Dissertation:
“Victory or Martyrdom” in the Struggle of
Amal — Martyr Cults and Political Identi-
ties in Lebanon.

21 Das Abkommen von Ta‘if, benannt nach einer Stadt in Saudi-Arabien,
wurde im Oktober 1989 geschlossen, es diente als Basis fiir das Ende
des libanesischen Biirgerkriegs.

S+F (33.]g.) 4/2015 | 191

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:15:12. Inhalt.
o

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2015-4-15

THEMENSCHWERPUNKT

Literatur

Apter, David 1997: Political Violence in Analytical Perspective.
In: Ders. (Hrsg.): The Legitimization of Violence. Hampshire:
Macmillan in Association with UNRISD.

Attié, Caroline 2004: Struggle in the Levant. Lebanon in the 1950s.
London: I.B. Tauris Publishers.

Al-"Awasif 1983: Ihtifal al-Saksakiyya bi-Dhikra Istishhad Abu
Hasan Na‘ma. Nr. 256, 29.4.1983, S. 9.

Badran, Tony 2009: Lebanon’s Militia Wars. In: Rubin, Barry
(Hrsg.): Lebanon. Liberation, Conflict, and Crisis. Basingstoke:
Palgrave Macmillan, S. 35-62.

Bannut, Jihad 2008: Harakat Amal - Qissat Haraka Islahiyya
Lubnaniyya fi Bilad al-‘Arab. 10 Bande. Beirut: al-Markaz al-Thaqafi
al-Lubnani.

Bonsen, Sabrina o.].: ,Victory or Martyrdom“ in the Struggle
of Amal - Martyr Cults and Political Identities in Lebanon.
Dissertation (unverdffentlicht), Philipps-Universitdt Marburg.

Choueiri, Youssef M. 2007: Breaking the Cycle: Civil Wars in
Lebanon. London: Stacey International.

Conteh-Morgan, Earl 2004: Collective Violence. An Introduction to the
Theories and Cases of Violent Conflicts. London/New York: Routledge.

Cromer, Gerald 2004: A War of Words. Political Violence and
Debate in Israel. London/New York: Routledge.

Daher, Yaqub 2000: Masirat al-Imam al-Sayyid Masa al-Sadr. 12
Bande. Beirut: Dar Bilal.

El Khazen, Farid 2000: The Breakdown of the State in Lebanon,
1967-1976. London: 1.B. Tauris.

El Khazen, Farid 2003: Political Parties in Postwar Lebanon: Parties
in Search of Partisans. In: Middle East Journal 57: 4, S. 605-624.

Entelis, John 1974: Pluralism and Party Transformation in Lebanon.
Al Kata’ib 1936-1970. Leiden: E.J. Brill.

Lambert, Will 2006: Myth, Manipulation, and Violence:
Relationships between National Identity and Political Violence.
In: Fowler, Will/Lambert Peter (Hrsg.) 2006: Political Violence and
the Construction of National Identity in Latin America. New York:
Palgrave Macmillan, S. 19-36.

Halawi, Majed 1992: A Lebanon Defied. Musa al-Sadr and the Shi’a
Community in Lebanon. Oxford: Westview Press.

Hanf, Theodor 1990: Koexistenz im Krieg. Staatszerfall und
Entstehen einer Nation im Libanon. Baden-Baden.

Harik, Judith 1994: The Public and Social Services of the Lebanese
Militias. Papers on Lebanon 14. Oxford: Centre for Lebanese
Studies.

Harakat Amal o.J.: Kini Mu 'minin Husayniyyin. Broschiire.

Haugbolle, Sune 2010: War and Memory in Lebanon. New York:
Cambridge University Press.

Hildebrandt, Thomas 2008: ,No State to Start with” Die Rivalitdt
der Gewalt im nach-syrischen Libanon. In: Faath, Sigrid (Hrsg):
Kontrolle und Anpassungsdruck. Zum Umgang des Staates mit
Opposition in Nordafrika/Nahost. Hamburg: GIGA Institut fiir
Nahost-Studien, S. 195-230.

Al-Husayni, Husayn 1976: Majlis al-Nuwwab Asbaha Da’ira Saghira
Min Dawa’ir al-Qasr. In: Sawt al-Mahrumin 1, 28.5.1976, S. 13.

Johnson, Michael 2001: All Honourable Men: the Social Origins of
War in Lebanon. London: Centre for Lebanese Studies.

Khalaf, Samir 1968: Primordial Ties and Politics in Lebanon. In:
Middle Eastern Studies 4, April 1968, S. 243-269.

192 | S+F (33.]g.) 4/2015

Bonsen, ,Warum wir kampfen und wann?”

Khalaf, Samir 2002: Civil and Uncivil Violence in Lebanon: A
History of the Internationalization of Communal Conflict. New
York: Columbia University Press.

Maila, Joseph 1992: The Document of National Understanding:
A Commentary. Prospect for Lebanon. 4. Oxford: Centre for
Lebanese Studies. URL: http://lebanesestudies.com/wp-content/
uploads/2012/04/72f150d4.-the-document-of-national-
understanding.pdf (zugegriffen: 15.5.2015).

Makdisi, Samir/Sadaka, Richard 2003: The Lebanese Civil War,
1975-1990. American University of Beirut, Lecture and Working
Paper Series 3 - http://www.aub.edu.lb/fas/ife/Documents/
downloads/series3_2003.pdf (zugegriffen: 17.01.2014).

Nir, Omri 2011: Nabih Berri and Lebanese Politics. New York:
Palgrave Macmillan.

Norton, Augustus Richard 1987: Amal and the Shi‘a. Struggle for
the Soul of Lebanon. Austin: University of Texas Press.

Picard, Elizabeth 1993: The Lebanese Shi’a and DPolitical
Violence. Geneva: United Nations Research Institute for Social
Development.

Picard, Elizabeth 1999: The Demobilization of the Lebanese
Militias. Centre for Lebanese Studies. Oxford: Oxonian Rewley
Press Ltd.

Picard, Elizabeth 2002: Lebanon a Shattered Country: Myths and
Realities of the Wars in Lebanon. New York: Holmes & Meier
Publishers.

Rieck, Andreas 1989: Die Schiiten und der Kampf um den Libanon.
Politische Chronik 1958-1988. Hamburg: Deutsches Orient-
Institut.

Al-Risala 1977: Bi--Damm Narwi Turab al-Janab: Shuhada’una
Yasuddin Thagharat al-Watan bi-Ajsadihim. 15.4.1977, S.1.

Al-Sadr, Musa 1976: Li Madha Nuqatil wa Mata? In: Sawt al-
Mahrumin 2, 28.7.1976, S. 2.

Salibi, Kamal 1988: A House of Many Mansions: A History of
Lebanon Reconsidered. London/New York: I.B. Tauris. Reprinted
2011.

Sawt al-Mahrumin 1976a: Al-Imam al-Sadr fi Hadithih li-l-Majallat
Al-Sayyad: Lagad Dafa‘t Thaman Ikhlast al-Kabir li-l-Mugawama.
Nr. 4, 1.12.1976, S. 28.

Sawt al-Mahrumin 1976b: Al-‘Almaniyya. Nr. 1, 28.5.1976, S. 14f.

Sawt al-Mahrumin 1977: Ma'na Wujad Shabab Amal fi al-Qura al-
Huduadiyya. Nr. 6, 14.5.1977, S. 31.

Swales, John 1990: Discourse Community. In: Ders. (Hrsg.): Genre
Analysis. English in Academic and Research Setting. Cambridge:
Cambridge University Press, 21-32.

Tilly, Charles 2003: The Politics of Collective Violence. Cambridge:
Cambridge University Press.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:15:12. Inhalt.
o

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2015-4-15

