2 Rechtsperson und Rechtssubjektivitat
in der idealtypischen Republik

,»Wenn es richtig ist, dass ein Ding in
der Welt des Geschichtlich-Politischen
wie in der Welt des Sinnlichen nur
dann wirklich ist, wenn es von allen
seinen Seiten sich zeigen und wahrge-
nommen werden kann, dann bedarf es
immer einer Pluralitit von Menschen
oder Volkern und einer Pluralitdt von
Standorten, um Wirklichkeit iiberhaupt
moglich zu machen und ihren Fortbe-
stand zu garantieren. Welt, mit anderen
Worten, entsteht nur dadurch, dass es
Perspektiven gibt, sie ist nur jeweilig
als die so oder anders gesichtete Ord-
nung von Weltdingen.*

Arendt, Was ist Politik?, S. 105

Die Pluralitit, die Tatsache, dass ,,nicht ein Mensch, sondern viele Men-
schen auf der Erde leben und die Welt bevdlkern', das Zusammenleben
mit Menschen, die man sich nicht aussuchen kann, ist in Arendts politi-
scher Theorie sowohl ein Merkmal des Menschseins® als auch Grundbe-
dingung der menschlichen Tétigkeit des Handelns. Pluralitit zeichne
sich durch die hinreichende Ahnlichkeit aus, die es braucht, um einander
zu erkennen, und durch die grundséitzliche Verschiedenheit, die Men-
schen voneinander haben und die sie im Handeln und Sprechen realisie-

1 Arendt, Vita Activa, S. 17.
2 Butler, Am Scheideweg, S. 196.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

16 | Integritat und Verantwortung

ren.’ Aus den letztgenannten Fihigkeiten und Aktivititen ergebe sich die
Moglichkeit, eine gemeinsame Welt, im Sinne eines Bezugsgeflechts
herzustellen, die in Ermangelung einer absoluten Wahrheit nur durch die
unterschiedlichen Perspektiven der an ihr Partizipierenden iiberhaupt
entsteht.” Diese Welt, das ,Zwischen®, das durch Gemeinsamkeit wie ein
Tisch sowohl trennt als auch verbindet,’ sei nicht rein dinglich, sondern
entstehe erst, wenn Menschen auf sie Bezug nehmen, und dies tun sie im
Handeln.® Daher sei das Handeln die Modalitit des Politischen, das stets
die gemeinsame Welt zum Gegenstand hat.” Handeln kénne der Mensch
jedoch nur aufgrund der ,,formal-anthropologischen Annahme** der Na-
talitdt, die biologische Grundbedingung fiir politische Initiative ist:
,Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen, dieser Anfang ist
immer und {iberall da und bereit. Seine Kontinuitdt kann nicht unterbro-
chen werden, denn sie ist garantiert durch die Geburt eines jeden Men-
schen.*’ Dieses hoffnungsvolle Zitat bildet den Schlusssatz von Arendts
Werk Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, das als eines der
Merkmale des Totalitarismus den Wunsch herausarbeitet, die Pluralitét
zu zerstoren und Menschen aneinanderzuschweil3en, als wiren sie nur
ein einziger und somit Handlungsméglichkeiten zu vernichten. Die Tat-
sache, dass Menschen einen Anfang bilden, kann somit durch keine
Herrschaft der Welt zerstort werden, wohl aber die Option, diesen natur-
gegebenen Anfang in der Welt durch aktive Einschaltung in Form des
Handelns zu realisieren, also ,,Verantwortung [fiir die Tatsache des Ge-

10 . . . .
“". Wenn eine Welt, in die die

borenseins, B.B.] auf uns zu nehmen
,Neue* ihre Bezugsfiaden einweben kann, nicht mehr vorhanden ist, weil
die Verschiedenheit der Menschen zerstort wurde, ist ihr die Moglich-
keit der Initiative verwehrt, und das menschliche Sein wird auf blof3es

,,Sich-Verhalten““, eine monotone Uniformitét, reduziert.

Benhabib, Hannah Arendt, S. 305.

Arendt, Vita Activa, S. 66.

Ebd.

Ebd., S. 71.

Strafsenberger, Hannah Arendt zur Einfiihrung, S. 54 f.
Ebd., S. 57.

Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 979.
10 Arendt, Vita Activa, S. 215.

11 Ebd,S.55.

O 0 N &N »n A~ W

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 17

Auch wenn eine Einzelne durchaus in der Lage ist, anzufangen zu
handeln, entstehe Macht nur dort, wo ,,Menschen handelnd und spre-
chend miteinander umgehen“.12 Politik sei dem Menschen nicht inhé-
rent, im Gegenteil: Er sei kein zoon politikon, sondern apolitisch." Erst
das assoziative Moment des Miteinanders lasse den Zwischenraum, die
Welt, entstehen oder aktualisiere ihn.'* Arendt betont, dass dieses
Machtmoment nur in der Einheit von Handeln und Sprechen gegeben
ist, nur, wenn die Worte nicht liigen, sondern ,,Wirklichkeiten enthiil-

len“]S

und ,, Taten nicht mibraucht werden, um zu vergewaltigen und zu
zerstoren, sondern um neue Beziige zu etablieren und zu festigen, und
damit neue Realititen zu schaffen.“'® Wie Sprechakt und Handeln zu-
sammenhéngen, hiangt jedoch von der Lesart der Arendt’schen politi-
schen Theorie ab: Teilweise wird auf den agonalen Charakter politischer
Identitét bei Arendt hingewiesen, der insbesondere durch ihr Rekurrieren
auf die griechische Antike betont wird,"” in der Auszeichnung, im Sinne
des Gewinnens eines Kampfes, ein wichtiges Element war.'® Es scheint
jedoch sachgerechter, von der in Uber die Revolution vorgestellten poli-
tischen Identitdtsbildung des deliberativen Zusammenschlusses auszu-
gehen, da Konsens in Arendts idealtypischen Darstellungen durch Uber-
zeugung erlangt wird. Sie betont die Freude an der Verfolgung eines
gemeinsamen Ziels, die fernab von einer blofen zielgerichteten Hand-
lung als Freude an dem gemeinsamen Handeln, also an dem Vollzug de-
finiert werden kann.'’ Eine rein auf Auszeichnung basierende Entschei-
dungsfindung birgt die inhdrente Gefahr, dass die ,Unterlegenen® im po-
litischen Handeln ihre Sicht der Welt nicht einbringen kénnen, oder das
politisch Erwiinschte durch diejenige definiert wird, die im Kampf ge-
wonnen hat. Auch Arendt stellt in Bezug auf den dauernden Wettstreit
unter den Biirgern Athens fest, dass dieser letztendlich den Untergang

12 Ebd, S. 251.

13 Jalusic in: Heuer/Heiter/Rosenmiiller, Arendt Handbuch, S. 308.

14 Arendt, Vita Activa, S. 251.

15 Ebd., S.252.

16 Ebd.

17 Ebd., S. 36.

18 Ebd., S.36f.

19 Arendt, Uber die Revolution, S. 163; Schonherr-Mann, Philosophie und Poli-
tik bei Hannah Arendt in: Breier/Gantschow (Hrsg.), Politische Existenz und
republikanische Ordnung, S. 73 (83).

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

18 | Integritat und Verantwortung

der moéMg bedeutet habe, da der die Agonalitit begleitende Neid und
Hass das Gemeinwesen vergiftet und die Stiftung dauerhafter Biindnisse
unméglich gemacht habe.”” Wenn Politik jedoch davon lebt, dass Glei-
che sich begegnen und als ebendiese behandelt werden, muss sicherge-
stellt werden, dass die Worte all derer gehort werden, die sich entschei-
den, sich im o6ffentlichen Raum zu exponieren, so dass der deliberative
Politikbegriff fiir Arendts Denken einschldgiger scheint.

Wihrend das Gemeinsame im Handeln sich im Schaffen neuer Be-
zlige und somit Verdnderung der Realitdt niederschlage, bediirfe es des
Sprechens nicht nur zur Enthiillung von Wirklichkeiten, sondern auch
zur Offenlegung der Person der Handelnden.”' Erst iiber die kommuni-
kative Begleitung des Handlungsaktes erscheine dieser nicht lediglich
als Mittel zum Zweck,” sondern als AnstoB, gemeinsam etwas zu ver-
dndern” — erst dadurch erhalte er Bedeutung.* Dieser Aspekt ist inso-
fern wichtig, als es in der Politik zwar um die gemeinsame Welt und ih-
ren Fortbestand gehe, sie jedoch gleichzeitig dazu diene, ,, Wirklichkeit,
“¥ 7u ermdglichen —
ohne das Politische wire der Mensch ,,bestimmter, wesentlich menschli-

die durch das Gesehen- und Gehortwerden entsteht

cher Dinge beraubt [...]“.?* Zwar konne sich kein Mensch, der unter
Menschen lebt, des Handelns und des Sprechens ganz enthalten,”” doch
sei insbesondere das Handeln, anders als das Sich-Verhalten, nur mog-
lich unter Gleichen, also im herrschaftsfreien Raum, in der Offentlich-
keit.”® Erst in der Losgelostheit von Zwingen konne sich der Mensch in
seiner Individualitét offenbaren, die darin besteht, dass in Bezug auf ihn
nur moglich ist zu sagen, dass jetzt ,Jemand‘ da ist, wo davor ,Niemand*
war.”’ Der Mensch, der als Individuum nicht zu definieren sei, da er ein-
zigartig ist und somit jeder Vergleich nur Gemeinsamkeiten, nicht je-

20 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralitit, S. 50 £.

21 Arendt, Vita Activa, S. 214.

22 Ebd, S.221.

23 Passerin d’Entréves, The political Philosophy of Hannah Arendt, S. 73.
24 Benhabib, Hannah Arendt, S. 179.

25 Arendt, Vita Activa, S. 73.

26 Ebd.

27 Ebd, S.215.

28 Ebd.,, S. 50.

29 Ebd, S.217.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 19

doch das Besondere betone, konne sich hier in seiner Einzigartigkeit
darstellen — ein Versuch, diese in Worte zu fassen wiirde sie jedoch ne-
gieren.”’ Im Vollzug der Politik realisiere sich, durch das eigene Ein-
schalten, die Natalitdt des Menschen — und diese Verwirklichung bedeu-
te Freiheit. ' Doch wie das Sprechen ein reziproker Akt ist, ist auch die
Freiheit der Selbstenthiillung nur dann verwirklicht, wenn sie anderen
erscheint. Arendts politische Theorie basiert darauf, dass Erscheinen und
Sein zusammenfallen, da nur Wirklichkeit werde, was ebenfalls von an-
deren vernommen wurde.** Das gelte auch fiir die Priidikate, die eine
Handlung konnotieren, sei es ,mutig‘, ,feige‘ oder ,innovativ‘, die nur
von einem Gegeniiber vergeben werden kénnen und dies auch nur dann,
wenn die Handlung nicht als isoliert und vollkommen autonom wahrge-
nommen wird, sondern vielmehr in Kontext zu ihrer Urheberin und der
Situation steht, also in ein Bezugsgeflecht eingebettet ist, das sich ledig-
lich durch Narration offenbart.*”

Der narrative Aspekt des Politischen gewinne seine Bedeutung ins-
besondere aus der Tatsache, dass Politik nicht lediglich der Gegenwart
dienen solle, sondern eine Briicke zwischen Vergangenheit und Zukunft
schlage, die Aufrechterhaltung der ,gemeinsamen Welt‘ in den Fokus
nehmen miisse, um die Kontinuitdt zu gewidhrleisten, ohne die es ,,keine

34 o 35 e
“ geben konne.”” Diese Kontinuitdt

Einheit des Menschengeschlechts
grenzt Arendt jedoch scharf von einem iibermenschlichen Entwick-
lungsprozess ab: Die politische Kontinuitdt sei nicht Resultat einer le-
diglich ablaufenden Zeit, sondern eine Tradition, die iiberliefert und so-
mit stets nur bestimmte Inhalte erinnert.*® Geschichte, und somit auch
politische Phdnomene, seien somit keine von menschlichen Handlungen

abgelosten, gewissermaBien transzendente Herstellstellungsprozesse. >’

30 Schiies, Conditio humana — eine politische Kategorie in: Breier/Gantschow
(Hrsg.), Politische Existenz und republikanische Ordnung, S. 49 (50).

31 Arendt, Die Freiheit, frei zu sein, S. 16.

32 Benhabib, Hannah Arendt, S. 180.

33 Ebd, S. 182.

34 Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 946.

35 Ebd.

36 Arendt, Tradition und die Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft,
S. 23 (37).

37 Arendt, Geschichte und Politik in der Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit
und Zukunft, S. 80 (108f.).

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

20 | Integritat und Verantwortung

Diese Ansicht implantiere eine Zweckmifigkeit in die menschliche
Welt, so dass diese, sobald der Zweck erreicht wurde, sich selbst {iber-
fliissig macht.”® Arendts Begriff von Narrativitit scheint daher eher auf
das antike Griechenland zu rekurrieren, in dem die Bedeutung eines Er-
eignisses sich aus ebendiesem ergab und nicht, weil es als ein Exponent
geschichtlicher Prozesse verstanden wurde. ” Das AuBerordentliche
werde erzihlt und bleibe somit durch Uberlieferung in der menschlichen
Welt, es konne ein Beispiel setzen.* Das AuBerordentliche, wie oben
bereits angerissen, sei dabei nicht die isolierte Handlung, sondern der
ganze Mensch, der sich exponiert hat, indem er sich durch Handeln und
Sprechen in das Bezugsgewebe der Menschen eingebunden- und es da-
durch mit veréindert hat.*' Die Politik ermdgliche dem Individuum, das
stets durch seine Mortalitét definiert ist, die Konsequenz der Individuali-
tét ist und durch reine Reproduktion somit nicht zu 1'.'1berwinden,42 etwas

43 -
“*und ein Testament zu

zu schaffen, ,,das bestéindiger ist als das Leben
hinterlassen, so dass grofe Taten und groBe Worte durch Geschichten
nicht mehr aus der Welt verschwinden* und deswegen ein Stiick Un-
sterblichkeit bedeuteten.”” Die Erinnerung an Menschen und ihre Taten
sei eine Téatigkeit gegen das Vergessen und auch gegen die Macht politi-
scher Liigen oder Ideologien,* wie sie spiter im Zusammenhang mit
dem Totalitarismus eingehender erldutert werden.

Die tradierten Geschichten haben weitere politische Dimensionen je-
doch sowohl im Setzen eines Anfangs als auch als stabilisierendes Ele-
ment im Handeln. In ihrer Beschreibung der Amerikanischen Revolution
betont Arendt die Bedeutung, die die Griindungsviter der Griindungsle-
gende Roms zumaf3en, und ihre Interpretation der Geschichte auf ameri-

38 Ebd.

39 Arendt, Natur und Geschichte in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft,
S. 54 (59).

40 Ebd., S. 54 (60).

41 Arendt, Vita Activa, S. 226.

42 Ebd., S.29.

43 Ebd., S.73.

44 Ebd., S.232.

45 Ebd., S. 30.

46 Heuer, Citizen, S. 196.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 21

kanische Verhéltnisse.*” Sie sind somit MaBstab in einer Welt, die schon
vorher bestanden hat, und sorgen dafiir, dass niemand vor dem Nichts
steht, wenn er neu beginnen mdochte. Eine dhnliche Funktion nehmen die
Geschichten auch in bereits bestehenden politischen Gemeinwesen ein:
Bereits beurteilt als gut oder schlecht, recht oder unrecht oder schon
oder hisslich, bieten sie auch hier durch Erinnerung eine Orientierung
iiber einmal erfolgtes menschliches Handeln, die sich in weiteren Hand-
lungen aktualisieren kdnne und somit einen Indikator dafiir bildet, ob ei-
ne Handlung geboten oder zu unterlassen ist.** So kénnen sie eine Stabi-
litit zumindest indizieren, die ohne Geschichten in der unendlichen
Mannigfaltigkeit und Spontaneitdt menschlicher Handlungen nicht zu
garantieren sei.”

Aufgrund der lapidaren Formulierung, dass Politik die Sorge um die
gemeinsame Welt sei und ihr Sinn die Freiheit, wird Arendts politischer
Theorie gerne vorgeworfen, selbstzweckhaft und inhaltsleer zu sein,”
und somit in einer Traditionslinie mit den politischen Existenzialisten
der 1920er Jahre, wie zum Beispiel und vor allem Carl Schmitt zu ste-
hen.” Dies liegt unter anderem daran, dass der 6ffentliche Raum, in dem
die Politik stattfindet, Arendts Ansicht nach streng zu trennen ist von
dem Privaten, der Familie, und auch von der Gesellschaft und somit der
sozialen Frage. Ob eine Politik, die unter Ausklammerung von sozialen
Gegebenheiten funktionieren soll, in der Lage ist, Sorge fiir die gemein-
same Welt zu tragen, wird bezweifelt.”

Die von Arendt vorgenommene strikte Trennung der unterschiedli-
chen Lebensbereiche erfolgte jedoch aus zwei Griinden: Anders als im
Politischen seien Mitglieder in der Gesellschaft oder auch in der Familie
zwar gleich, was ihre Interessen oder ihre Herkunft angeht, jedoch ba-
sierten diese Unionen auf Gewalt- beziehungsweise Hierarchieverhélt-
nissen, negierten somit die Moglichkeit, sich als Gleiche zu begegnen

47 Arendt Uber die Revolution, S. 272 f.

48 Arendt, Uber das Bose, S. 149.

49 Passerin d’Entréves, The political Philosophy of Hannah Arendt, S. 76;
Schiies, Conditio humana — eine politische Kategorie in: Breier/Gantschow
(Hrsg.), Politische Existenz und republikanische Ordnung, S. 49 (60).

50 Z.B.u.a. Benhabib, Hannah Arendt, S. 303, m.w.N.

51 Jay, Partisan Reviews, vol. 45 1978, S. 347 (351).

52 So z.B. von Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-

sammlung, S. 63.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

22 | Integritat und Verantwortung

und gemeinsam zu handeln.* Das Eindringen dieser Bereiche in die
Sphire des Politischen berge die Gefahr, die notwendige Gleichheit auch
dort zu zerstéren und die Gemeinsamkeit somit unmoglich zu machen.>
Zudem begriff sie zumindest das Gesellschaftliche, und somit die ge-
samte Wirtschaft, als von Interessen geleitet. Privatinteressen, die auf
den eigenen Vorteil abzielten, seien jedoch der Sorge um die Welt eben-
so wenig zutriglich, wie Hierarchieverhltnisse.” Die Skepsis gegen-
iiber dem Eindringen in das Politische bedeutet jedoch keineswegs, dass
Arendt die soziale Frage fiir unwichtig erachtetet: Thr emanzipatorischer
Ansatz verlangt nur, dass die Sicherung der Lebensgrundlagen Verwal-
tungsaufgaben, aber keine politischen sind*® und sich soziale Belange im
Politischen nur insofern auswirken kdnnten, als das Gruppen, denen bis-
her kein Zugang zu o6ffentlichen Angelegenheiten gewéhrt wurde, sich
diesen erkiampften.”’ Die Geschehnisse der Welt sind also in ihren Spha-
ren nicht isoliert, sondern wirken alle miteinander, auf unterschiedliche
Art und Weise. Gerne wird Arendt auch eine Geringschitzung des Priva-
ten unterstellt, da sie das Leben ohne ein Eintreten in die Offentlichkeit
,bestimmter, wesentlich menschlicher Dinge“58 beraubt sah.” Diese An-
sicht kann jedoch einer genaueren Betrachtung nicht standhalten: Das
Private diirfe im Offentlichen keine Rolle spielen, auch, da die Men-
schen sich im Privaten in ihrer individuellen Biographie vollkommen
voneinander unterscheiden und an ihr Verhalten keine gemeinschaftsori-
entierten, sondern persdnliche MaBstibe ansetzten.”’ So kénnten auch
intensive Gefiihle, wie zum Beispiel Liebe, nur im Privaten bestehen, da
sie fiir das Licht der Offentlichkeit nicht geeignet seien.”' Dort bilden
sich also Voraussetzungen, unter anderem durch die Erziehung, die spé-
ter fiir eine Standortbestimmung — also die Frage, auf welcher Basis sich

53 Arendt, Vita Activa, S. 50.

54 Ebd., S.51.

55 Arendt, Uber die Revolution, S. 292.

56 Ebd., S. 116.

57 Ebd., S. 167.

58 Arendt, Vita Activa, S. 73.

59 Ebd.

60 Arendt, On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Understanding in: Es-
says in Understanding, S. 328 (332).

61 Arendt, Vita Activa, S. 64.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Rechtsperson und Rechtssubjektivitat in der idealen Republik | 23

die Biirgerin ihre Meinung bildet, welche Erfahrungen sie mitbringt — re-
levant sind. Das Private, das den Charakter formt, dient somit der Bil-
dung einer Identitét, die bereits notwendige, wenn auch nicht hinrei-
chende Bedingung fiir das Exponieren in der Offentlichkeit ist. Auch
wenn das ,,Wer-jemand-jeweilig-ist“** auf der Bithne der Offentlichkeit
der Kontrolle der Handelnden entzogen ist, da es sich ,,unwillkiirlich in
“®_ist die Identititsbildung
nicht rein performativ, da sie nicht voraussetzungslos vonstatten geht,
nicht erst im ,,sprachlich verfassten Handlungsakt“** entsteht. Allerdings
ist die Offentlichkeit die einzige Sphire, in der Menschen ,,aktiv die per-
sonale Einzigartigkeit ihres Wesens“®
Sprechen offenbare das Individuum immer auch sich selbst, iibernechme
die Verantwortung auch fiir die nicht intendierten Folgen der Hand-

allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun

manifestieren. Im Handeln und

lung.*® Der Mensch werde somit zur Person, die sich im Gegensatz zum
Subjekt dadurch auszeichne, dass sie nicht souverén iiber sich verfiigt,
sondern immer in Wechselwirkung zu der sie umgebenden Mitwelt und
abhiingig von den Mitmenschen ist.*’” Hier zeichnen sich bereits Kontu-
ren des Arendt’schen Personenbegriffes ab. Das augenfilligste und wohl
auch kontraintuitivste Merkmal ist die Fokussierung auf die Reziprozi-
tit, die Tatsache, dass die Person dem Subjekt nicht entspricht, sondern
dass ein qualitativer Unterschied zwischen diesen Formen menschlicher
Existenz besteht. Subjekte, deren eigentlicher Lebensbereich das Private
sei, seien durch ihre Subjektivitit bestimmt, durch nicht vermittelbare
Empfindungen und Emotionen, und determiniert durch biologische und
soziale Notwendigkeiten.” Das Eindringen des Subjekts in die moderne
politische Ordnung bedeute ein Verschwinden von Welt: ,,Ein jeder ist
nun eingesperrt in seine Subjektivitdt wie in eine Isolierzelle, und diese
Subjektivitdt wird nicht darum weniger subjektiv und die in ihr gemach-
ten Erfahrungen darum nicht weniger singulér, weil sie ins Endlose mul-

<69

tipliziert erscheinen.”” Die Person hingegen kann sich erst dialogisch in

62 Ebd., S.219.

63 Ebd.

64 Strafienberger, Hannah Arendt zur Einfiihrung, S. 167.
65 Arendt, Vita Activa, S. 219.

66 Jaeggi, Welt und Person, S. 73.

67 Ebd., S. 74.

68 Arendt, Vita Activa, S. 62 ff.

69 Arendt, Vita Activa, S. 73.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

24 | Integritat und Verantwortung

all ihren Dimensionen enthiillen und ihre ,,personale Einzigartigkeit*’

offenbart sich erst in Geschichten, deren Protagonistin sie ist und die erst
dann erzdhlbar werden, wenn Tat und Téterin als eine Einheit begriffen
werden.”' Obwohl Arendt ihren Personenbegriff stets nur episodisch an-
deutet und nie dezidiert formuliert, lassen sich so deutliche Parallelen
feststellen, dass es hier lohnenswert scheint, ihn mithilfe Ricoeurs ,.her-
meneutischer Phinomenologie der Person® in vier Aspekten anzurei-
Ben.”” Es seien die Sprache, die Handlung, die Erzihlung und das ethi-
sche Leben, die die Person ausmachten.” Es lisst sich so konstatieren,
dass Arendts Politikbegriff eine personale Dimension hat, die sich schon
in ihren differenzierten Verstdndnis der Pluralitdt, der conditio per quam
der Politik, als Einzigartigkeit in der Gleichheit, offenbart.

Die unbedingte Akzeptanz und Forderung der Pluralitit verbietet
schon a priori eine Definition Arendts politischer Theorie als eine solche
ohne ethische Implikationen. Butler formuliert: ,,Kommunitire Griinde
der Zugehorigkeit sind nur unter der Bedingung gerechtfertigt, dass sie
einer nichtkommunitdren Ablehnung des Genozids untergeordnet
sind.“”* In dieser Theorie, in der die Welt umso grofer ist, mehr Per-
spektiven auf sie sich offenbaren, die also ganz durch ihre
Interpersonalitét definiert ist, verbietet sich die Anwendung von Gewalt-
oder Herrschaftsverhiltnissen, die Vielfalt unterdriicken — ein Grund
mehr fiir Arendt, klassische Herrschaftsverhéltnisse aus dem Raum des
Politischen auszuschlieen, so dass sie sich dort nicht aktualisieren kon-
nen. In der Pluralitét findet sich auch der Grund fiir ihre Ablehnung ab-
solut gesetzter Ziele, die von der Politik zu verwirklichen sind: Diese
implizieren stets eine Absolutheit, die mit der Relativitit des menschli-
chen Zusammenlebens nicht vereinbar ist; der Glaube an etwas Absolu-
tes zerstort die Handlungsmoglichkeiten im 6ffentlichen Raum, die, um
bestehen zu bleiben, unter der Pramisse stehen miissen, dass die Verdn-
derung der Realitit im Sinne der gemeinsamen Welt moglich ist.

70 Ebd., S.219.

71 Ebd, S.218.

72 Ricceur, Anndherung an die Person in: Vom Text zur Person, S. 227 (228).

73 Ebd.

74 Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S.
150.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

