
 

 

2 Rechtsperson und Rechtssubjektivität 

in der idealtypischen Republik 

 

„Wenn es richtig ist, dass ein Ding in 

der Welt des Geschichtlich-Politischen 

wie in der Welt des Sinnlichen nur 

dann wirklich ist, wenn es von allen 

seinen Seiten sich zeigen und wahrge-

nommen werden kann, dann bedarf es 

immer einer Pluralität von Menschen 

oder Völkern und einer Pluralität von 

Standorten, um Wirklichkeit überhaupt 

möglich zu machen und ihren Fortbe-

stand zu garantieren. Welt, mit anderen 

Worten, entsteht nur dadurch, dass es 

Perspektiven gibt, sie ist nur jeweilig 

als die so oder anders gesichtete Ord-

nung von Weltdingen.“ 

Arendt, Was ist Politik?, S. 105 

 

Die Pluralität, die Tatsache, dass „nicht ein Mensch, sondern viele Men-

schen auf der Erde leben und die Welt bevölkern“
1
, das Zusammenleben 

mit Menschen, die man sich nicht aussuchen kann, ist in Arendts politi-

scher Theorie sowohl ein Merkmal des Menschseins
2
 als auch Grundbe-

dingung der menschlichen Tätigkeit des Handelns. Pluralität zeichne 

sich durch die hinreichende Ähnlichkeit aus, die es braucht, um einander 

zu erkennen, und durch die grundsätzliche Verschiedenheit, die Men-

schen voneinander haben und die sie im Handeln und Sprechen realisie-

                                                             

1 Arendt, Vita Activa, S. 17. 

2 Butler, Am Scheideweg, S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


16 | Integrität und Verantwortung 

 

 

ren.
3
 Aus den letztgenannten Fähigkeiten und Aktivitäten ergebe sich die 

Möglichkeit, eine gemeinsame Welt, im Sinne eines Bezugsgeflechts 

herzustellen, die in Ermangelung einer absoluten Wahrheit nur durch die 

unterschiedlichen Perspektiven der an ihr Partizipierenden überhaupt 

entsteht.
4
 Diese Welt, das ‚Zwischen‘, das durch Gemeinsamkeit wie ein 

Tisch sowohl trennt als auch verbindet,
5
 sei nicht rein dinglich, sondern 

entstehe erst, wenn Menschen auf sie Bezug nehmen, und dies tun sie im 

Handeln.
6
 Daher sei das Handeln die Modalität des Politischen, das stets 

die gemeinsame Welt zum Gegenstand hat.
7
 Handeln könne der Mensch 

jedoch nur aufgrund der „formal-anthropologischen Annahme“
8
 der Na-

talität, die biologische Grundbedingung für politische Initiative ist: 

„Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen, dieser Anfang ist 

immer und überall da und bereit. Seine Kontinuität kann nicht unterbro-

chen werden, denn sie ist garantiert durch die Geburt eines jeden Men-

schen.“
9
 Dieses hoffnungsvolle Zitat bildet den Schlusssatz von Arendts 

Werk Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, das als eines der 

Merkmale des Totalitarismus den Wunsch herausarbeitet, die Pluralität 

zu zerstören und Menschen aneinanderzuschweißen, als wären sie nur 

ein einziger und somit Handlungsmöglichkeiten zu vernichten. Die Tat-

sache, dass Menschen einen Anfang bilden, kann somit durch keine 

Herrschaft der Welt zerstört werden, wohl aber die Option, diesen natur-

gegebenen Anfang in der Welt durch aktive Einschaltung in Form des 

Handelns zu realisieren, also „Verantwortung [für die Tatsache des Ge-

borenseins, B.B.] auf uns zu nehmen“
10

. Wenn eine Welt, in die die 

‚Neue‘ ihre Bezugsfäden einweben kann, nicht mehr vorhanden ist, weil 

die Verschiedenheit der Menschen zerstört wurde, ist ihr die Möglich-

keit der Initiative verwehrt, und das menschliche Sein wird auf bloßes 

„Sich-Verhalten“
11

, eine monotone Uniformität, reduziert. 

                                                             

3 Benhabib, Hannah Arendt, S. 305. 

4 Arendt, Vita Activa, S. 66. 

5 Ebd. 

6 Ebd., S. 71. 

7 Straßenberger, Hannah Arendt zur Einführung, S. 54 f. 

8 Ebd., S. 57. 

9 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 979. 

10 Arendt, Vita Activa, S. 215. 

11 Ebd., S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 17 

 

Auch wenn eine Einzelne durchaus in der Lage ist, anzufangen zu 

handeln, entstehe Macht nur dort, wo „Menschen handelnd und spre-

chend miteinander umgehen“.
12

 Politik sei dem Menschen nicht inhä-

rent, im Gegenteil: Er sei kein zoon politikon, sondern apolitisch.
13

 Erst 

das assoziative Moment des Miteinanders lasse den Zwischenraum, die 

Welt, entstehen oder aktualisiere ihn.
14

 Arendt betont, dass dieses 

Machtmoment nur in der Einheit von Handeln und Sprechen gegeben 

ist, nur, wenn die Worte nicht lügen, sondern „Wirklichkeiten enthül-

len“
15

 und „Taten nicht mißbraucht werden, um zu vergewaltigen und zu 

zerstören, sondern um neue Bezüge zu etablieren und zu festigen, und 

damit neue Realitäten zu schaffen.“
16

 Wie Sprechakt und Handeln zu-

sammenhängen, hängt jedoch von der Lesart der Arendt’schen politi-

schen Theorie ab: Teilweise wird auf den agonalen Charakter politischer 

Identität bei Arendt hingewiesen, der insbesondere durch ihr Rekurrieren 

auf die griechische Antike betont wird,
17

 in der Auszeichnung, im Sinne 

des Gewinnens eines Kampfes, ein wichtiges Element war.
18

 Es scheint 

jedoch sachgerechter, von der in Über die Revolution vorgestellten poli-

tischen Identitätsbildung des deliberativen Zusammenschlusses auszu-

gehen, da Konsens in Arendts idealtypischen Darstellungen durch Über-

zeugung erlangt wird. Sie betont die Freude an der Verfolgung eines 

gemeinsamen Ziels, die fernab von einer bloßen zielgerichteten Hand-

lung als Freude an dem gemeinsamen Handeln, also an dem Vollzug de-

finiert werden kann.
19

 Eine rein auf Auszeichnung basierende Entschei-

dungsfindung birgt die inhärente Gefahr, dass die ‚Unterlegenen‘ im po-

litischen Handeln ihre Sicht der Welt nicht einbringen können, oder das 

politisch Erwünschte durch diejenige definiert wird, die im Kampf ge-

wonnen hat. Auch Arendt stellt in Bezug auf den dauernden Wettstreit 

unter den Bürgern Athens fest, dass dieser letztendlich den Untergang 

                                                             

12 Ebd., S. 251. 

13 Jalusic in: Heuer/Heiter/Rosenmüller, Arendt Handbuch, S. 308. 

14 Arendt, Vita Activa, S. 251. 

15 Ebd., S. 252. 

16 Ebd. 

17 Ebd., S. 36. 

18 Ebd., S. 36 f. 

19 Arendt, Über die Revolution, S. 163; Schönherr-Mann, Philosophie und Poli-

tik bei Hannah Arendt in: Breier/Gantschow (Hrsg.), Politische Existenz und 

republikanische Ordnung, S. 73 (83). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


18 | Integrität und Verantwortung 

 

 

der πόλις bedeutet habe, da der die Agonalität begleitende Neid und 

Hass das Gemeinwesen vergiftet und die Stiftung dauerhafter Bündnisse 

unmöglich gemacht habe.
20

 Wenn Politik jedoch davon lebt, dass Glei-

che sich begegnen und als ebendiese behandelt werden, muss sicherge-

stellt werden, dass die Worte all derer gehört werden, die sich entschei-

den, sich im öffentlichen Raum zu exponieren, so dass der deliberative 

Politikbegriff für Arendts Denken einschlägiger scheint.  

Während das Gemeinsame im Handeln sich im Schaffen neuer Be-

züge und somit Veränderung der Realität niederschlage, bedürfe es des 

Sprechens nicht nur zur Enthüllung von Wirklichkeiten, sondern auch 

zur Offenlegung der Person der Handelnden.
21

 Erst über die kommuni-

kative Begleitung des Handlungsaktes erscheine dieser nicht lediglich 

als Mittel zum Zweck,
22

 sondern als Anstoß, gemeinsam etwas zu ver-

ändern
23

 – erst dadurch erhalte er Bedeutung.
24

 Dieser Aspekt ist inso-

fern wichtig, als es in der Politik zwar um die gemeinsame Welt und ih-

ren Fortbestand gehe, sie jedoch gleichzeitig dazu diene, „Wirklichkeit, 

die durch das Gesehen- und Gehörtwerden entsteht“
25

 zu ermöglichen – 

ohne das Politische wäre der Mensch „bestimmter, wesentlich menschli-

cher Dinge beraubt [...]“.
26

 Zwar könne sich kein Mensch, der unter 

Menschen lebt, des Handelns und des Sprechens ganz enthalten,
27

 doch 

sei insbesondere das Handeln, anders als das Sich-Verhalten, nur mög-

lich unter Gleichen, also im herrschaftsfreien Raum, in der Öffentlich-

keit.
28

 Erst in der Losgelöstheit von Zwängen könne sich der Mensch in 

seiner Individualität offenbaren, die darin besteht, dass in Bezug auf ihn 

nur möglich ist zu sagen, dass jetzt ‚Jemand‘ da ist, wo davor ‚Niemand‘ 

war.
29

 Der Mensch, der als Individuum nicht zu definieren sei, da er ein-

zigartig ist und somit jeder Vergleich nur Gemeinsamkeiten, nicht je-

                                                             

20 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralität, S. 50 f. 

21 Arendt, Vita Activa, S. 214. 

22 Ebd., S. 221. 

23 Passerin d’Entrèves, The political Philosophy of Hannah Arendt, S. 73. 

24 Benhabib, Hannah Arendt, S. 179. 

25 Arendt, Vita Activa, S. 73. 

26 Ebd. 

27 Ebd., S. 215. 

28 Ebd., S. 50. 

29 Ebd., S. 217. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 19 

 

doch das Besondere betone, könne sich hier in seiner Einzigartigkeit 

darstellen – ein Versuch, diese in Worte zu fassen würde sie jedoch ne-

gieren.
30

 Im Vollzug der Politik realisiere sich, durch das eigene Ein-

schalten, die Natalität des Menschen – und diese Verwirklichung bedeu-

te Freiheit.
 31

 Doch wie das Sprechen ein reziproker Akt ist, ist auch die 

Freiheit der Selbstenthüllung nur dann verwirklicht, wenn sie anderen 

erscheint. Arendts politische Theorie basiert darauf, dass Erscheinen und 

Sein zusammenfallen, da nur Wirklichkeit werde, was ebenfalls von an-

deren vernommen wurde.
32

 Das gelte auch für die Prädikate, die eine 

Handlung konnotieren, sei es ‚mutig‘, ‚feige‘ oder ‚innovativ‘, die nur 

von einem Gegenüber vergeben werden können und dies auch nur dann, 

wenn die Handlung nicht als isoliert und vollkommen autonom wahrge-

nommen wird, sondern vielmehr in Kontext zu ihrer Urheberin und der 

Situation steht, also in ein Bezugsgeflecht eingebettet ist, das sich ledig-

lich durch Narration offenbart.
33

 

Der narrative Aspekt des Politischen gewinne seine Bedeutung ins-

besondere aus der Tatsache, dass Politik nicht lediglich der Gegenwart 

dienen solle, sondern eine Brücke zwischen Vergangenheit und Zukunft 

schlage, die Aufrechterhaltung der ‚gemeinsamen Welt‘ in den Fokus 

nehmen müsse, um die Kontinuität zu gewährleisten, ohne die es „keine 

Einheit des Menschengeschlechts“
34

 geben könne.
35

 Diese Kontinuität 

grenzt Arendt jedoch scharf von einem übermenschlichen Entwick-

lungsprozess ab: Die politische Kontinuität sei nicht Resultat einer le-

diglich ablaufenden Zeit, sondern eine Tradition, die überliefert und so-

mit stets nur bestimmte Inhalte erinnert.
36

 Geschichte, und somit auch 

politische Phänomene, seien somit keine von menschlichen Handlungen 

abgelösten, gewissermaßen transzendente Herstellstellungsprozesse.
37

 

                                                             

30 Schües, Conditio humana – eine politische Kategorie in: Breier/Gantschow 

(Hrsg.), Politische Existenz und republikanische Ordnung, S. 49 (50). 

31 Arendt, Die Freiheit, frei zu sein, S. 16. 

32 Benhabib, Hannah Arendt, S. 180. 

33 Ebd., S. 182. 

34 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 946. 

35 Ebd. 

36 Arendt, Tradition und die Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 23 (37). 

37 Arendt, Geschichte und Politik in der Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit 

und Zukunft, S. 80 (108f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


20 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Diese Ansicht implantiere eine Zweckmäßigkeit in die menschliche 

Welt, so dass diese, sobald der Zweck erreicht wurde, sich selbst über-

flüssig macht.
38

 Arendts Begriff von Narrativität scheint daher eher auf 

das antike Griechenland zu rekurrieren, in dem die Bedeutung eines Er-

eignisses sich aus ebendiesem ergab und nicht, weil es als ein Exponent 

geschichtlicher Prozesse verstanden wurde.
39

 Das Außerordentliche 

werde erzählt und bleibe somit durch Überlieferung in der menschlichen 

Welt, es könne ein Beispiel setzen.
40

 Das Außerordentliche, wie oben 

bereits angerissen, sei dabei nicht die isolierte Handlung, sondern der 

ganze Mensch, der sich exponiert hat, indem er sich durch Handeln und 

Sprechen in das Bezugsgewebe der Menschen eingebunden- und es da-

durch mit verändert hat.
41

 Die Politik ermögliche dem Individuum, das 

stets durch seine Mortalität definiert ist, die Konsequenz der Individuali-

tät ist und durch reine Reproduktion somit nicht zu überwinden,
42

 etwas 

zu schaffen, „das beständiger ist als das Leben“
43

 und ein Testament zu 

hinterlassen, so dass große Taten und große Worte durch Geschichten 

nicht mehr aus der Welt verschwinden
44

 und deswegen ein Stück Un-

sterblichkeit bedeuteten.
45

 Die Erinnerung an Menschen und ihre Taten 

sei eine Tätigkeit gegen das Vergessen und auch gegen die Macht politi-

scher Lügen oder Ideologien,
46

 wie sie später im Zusammenhang mit 

dem Totalitarismus eingehender erläutert werden.  

Die tradierten Geschichten haben weitere politische Dimensionen je-

doch sowohl im Setzen eines Anfangs als auch als stabilisierendes Ele-

ment im Handeln. In ihrer Beschreibung der Amerikanischen Revolution 

betont Arendt die Bedeutung, die die Gründungsväter der Gründungsle-

gende Roms zumaßen, und ihre Interpretation der Geschichte auf ameri-

                                                             

38 Ebd. 

39 Arendt, Natur und Geschichte in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 54 (59). 

40 Ebd., S. 54 (60). 

41 Arendt, Vita Activa, S. 226. 

42 Ebd., S. 29. 

43 Ebd., S. 73. 

44 Ebd., S. 232. 

45 Ebd., S. 30. 

46 Heuer, Citizen, S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 21 

 

kanische Verhältnisse.
47

 Sie sind somit Maßstab in einer Welt, die schon 

vorher bestanden hat, und sorgen dafür, dass niemand vor dem Nichts 

steht, wenn er neu beginnen möchte. Eine ähnliche Funktion nehmen die 

Geschichten auch in bereits bestehenden politischen Gemeinwesen ein: 

Bereits beurteilt als gut oder schlecht, recht oder unrecht oder schön 

oder hässlich, bieten sie auch hier durch Erinnerung eine Orientierung 

über einmal erfolgtes menschliches Handeln, die sich in weiteren Hand-

lungen aktualisieren könne und somit einen Indikator dafür bildet, ob ei-

ne Handlung geboten oder zu unterlassen ist.
48

 So können sie eine Stabi-

lität zumindest indizieren, die ohne Geschichten in der unendlichen 

Mannigfaltigkeit und Spontaneität menschlicher Handlungen nicht zu 

garantieren sei.
49

 

Aufgrund der lapidaren Formulierung, dass Politik die Sorge um die 

gemeinsame Welt sei und ihr Sinn die Freiheit, wird Arendts politischer 

Theorie gerne vorgeworfen, selbstzweckhaft und inhaltsleer zu sein,
50

 

und somit in einer Traditionslinie mit den politischen Existenzialisten 

der 1920er Jahre, wie zum Beispiel und vor allem Carl Schmitt zu ste-

hen.
51

 Dies liegt unter anderem daran, dass der öffentliche Raum, in dem 

die Politik stattfindet, Arendts Ansicht nach streng zu trennen ist von 

dem Privaten, der Familie, und auch von der Gesellschaft und somit der 

sozialen Frage. Ob eine Politik, die unter Ausklammerung von sozialen 

Gegebenheiten funktionieren soll, in der Lage ist, Sorge für die gemein-

same Welt zu tragen, wird bezweifelt.
52

 

Die von Arendt vorgenommene strikte Trennung der unterschiedli-

chen Lebensbereiche erfolgte jedoch aus zwei Gründen: Anders als im 

Politischen seien Mitglieder in der Gesellschaft oder auch in der Familie 

zwar gleich, was ihre Interessen oder ihre Herkunft angeht, jedoch ba-

sierten diese Unionen auf Gewalt- beziehungsweise Hierarchieverhält-

nissen, negierten somit die Möglichkeit, sich als Gleiche zu begegnen 

                                                             

47 Arendt Über die Revolution, S. 272 f. 

48 Arendt, Über das Böse, S. 149. 

49 Passerin d’Entrèves, The political Philosophy of Hannah Arendt, S. 76; 

Schües, Conditio humana – eine politische Kategorie in: Breier/Gantschow 

(Hrsg.), Politische Existenz und republikanische Ordnung, S. 49 (60). 

50 Z.B. u.a. Benhabib, Hannah Arendt, S. 303, m.w.N. 

51 Jay, Partisan Reviews, vol. 45 1978, S. 347 (351). 

52 So z.B. von Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-

sammlung, S. 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


22 | Integrität und Verantwortung 

 

 

und gemeinsam zu handeln.
53

 Das Eindringen dieser Bereiche in die 

Sphäre des Politischen berge die Gefahr, die notwendige Gleichheit auch 

dort zu zerstören und die Gemeinsamkeit somit unmöglich zu machen.
54

 

Zudem begriff sie zumindest das Gesellschaftliche, und somit die ge-

samte Wirtschaft, als von Interessen geleitet. Privatinteressen, die auf 

den eigenen Vorteil abzielten, seien jedoch der Sorge um die Welt eben-

so wenig zuträglich, wie Hierarchieverhältnisse.
55

 Die Skepsis gegen-

über dem Eindringen in das Politische bedeutet jedoch keineswegs, dass 

Arendt die soziale Frage für unwichtig erachtetet: Ihr emanzipatorischer 

Ansatz verlangt nur, dass die Sicherung der Lebensgrundlagen Verwal-

tungsaufgaben, aber keine politischen sind
56

 und sich soziale Belange im 

Politischen nur insofern auswirken könnten, als das Gruppen, denen bis-

her kein Zugang zu öffentlichen Angelegenheiten gewährt wurde, sich 

diesen erkämpften.
57

 Die Geschehnisse der Welt sind also in ihren Sphä-

ren nicht isoliert, sondern wirken alle miteinander, auf unterschiedliche 

Art und Weise. Gerne wird Arendt auch eine Geringschätzung des Priva-

ten unterstellt, da sie das Leben ohne ein Eintreten in die Öffentlichkeit 

„bestimmter, wesentlich menschlicher Dinge“
58

 beraubt sah.
59

 Diese An-

sicht kann jedoch einer genaueren Betrachtung nicht standhalten: Das 

Private dürfe im Öffentlichen keine Rolle spielen, auch, da die Men-

schen sich im Privaten in ihrer individuellen Biographie vollkommen 

voneinander unterscheiden und an ihr Verhalten keine gemeinschaftsori-

entierten, sondern persönliche Maßstäbe ansetzten.
60

 So könnten auch 

intensive Gefühle, wie zum Beispiel Liebe, nur im Privaten bestehen, da 

sie für das Licht der Öffentlichkeit nicht geeignet seien.
61

 Dort bilden 

sich also Voraussetzungen, unter anderem durch die Erziehung, die spä-

ter für eine Standortbestimmung – also die Frage, auf welcher Basis sich 

                                                             

53 Arendt, Vita Activa, S. 50. 

54 Ebd., S. 51. 

55 Arendt, Über die Revolution, S. 292. 

56 Ebd., S. 116. 

57 Ebd., S. 167. 

58 Arendt, Vita Activa, S. 73. 

59 Ebd. 

60 Arendt, On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Understanding in: Es-

says in Understanding, S. 328 (332). 

61 Arendt, Vita Activa, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 23 

 

die Bürgerin ihre Meinung bildet, welche Erfahrungen sie mitbringt – re-

levant sind. Das Private, das den Charakter formt, dient somit der Bil-

dung einer Identität, die bereits notwendige, wenn auch nicht hinrei-

chende Bedingung für das Exponieren in der Öffentlichkeit ist. Auch 

wenn das „Wer-jemand-jeweilig-ist“
62

 auf der Bühne der Öffentlichkeit 

der Kontrolle der Handelnden entzogen ist, da es sich „unwillkürlich in 

allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun“
63

, ist die Identitätsbildung 

nicht rein performativ, da sie nicht voraussetzungslos vonstatten geht, 

nicht erst im „sprachlich verfassten Handlungsakt“
64

 entsteht. Allerdings 

ist die Öffentlichkeit die einzige Sphäre, in der Menschen „aktiv die per-

sonale Einzigartigkeit ihres Wesens“
65

 manifestieren. Im Handeln und 

Sprechen offenbare das Individuum immer auch sich selbst, übernehme 

die Verantwortung auch für die nicht intendierten Folgen der Hand-

lung.
66

 Der Mensch werde somit zur Person, die sich im Gegensatz zum 

Subjekt dadurch auszeichne, dass sie nicht souverän über sich verfügt, 

sondern immer in Wechselwirkung zu der sie umgebenden Mitwelt und 

abhängig von den Mitmenschen ist.
67

 Hier zeichnen sich bereits Kontu-

ren des Arendt’schen Personenbegriffes ab. Das augenfälligste und wohl 

auch kontraintuitivste Merkmal ist die Fokussierung auf die Reziprozi-

tät, die Tatsache, dass die Person dem Subjekt nicht entspricht, sondern 

dass ein qualitativer Unterschied zwischen diesen Formen menschlicher 

Existenz besteht. Subjekte, deren eigentlicher Lebensbereich das Private 

sei, seien durch ihre Subjektivität bestimmt, durch nicht vermittelbare 

Empfindungen und Emotionen, und determiniert durch biologische und 

soziale Notwendigkeiten.
68

 Das Eindringen des Subjekts in die moderne 

politische Ordnung bedeute ein Verschwinden von Welt: „Ein jeder ist 

nun eingesperrt in seine Subjektivität wie in eine Isolierzelle, und diese 

Subjektivität wird nicht darum weniger subjektiv und die in ihr gemach-

ten Erfahrungen darum nicht weniger singulär, weil sie ins Endlose mul-

tipliziert erscheinen.“
69

 Die Person hingegen kann sich erst dialogisch in 

                                                             

62 Ebd., S. 219. 

63 Ebd. 

64 Straßenberger, Hannah Arendt zur Einführung, S. 167. 

65 Arendt, Vita Activa, S. 219. 

66 Jaeggi, Welt und Person, S. 73. 

67 Ebd., S. 74. 

68 Arendt, Vita Activa, S. 62 ff. 

69 Arendt, Vita Activa, S. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


24 | Integrität und Verantwortung 

 

 

all ihren Dimensionen enthüllen und ihre „personale Einzigartigkeit“
70

 

offenbart sich erst in Geschichten, deren Protagonistin sie ist und die erst 

dann erzählbar werden, wenn Tat und Täterin als eine Einheit begriffen 

werden.
71

 Obwohl Arendt ihren Personenbegriff stets nur episodisch an-

deutet und nie dezidiert formuliert, lassen sich so deutliche Parallelen 

feststellen, dass es hier lohnenswert scheint, ihn mithilfe Ricoeurs „her-

meneutischer Phänomenologie der Person“ in vier Aspekten anzurei-

ßen.
72

 Es seien die Sprache, die Handlung, die Erzählung und das ethi-

sche Leben, die die Person ausmachten.
73

 Es lässt sich so konstatieren, 

dass Arendts Politikbegriff eine personale Dimension hat, die sich schon 

in ihren differenzierten Verständnis der Pluralität, der conditio per quam 

der Politik, als Einzigartigkeit in der Gleichheit, offenbart. 

Die unbedingte Akzeptanz und Förderung der Pluralität verbietet 

schon a priori eine Definition Arendts politischer Theorie als eine solche 

ohne ethische Implikationen. Butler formuliert: „Kommunitäre Gründe 

der Zugehörigkeit sind nur unter der Bedingung gerechtfertigt, dass sie 

einer nichtkommunitären Ablehnung des Genozids untergeordnet 

sind.“
74

 In dieser Theorie, in der die Welt umso größer ist, mehr Per-

spektiven auf sie sich offenbaren, die also ganz durch ihre 

Interpersonalität definiert ist, verbietet sich die Anwendung von Gewalt- 

oder Herrschaftsverhältnissen, die Vielfalt unterdrücken – ein Grund 

mehr für Arendt, klassische Herrschaftsverhältnisse aus dem Raum des 

Politischen auszuschließen, so dass sie sich dort nicht aktualisieren kön-

nen. In der Pluralität findet sich auch der Grund für ihre Ablehnung ab-

solut gesetzter Ziele, die von der Politik zu verwirklichen sind: Diese 

implizieren stets eine Absolutheit, die mit der Relativität des menschli-

chen Zusammenlebens nicht vereinbar ist; der Glaube an etwas Absolu-

tes zerstört die Handlungsmöglichkeiten im öffentlichen Raum, die, um 

bestehen zu bleiben, unter der Prämisse stehen müssen, dass die Verän-

derung der Realität im Sinne der gemeinsamen Welt möglich ist.  

 

                                                             

70 Ebd., S. 219. 

71 Ebd., S. 218. 

72 Ricœur, Annäherung an die Person in: Vom Text zur Person, S. 227 (228). 

73 Ebd. 

74 Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 

150. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

