4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie
des modernen Subjekts

4.1 Zur Autorin und ihrem Werk

Olga Amaris Duarte zufolge vermittelt Maria Zambrano in ihrem Gesamtwerk zwi-
schen Mystik, Philosophie und Poesie.! Dariiber hinaus lisst sich mit Bundgird ein
religidser” und mit Gémez-Montero ein pidagogischer und kunsthistorischer® An-
teil ihres Werkes bestimmen.

Die spanische Autorin analysiert und kritisiert in ihrem Werk die Entfremdung
des modernen Subjekts aus einem gemeinschaftlichen Kontext im Rahmen eines
spezifisch modernen Absolutismus der Vernunft,* der die Zersetzung der Bezie-
hung zwischen dem modernen Subjekt und dem Anderen in jeglicher Hinsicht be-
wirkt, das heifdt die Beziehung zum Mitmenschen, zur Gemeinschaft, zur Natur
und zum Géttlichen. Eine Erlduterung ihres Verstindnisses vom Anderen erfolgt
im Kapitel 4.2 und eine Erliuterung ihres Konzepts des Absolutismus der Vernunft
im Kapitel 4.4.2.

Die Zeitzeugin des spanischen Biirgerkriegs, der Weltkriege, des Holocausts
und der Franco-Diktatur kritisiert diese Phinomene vornehmlich aus dem la-
teinamerikanischen Exil und interpretiert diese als Ausdruck einer durch eine
fehlgeleitete Aufklirung bewirkten kulturellen Krise.® Wie Adorno und Horkhei-
mer diagnostiziert Zambrano einen auf die rationale Beherrschung des Anderen

1 Vgl. Olga Amaris Duarte: La mistica del exilio, S. 432.
Vgl. Ana Bundgard: Mas alla de la filosofia, S.15—19, 193, 421, 436.
Vgl. Javier Gdbmez-Montero: Nachwort, S. 268.

AW N

Vgl. Maria Zambrano: Personay democracia, Madrid: Alianza 2019. S. 86—129, 219—222; Maria
Zambrano: La confesidn: Género literario, Madrid: Mondadori 1988. S. 45-61; Maria Zambra-
no: Hacia un saber sobre el alma, S.106.

5 Vgl. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 20124, 142—144; Maria Zambrano:
Pensamientoy Poesia, S. 561—571; Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 195—-209;
Marfa Zambrano: Horizonte del liberalismo, Madrid: Ediciones Morata 1996. S. 262; Maria
Zambrano: Persona y democracia, S. 27-30, 100-103, 127-129; Maria Zambrano: Unamuno,
Barcelona: Debolsillo 2004. S. 25; Maria Zambrano: La confesién, S. 13.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Justus Meier: Literatur und Polis

ausgerichteten Weltzugang und Selbstbehauptungszwang des modernen Subjekts,
das sich dem Objekt gegeniiber rezeptiv verschlossen hat und diesem gegeniiber
eine dominierende sowie instrumentalisierende Haltung einnimmt.® Gleichzeitig
betont die Autorin jedoch das positive Potenzial der formal existierenden modernen
Demokratien.” Thre in den Kapiteln 4.4 und 4.5 herausgearbeitete Riickbesinnung
auf einen Identitits- und Offentlichkeitsbegriff im Sinne der griechisch-antiken
Polis und ihre daraus abgeleitete Utopie der Verwirklichung einer authentischen
modernen Demokratie,® welche die Autorin in den lediglich formal existieren-
den modernen Demokratien nicht realisiert sah,’ kann vor dem Hintergrund des
historischen Kontextes ihres Werks verstanden werden. So hatte die Autorin die
Geburt und den Fall der Segunda Republica miterlebt und war — wie Eduardo
Gonzadles di Pierro feststellt — als Regimekritikerin im Exil den aus ihrer Sozia-
lisation in der Segunda Republica abgeleiteten Werten treu geblieben.”® Bereits
wihrend ihrer Studienzeit beteiligte sich die Autorin an einer Opposition gegen
die Diktatur Primo de Riveras im Kontext ihrer Mitgliedschaft in der Federacién
Universitaria Espafiola und der Liga de educacién social.™ In der Zeit wihrend
der Segunda Republica und des Biirgerkriegs manifestierte sich ihr politisches
Engagement insbesondere in Form ihrer Kollaboration mit antifaschistischen und
kommunistischen Zeitschriften.”” Marfa del Mar Moreno stellt diesbeziiglich fest,
dass Zambrano als eine der einflussreichsten republikanischen Intellektuellen der

6 Vgl. Marfa Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 736-755, 768; Maria Zambrano: Los intelectuales
eneldrama, S.144-157, 236, 295; Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 228—229; Ma-
ria Zambrano: Notas de un método, Madrid: Tecnos 2011. S. 74; Maria Zambrano: Hacia un
saber sobre el alma, S. 46-48, 165-170; Maria Zambrano: Unamuno, S. 22, 50, 143.

7 Vgl. Maria Zambrano: »La ciudads, in: Aurora. Papeles del seminario Maria Zambrano 13
(2012), S.18-23, hier S. 20; Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 21—-22, 139, 183-187,
208-209, 224—225; Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 263, 269; Maria Zambra-
no: Espana, suefio y verdad, Barcelona: Edhasa 2002. S. 25.

8 Vgl. Laura Garcia Portela: Educacién para la democracia, S. 156.

9 Vgl. Eva Maria Marquéz Jimeno: »Historia y convivencia en Maria Zambrano, in: Thémata:
Revista de filosofia 35 (2005), S. 419-426, hier S. 423. https://dialnet.unirioja.es/servlet/artic
ulo?codigo=1986866 (Zugriff: 01.07.2025).

10 Vgl. Eduardo Conzéles di Pierro: »Dos fildsofas piensan la repiblica: Maria Zambranoy Edith
Steing, in: Open Insight 1 (2010), S. 70-83, hier S. 72.

11 Vgl. Mercedes Cémez Blesa: Modernas y vanguardistas: Mujer y democracia en la Il Reptb-
lica, Madrid: Ediciones el laberinto 2009. S.187; Juan Fernando Ortega Mufioz: Biografia de
Maria Zambrano, Malaga: Editorial Arguval 2006. S. 43—56.

12 Vgl. Antolin Sanchez Cuervo: »Dos interpretaciones del fascismo: Ortega y Gasset y Maria
Zambrano, in: Revista de filosofia 49 (2017), S. 4165, hier S. 67. https://dialnet.unirioja.es
[servlet/articulo?codigo=7102285 (Zugriff: 01.07.2025).

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1986866
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1986866
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7102285
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7102285
https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1986866
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1986866
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7102285
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7102285

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Segunda Republica bewertet werden kann.” Der Fokus in Zambranos Gesamtwerk
auf die Werte der Freiheit und Gemeinschaft kann in Anschluss an Gonzéles di
Pierro als Ausdruck ihres Republikanismus gedeutet werden.”* In diesem Sinne
kann auch der republikanische Charakter ihrer Asthetik, der in den Kapiteln 4.5
und 6 herausgearbeitet wird, im Kontext der historischen Einbettung ihres Werks
verstanden werden.

Das Potenzial der demokratischen Polis als identitits-, solidaritits- und sinn-
stiftender Kontext, welches die Autorin insbesondere in Personay democracia heraus-
arbeitet, wird vor allem im Rahmen von Zambranos Ausfithrungen zum Offentlich-
keits-, Demokratie- und Biirgerverstindnis der griechischen Polis deutlich.” Th-
re diesbeziiglichen Ausfithrungen werden im Kapitel 4.2 dieser Untersuchung er-
lautert. An ihre philosophisch-soziologischen Analyse- und Kritikansitze kniipfen
Zambranos isthetische Auseinandersetzungen mit dem Unterschied zwischen ei-
nem rationalen und einem poetischen Zugang zur Welt an. Es handelt sich Zambra-
no zufolge dabei um zwei Weltzuginge, die urspriinglich vereint waren und bereits
in der griechischen Philosophie voneinander getrennt wurden, wobei der rationale
Weltzugang in der modernen Kultur radikalisiert wurde und in einen Absolutismus
der Vernunft umgeschlagen ist.’

Wie im Verlauf dieser Arbeit deutlich wird, konnen ihre Auseinandersetzungen
mit einem rationalen Weltzugang, die das Gesamtwerk von Zambrano prigen, im
Kontext der spitmodernen und zeitgendssischen Kritik einer spezifisch moder-
nen instrumentellen Vernunft verstanden werden. IThr Konzept eines poetischen
Weltzuganges, welches sie — wie in Kapitel 4.4.1 erliutert wird — insbesondere in EI
hombre y lo divino und Filosofia y poesia entwickelt, leitet die Autorin aus einem anti-
ken Verstindnis von Kunst als Ausdruck des Gottlichen, nicht rational Fassbaren ab.
Wie in den Kapiteln 4.4.1und 4.5.2 dargelegt wird, versteht Zambrano den Kiinstler
explizit nicht als ein expressiv-schopferisch verfahrendes Subjekt, sondern als
rezeptiv ausgerichtetes Medium, das metaphysische Wahrheiten dsthetisch und im
Falle der Poesie insbesondere metaphorisch zum Ausdruck bringt. Bereits Maria
Luisa Maillard Garcia hatte zusammengefasst, dass sich Zambranos Verwendung
des Begriffes poesia durchaus im Sinne des griechischen Konzepts der Poiesis auf
jegliche Art der Schépfung mittels des Wortes bezieht und sich nicht exklusiv auf

13 Vgl. Maria del Mar Moreno: »Sobre las Intelectuales republicanas, in: Mercedes Gomez Blesa
(Hg.), Lasintelectuales republicanas. La conquista de la ciudadania, Madrid: Biblioteca nueva
2007, S.15-31, hier S.19.

14 Vgl. Eduardo Gonzéles di Pierro: Dos filésofas piensan la repdblica, S. 75.

15 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S.139-156; Maria Zambrano: Los intelectuales
eneldrama, S. 209.

16 Vgl. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 446—447; Maria Zambrano: Filosofiay
Poesia, S. 687-754; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 21-68, 147-157, 175-183.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

53


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Justus Meier: Literatur und Polis

die Lyrik beschrinkt.” Dariiber hinaus wird im Rahmen dieser Untersuchung
aufgezeigt, dass sich Zambranos Ausfithrungen zu einem poetischen Weltzugang
nicht nur auf den Kiinstler beziehen, der diesen Weltzugang in exemplarischer
Weise realisiert. Zambrano zufolge steht ein poetischer Weltzugang letztlich jedem
Menschen auch unabhingig von der kiinstlerischen Praxis als ein explizit nicht in-
strumentalisierender, sondern kommunikativ und passiv-rezeptiv ausgerichteter
Umgang mit der Realitit offen.

Auf Basis der Dichotomie der zwei Weltzuginge entwickelt die Autorin ihrin der
Sekundirliteratur bereits ausfithrlich analysiertes Konzept der razén poética. Dieses
soll zwischen den beiden Weltzugingen vermitteln und einen sozialvertriglichen
Zugang des modernen Subjekts zum Objekt wiederherstellen, um die Uberwindung
eines mit dem Absolutismus der Vernunft assoziierten modernen Subjektzentris-
mus und Individualismus zu erméglichen.*®

Aus literaturwissenschaftlicher Perspektive sind fiir diese Untersuchung insbe-
sondere Zambranos Ausfithrungen zum Potenzial einer Literatur im Sinne des rea-
lismo espariol fiir das Projekt der Therapie des modernen Subjekts interessant. Wie
im Kapitel 4.5.3 erliutert wird, versteht Zambrano den realismo espaiiol als einen
Umgang mit der Realitit, der im Sinne ihres Verstindnisses vom poetischen Welt-
zugang eine Hinwendung zum Anderen, das heif3t zur Realitit, impliziert und ei-
nem spezifisch modernen Subjektzentrismus antagonistisch gegeniibersteht. Die-
ser findet der Autorin zufolge in der spanischen Kultur und insbesondere in der spa-
nischen Literatur Ausdruck.” Er hat Zambrano zufolge das Potenzial, zur rezepti-
ven Offnung des modernen Subjekts beizutragen, da letzteres vornehmlich instru-
mentell auf das Objekt einwirkt und zu einem gemeinschaftlich-politischen Mitein-
ander unfihig geworden ist. Zambrano analysiert diesbeziiglich insbesondere die
Werke von San Juan de la Cruz, Miguel de Unamuno und Benito Pérez Galdés,*
weshalb ihre Beschiftigung mit diesen Autoren im Zentrum der in dieser Arbeit

17 Vgl. Maria Luisa Maillard Garcia: »Novelay noveleria en Maria Zambrano, in: Aurora. Papeles
del seminario Maria Zambrano 18 (2017), S. 54—66, hier S. 56.

18 Vgl. Maria Zambrano: Claros del bosque, Madrid: Alianza 2019. S. 87-165; Maria Zambrano:
Filosofiay Poesia, S. 746—776; Maria Zambrano: »Los bienaventurados, in: Jestis Moreno Sanz
(Hg.), Obras completas, Barcelona: Galaxia Gutenberg 2019, S. 357-503, hier S. 447—452; Ma-
rfa Zambrano: Notas de un método, S. 167, 169; Maria Zambrano: Los intelectuales en el dra-
ma, S.193, 200, 378; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 43-56, 73; Maria Zam-
brano: Dos fragmentos acerca del amor, De la aurora, Madrid: Turner1986. S. 61—-67, 184; Ma-
ria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 595-640.

19 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 578-597; Maria Zambrano: Los intelectuales
en el drama, S. 232—246, 328-331; Maria Zambrano: Espafia, suefio y verdad, S. 83, 130; Maria
Zambrano: La Espafia de Galdds, Madrid: Alianza 2020. S. 58—62; Maria Zambrano: Unamuno,
S.138-143.

20 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 230-246, 285-298, 384; Maria Zam-
brano: Espana, suefio y verdad, S. 45, 81-97; Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 585;

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

analysierten Auseinandersetzung Zambranos mit spanischer Literatur im Sinne des
realismo espaiol steht.

Hinsichtlich der Einfliisse auf Zambranos Werk konnte in der Sekundirlitera-

tur aufgezeigt werden, dass die Autorin im Rahmen ihrer Kritik und Reformbestre-

bungen eines durch den philosophischen Idealismus und Rationalismus geprigten

Vernunftbegriffes sowie ihrer Annahme einer alternativen emotionalen Erkenntnis-

quelle insbesondere an die Autoren Friedrich Nietzsche,” Martin Heidegger,” Mi-

21

22

Marfa Zambrano: Los bienaventurados, S. 432; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el al-
ma, S.163; Maria Zambrano: Fragmentos, aurora, S.182.

Vgl. Elena Laurenzi: »Bajo el signo de la aurora. Maria Zambrano y Friedrich Nietzsche, in:
Aurora: papeles del Seminario Maria Zambrano 10 (2009), S. 38—46. https://www.raco.cat/ind
ex.php/Aurora/article/view/183304 (Zugriff: 01.07.2025); Mercedes G6mez Blesa: Zambrano
y Nietzsche; Diego Sanchez Meca: »Arte y metafisica en Zambrano y Nietzscheg, in: Carmen
Revilla Guzman (Hg.), La palabra liberada del lenguaje: Maria Zambrano y el pensamiento
contemporaneo, Barcelona: Bellaterra Edicions 2013, S. 41-54; Jestis Moreno Sanz: »Panora-
mica general del abismal didlogo entre Zambrano y Nietzschex, in: Carmen Revilla Guzman
(Hg.), La palabra liberada del lenguaje. Maria Zambrano y el pensamiento contemporaneo,
Barcelona: Bellaterra Edicions 2013, S.15-28; Remedios Avila Crespo: »El delirio del super-
hombre« sUna nueva estacién de lo sagrado?«, in: Carmen Revilla Guzman (Hg.), La palabra
liberada del lenguaje. Maria Zambrano y el pensamiento contemporéaneo, Barcelona: Bella-
terra Edicions 2013, S. 55—74; Maria Teresa Russo: »Maria Zambrano, intérprete de San Agus-
ting, in: Aurora: papeles del Seminario Maria Zambrano 3 (2001), S. 68—74, hier S. 68. https://
www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144887 (Zugriff: 01.07.2025).

Vgl. Jorge Acevedo Guerra: »La razdn poética: una aproximacion entre Zambrano y Heideg-
ger, in: Carmen Revilla Guzman (Hg.), La palabra liberada del lenguaje. Maria Zambrano y
el pensamiento contemporaneo, Barcelona: Bellaterra Edicions 2013, S. 77-89; Carmen Pardo
Salgado: »En el destierro del arte, in: Carmen Revilla Guzman (Hg.), La palabra liberada del
lenguaje. Maria Zambrano y el pensamiento contemporaneo, Barcelona: Bellaterra Edicions
2013, S.103-115; Juana Sanchez-Gey Venegas: Algunos claros de Zambrano, S. 56—63; Rosella
Prezzo: Dasein, il y a, adsum, S.117—178; Chiara Zamboni: »Heideggery Maria Zambrano: dos
formas diferentes de amorala Naturaleza«, in: Carmen Revilla Guzman (Hg.), La palabra libe-
rada del lenguaje: Maria Zambrano y el pensamiento contemporaneo, Barcelona: Bellaterra
Edicions 2013, S.129-139.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

55


https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/183304
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/183304
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144887
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144887
https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/183304
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/183304
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144887
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144887

56

Justus Meier: Literatur und Polis

guel de Unamuno,” José Ortega y Gasset,** Blaise Pascal® und Max Scheler®® an-
kntipft. Diesbeziiglich kann zusammengefasst werden, dass der Schwerpunktin der
Sekundirliteratur bisher auf In-Beziehung-Setzungen zu Ortega y Gasset und Un-
amuno gelegt wurde, da Zambrano mafigeblich von diesen Autoren beeinflusst wur-
de und im Rahmen ihrer Analyse und Kritik der Pathologien der modernen Gesell-
schaft, ihres Kunst- und Vernunftverstindnisses sowie ihrer diesbeziiglichen Kritik
an diese Autoren anschliefdt. Auf die diesbeziiglichen Forschungsergebnisse wird
insbesondere in den Kapiteln 4.5.2 und 4.5.3.1 eingegangen. Uber diese in der Se-
kundirliteratur schwerpunktmiRig identifizierten Einfliisse auf Zambranos Werk
hinaus wurde insbesondere auf mystische, romantische und existentialistische Ele-
mente in Zambranos Werk hingewiesen, wobei in dieser Arbeit insbesondere die in
der Sekundirliteratur getitigten Bezugnahmen zur Romantik und zur Mystik auf-
gegriffen und um die Fragestellungen dieser Untersuchung erginzt werden.

23 Vgl.Carlos Segade Alonso: El descubrimiento del misticismo, S. Patricia Palomar Galddn: »Gé-
nesis de la actitud confesional en Maria Zambrano, in: Aurora: papeles del Seminario Maria
Zambrano 18 (2017), S. 46-58, hier S. 47. https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/322
565 (Zugriff: 01.07.2025); Sergio Sevilla: »Saber y racionalidad en el pensamiento de Maria
Zambrano, in: Aurora: papeles del Seminario Maria Zambrano 12 (2011), S. 64—73, hier S. 70.
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/250308 (Zugriff: 01.07.2025).

24 Vgl. Antolin Sdnchez Cuervo: Dos interpretaciones del fascismo, S. 41-65; Gladis del Socorro
Garcia Restrepo/Conrado Giraldo Zuluaga: »De Ortega a Zambrano: Las huellas de un maes-
trok, in: Revista Lasallista de Investigacidn 12 (2015), S. 203—210. https://dialnet.unirioja.es/s
ervlet/articulo?codigo=6090298 (Zugriff: 01.07.2025); Luis Miguel Pino Campos: »Ortega en
los Epistolarios de Maria Zambrano, in: Juana Sanchez-Gey Venegas, et al. (Hg.), Maria Zam-
brano. Nuevos senderos de convivencia, Madrid: Fundacién Fernando Rielo 2011, S. 97-149;
José Luis Lopez-Aranguren: »Filosofia y poesia, in: Fernando Savater, et al. (Hg.), Papeles de
Almagro: El pensamiento de Maria Zambrano, Madrid: Zero 1983, S. 111—121, hier S. 111-116.

25  Vgl. Jorge Novella Sudrez: Zambrano y el suicidio de Europa, S. 212; Maria del Carmen Pifias
Saura:»Sobre la razén poética de Maria Zambranox, in: Vicente Cervera, et al. (Hg.), El ensayo
como género literario, Universidad de Murcia: Servicio de Publicaciones 2005, S. 131-142, hier
S.132. https://doi.org/10.6018/editum.1488. (Zugriff: 01.07.2025); Ana Bundgard: Mas alla de
la filosofia, S. 18, 437; Olga Amaris Duarte: La mistica del exilio, S. 355; José Luis L6pez-Aran-
guren, et al.: »Mesa redonda sobre el pensamiento de Maria Zambranox, in: Fernando Sava-
ter, etal. (Hg.), Papeles de Almagro: El pensamiento de Maria Zambrano, Madrid: Zero 1983,
S.122-139, hier S.133.

26  Vgl. Marfa Luisa Maillard Garcia: »El concepto de creencia en Zambranox, in: Aurora: pape-
les del Seminario Marfa Zambrano 13 (2012), S. 30-39, hier S. 34. https://www.raco.cat/index
.php/Aurora/article/view/268641 (Zugriff: 01.07.2025); Carmen Guzman Revilla: »Sobre Max
Scheler y Maria Zambrano. Acordes e intervalos, in: Carmen Guzman Revilla (Hg.), La pa-
labra liberada del lenguaje: Maria Zambrano y el pensamiento contemporaneo, Barcelona:
Bellaterra Edicions 2013, S. 143-162; Agustin Andreu Rodrigo: »Fundamentacién teoldgica de
la razén poéticak, in: Aurora: papeles del Seminario Maria Zambrano 11 (2010), S. 6-17, hier
S.7; Eduardo Gonzéles di Pierro: Dos filésofas piensan la repiblica, S. 79.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/322565
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/322565
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/250308
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6090298
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6090298
https://doi.org/10.6018/editum.1488
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/268641
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/268641
https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/322565
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/322565
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/250308
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6090298
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6090298
https://doi.org/10.6018/editum.1488
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/268641
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/268641

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

4.2 Die Konstituierung der persona in der griechischen Polis

Das moderne Subjekt ist Zambrano zufolge durch einen selbstbezogenen, das An-
dere instrumentalisierenden und dominierenden Weltzugang darin behindert ist,
in Gemeinschaft mit dem Anderen zu leben.?” »Das Andere« versteht Zambrano im
Kontextihrer Kritik eines modernen Subjektzentrismus als das dem Subjekt im Sin-
ne einer externen Realitit gegeniiberstehende Objekt. Im Rahmen dieser Untersu-
chung wird deutlich, dass die Autorin sich mit »dem Anderen« in Abhingigkeit vom
jeweiligen Kontext vornehmlich auf den anderen Menschen, die belebte und unbe-
lebte Natur sowie das Géttliche bezieht.?® Diesbeziiglich wird im weiteren Verlauf
der Untersuchung deutlich, dass bei Zambrano die Isolierung des Menschen aus
der menschlichen Gemeinschaft,” die Instrumentalisierung der Natur®® sowie der
moderne Anthropozentrismus® als verschiedene Symptome eines als pathologisch
zu bewertenden radikalen Selbstbezuges des modernen Subjekts zu verstehen sind,
der das Subjekt fiir das Andere in jeglicher Hinsicht verschlieft. Besonders deutlich
wird dies im Rahmen der Erliuterung ihres Konzepts des realismo espariol im Kapitel
4.5.3 dieser Untersuchung.

Beziiglich der Verwendung des Begriffes »des Anderen« im Rahmen dieser Un-
tersuchung sei festgelegt, dass der Begriff auch iiber die Verwendung im Kontext
der Bezugnahmen zu Zambrano hinaus als das dem Subjekt in jeglicher Hinsicht
gegeniiberstehende Objekt verstanden werden soll.

Im Rahmen ihrer Analyse und Kritik des modernen Subjekts legt Zambrano —
dhnlich wie Taylor, MacIntyre und Arendt — einen besonderen Fokus auf das Ver-
hiltnis des Menschen zum 6ffentlichen Raum. Den von jenen Autor(inn)en getitig-
ten Diagnosen einer Atomisierung der Gesellschaft,?* eines Absterbens des éffent-
lichen Raumes* sowie der Konversion der Polis in eine Arena des Gegeneinanders®*
entspricht im Vokabular Zambranos das Verschwinden der Stadt in der Moderne.*
Eine sinnvolle Herausarbeitung der Analyse und Kritik des modernen Subjekts aus

27  Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 86-129, 219—222.

28  Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 159, 181-199; Maria Zambrano: Notas de un
método, S.108—109; Maria Zambrano: Espafa de Galdés, S. 55.

29  Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.32; Maria Zambrano: »La ciudad, in: Aurora.
Papeles del seminario Maria Zambrano 13 (2012), S. 18—23, hier S. 20.

30  Vgl. Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 228-229, 226; Maria Zambrano: Notas de
un método, S. 74.

31 Vgl. Maria Zambrano: Unamuno, S. 24—25; Maria Zambrano: El hombrey lo divino, S. 239-241.

32 Vgl. Charles Taylor: Das Unbehagen an der Moderne, S.16, 68,109, 126, 131.

33 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa, S. 73-89, 189191, 265, 278; Javier Goma Lanzén: Aquiles en
el gineceo o Aprender a ser mortal, Barcelona: Taurus 2015. S. 167—225.

34  Vgl. Alasdair MacIntyre: Verlust der Tugend, S. 261—262, 303, 314, 317, 339.

35  Vgl. Maria Zambrano: La ciudad, S.19.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

57


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Justus Meier: Literatur und Polis

dem Gesamtwerk von Zambrano erfordert die Beriicksichtigung ihrer Sozialanthro-
pologie sowie ihrer Ausfithrungen zum Verhiltnis von Mensch und 6ffentlichem
Raum in der vormodernen abendlindischen Kultur. In diesem Rahmen sind ins-
besondere ihre Ausfithrungen zur Konstitution der Utopie sowie des Menschen als
persona [Person] in der griechischen Polis zu beriicksichtigen, insofern beide Phino-
mene Zambrano zufolge fir die abendlindische Kultur konstitutiv sind. Auf dieser
Basis werden die von der Autorin analysierten und kritisierten Pathologien des mo-
dernen Subjekts sowie ihr diesbeziigliches Vokabular verstindlich.

Die Genealogie des Verhiltnisses zwischen Mensch und gemeinschaftlichem
Kontext beschreibt Zambrano in Persona y democracia ausgehend von der griechi-
schen Polis, da Individuum und Gesellschaft der Autorin zufolge iiberhaupt erst
in der griechischen Polis entstehen.*® Zambrano verwendet den Begriff der Ge-
sellschaft, das heif’t der sociedad nicht im Sinne Ténnies oder Arendts als einen die
Gemeinschaft korrumpierenden zweckrationalen und 6konomisch motivierten Zu-
sammenschluss, sondern als einen gemeinschafts-, sinn- und identititsstiftenden
Kontext, in welchem sich der Mensch als politisches Wesen konstituieren kann,
das heifdt, als individuo [Individuum], das unter Freien und Gleichen im 6ffentlichen
Raum agieren kann.* In der sociedad [Gesellschaft] der Polis ist der Mensch Zam-
brano zufolge nicht mehr, wie in vorpolitischen Organisationsformen, Hierarchien
unterworfen, an deren Spitze eine glorifizierte Elite steht, die das Privileg der Frei-
heit genief8t.® Im Rahmen ihrer Ausfithrungen zum Verhiltnis von individuo und
sociedad entwickelt Zambrano — wie im weiteren Verlauf dieses Kapitels erliutert
wird — ihr Konzept der persona im Sinne eines normativ verstandenen Biirgers
einer demokratischen Republik. Auch wenn Karl-Wilhelm Welwei zufolge die als
Biirgergemeinschaft strukturierten, zwischen 800 und 400 vor Christus existieren-
den, griechischen Poleis® nicht notwendigerweise demokratisch, sondern vielfach
oligarchisch regiert wurden,*® bezieht sich die Autorin im Rahmen ihres Riick-
blickes auf die griechische Polis exklusiv auf das demokratisch regierte Athen.*
Dariiber hinaus kann festgestellt werden, dass Zambrano den Begriff Polis trotz
ihrer Beziige zur griechischen Polis letztlich nicht auf das historisch-geografisch
begrenzte Phinomen der griechischen Stadtstaaten reduziert. Sie begreift die
Polis vielmehr im Sinne Aristoteles als Zusammenschluss von freien und gleichen
Menschen zur gemeinschaftlich-politischen Suche nach dem Guten, das heif3t dem

36  Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S.147-148.

37 Vgl.ebd,, S.143-147, 153155, 175-176.

38 Vgl.ebd., S.143-152.

39 Vgl Karl-Wilhelm Welwei: Die griechische Polis: Verfassung und Gesellschaft in archaischer
und klassischer Zeit, Stuttgart/Berlin/KéIn/Mainz: Kohlhammer1983. S. 9—16.

40 Vgl.ebd., S.12.

41 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 147, 153.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

gliicklichen Leben im Sinne Arendts als einen Zwischenraum, der sich zwischen
den miteinander handelnden und sprechenden Biirgern ergibt** und — wie im wei-
teren Verlauf der Untersuchung deutlich wird — durchaus auch im Sinne Gomas als
eine »[..] racionalidad objetiva de lo social que se impone al individuo en todas las
épocas [...]«* [objektive Rationalitit des Sozialen, die in allen Epochen auf das Individuum
wirkt]. Wihrend Arendt und Goma jedoch konkret von einer zeitgendssischen Polis
sprechen,* die im Rahmen des modernen Individualismus und Absterbens der
Agora zunehmend an Bedeutung fiir das moderne Subjekt verliert,* bevorzugt
Zambrano die Verwendung des Begriffes ciudad [Stadt], wenn sie das Verschwinden
der Stadt zugunsten urbaner Extensionen in der Moderne diagnostiziert.*¢

Die griechische Polis versteht Zambrano als historisch erste Realisierung der
Stadt, das heifdt, als Raum, in dem die Menschen erstmals frei von Géttern handeln
und ihr Schicksal, das mit dem Schicksal der Polis verwoben ist, als Biirger durch
politisches Handeln selbst in die Hand nehmen.*” In ihr lebt der Mensch Zambrano
zufolge erstmals in solededad [Einsambkeit], das heif3t, in einem politischen Raum, der
exklusiv fiir das menschliche Handeln geschaffen ist.“® Das politische Leben in der
griechischen Polis war Zambrano zufolge jedoch mit dem Glauben an die Existenz
des Géttlichen vereinbar.* Das Géttliche versteht Zambrano als eine durch die Re-
ligion objektivierte oder durch die Philosophie rationalisierte Form des Heiligen.>®
Das Heilige wiederum versteht die Autorin als eine transzendente, verborgene, am-
bivalente, nicht durch die Ratio fassbare Instanz®' im Sinne eines »[...] fondo oscuro
delavida [...]<** [dunklen Grundes/Fundaments des Lebens]. Das Gottliche als Ausdruck
des Heiligen stellt der Autorin zufolge das absolut Andere des Menschen dar und ist
folglich zur Skizzierung des Menschlichen notwendig, indem es ihm eine Resistenz-
fliche bietet und die Grenzen des Menschlichen im Sinne seiner Form absteckt, dem

42 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa, S. 249—250.

43 Javier Goma Lanzdn: Aquiles en el gineceo, S. 39.

44 Vgl.Hannah Arendt: Vita activa, S. 250; Javier Goma Lanz6n: Ejemplaridad piblica, S. 28,184.

45  Vgl. Javier Goma Lanzén: Aquiles en el gineceo, S.167—225; Hannah Arendt: Vita activa,
S.73-89,189-191, 265, 278.

46  Vgl. Maria Zambrano: La ciudad, S.19.

47  Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 143—155.

48  Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 51, 266, 269; Maria Zambrano: Persona y de-
mocracia, S. 134, 147.

49  Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S.147.

50  Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 68, 217; Maria Zambrano: »Dos fragmentos
acerca del pensar, in: Aurora. Papeles del seminario Maria Zambrano 7 (2005), S. 95-97, hier
S.97; Marfa Zambrano: Notas de un método, S. 143-144.

51 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S.149.

52 Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 217.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

59


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Justus Meier: Literatur und Polis

Menschen Substanz verleiht und ihn dadurch in der Welt verortet.” Folglich ver-
steht Zambrano das Géttliche als eine notwendige Komponente im menschlichen
Leben, die nicht verschwinden, sondern lediglich anders besetzt oder verdeckt wer-
den kann. Diesbeziiglich diagnostiziert sie — wie in den folgenden Kapiteln niher
erliutert wird — in der Moderne keine Gottlosigkeit, sondern argumentiert, dass an
die Stelle alter Gotter neue Gotter in Form von glorifizierten Idolen und faschisti-
schen Fithrern®* sowie einer glorifizierten Zukunft im Rahmen eines radikalen Fort-
schrittsoptimismus treten.” Zugleich stellt Zambrano fest, dass das moderne Sub-
jekt den Status eines sich selbst glorifizierenden Gottes einnimmt,*® wodurch das
Andere verdeckt wird und die Konturen des Menschen verschwinden.’” Trotz der
Unmoglichkeit der absoluten Abwesenheit des Gottlichen fand in der griechischen
Polis eine relative Distanzierung vom Goéttlichen statt, die Zambrano als positiv be-
wertet: Die Polis schiitzte den Menschen vor der unmittelbaren und ununterbro-
chenen Konfrontation mit dem absolut Anderen, Nicht-Menschlichen, insofern das
Wesen der Polis darin besteht, mit Gleichgestellten und Gleichberechtigten politisch
zuinteragieren.’® Die hierdurch bewirkte Ruhe und Sicherheit begiinstigte ein neu-
es Mafd an Freiheit im Denken. Sie trug zur Entfaltung von Philosophie und Politik
bei, da Zambrano die Einsamkeit sowohl als Garant fiir einen reflexiven Raum ver-
steht, in dem der Mensch sich selbst zum Thema wird,* als auch als Ausgangspunkt
fiir die Wahrnehmung des Anderen im gottlichen und menschlichen Sinne, welche
wiederum die Bedingung der oben erliuterten, intersubjektiv begriindeten Selbst-
erkenntnis darstellt:

»Mirealidad depende de otro. [...] De lasoledad, de la angustia, no se sale a la exis-
tencia en un acto solitario, sino a la inversa, de la comunidad en que estoy sum-
ergido, salgo a mi realidad a través de alguien en que me veo, en que siento mi
ser. Toda existencia es recibida.«<*° [Meine Realitit hiingt vom Anderen ab. [...] Aus der
Einsamkeit und Angst gelangt man nicht in einem einsamen Akt zur Existenz, sondern im
Gegenteil: Aus der Gemeinschaft, in die ich eingetaucht bin, gelange ich zu meiner Reali-
tit durch jemanden, in dem ich mich sehe, in dem ich mein Sein spiire. Jede Existenz ist
empfangen.]

53  Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 51; Maria Zambrano: El hombre y lo divino,
S.35.

54  Vgl. Marfa Zambrano: Persona y democracia, S. 99-103.

55  Vgl. Marfa Zambrano: El hombre y lo divino, S. 9, 282—283.

56  Vgl. Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 209, 264; Maria Zambrano: Notas de un
método, S.114; Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 740; Maria Zambrano: El hombre y lo
divino, S.13-14.

57  Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.121.

58  Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 147-155.

59  Vgl.ebd,, S.147,171-172; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 24-31.

60  Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 266.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Zambrano weist darauf hin, dass die Form der Einsambkeit, die in der griechischen
Polis entsteht, keineswegs mit der spezifisch modernen Einsambkeit im Sinne einer
Kommunikationsunfihigkeit und Isolierung des modernen Subjekts aus jeglichem
Kontext zu verwechseln ist, insofern dieses zwar innerhalb eines urbanen Raumes,
aber aufRerhalb eines gemeinschaftlichen Kontextes lebt.® Die Einsamkeit des Men-
schen in der griechischen Polis, wird von Zambrano vielmehr als die Ausgangsba-
sis fiir ein politisches Zusammenleben verstanden, insofern die Freiheit im Denken
und Handeln sowie ein reflexiver und kontemplativer Abstand zu sich selbst und den
Mitmenschen die Bedingung fiir ein politisches Leben darstellt, im Rahmen dessen
Menschen sich im 6ffentlichen Raum als Personen konstituieren und begegnen:**

»Si en la Biblia Jehova dice en cierto momento: >Misericordia quiero y no sacrifi-
cioss, la polis podria haber dicho a sus ciudadanos: >de que seas un hombre depen-
de de mi existencia«.« ®* [Wenn Jehova an einer gewissen Stelle der Bibel sagt: »Barm-
herzigkeit erwarte ich—und keine Opfer, hitte die Polis zu ihren Biirgern sagen konnen:
>Davon, dass du ein Mensch bist, hiingt meine Existenz ab<.]

Im Rahmen ihrer Auseinandersetzungen mit dem Verhiltnis zwischen individuo
und sociedad entwirft Zambrano ihr Konzept der persona, die sich als Teil eines iden-
titits-, sinn- und solidarititsstiftenden politisch-gemeinschaftlichen Kontextes
versteht. Insofern die persona zu einem Leben in einem politisch-gemeinschaftli-
chen Kontext fihig ist, in welchem der Mensch dem Mitmenschen als Anderer und
dennoch Gleichberechtigter begegnet, versteht sich die persona immer auch durch
das Andere begrenzt,* wobei diese Begrenzung im oben erliuterten Sinne zugleich
als Bedingung der Selbsterkenntnis die Identitit des Individuums tiberhaupt erst
begriindet.® Zambrano wihlt den Terminus persona, da der Begriff individuo eine
Opposition zur sociedad impliziert, welche die Autorin fiir ihr normatives Konzept
des Biirgers als persona ablehnt,® da sich der Mensch als ein iiber Identitit und Be-
wusstsein seiner Selbst verfiigendes, freies und handlungsfihiges Wesen letztlich
itberhaupt erst in der Polis konstituiert.”’ Die persona ist Zambrano zufolge eine
spezifische Form des individuos und fithlt sich in besonderer Weise mit dem Kontext
verbunden:

61 Vgl. Maria Zambrano: La confesidn, S. 46—48; Maria Zambrano: Los intelectuales en el dra-
ma, S. 215. Maria Zambrano: Espafia, suefio y verdad, S. 26; Maria Zambrano: El hombre y lo
divino, S. 29; Maria Zambrano: La ciudad, S. 20.

62 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S.153-156, 171, 221.

63  Ebd., S.156.

64 Vgl.ebd., S.104.

65  Vgl. Maria Zambrano: El hombrey lo divino, S. 266.

66  Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S.183.

67 Vgl.ebd., S.146-155.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

61


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Justus Meier: Literatur und Polis

»La persona vive en soledad y, por lo mismo, a mayor intensidad de vida personal,
mayor es el anhelo de abrirse a y aun vaciarse en algo: es lo que se llama amor,
sea a una persona, sea a la patria, al arte o al pensamiento.«<*® [Die Person lebt in
Einsamkeit, und gerade deshalb gilt: Je intensiver das persinliche Leben ist, desto grofSer
ist das Verlangen, sich zu 6ffnen und in etwas hineinzubegeben —das ist es, was man Liebe
nennt, sei es zu einer Person, zur Heimat, zur Kunst oder zum Denken.]

Das Verhiltnis von sociedad und persona ist Zambrano zufolge derart beschaffen, dass
die sociedad vor der persona existiert und durch Werte, Glaubenssitze und Gedanken-
ginge auf die persona wirke, Letztere jedoch durch die sociedad, von dieser ausgehend
und zugleich auf diese riickwirkend handelnd, Zukunft schafft und an der kontinu-
ierlichen creacién [Schopfung] der Polis teilhat.®’ Die persona schafft Zukunft, weil aus
dem Bewusstsein ihrer selbst und der Fihigkeit zur Reflexion die Freiheit entsteht,
eigenverantwortlich zu handeln.” Die persona selbst — wie das Leben als solches —
wurzelt in einem Grundvertrauen sowie einem Glauben, der dem Menschen iiber-
haupt erst die Kraft verleihen, weiterleben zu wollen und Verinderung, das heif3t
Leben, zuzulassen.” Diesbeziiglich fasst Zambrano zusammen:

»El modo adecuado de tratar con la persona es la confianza, fundamento de la fe.
Y cuando se pierde, el trato personal llega a ser imposible. La fe es la actitud que
corresponde al futuro: es el modo de tratar con él; de abrirle paso.«’> [Der ange-
messene Modus des Umganges mit der anderen Person ist das Vertrauen. Dieses bildet die
Grundlage des Glaubens. Und wenn diese Grundlage verloren geht, wird der persinliche
Umgang unmoglich. Der Glaube ist die Haltung, die der Zukunft entspricht: Er ist der Mo-
dus, mit der Zukunft umzugehen, ihr Raum zu geben.]

Die Demokratie ist Zambrano zufolge das politische System, welches von den Biir-
gern fordert, zur persona zu werden, insofern sie als gemeinschaftliches und politi-
sches Projekt sowohl die Freiheit der Biirger als auch deren Fihigkeit zum Zusam-
menleben voraussetzt.” Im politischen Leben realisiert und erfillt sich gleichsam
die Natur des Menschen, insofern vida Zambrano zufolge im Anschluss an Orte-
ga y Gasset letztlich notwendigerweise mit Zusammenleben gleichzusetzen ist.”

68  Ebd.,S.3s.

69 Vgl.ebd., S.173177.

70  Vgl.ebd., S.172.

71 Vgl. Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 455—465.

72 Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 174.

73 Vgl.ebd., S.183, 208—289.

74 Vgl. Maria Zambrano: Delirio y destino: Los veinte afios de una espafiola, Barcelona: Circulo
de Lectores 1989. S.16, 85; Maria Zambrano: Notas de un método, S. 70; Maria Zambrano:
Filosofiay Poesia, S. 757.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Zambranos Ausfithrungen beziiglich des Zusammenlebens in der menschlichen Ge-
meinschaft haben einen durchaus republikanischen Charakter. So kritisiert sie in
Delirio y destino: Los veinte afios de una espaiiola die Reduktion des menschlichen Zu-
sammenlebens auf einen Kontext der gegenseitigen Toleranz im Sinne eines blofien
Aushaltens.”

Die politische Form des Lebens als persona, welche Zambrano zufolge erstmals
in der Demokratie der athenischen Polis moglich wurde, versteht sie folglich durch-
aus im aristotelischen Sinne als Realisierung des menschlichen Telos und letztlich
als »[...] finalidad tltima de la historia [...]«’ [das letzte Ziel der Geschichte]. Die Kon-
stituierung des Menschen als persona, das heifdt als Biirger einer demokratischen Po-
lis, kann mit Zambrano als Telos des Menschen verstanden werden, insofern sich in
ihr Zusammenleben und Hoffnung, verstanden als Grundkategorien menschlicher
Existenz, erfiillen. Durchaus in aristotelischer Tradition gelangt Zambrano zu dem
Schluss, dass die demokratische Stadt das Medium ist, in dem der Mensch seine au-
thentische conditio humana erlangt: »La ciudad, primera forma de vida democratica,
es el medio de visibilidad del hombre, donde aparece su condicién humana.«”” [Die
Stadt—erste Form des demokratischen Lebens —ist das Medium der Sichtbarkeit des Menschen
—der Ort, an dem seine conditio humana sich offenbart.]

4.3 Europa als Produkt des augustinischen Glaubens

Insofern Zambrano das moderne Subjekt als ein primir durch die europiische Kul-
tur geprigtes Subjekt denkt, setzt ein Zugang zu ihrer Analyse und Kritik desselben
ein Verstindnis ihres Konzepts von Europa voraus. Europa versteht Zambrano als
Erbe einer griechisch-antiken Kultur sowie des Christentums. Die Entstehung Eu-
ropas fihrt Zambrano auf Augustinus zuriick, der als Vermittler zwischen Antike
und Mittelalter fungiert.”® Dieser war Zambrano zufolge hinsichtlich seines Ideals
der Stadt Gottes in eine antike Tradition der Skizzierung der Utopie einer idealen
Polis getreten.” Gleichzeitig hatte er aber hinsichtlich seiner christlich inspirierten
Suche nach der Wahrheit im Inneren des Menschen die in der Tradition antiker Phi-
losophie stehende Vorstellung itberwunden, dass die Wahrheit auf3erhalb des Men-
schen verortet sei.®® Die auf den folgenden Seiten vorgenommene Skizzierung ih-
rer Konjugation von Utopismus und Urbanitit sowie ihrer Ausfithrungen zur au-

75  Vgl. Maria Zambrano: Delirio y destino, S. 93.

76  Maria Zambrano: Persona y democracia, S.143.

77  Ebd., S.156.

78  Vgl. Maria Zambrano: La agonia de Europa, Madrid: Mondadori 1988. S. 47.
79  Vgl. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S.171-178.

80  Vgl. Maria Zambrano: La confesion, S. 37—40.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

63


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Justus Meier: Literatur und Polis

gustinischen Suche nach der Wahrheit im Inneren sind erforderlich, um anschlie-
8end Zambranos Analyse und Kritik des modernen Subjekts darstellen zu kénnen,
da Zambrano von der Perversion der Suche nach der Wahrheit im Inneren sowie
vom Verlust des Utopismus und Verschwinden der Stadt am Horizont ausgeht.

In La agonia de Europa stellt Zambrano fest, dass mit Augustinus die Wahrheit
ins Innere des Menschen — in das Herz — verlagert wurde.® Dieser hatte das Herz
als Sitz der Gefiihle und zugleich als Medium verstanden, um mit dem Anderen in
Kontakt zu treten und dadurch an einer Wahrheit und Einheit eines Kontextes teil-
zuhaben, aus der sich auch die Wahrheit und die Substanz des Selbst ableiten.®? Die
Einkehr ins Innere war folglich durch den Wunsch motiviert, mittels des Herzens,
verstanden als Sitz der Gefiihle, mit dem Anderen in Kontakt zu treten, wobei das
Andere bei Augustinus als das Géttliche gedacht wird,® bei Zambrano hingegen im
oben erliuterten Sinne als das Andere in jeglicher Hinsicht.® Die Einkehr ins Inne-
re im augustinischen Sinne wird Zambrano zufolge durch den Wunsch nach Kom-
munikation und durch die Liebe zum Anderen motiviert sowie durch den Glauben
an ein mit dem Anderen vermittelndes Zentrum im Inneren des Menschen begriin-
det.®

Zambrano teilt die augustinische Annahme eines mit dem Anderen vermitteln-
den Zentrums im Inneren des Menschen und verwendet hierfiir die Metaphern el co-
vazon [das Herz],%¢ las entraiias [die Tiefen]®” sowie la caverna interior [die innere Hohle].%®
Eine Erliuterung ihrer diesbeziiglichen Primissen geschieht im Rahmen der Her-

81  Vgl. Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 58.

82  Vgl. Ebd., S.33-34, 54—58. Maria Zambrano: La confesion, S. 23—41; Maria Zambrano: Notas
de un método, S. 99; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.10, 264.

83  Vgl. Maria Zambrano: La confesion, S. 24, 27.

84  Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.159, 181-199; Maria Zambrano: Notas de un
método, S.108—109; Maria Zambrano: Espafa de Galdés, S. 55.

85  Vgl. Maria Zambrano: La confesidn, S. 2425, 39.

86  Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 57, 284; Maria Zambrano: La agonia de Euro-
pa, S. 58—60; Maria Zambrano: Unamuno, S. 40, 119, 154, 169-171, 178, 182; Maria Zambrano:
Espafa de Galdoés, S. 65; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 45-56, 82—90, 97;
Marfa Zambrano: Los bienaventurados, S. 450, 463—464; Maria Zambrano: Claros del bosque,
S. 45, 59, 63, 87—-104; Marfa Zambrano: Notas de un método, S.150-151, 155; Maria Zambrano:
Delirioy destino, S. 59, 188, 218, 220, 226.

87  Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 293, 385; Maria Zambrano: Unamu-
no, S.169-170, 180; Maria Zambrano: Fragmentos, aurora, S.183—184; Maria Zambrano: Los
bienaventurados, S. 448—451; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 50, 87-92;
Maria Zambrano: Claros del bosque, S. 54, 59, 187; Maria Zambrano: Delirio y destino, S. 188,
220-226; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 159—161, 180.

88  Vgl. Maria Zambrano: Unamuno, S. 79; Maria Zambrano: Delirio y destino, S. 67; Maria Zam-
brano: Los bienaventurados, S. 451—452; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 88.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

ausarbeitung ihrer Ausfithrungen zum Antagonismus eines emotional-poetischen
und rational-philosophischen Weltzuganges in den Kapiteln 4.4.1 und 4.5.2.

Das zweite fiir Europa konstitutive Element des augustinischen Glaubens ist
Zambrano zufolge die Utopie einer Stadt Gottes am Horizont, die ihrerseits Platons
Motiv der Utopie der gerechten Polis aufgreift und den Kurs fiir eine europdische
Konjugation von Utopismus und Urbanitit vorgibt.

Die Utopie versteht Zambrano als eine rationalisierte und konkretisierte Form
der Hoffnung,* die jedoch immer nur am Horizont erscheinen kann, von wo aus
sie dem Menschen Kraft verleiht und durch eine unverzichtbare Schonheit dessen,
was wir als unméglich erkennen,’ wirkt. Zwar kann die Utopie Zambrano zufolge
niemals absolut realisiert werden,®* doch der Mensch als Biirger kann an der Stadt,
verstanden als utopisches Projekt, teilhaben. Diesbeziiglich identifiziert Zambrano
Platons Utopie der gerechten Polis im Sinne einer Perfektion menschlichen Zusam-
menlebens® als die erste historische Formulierung der Utopie in der abendlindi-
schen Kultur.” Die Stadt wird somit gleichsam selbst zur prototypischen Utopie.
Freilich teilt Zambrano in ihrem prodemokratischen Diskurs weder Platons aristo-
kratischen Gerechtigkeitsbegriff noch sein Plidoyer fiir eine Philosophenherrschaft
und kritisiert dessen Exklusion der Kiinstler aus der gerechten Polis.** Dessen Kon-
jugation von Utopismus und Urbanitit bewertet Zambrano jedoch im positiven Sin-
ne als konstitutiv fir die abendlindische Kultur. Der Autorin zufolge hatte insbe-
sondere Augustinus Platons Utopie der Polis in seinem Ideal der Stadt Gottes auf-
gegriffen.®® Dieses Ideal versteht Zambrano als das christliche Pendant zum plato-
nischen Staat.” Wihrend die Stadt Gottes zunichst im Glauben errichtet und fiir
das Jenseits angestrebt wurde, entwickelte sich aus dem christlichen Wunsch der
Realisierung des Reichs Gottes auf Erden die Utopie einer Stadt Gottes auf Erden.”’
Diese Utopie wurde durch die Nostalgie eines verloren gegangenen paradiesischen
Zustandes sowie die Hoffnung auf die Errichtung eines neuen Paradieses auf Erden
ermdglicht.”® Auch wenn die Utopie einer Stadt Gottes auf Erden, das heifdt einer
Stadt der Nichstenliebe, der Gemeinschaft und der Gerechtigkeit sich freilich nicht
erfillen konnte, stellt sie Zambrano zufolge die einflussreichste Utopie der euro-

89  Vgl. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 16, 173.
90  Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 685.

91 Vgl. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S.173.

92 Vgl.ebd.

93 Vgl.ebd,, S.15-16,173,174.

94  Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 687-734.

95  Vgl. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S.176.
96  Vgl. ebd.

97 Vgl.ebd,, S.174-178.

98  Vgl. Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 64.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

65


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 Justus Meier: Literatur und Polis

piischen Kultur dar,” insofern alle Stiadte Europas letztlich notwendigerweise ge-

scheiterte Kopien einer Stadt Gottes am Horizont'° darstellen:

»Es la Ciudad de Dios paradigma de toda la cultura europea. Se alza sobre el hori-
zonte de todas las ciudades y se la ve entre nubes como trayendo a la ciudad real
hacia si, poniéndola en pie, y a veces en llamas. Esta sobre Toledo, sobre Floren-
cia, sobre Parfs... Y ha estado, mas que en parte alguna, en el interior de las utopias
politicasy de las mas extremas que se han llamado revoluciones. La revolucién co-
mo idea, como anhelo que abarca a todas las clases de revoluciones que la mente
ha construido, es hija de ese afan de resucitar el mundo en la Ciudad de Dios. Se ha
[lamado sreino de justicias, >felicidad, afan de compartir el pan igualitariamente
(que encubria y declaraba el afin de compartir esperanza, de salir de la soledad
Gltima en que estamos recluidos los humanos, y tener una muerte comun). Es la
raiz de todos los imposibles anhelos que han llevado a Europa a vivir en agonia,
en muerte y resurreccién.«'®" [Die Stadt Gottes ist das Paradigma aller europdischen
Kultur. Sie erhebt sich iiber dem Horizont aller Stidte und man sieht sie zwischen den
Wolken, als ob sie reale Stadt zu sich hinzieht, sie aufrichtet und manchmal in Flammen
versetzen machte. Sie liegt in dieser Funktion iiber Toledo, iiber Florenz, iiber Paris... Und
sie war, mehr als irgendwo sonst, im Inneren der politischen Utopien — auch im Inneren
der extremsten politischen Utopien, die als Revolutionen bezeichnet wurden. Die Revo-
lution als Idee, als Sehnsucht, die alle Arten von Revolutionen umfasst, die der Verstand
erschaffen hat, ist Tochter dieses Strebens, die Welt in Form der Stadt Gottes auferstehen
zu lassen. Sie wurde bezeichnet als >sReich der Cerechtigkeit<>Gliick< oder das Verlangen,
Brot gleichmifig zu teilen (dieses Verlangen verbarg und offenbarte den Wunsch, Hoff-
nung zu teilen, aus der letzten Einsamkeit auszubrechen, in die wir Menschen eingeschlos-
sen sind, und einen gemeinsamen Tod zu haben). Sie ist die Wurzel all jener unméglichen
Sehnsiichte, die Europa dazu gebracht haben, in Agonie, im Tod und in der Auferstehung
zu leben.]

Insofern der in der griechischen Polis und im Christentum wurzelnde Utopismus

sowie die politisch und religiés fundierte Hoffnung auch iiber die Konjugation von

Urbanitit und Utopismus hinaus die europiische Kultur mafigeblich geprigt ha-

ben, versteht Zambrano die europdische Geschichte letztlich als eine Geschichte ih-

rer Utopien sowie der Perversionen ihrer Utopien.'

Eine Implikation des Utopismus besteht Zambrano zufolge darin, die Spannung

zwischen der Realitit und dem Ideal zu ertragen. Das Aushalten dieser Spannung

wird von der Autorin als authentische Form des Lebens verstanden: So wie die Stadt

99
100
101
102

Vgl. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S.17,178.

Vgl. Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 63.

Ebd.

Vgl. Marfa Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S.171-172; Maria Zambrano: La agonia
de Europa, S. 62.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

als gemeinschaftlich-politisches Projekt immer nur eine utopische, das heif3t konti-
nuierliche und nie abgeschlossene Verwirklichung ihrer selbst darstellt, ist auch die
menschliche Existenz zwischen der Realitit, das heif$t dem immer nur unvollkom-
menen Ist-Zustand und der Notwendigkeit, das heift dem Ideal, dem Ziel und der
utopischen Zukunft, verortet.’® Folglich bezeichnet Zambrano den Menschen als
ein utopisches Wesen, da sein Leben auf der einen Seite als die Aktualisierung des
Seins verstanden werden kann, auf der anderen Seite jedoch das notwendige Schei-
tern der Realisierung einer Utopie seiner selbst oder einer Utopie, an der er teilhat,
darstellt.™**

Zwar bezeichnet Zambrano den Menschen hinsichtlich seines kontinuierlichen
Scheiterns als ein tragisches Wesen,'*
Tragik jedoch als positiv, insofern die Utopie als Generator von Sinn und positiver

sie bewertet die im Utopismus implizierte

Reformation fungiert und dem Menschen letztlich itberhaupt erst die Zukunft mit-
tels der in ihr implizierten Hoffnung eréffnet.’*® Die Hoffnung versteht Zambrano
als essenzielle Kategorie menschlichen Lebens, die dem Menschen iiberhaupt erst

197 insofern sie

Zukunft ermoglicht: Sie wird zum tiefsten Fundament des Lebens,
ein lebensnotwendiges Grundvertrauen in die Welt und die Bejahung des Lebens
ermoglicht. Sie ist gleichsam die Substanz, welche die Realitit des Menschen so-
wie ihn selbst iitberhaupt erst konstituiert, insofern sich Sinn und Geschichte tiber-
haupt erst aus der Hoffnung ableiten.’*® Hoffnung und der aus ihr abgeleitete Uto-
pismus resultieren aus der Einsicht in die Unzulidnglichkeit der Realitit, die sich fur
den Menschen in zeitlichen Kategorien als eine Unabgeschlossenheit darstellt.**
Diesbeziiglich unterscheidet Zambrano zwischen einer unreinen Hoffnung, die auf
ein konkretes Ziel ausgerichtet ist, und einer reinen Hoffnung, die iiberrational,
tiberzeitlich und losgelést von konkreten Zielen eine Grundhaltung gegeniiber der
Welt darstellt, und der conditio humana des Menschen als utopisches Wesen gerecht
wird."®

Ausgehend von diesen Primissen versteht Zambrano den Menschen als einen
rey-mendigo [Bettler-Konigl:"™" Er fiihlt sich unvollstindig, schwach und ist sich be-

wusst, dass er am Sein nicht in Ginze teilhat, das heifdt, er erkennt seine Armut

103 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S.133—134; Maria Zambrano: »De |a necesidad
y la esperanzac, in: Aurora. Papeles del seminario Maria Zambrano 10 (2009), S. 112115, hier
S.112-113.

104 Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 154—155.

105 Vgl ebd., S.154.

106 Vgl. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S.172-173.

107 Vgl

108 Vgl.ebd., S. 455-465.

109 Vgl. Maria Zambrano: Espafia de Galdés, S. 66, 79-81.

1o Vgl

m Vgl

Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 455.

Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 453.

Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.144—156.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

67


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Justus Meier: Literatur und Polis

an. Zugleich resultiert daraus ein Verlangen, sich selbst dieses Sein und diese Abge-
schlossenheit zuzusprechen, das utopische Streben im negativen Sinne zu itberwin-
den und sich selbst zu krénen, um seine Existenz als mendigo [Bettler] und sein not-
wendigerweise utopisches Wesen zu leugnen, damit die Spannung zwischen Reali-
tit und Utopie nicht mehr ausgehalten werden muss."™”

Die Geschichte Europas ist Zambrano zufolge insbesondere in der Moderne
nicht nur eine Geschichte der Utopien, sondern vor allem der negativen Uberwin-
dung der Utopie in Absolutismen'
Autorin im Rahmen ihrer im folgenden Kapitel dargelegten Analyse und Kritik des

sowie radikalisierten Delirien,"™* welche die

modernen Subjekts erliutert.

Im weiteren Verlauf der Untersuchung werden die in diesem Kapitel dargestell-
ten Konzepte Zambranos aufgegriffen und herausgearbeitet, inwiefern die Autorin
die Perversionen der zwei konstitutiven Elemente der europiischen Kultur — der
Stadtals Utopie und des Ideals der Innerlichkeit - fir die Pathologien des modernen
Subjekts und der modernen Gesellschaft verantwortlich macht. Dabei wird im Hin-
blick auf den Utopismus dargelegt, inwiefern sich das moderne Subjekt Zambrano

zufolge im Rahmen eines modernen Absolutismus des Menschen™

selbst glorifi-
ziert und unfihig zu einem Leben gemif der Utopie wird — sowohl beziiglich sei-
ner eigenen Existenz als auch hinsichtlich der Teilnahme an der Polis, verstanden als
gemeinschaftliches, utopisches Projekt. Im Hinblick auf die Pervertierung des Pa-
radigmas der Innerlichkeit wird dargelegt, inwiefern in der Moderne ein Ideal der
Innerlichkeit, das urspriinglich dem Motiv der emotionalen Offnung des Menschen
fiir das Andere und damit einhergehend der Konstituierung von Gemeinschaft un-
terstellt war, dahingehend pervertiert wird, dass ein Absolutismus der Vernunft
das moderne Subjekt gegeniiber dem Anderen verschlieft und die Konstituierung
von Gemeinschaft zugunsten eines Bediirfnisses nach Selbstbehauptung unterbin-
det.

112 Vgl. Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 65; Maria Zambrano: El hombre y lo divino,
S.144—156.

113 Vgl. Maria Zambrano: Personay democracia, S. 90, 98,124-129, 221—-222; Maria Zambrano: La
confesion, S. 48.

114 Vgl. Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 62.

115 Vgl. Marfa Zambrano: Persona y democracia, S. 86—129, 219—222; Maria Zambrano: Hacia un
saber sobre el alma, S.106.

116 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S.123; Maria Zambrano: La confesion, S. 48.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

4.4 Die Konstituierung des modernen Subjekts

4.41 Vernunft und Gefiihl als alternative Weltzugange - Vom Verhaltnis
zwischen Philosophie und Poesie

Die Ratio versteht Zambrano als einen spezifischen Zugang zur Welt neben einem
poetischen, das heifdt emotionalen Zugang. An dieser Stelle sei darauf hingewie-
sen, dass Zambrano den Begriff der Poesie hinsichtlich des Wirklichkeitszuganges
des Poeten durchaus synonym mit dem Wirklichkeitszugang des Kinstlers im All-
gemeinen verwendet. Die Ratio hat sich der Autorin zufolge im Rahmen der Tren-
nung von Philosophie und Poesie in der griechischen Antike erstmals als eigenstin-
diger Weltzugang konsolidiert und ist in der Moderne in einen Absolutismus der
Vernunft umgeschlagen, den Zambrano mafigeblich fiir die Pathologien des mo-
dernen Subjekts verantwortlich macht. Zambranos Verstindnis der Ratio wird ins-
besondere im Rahmen ihrer Ausfithrungen zu den Unterschieden zwischen einem
philosophischen und poetischen Weltzugang verstindlich. Beide Zuginge sollen an
dieser Stelle dargestellt werden, da Zambrano sie in Abgrenzung zueinander er-
lautert und vor dem Hintergrund der diesbeziiglichen Unterschiede sowohl Zam-
branos Konzept eines Absolutismus der Vernunft als auch ihre Analyse und Kritik
des modernen Subjekts im Allgemeinen sowie ihre daraus abgeleiteten Therapie-
vorschlige verstindlich werden.

Wihrend die Ratio und Poesie in der vorsokratischen Kultur noch im Sinne ei-

ner poetischen Philosophie vereint waren,"”

verortet Zambrano die Trennung von
Poesie und Ratio — und somit die Begriindung ihres Konflikts — in der antiken Philo-
sophie seit Platon. Zum einen hatte dieser eine mimetisch verfahrene Kunst als eine
Kopie der Kopie, das heiflt als Mimesis der sinnlich erfahrbaren Welt, diskreditiert,

8 Dementsprechend wurde

die er wiederum als Kopie der Ideen verstanden hatte.
die Kunst im Allgemeinen gegeniiber der Philosophie abgewertet, welche von Pla-
ton als Medium zur direkten Schau der Ideen gedacht wurde." Zum anderen wurde
die Polis von Platon als ein Ort im Kosmos gedacht, der explizit fir den Menschen
reserviert ist und nach den Gesetzen der Vernunft strukturiert werden muss. Folg-
lich war in seiner Utopie der Polis der Poet obsolet, da dieser in der Antike immer
auch als Vehikel des absolut Anderen, das heif$t des Irrationalen, Géttlichen verstan-

den wurde, insofern der Kiinstler mittels der Inspiration — urspriinglich durch die

117 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 564; Maria Zambrano: Los bienaventurados,
S.422. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 75; Maria Zambrano: Filosofia y Poe-
sfa, S.703.

118  Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 699.

119 Vgl.ebd., S.708.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

69


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Justus Meier: Literatur und Polis

120 _ als Medium fungierte.” Der Antago-

Eingebung durch die Musen symbolisiert
nismus wurde Zambrano zufolge dariiber hinaus durch eine zunehmende Abwer-
tung der Gefiihle seit Platon begiinstigt: Die Poesie wurde neben ihrer Funktion als
Medium in der Antike immer auch als Ausdruck der Gefiihle interpretiert.””* Diese
werden in der platonischen Philosophie als Gegensatz zur Idee gedacht, insofern die
Gefiihle das Viele, Heterogene, Subjektiv-triebhafte und zugleich das der eigentlich
menschlichen Natur Fremde darstellten. Dieses sollte Platon zufolge zwecks der Be-
freiung des Menschen aus einem korrumpierten Zustand, in welchem der Mensch
durch Gefiihle und kérperliche Bediirfnisse geleitet wird, iitberwunden werden."
Diesbeziiglich stellt Jiirgen Mittelstraf? fest, dass Platon das Selbstverstindnis ei-
ner Philosophie gepragt hatte, die mittels einer exklusiv vernunftgeleiteten Dialek-
tik die ErschlieRung des Einen, das heifdt die Idee des Guten, erreichen kann."™ Nur
durch Einheit im Sinne der Konstituierung der Polis gemiR der durch die Philoso-
phie erfassten Idee des Guten und der von ihr ausgehenden Idee der Gerechtigkeit
kann die Polis Platon zufolge Gerechtigkeit erlangen und — wie Zambrano feststellt
— seiner Utopie der Polis im Sinne einer Perfektion menschlichen Zusammenlebens
entsprechen.” Konkret entspricht Platons Utopie der gerechten Polis einem kol-
lektiven Verbund, in dem jede Person die ihrem Wesen angemessene Funktion in
einer Ordnung einnimmt, an deren Spitze die Philosophenherrscher stehen." Die-
sen spricht er das Potenzial zu, vernunftgeleitet und gerecht regieren zu konnen, da
der Philosoph weder durch subjektive Gefiihle noch durch ein Streben nach Macht
und materiellem Reichtum, sondern durch ein Streben nach vernunftvermittelter
Erkenntnis geleitet ist und auf Basis der von ihm geschauten Idee des Guten sowie
der daraus abgeleiteten Idee der Gerechtigkeit Politik betreiben kann." Diesbeziig-
lich stellt Zambrano fest, dass der Philosoph hinsichtlich seines Strebens nach ra-
tionaler Erkenntnis und der Schau der Ideen'® von Platon in ein antagonistisches

120 Vgl.ebd., S.710.

121 Vgl.ebd., S. 702705, 713.

122 Vgl. ebd., S. 698-713.

123 Vgl. ebd,, S. 692, 694, 715-734.

124 Vgl Jirgen MittelstrafS: »Die Dialektik und ihre wissenschaftlichen Voriibungen (Buch VI
510b-511e und Buch VII 521¢-539d)«, in: Otfried Hoffe (Hg.), Platon, Politea, Berlin: Akademie
Verlag 1997, S. 229-249.

125 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 699; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el al-
ma, S.173.

126 Vgl. Platon: »Politeiac, in: Ursula Wolf (Hg.), Platon, Samtliche Werke, Hamburg: Rowohlt
2008, S. 211-537, hier S. 334—412.

127 Vgl. ebd., S.387-412, 426—427, 520-521.

128 Vgl. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S.140; Maria Zambrano: La confesién,
S. 6. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 731-733.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Verhiltnis zum Poeten gesetzt wird, insofern Letzterer Platon zufolge durch unspe-
zifische Gefithle und Triebe geleitet ist."*

Zambranos Verstindnis von Poesie orientiert sich am erliuterten antiken Ver-
stindnis von Kunst als Ausdruck des absolut Anderen, Gottlichen, Irrationalen. Ihre
Verwendung des Begriffs Poesie verweist dementsprechend auf einen spezifischen
Modus der Existenz im Sinne einer rezeptiv-kommunikativen Haltung gegeniiber
der Welt. Folglich ist die Poesie fiir Zambrano weder Mimesis noch subjektiver
Ausdruck des Poeten, sondern ein rezeptiv ausgerichtetes Erkenntnisinstrument
und zugleich die Ausdrucksform einer transzendenten, rational nicht fassbaren
Realitit.”® Die Motivation von Zambranos normativ prisentierten Poeten besteht
der Autorin zufolge darin, zu einer urspriinglichen Situation der Gemeinschaft und
Harmonie zuriickzugelangen.” Zambrano verwendet fiir diesen urspriinglichen

133

Status der Gemeinschaft®® die Metaphern urspriinglicher Traum,” urspriingli-

3% sowie verlorenes Paradies.”® Dementsprechend geht es dem von

ches Paradies
Zambrano normativ prasentierten Poeten explizit nicht darum, Unabhingigkeit im
Ausdruck zu erlangen. Folglich kritisiert Zambrano eine Vereinnahmung moderner
Kunst durch ein individualistisches Paradigma, das Kunst auf subjektive Expres-

136

sion reduziert und Freiheit mit Individualismus gleichsetzt.”?® Der von Zambrano

normativ skizzierte Poet versteht sein Kunstwerk dementsprechend nicht als eigene

Leistung, sondern versteht sich selbst im antiken Sinne als Vehikel:*”

»Y el poeta es fiel a lo que ya tiene. No se encuentra en déficit como el fildsofo, si-
no en exceso, cargado, con una carga, es cierto, que no comprende. Por eso la tiene
que expresar, por eso tiene que hablarssin saber lo que dice, como le reprochan.
Y su gloria estd en no saberlo, porque, con ello, se revela que es muy superior a un
entendimiento humano la palabra que de su boca sale; con ello nos muestra que
es mas que humano lo que en su cuerpo habita.«* [Und der Dichter ist dem treu, was
er bereits besitzt. Er befindet sich nicht in einer Mangelsituation wie der Philosoph, son-
dern in einer Situation des Uberflusses. Er ist beladen mit einer Last, die er nicht versteht.
Deshalb muss er sie ausdriicken und gleichsam >ohne zu wissen, was er sagt< sprechen,

129 Vgl
130 Vgl
131 Vgl
132 Vgl
133 Vgl
134 Vgl

Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 699-700, 713, 715.
Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.195.

Marfa Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 756—758.

Maria Zambrano: Unamuno, S.180.

Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 752, 757.

ebd., S. 770.

135 Vgl. Maria Zambrano: La confesidn, S. 29; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 288.

136 Vgl. Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 74—75; Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia,
S.614. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 298.

137 Vgl. Marfa Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 709-711; Maria Zambrano: El hombre y lo divino,
S.195.

138 Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 709-710.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

Ul


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Justus Meier: Literatur und Polis

wie man ihm vorwirft. Aber in diesem Nicht-Wissen liegt seine GrifSe, weil sich dadurch
offenbart, dass das Wort, das aus seinem Mund kommt, dem menschlichen Verstand weit
iiberlegen ist; dadurch zeigt ev uns, dass mehr als nur das Menschliche in seinem Kirper
wohnt.]

Authentische Poesie ist Zambrano zufolge dementsprechend als Kreation ausge-
hend von Inspiration zu verstehen:"’

»Poesia es creacion, la creacién primera humana, y es palabra inspirada, recibi-
da, pasiva todavia. De ahi el caricter sagrado del poeta, cardcter imborrable en
todas sus efigies de cualquier tiempo. El poeta no acaba de saber lo que dice, ni
menos adn cuando lo dird; habitado por un saber de inspiracidn, nada extrafio
es que se siente y sea sentido primeramente como habitado por un dios que en
él se manifiesta. El poeta original es un oraculo.«"*° [Poesie ist Schopfung, die erste
menschliche Schopfung. Sie ist ein inspiriertes, empfangenes, noch passives Wort. Daher
viihrt der heilige Charakter des Dichters. Schdpfung ist ein unausloschliches Merkmal in
allen Darstellungen des Dichters zu jeder Zeit. Der Dichter weifS nicht genau, was er sagt,
und noch weniger, wann er es sagen wird; erfiillt von einem Wissen der Inspiration, ist es
nicht verwunderlich, dass der Dichter sich selbst als von einem Gott bewohnt empfindet
—einem Gott, der sich in ihm offenbart. Derart wird der Dichter auch von seinen Mitmen-
schen empfunden. Der urspriingliche Dichter ist ein Orakel.]

Der Poet fiihlt das Andere in sich und dient dieser transzendenten Instanz, indem
er schweigt, sein Selbst negiert und seine eigene Existenz diesem Sein opfert, um
in einer poetischen Sprache als Medium zu fungieren und in Metaphern auszudrii-

14 Poesie ist Zambrano zufolge demnach

cken, was durch die Ratio nicht fassbar ist.
in erster Linie rezeptiv, sie entspringt einer aus Liebe motivierten Passivitit."** Die-
sen Prozess des bewussten Schweigens und des Raumeingestindnisses an das An-
dere bezeichnet Zambrano als das Martyrium des Poeten.' Er opfert sich, insofern
er sein Selbst zum Schweigen bringt, um rezeptiven Raum zu schaffen, in dem das
Andere sich zeigen kann. Der Poet empfingt die Inspiration dankbar und méchte zu
einem verlorenen Paradies nicht vornehmlich aus eigenem Interesse zuriickgelan-
gen, sondern um es mit seinen Mitmenschen zu teilen und eine absolute Gemein-

schaft wiederherzustellen, weshalb Poesie sich Zambrano zufolge immer auch an ei-

139 Vgl. ebd., S.763; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.195.

140 Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.194-195.

141 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 711—712; Maria Zambrano: Los bienaventurados,
S. 451,

142 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 765.

143 Vgl. ebd., S. 711-712, 749.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

nen Rezipienten richtet.'** Poesie versteht Zambrano in diesem Sinne als Ausdruck

von Liebe und des Wunsches nach Kommunikation:

»El poeta no ha podido resignarse a perder esa patria lejana y parte en su bus-
ca. Pero el poeta es aquél que no queria salvarse él solo; es aquél para quien ser si
mismo no tiene sentido:>Una felicidad que no puede comunicarse no es felicidad«.
No es a si mismo a quien el poeta busca, sino a todos y a cada uno. Y su ser es tan
solo vehiculo, tan solo un medio para que tal comunicacién se realice. La media-
cién, el amor que atay desata, que crea. La meditacion del amor que destruye, que
consume y se consume, del amor que se desvive.«'* [Der Dichter konnte sich nicht
damit abfinden, jene ferne Heimat zu verlieren und macht sich auf die Suche nach ihr. Da-
bei wollte er sich jedoch nicht allein retten; fiir ihn ergibt es keinen Sinn, nur er selbst zu
sein: >Ein Gliick, das nicht geteilt werden kann, ist kein Gliick<. Der Dichter sucht nicht
sich selbst, sondern alle und jeden Einzelnen. Und sein Dasein ist lediglich ein Vehikel, ein
Mittel, damit diese Kommunikation [mit dem Anderen] stattfinden kann. Die Vermitt-
lung, die Liebe, die bindet und |dst, die erschafft. Die Meditation der Liebe, die zerstort, die
verzehrt und sich selbst verzehrt, aus einer Liebe heraus, die sich verausgabt.]

Poesie wird von Zambrano im Anschluss an Ortega y Gasset mit dem Flug einer Tau-

be verglichen, die sich in der Luft orientiert und keine Spuren am Himmel hinter-

lisst.*¢ Das Hinterlassen von Spuren im Sinne von rationalen Geltungsanspriichen

wire mit Zambrano in letzter Instanz immer schon ein Akt der Gewalt, der dem Poe-
ten widerstrebt, da dieser der Autorin zufolge weder Recht, Macht noch Exklusivitit
fiir sich beansprucht.™” Sein Wort driickt der Autorin zufolge eine im Herzen emp-

fangene Wahrheit jenseits der Macht- und Geltungsanspriiche des Subjekts aus:

»La palabrairracional de la poesia, por fidelidad a lo hallado, no traza camino. Va,
al parecer, perdida, [...] no pretende ni siquiera ser verdad, sino solamente fijar lo
recibido, dibujar el suefo, regresar por la palabra al paraiso primeroy compartir-
lo.«"*® [Das irrationale Wort der Poesie, aus Treue zu dem Gefundenen, zeichnet keinen
Weg. Es bewegt sich scheinbar verloren, [...] es beansprucht nicht einmal, wahr zu sein,
sondern will lediglich das Empfangene festhalten, den Traum zeichnen, durch das Wort
ins urspriingliche Paradies zuriickkehren und dieses teilen.]

Durch ihren Verzicht auf einen absoluten Geltungsanspruch lisst Poesie immer

auch Heterogenitit zu und reduziert die Realitit nicht auf eine einzige, vermeint-

lich mittels der Ratio erkannte absolute Wahrheit:

144
145
146
147
148

Vgl. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 60—65.
Marfa Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 758.

Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 62.

Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 696, 770.

Ebd., S. 770.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

13


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7%

Justus Meier: Literatur und Polis

»Y es porque el poeta no cree en la verdad, en esa verdad que presupone que hay
cosas que son y cosas que no son, y, en consecuencia, verdad y engafo. Para el
poeta no hay engafio, si no es el (nico de excluir, por mentirosas, ciertas palabras.
De ahi que frente a un hombre de pensamiento, el poeta produzca la impresién
primera de ser un escéptico. Mas no es asi. Ningiin poeta puede ser un escéptico,
ama laverdad: mas no laverdad excluyente, no laverdad imperativa, electora, sel-
eccionadora de aquello que va a erigirse en duefio de todo lo demads, de todo. ;Y
no se habréa querido para eso el todo; para poder ser poseido, abarcado, domina-
do? Algunos indicios hay de ello. Sea o no asi, el »todo«del poeta es bien diferente,
pues no es el todo como horizonte, ni como principio; sino en todo caso un todo
a posteriori que solo lo serd cuando ya cada cosa haya llegado a su plenitud.«'#
[Und das liegt daran, dass der Dichter nicht an die Wahrheit glaubt, an jene Wahrheit, die
voraussetzt, dass es Dinge gibt, die sind, und andere, die nicht sind, und folglich Wahrheit
oder Tiduschung. Fiir den Dichter gibt es keine Tduschung, es sei denn diejenige, die darin
besteht, gewisse Worte als liignerisch auszuschliefSen. Daher macht der Dichter im Ge-
gensatz zum Denker zundchst den Eindruck eines Skeptikers. Doch dem ist nicht so. Kein
Dichter kann ein Skeptiker sein, denn er liebt die Wahrheit: aber nicht die ausschliefSen-
de Wahvrheit, nicht die imperative Wahrheit, die wihlt, selektiert und bestimmt, was sich
iiber alles andere erheben soll — iiber das Ganze erheben soll. Und hat man dafiir nicht
dieses sGanze« gewollt? Um besessen, umfasst und beherrscht zu werden? Es gibt einige
Hinweise darauf. Wie dem auch sei — das >Ganze« des Dichters ist etwas villig anderes,
denn es ist nicht das >Ganze< als Horizont, nicht als Prinzip; sondern bestenfalls ein >Gan-
zes<a posteriori, das erst dann existiert, wenn jedes Ding seine Vollendung erreicht hat.]

Folglich hatte sich die Poesie bereits seit der antiken Trennung von Philosophie und
Poesie der von der Philosophie im Rahmen ihres Geltungsanspruches diskreditier-
ten Heterogenitit gewidmet:

»La poesia perseguia, entre tanto, la multiplicidad desdefiada, la menospreciada
heterogeneidad. El poeta enamorado de las cosas se apega a ellas, a cada una de
ellasy las sigue a través del laberinto del tiempo, del cambio sin poder renunciar
anada: niauna criatura nia un instante de esa criatura, ni a una particula de la at-
mosfera que la envuelve, nia un matiz de lasombra que arroja, ni del perfume que
expande, ni del fantasma que ya en ausencia suscita.«*° [Die Poesie strebte derweil
nach der vernachlissigten Vielfalt, der geringgeschitzten Heterogenitit. Der Dichter —
verliebt in die Dinge — hilt an ihnen fest, an jedem einzelnen, und folgt ihnen durch das
Labyrinth der Zeit, durch den Wandel, ohne auf irgendetwas verzichten zu kdnnen: weder
aufein Geschopfnoch aufeinen Augenblick dieses Geschdpfs, weder aufein Partikel der At-
mosphire, die es umgibt, noch auf eine Nuance des Schattens, den es wirft, noch auf den
Duft, den es verstromt, noch auf das Gespenst, das es in seiner Abwesenheit hervorruft.]

149 Ebd.,S.696.
150 Ebd., S.692.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Das poetische Wort beschreibt Zambrano in Claros del bosque und Los bienaventurados
als ein von systematischer und pragmatischer Sprache befreites Wort:" la palabra
liberada del lenguaje.”> Die poetische Sprache greift auf Metaphern zuriick, um zum

53 und zum anderen der

einen auszudriicken, was nicht rational ausdriickbar ist,
Versuchung zu entgehen, wie die systematisch-konzeptuelle Sprache der Realitit
Gewalt anzutun durch die Reduktion auf eine absolute Wahrheit, das Dringen in

Bahnen, das Aufzwingen von Regeln sowie das Uberstiilpen von Konzepten:'>

»Y asi, el sistema es la forma de la angustia y la forma del poder. La forma de la
incomunicacion, de la soledad obstinada. La poesia, en verdad vive aliada de es-
to. Poder y voluntad no le interesan, ni entran en su ambito. La conciencia en ella
no significa poderio. [..] Cuando la poesia hable de ética hablara de martirio, de
»sacrificio«. La poesia sufre el martirio del conocimiento.«'® [Und so ist das System die
Form der Angst und der Macht. Die Form der Nicht-Kommunikation, der beharrlichen Ein-
sambkeit. Die Poesie jedoch lebt in Wahrheit fern hiervon. Macht und Wille interessieren sie
nicht, treten nicht in ihr Umfeld ein. Bewusstsein bedeutet in der Poesie nicht Herrschaft.
[...] Wenn die Poesie von Ethik spricht, wird sie vom Martyrium sprechen, vom >Opfer«. Die
Poesie erleidet das Martyrium des Wissens.]

Der von der Autorin skizzierte und normativ verstandene Poet wird ihrem Konzept
der piedad [Demut] gerecht. Diese versteht die Autorin als Bedingung fiir den Kontakt

mit dem Anderen.™®

Das Gefiihl der Demut dient Zambrano zufolge als emotiona-
le Basis fiir die Kommunikation mit dem Anderen in jeglichem Sinne, insofern sie
eine rezeptiv-kontemplative Einstellung gegeniiber dem Anderen ermoglicht und
ein Raumeingestindnis impliziert, in dem das Andere sich itberhaupt erst zeigen
kann."™” Sie bewirkt die Bereitschaft, mitzufithlen und sich explizit nicht iiber das

Andere zu erheben,”® wodurch eine rezeptiv-emotionale Offnung des Menschen fiir

151 Vgl. Marfa Zambrano: Los bienaventurados, S. 122—128; Maria Zambrano: Claros del bosque,
S.108.

152 Vgl. Maria Zambrano: Claros del bosque, S. 81.

153 Vgl. Maria Zambrano: Los bienaventurados, S.122; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el
alma, S. 82; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.159.

154 Vgl. Maria Zambrano: Fragmentos, aurora, S.122; Maria Zambrano: Los intelectuales en el
drama, S.193; Maria Zambrano: Delirio y destino, S.184; Maria Zambrano: Notas de un mé-
todo, S. 62.

155 Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 749.

156 Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.194.

157 Vgl. Maria Zambrano: »Para una historia de la piedads, in: Aurora. Papeles del seminario Ma-
ria Zambrano 13 (2012), S.103—107, hier S.104—106; Maria Zambrano: El hombre y lo divino,
S.187.

158  Vgl. Maria Zambrano: Unamuno, S.130; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.199.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

75


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 Justus Meier: Literatur und Polis

das Andere begiinstigt und die Entstehung eines Raumes fiir authentische Kommu-

nikation méglich wird.®

»Y asi, el saber por inspiracién pertenece por entero al mundo de la piedad, es
recibido de algo otro y él en si mismo es sentido como distinto de quien lo tiene;
[.]1Y asfla poesia es el saber primero que nace de este piadoso saber inspirado.«'®°
[Und so gehdrt das durch Inspiration erlangte Wissen ganz und gar zur Welt der Demut.
Dieses Wissen wird von etwas Anderem empfangen und als etwas empfunden, das sich
von dem unterscheidet, der es besitzt; [...] Daher ist die Poesie das urspriingliche Wissen,
das aus diesem demiitigen, inspirierten Wissen hervorgeht.]

Einem poetischen Weltzugang stellt die Autorin einen rationalen Weltzugang
gegeniiber. Zwar kritisiert Zambrano in erster Linie einen spezifisch modernen
Rationalismus, der auf die rationale Beherrschung und Instrumentalisierung der
Welt abzielt, nichtsdestotrotz verortet sie durchaus im oben erliuterten Sinne von
Adorno und Horkheimer in jeder Form des reinen Vernunftgebrauches ein ge-
meinschaftsgefihrdendes Potenzial. Die Etablierung des Antagonismus zwischen
Philosophie und Poesie in der griechischen Philosophie hatte Zambrano zufolge
zwar auf der einen Seite die Demokratie und damit einhergehend die Konstitu-
ierung der Person im politischen, rationalen Diskurs und im reflexiven Abstand
zu sich selbst und der Welt erméglicht. Auf der anderen Seite hatte die Trennung
von Philosophie und Poesie in der Antike der Autorin zufolge jedoch bereits die
Voraussetzung fir den im Kapitel 4.4.2 erliuterten modernen Absolutismus der
Vernunft gelegt: Wie der Begrift Poesie, so ist auch der Begriff Philosophie in Zam-
branos Terminologie weiter gefasst, als das zeitgendssische umgangssprachliche
Verstindnis impliziert. Philosophie wird von der Autorin gleichsam als Protowis-
senschaft verstanden und steht zugleich fir die Ratio im Allgemeinen. In Notas de
un método erliutert die Autorin, dass diese urspriinglich aus der aus einem Staunen
abgeleiteten Frage des Thales von Milet »Was sind die Dinge?« entsteht." Diese
Frage impliziert zwar durchaus eine Rezeptivitit und entspringt im etymologi-
schen Sinne einer Liebe des Philosophen zur Weisheit. Zambrano weist jedoch
darauf hin, dass die Frage »Was sind die Dinge?« die Trennung von Subjekt und
Objekt bereits impliziert und eine urspriingliche Form der Gemeinschaft ablost,
insofern sich das fragende Subjekt den Dingen, das heiflt der Welt, verstanden
als Objekt, gegeniiberstellt.*®* Die Trennung von Subjekt und Objekt in der Frage
nach dem Sein der Dinge verweist zugleich auf ein zweites zentrales Moment der
Philosophie, insofern die Philosophie Zambrano zufolge immer auch Ausdruck des

159  Vgl. Maria Zambrano: Para una historia de la piedad, S.106.
160 Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.194.

161 Vgl. Maria Zambrano: Notas de un método, S.139.

162 Vgl. ebd., S. 98; Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 438.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Bediirfnisses ist, eine Situation der Gemeinschaft im Sinne der Rezeption und Ak-
zeptanz der unverdnderten Dinge, das heiflt der Realitit und ihrer Wirkung auf den
Menschen, zu verlassen, um aus eigener Kraft zu existieren und Unabhingigkeit in

der rationalen Erklirung sowie ErschlieRung der Welt durch den eigenen Verstand

zu erlangen und auf die Welt einzuwirken:

»El fil6sofo vive hacia adelante, alejandose del origen, buscindose a»>si mismo<en
la soledad, aislandose y alejandose de los hombres. [..] Quiere el fildsofo salirse
de la corriente del tiempo, de la procesion de los seres, despegarse de la larga ca-
dena de creacién en que marchamos unidos en condena temporal con los demas,
con el resto de los hombres y con las otras criaturas también: luces y sombras que
nos acompanan. Pero el filésofo no acepta este encadenamiento, esta compafia.
Ha sofiado alguna vez, en el alborear de su vida, cuando todavia no era fildsofo,
que una voz invisible le llamara para sacarle de la procesion y destacar del resto
de los peregrinos. [...] Y entonces mira al derredor, desconfiadamente y se pone a
pensar. Piensa, en efecto. Y de su pensar sale su ser; su nombre singular y tnico,
su serinescrutable. Sale, conquistador por su propio esfuerzo, lo que llama ser: su
ser.«'®3 [Der Philosoph lebt nach vorne, entfernt sich vom Ursprung, suchtssich selbst<in
der Einsamkeit, isoliert sich und entfernt sich von den Menschen. [...] Der Philosoph will
aus dem Strom der Zeit und der Prozession der Wesen heraustreten. Er will sich von der
langen Kette der Schopfung losen, in der wir gemeinsam mit den anderen, mit den iibri-
gen Menschen und auch mit den anderen Geschiopfen marschieren: Licht und Schatten, die
uns begleiten. Doch der Philosoph akzeptiert diese Verkettung, diese Gemeinschaft nicht.
Einst trdumte er, im Morgengrauen seines Lebens, als er noch kein Philosoph war, dass ihn
eine unsichtbare Stimme rufen wiirde, um ihn aus der Prozession herauszufiihren und ihn
iiber die iibrigen Pilger zu erheben. [...] Und dann schaut er misstrauisch um sich und be-
ginntzu denken. Er denkt tatsdchlich. Und aus seinem Denken entsteht sein Sein; sein ein-
zigartiger und unverwechselbarer Name, sein unergriindliches Wesen. Heraus tritt, durch
seine eigene Anstrengung erkimpft, das, was er Sein nennt: sein Sein.]

In Los Bienaventurados vergleicht die Autorin den Philosophen schlieflich mit einem

Sohn, der eine urspriingliche und familiire Gemeinschaft verlisst, um unabhingig

von einer empfangenen Existenz selbststindig zu existieren:

»La actitud filos6fica es lo mas parecido a un abandono, a la partida del hijo pré-
digo de la casa del Padre; desde la tradicion recibida, los dioses encontrados, la
familiaridad y aun del simple trato con las cosas, tal como ha ido fabricando la
costumbre. Es lo mas parecido a arrancarse de todo lo recibido [...]«."®* [Die philoso-
phische Haltung dhnelt am ehesten einem Verlassen, dem Aufbruch des verlorenen Sohnes
aus dem Haus des Vaters; weg von der iiberlieferten Tradition, den gefundenen Gottern,

163

Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 757, 759-760.

164 Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 442.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

77


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Justus Meier: Literatur und Polis

der Vertrautheit. Weg vom einfachen, durch die Gewohnheit geprigten Umgang mit den
Dingen. Sie dhnelt am ehesten dem LosreifSen von allem Empfangenen [...].]

Auch in El hombre y lo divino greift Zambrano das Motiv des Verlassens eines ur-
spriinglichen Kontextes der Gemeinschaft auf, insofern die philosophische Frage
letztlich einen urspriinglichen Zustand der Akzeptanz zerstort und eine Emanzipa-
tion des Fragenden aus jenem Zustand sowie die eigenstindige Existenz des Sub-
jekts gegentiber der Realitit impliziert:

»Toda pregunta indica la pérdida de una intimidad o el extinguirse de una adora-
cién. En los dos procesos actiia como fondo tltimo, determinante, el afan, la nece-
sidad quizad de un alguien que quiere independizarse, vivir por su cuenta, liberarse
de lo mismo que ha sido el lugar de sualma. Y aun mas que la ruptura de un amor,
es algo como el nacimiento; el proceso en que un ser que se ha nutrido y respira-
do dentro de otro, intrincado con él, se desprende en busca de su propio espacio
vital. Asf la pregunta filoséfica que Tales formulara un dia, significa el despren-
dimiento del alma humana, no ya de esos dioses creados por la poesia, sino de la
instancia sagrada, del mundo oscuro de donde ellos mismos salieron.«'** [Jede Fra-
ge deutet auf den Verlust einer Intimitit oder das Evloschen einer Anbetung hin. In beiden
Prozessen wirkt im Hintergrund, als letzte bestimmende Instanz, das Streben, vielleicht
die Notwendigkeit eines Individuums, sich unabhdngig zu machen, auf eigene Faust zu
leben, sich von dem zu befreien, was bisher der Ort seiner Seele war. Stirker noch als der
Bruch einer Liebe, ist es wie eine Geburt: ein Prozess, in dem ein Wesen, das innerhalb eines
anderen gendhrt und beatmet wurde, mit ihm verflochten war, sich nun lost, um seinen
eigenen Lebensraum zu suchen. So bedeutet die philosophische Frage, die Thales eines Ta-
gesstellte, das Loslosen der menschlichen Seele—nicht mehr von jenen Gottern, die von der
Poesie erschaffen wurden, sondern von der heiligen Instanz, von der dunklen Welt, aus der
auch diese Gotter selbst hervorgingen.]

Jedes Sein existiert der Autorin zufolge auf Kosten eines nicht vorhandenen Seins,
insofern es Raum einnimmt: »Porque todo ser algo, significa ser a costa de algo; sera
costa de que otro algo no sea.«**® [Denn etwas zu sein bedeutet, auf Kosten von etwas ande-
rem zu sein; auf Kosten davon, dass etwas anderes nicht ist.] Folglich beurteilt Zambrano
den Wunsch nach selbststindiger Existenz sowie die Existenz des Menschen an sich
auch tiber ihre Ausfithrungen zur Philosophie hinaus als gewaltvoll:

»Y es que la existencia misma del hombre hunde sus raices en una falta, en algo
tremendo, que hace que cuando el hombre por fin se decide a existir, a tomar su
parte, a ser de verdad, resulte algo monstruoso. Ningin delito mayor que este del

165 Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 59.
166 Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 700.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

existir:>Pues el delito mayor del hombre es haber nacido««'*” [Und das liegt daran,
dass die Existenz des Menschen selbst ihve Wurzeln in einem Mangel hat. Das heif3t, in
etwas Erschreckendem, das bewirkt, dass, wenn der Mensch sich schliefdlich entschlief3t
zu existieren, einen Teil der Welt fiir sich zu beanspruchen, wirklich zu sein, etwas Mons-
trases daraus wird. Kein Verbrechen ist grifSer als das des Existierens: >Denn das grofSte
Verbrechen des Menschen ist es, geboren worden zu sein<.]

Die Philosophie ist Zambrano zufolge hinsichtlich ihrer konstitutiven Momente
dementsprechend im hochsten Mafie ambivalent, weil sie in dem Staunen iiber
die Dinge wurzelt, aber sich aus diesem Staunen zugleich eine Frage nach dem
Sein der Dinge ableitet. Diese Frage impliziert jedoch den gewaltvollen Akt der
Konstituierung der Existenz eines fragenden Subjekts, welches eine Situation der
unmittelbaren Gegebenheit und Gemeinschaft verlisst:

»Y es que en el origen de la filosofia esta la admiracidn, seglin textos muy venera-
bles nos dicen, pero esta también la violencia, seglin otros, no menos venerables,
nos aseguran. Admiracién y violencia. De esta rara conjuncién se ha engendrado
la filosoffa [...]. La primera nos mantiene apegados a las cosas, a las criaturas, sin
poder deprendernos de ellas, en un éxtasis en que la vida queda suspensa y en-
cantada. De ella sola no podria derivar algo tan viril y activo como el pensamiento
desvelador. Hace falta que intervenga alguna mas, la violencia, para que surja al-
go que se atreva a levantar y rasgar los velos en que aparecen encubiertas las co-
sas. [.] La violencia quiere, mientras que la admiracién no quiere nada.«'*® [Und
so liegt im Ursprung der Philosophie die Bewunderung, wie uns sehr ehrwiirdige Texte
sagen, doch ebenso liegt dort die Gewalt, wie andere, nicht weniger ehrwiirdige, uns ver-
sichern. Bewunderung und Gewalt. Aus dieser seltsamen Verbindung ist die Philosophie
hervorgegangen [..]. Die Bewunderung hilt uns an den Dingen, an den Geschdpfen fest,
ohne dass wir uns von ihnen losen kinnten, in einer Ekstase, in der das Leben innehdlt und
verzaubert ist. Aus ihr allein kdnnte nichts so potentes und Aktives wie das enthiillende
Denken entstehen. Es ist nitig, dass etwas anderes hinzukommt, die Gewalt, damit et-
was entsteht, das den Mut hat, die Schleier zu liiften und zu zerreiflen, in denen die Dinge
verborgen erscheinen. [...] Die Gewalt will, wihrend die Bewunderung nichts will.]

Philosophie versteht Zambrano folglich als einen dynamischen Prozess, der in ei-
nem Staunen iber das Sein seinen Anfang nimmt und im Rahmen der Beantwor-
tung der Frage nach dem Sein in einen gewaltvollen Prozess der Konstituierung
der eigenen Existenz sowie des Losreiflens aus einer urspriinglichen Gemeinschaft
miindet:

167 Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 42.
168 Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 575-576.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

79


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Justus Meier: Literatur und Polis

»Y asi vemos ya mas claramente la condicién de la filosofia: admiracién, si, paso
ante lo inmediato, para arrancarse violentamente de ello y lanzarse a otra cosa, a
una cosa que hay que buscary perseguir, que no se nos da, que no regala su pre-
sencia.«'®® [Und so erkennen wir nun deutlicher die Bedingung der Philosophie: Bewun-
derung, im Sinne eines Innehalten vor dem Unmittelbaren, um sich anschliefSend gewalt-
sam davon loszureiflen und sich auf etwas anderes zu stiirzen, auf etwas, das gesucht und
verfolgt werden muss, das uns nicht gegeben ist, das seine Prisenz nicht schenkt.]

Beziiglich der Antwort auf die Frage »Was sind die Dinge?« stellt Zambrano fest,
dass diese in der abendldndischen Geistesgeschichte zumeist von demjenigen gege-
170 Es geht in der Geschichte der Philosophie
und spiter in der Wissenschaft Zambrano zufolge dementsprechend weniger um

ben wurde, der die Frage gestellt hatte.

ein Zuhoren im Sinne der Wahrnehmung und Erkenntnis der Realitit als vornehm-
lich darum, selbst die Antwort zu geben und fiir sich und seine rational begriindeten
Aussagen Recht zu beanspruchen.”” Die Ratio geht seit Platon von der Existenz des
Einen in Form der Idee des Guten oder spiter in einer einzigen Wahrheit aus'* und
negiert Zambrano zufolge dadurch Heterogenitit: Sie entreifst die Dinge gleichsam
ihrer Realitit, um sie rational verstindlich, das heif3t letztlich dem Menschen ver-
fiigbar zu machen. Dadurch zerstort und reduziert die Ratio notwendigerweise im-
mer auch Realitit.”? Aus dem Geltungsanspruch der Ratio leitet sich ein Imperativ
ab,” der Zambrano zufolge bereits bei Platon deutlich wird, wenn dieser die Philo-
sophie als bescheiden und desinteressiert prisentiert aber de facto Herrschaft, Recht
und daraus abgeleitet Macht fiir diese in seiner Utopie der Philosophenherrschaft
beansprucht'”. Zambrano stellt diesbeziiglich fest, dass, auch wenn eine Philoso-
phenherrschaft nicht realisiert wurde, der Herrschaftsanspruch der durch die Phi-
losophie etablierten Ratio in der abendldndischen Kultur geltend gemacht werden
konnte: »[...] si los filésofos no han gobernado atn ninguna republica, la razén por
ellos establecida ha ejercido un imperio decisivo en el conocimiento [...]«."”® [[...] auch
wenn die Philosophen noch keine Republik vegiert haben, hat die von ihnen begriindete Ver-
nunft ein wahvhaftiges Imperium im Wissen errichtet [...].]

169 Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 689.

170 Vgl. Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 438.

171 Vgl. Maria Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 46; Maria Zambrano: Los bienaventurados,
S. 385, 440.

172 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 564.

173 Vgl. Maria Zambrano: Elhombrey lo divino, S. 168; Maria Zambrano: Filosofiay Poesia, S. 696;
Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S.193; Maria Zambrano: »El horizonte y la
destruccibng, in: Aurora. Papeles del seminario Maria Zambrano 13 (2012), S.173-176, hier
S.173; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 215.

174 Vgl. Maria Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 46.

175 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 565.

176 Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 687.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Die fortschreitende Rationalisierung der Welt wird Zambrano zufolge durch ei-
ne Furcht begiinstigt, die aus einer bereits durch den rationalen Weltzugang im Sin-
ne des Verlassens einer Anschauung der Dinge bewirkten Einsambkeit resultiert. In
Confesion: Género literario stellt Zambrano diesbeziiglich fest, dass sich durch die ra-
tionale Beherrschung, Selbstbehauptung und Trennung des Subjekts vom Objekt
der Mensch in eine Einsambkeit gegeniiber den Dingen begibt, weshalb er nur noch
sich selbst erkennen kann."”” Die Autorin diagnostiziert eine Furcht angesichts die-
ser Leere, welche die Rationalisierung der Welt weiter begiinstigt, insofern rationale
Systeme dem Denkenden Sicherheit und vermeintliche Erhabenheit iiber die Reali-
tit suggerieren:"”

»Larazén se afirmaba cerrandose y después, naturalmente, ya no podia encontrar
otra cosa que a si misma. De ahi la angustia. La angustia que arroja como fondo
Gltimo toda esta metafisica, como tltima revelacion de su raiz, definidora de la
actitud humana, de donde salieron tan altivos y cerrados sistemas de pensami-
entos. [...] El sistema es lo Gnico que ofrece seguridad al angustiado, castillo de
razones, muralla cerrada de pensamientos invulnerable frente al vacio. Y a la an-
gustia no se resuelve sino con actividad. No lleva a la contemplacién, sino a un
pensamiento que es accidn, a un pensar, que se pone en marcha porque es lo Gni-
co que puede poneren marcha el serangustiado, porque es lo Ginico que tiene para
afianzarse. [...] Pero es que la angustia no solo es consecuencia de la soledad, de
sersconsciente y nada mass, sino que la angustia es el principio de la voluntad. O
tal vez hay angustia porque hay ya un principio de voluntad. Lo cierto es que an-
gustia y voluntad se implican. Y la voluntad requiere soledad, es anticontempla-
tiva. Es singular, rehtye la comunidad. Y asi, el sistema es la forma de la angustia
y la forma del poder. La forma de la incomunicacién, de la soledad obstinada.«'”®
[Die Vernunft behauptete sich, indem sie sich verschloss, und konnte danach nichts ande-
res mehr finden, als sich selbst. Daher die Angst. Die Angst, die als letzter Hintergrund
diese ganze Metaphysik offenbart, als letzte Enthiillung ihrer Wurzel, die die menschli-
che Haltung bestimmt. Aus dieser Angst gingen so arrogante und geschlossene Denksys-
teme hervor. [...] Das System ist das Einzige, das dem Angstlichen Sicherheit bietet, eine
Burg aus Griinden, eine geschlossene Mauer aus Gedanken, die dem Nichts gegeniiber un-
verwundbav ist. Und die Angst wird durch nichts geldst, aufSer durch Aktivitit. Sie fiihrt
nicht zur Kontemplation, sondern zu einem Denken, das Handeln ist, zu einem Denken,
das in Gang gesetzt wird, weil es das Einzige ist, das das geingstigte Sein in Bewegung
setzen kann, weil es das Einzige ist, woran es sich festhalten kann. [...] Doch die Angst ist
nicht nur eine Folge der Einsamkeit, des bloflen Bewusstseins, sondern die Angst ist der
Ursprung des Willens. Vielleicht gibt es auch die Angst, weil bereits ein Anfang des Wil-
lens vorhanden ist. In jedem Fall ist gewiss, dass Angst und Wille einander bedingen. Und

177 Vgl. Maria Zambrano: La confesidn, S. 45—46.
178 Vgl. Maria Zambrano: Notas de un método, S. 76; Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 748.
179 Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 748.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

81


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Justus Meier: Literatur und Polis

der Wille erfordert Einsamkeit, er ist antikontemplativ. Ev ist einzigartig, meidet die Ge-
meinschaft. Und so ist das System die Form der Angst und die Form der Macht. Die Form
der Nicht-Kommunikation, der beharrlichen Einsamkeit.]

Folglich versteht Zambrano die Kommunikationsunfihigkeit und Einsambkeit des
modernen Subjekts sowie die daraus abgeleitete Furcht auf der einen Seite als ein
zentrales Motiv der Rationalisierung der Welt und auf der anderen Seite als ein Re-
sultat vorangegangener Rationalisierung im Sinne der Heraushebung des Subjekts
aus einem Kontext der Gemeinschaft durch die Frage nach dem Sein der Dinge und
der rationalen Selbstbehauptung.

Trotz ihres vernunftkritischen Diskurses versteht Zambrano die Ratio letztlich
als einen notwendigen Bestandteil menschlichen Weltbezuges, da diese als ein
Instrument fungiert, das Prizision in der Erschlieffung von Sachverhalten und
sprachliche Kommunikation sowie Politik iiberhaupt erst erméglicht.”® Nichts-
destotrotz muss die Ratio Zambrano zufolge durch eine emotional-poetische
Perspektive erginzt und zugleich relativiert werden, um nicht in einen Absolutis-
mus der Vernunft umzuschlagen und ihr Gemeinschaft zersetzendes Potenzial zu
entfalten.”®" Philosophie und Poesie versteht Zambrano in diesem Sinne als zwei
sich erginzende Momente, in denen sich das Menschliche verwirklicht:

»No se encuentra la totalidad de lo humano en la filosofia; no se encuentra la
totalidad de lo humano en la poesia. En la poesia encontramos directamente al
hombre concreto, individual. En la filosoffa al hombre en su historia universal, en
su querer ser. La poesia es encuentro, don, hallazgo por la gracia. La filosofia bus-
queda, requerimiento guiado por un método.«'®? [Die Gesamtheit des Menschlichen
findet sich nicht in der Philosophie; die Cesamtheit des Menschlichen findet sich ebenfalls
nicht in der Poesie. In der Poesie begegnen wir unmittelbar dem konkreten, individuellen
Menschen. In der Philosophie hingegen dem Menschen in seiner universellen Geschichte,
in seinem Streben, zu sein. Die Poesie ist Begegnung, Gabe, Entdeckung durch Gnade. Die
Philosophie ist Suche, ein durch eine Methode geleitetes Streben.]

Wenngleich Zambrano die Ratio als solche hinsichtlich ihrer geltungsbeanspruchen-
den und Heterogenitit zerstérenden Facette kritisch betrachtet, gilt ihre Kritik vor-
nehmlich einem modernen Absolutismus der Vernunft.'?

180 Vgl. ebd., S. 687. Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 44, 78-79.

181 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 687; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el al-
ma, S. 44, 78-79.

182 Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 687.

183 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 123.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

4.4.2 Das moderne Subjekt und der Absolutismus der Vernunft

Zambrano stellt fest, dass bereits seit der griechischen Antike ein negativ verstan-
dener Humanismus im Sinne eines Absolutismus des Menschen sowie seit dem
rémischen Imperium der Wunsch nach absoluter Macht und Einflussnahme auf
die Welt die abendlindische Kultur prigen.’** Absolutismus definiert Zambrano
als eine Haltung, die etwas oder jemandem absolute Geltung zuspricht und allem
anderen Geltung abspricht.”®® Die Moderne versteht Zambrano im oben erliuterten
Sinne Adornos und Horkheimers als Epoche der rationalen Beherrschung der Welt
und Selbstbehauptung des Subjekts, das heiflt, als Radikalisierung der absolu-
tistischen Tendenz: Der Autorin zufolge hatte der moderne Rationalismus seit
Descartes das augustinische Ideal der Innerlichkeit dahingehend verindert, dass
die Wahrheit zwar nach wie vor im Inneren verortet wurde, jedoch nicht mehr im
Herzen, sondern im Bewusstsein, weshalb das moderne Bewusstsein im Vergleich
zum Herzen keine emotionale Schnittstelle mehr zur Auflenwelt aufweist.®® Das
von Descartes formulierte Cogito ergo sum versteht Zambrano folglich als Manifest
einer neuen Form der Einsamkeit des Menschen, insofern in der modernen Philo-
sophie ein Selbst im Mittelpunkt steht, das sich in jedem methodischen Zweifel in
seiner Einsamkeit bestitigt, da der Zweifel Ausdruck eines Vertrauensverlusts in
die Welt ist."

Die neue, spezifisch moderne Form der Einsamkeit fungiert nicht mehr als Basis
fiir Gemeinschaft und Kommunikation, sondern entspricht einer absoluten Isolati-
on.”®® Das moderne Subjekt vertraut nur noch sich selbst und seiner eigenen Schép-
fung:

»El hombre nuevo que ird a surgir ya no se sentird hijo de nadie. Ira perdiendo la
memoria de suorigeny seird sintiendo cada vez mas original. Soledad inaccesible
alafiliaciéony que en sudesamparo le forzard a hacer algo para sentirse creador, a
que la accién que ejecute lleve evidencia de su condicién creadora. [...] El »Cogito<
es la proclamacién de la soledad humana que se afirma a si misma. [...] La soledad
humana ha nacido. Es la confesion inversa a la de San Agustin quien se sinti6 solo
ensudispersion entre las cosas. Descartes se retira de ellas. Se retira a echar cuen-
tas de quién es y hallado que es conciencia, solo admitird de la rica realidad del

184 Vgl.ebd., S. 66, 86, 87.

185 Vgl.ebd., S.90, 221.

186 Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 264; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el
alma, S.158, 215; Maria Zambrano: La confesion, S. 45-47.

187 Vgl. Maria Zambrano: La confesidn, S. 25, 46; Maria Zambrano: Filosofiay Poesia, S. 747; Maria
Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 240—241.

188 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 215; Maria Zambrano: La ciudad, S. 20.
Maria Zambrano: Personay democracia, S. 32; Maria Zambrano: Pensamientoy Poesia, S. 570.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

83


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Justus Meier: Literatur und Polis

mundo y sus riquezas a su medida humana. La nueva creencia sera transparente y
firme, pues es una evidencia, pero ird eliminando todo lo que no sea reductible a
ella. [..] Estasoledad comporta que el hombre sea un universo nico, extrafio, casi
incomunicable.«'®® [Der neue Mensch, der entstehen wird, wird sich nicht mehr als Sohn
von jemandem empfinden. Er wird sein Geddchtnis an seinen Ursprung verlieren und sich
zunehmend als urspriinglich empfinden. Eine Einsamkeit, die nicht mehr mit Zugehdrig-
keit vereinbar ist und ihn in seiner Verlassenheit dazu zwingen wird, etwas zu tun, um
sich als Schopfer zu fiihlen, damit die Handlung, die er ausfiihrt, Beweis seiner schopferi-
schen Naturtrigt. [...] Das>Cogito<ist die Proklamation der menschlichen Einsamkeit, die
sich selbst behauptet. [...] Die menschliche Einsamkeit ist geboren. Sie ist das umgekehr-
te Bekenntnis des heiligen Augustinus, der sich in seiner Zerstreuung unter den Dingen
allein fiihlte. Descartes zieht sich von diesen Dingen zuriick. Er zieht sich zuriick, um dar-
liber nachzudenken, wer er ist. Und nachdem er erkannt hat, dass er Bewusstsein ist, wird
er nur das von der reichen Realitdt der Welt und ihren Reichtiimern zulassen, was seinen
menschlichen Mafstiben entspricht. Der neue Glaube wird durchsichtig und fest, denn er
ist eine Evidenz, aber er wird alles ausschliefen, was nicht auf die Evidenz reduzierbar ist.
[...] Diese Einsamkeit bedeutet, dass der Mensch ein einzigartiges, fremdes, beinahe kom-
munikationsunfihiges Universum wird.]

Zambrano versteht Descartes dementsprechend als Wegbereiter des modernen

Idealismus.”® Letzterer hatte — wie Zambrano kritisiert — die Verlagerung der

Wahrheit in das Subjekt fortgesetzt und mafigeblich dazu beigetragen, dass das

moderne Subjekt das Vertrauen in die Realitit verlor und sich selbst zum MaR der

Dinge erklirte.” Dieses verinderte Verhiltnis des modernen Subjekts zur Welt

ist Zambrano zufolge letztlich Ausdruck einer spezifisch modernen soberbia de la
razémn [Uberheblichkeit der Vernunft],'* die bewirkt, dass das Subjekt sich nicht mehr

als

Teil eines Ganzen versteht, sondern davon ausgeht, das Ganze konzeptuell

hervorzubringen und intellektuell zu besitzen:***

»Los breves pasos en que hemos acompafado a la razén en su caminar por nues-
tro angosto mundo de Occidente, parecen suficientes para advertir que la razén se
ensoberbecié. No me atrevo a decir que en su raiz; creo por el contrario, que en sus
luminososy arriesgados comienzos con Parménides y Platon, la razén pudo pecar
de otras cosas, mas no de soberbia. La soberbia llegd con el racionalismo euro-
peo en su forma idealista y muy especialmente con Hegel. Soberbia de la razén es

189
190
191

192
193

Maria Zambrano: La confesidn, S. 45—46.

Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 212.

Vgl. ebd., S.144-148, 214—215; Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 569; Maria Zambra-
no: Hacia un saber sobre el alma, S.182; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 15.

Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 569.

Vgl. Maria Zambrano: Filosofiay Poesia, S. 696; Maria Zambrano: Unamuno, S. 50; Maria Zam-
brano: Delirio y destino, S.184.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

soberbia de la filosofia, es soberbia del hombre que parte en busca de conocimi-
entoy que se cree tenerlo, porque la filosofia busca el todo y el idealista hegeliano
cree que lo tiene ya desde el comienzo. No cree estar en un todo sino poseerlo tota-
litariamente. [..] Se cree poseer la totalidad, se cree tener el todo. Y es porque falta
esa conciencia de la dependencia, de la limitacién propia, que es humildad; la hu-
mildad intelectual, compafiera indispensable de todo descubridor.«'** [Die kurzen
Schritte, mit denen wir die Vernunft auf ihrem Weg durch unsere enge westliche Welt be-
gleitet haben, scheinen ausreichend, um zu zeigen, dass die Vernunft hochmiitig geworden
ist. Ich wage nicht zu sagen, dass dies in ihrer Wurzel geschah; im Gegenteil, ich glaube,
dass die Vernunft in ihren leuchtenden und mutigen Anfingen bei Parmenides und Platon
vielleicht andere Fehler begangen hat, jedoch nicht den der Uberheblichkeit. Die Uberheb-
lichkeit kam mit dem europdischen Rationalismus in seiner idealistischen Form, und ganz
besonders mit Hegel. Uberheblichkeit der Vernunft ist Uberheblichkeit der Philosophie,
ist Uberheblichkeit des Menschen, der sich auf die Suche nach Wissen begibt und glaubt,
es zu besitzen, weil die Philosophie das Ganze sucht und der hegelianische Idealist glaubt,
es von Anfang an zu besitzen. Er glaubt nicht, in einem Ganzen zu sein, sondern es tota-
litéir zu besitzen. [...] Man glaubt, die Cesamtheit zu besitzen, man glaubt, das Ganze zu
haben. Und das liegt daran, dass es an jenem Bewusstsein der Abhingigkeit, der eigenen
Begrenzung fehlt, das Demut ist; die intellektuelle Demut, die unverzichtbare Begleiterin
jedes Entdeckers.]

Den philosophischen Idealismus versteht Zambrano folglich als Ausdruck und Ge-

95 sowie des Individualismus

nerator der erliuterten neuen Form der Einsamkeit
eines modernen Subjekts, das seine Abhingigkeit vom Kontext verkennt und nur
noch sich selbst wahrnehmen kann: »Nuestro extremado individualismo nos ha lle-
vado a cada uno a reconocer no mas que a un individuo: el nuestro, rechazando toda

diversidad.«®

[Unser ausgeprigter Individualismus hat uns dazu gebracht, nur ein einzi-
ges Individuum anzuerkennen: uns selbst, und jegliche Vielfalt abzulehnen.] Insbesonde-
re ein individualistisch ausgeprigter moderner Liberalismus hat Zambrano zufolge
die durch den Absolutismus der Vernunft bewirkte Isolierung des modernen Sub-

jekts aus jeglicher Art von Kontext begiinstigt:

»El liberalismo es la maxima fe en el hombre y, por lo tanto, la minima en todo lo
demas. Llevd al hombre a creer en si mismoy le llené de dudas acerca de todo lo
que no era él. Le inspird la maxima confianza en sus fuerzas y lo dejé navegando
solo y sin gufa en su pobre cascara de nuez. Le dio a la luz, y le separé de la pla-
centa en que se asentaba el universo. Rompi6 su unidad, su solidaridad césmicay
vital, que solo el instinto o el amor proporciona.«'®” [Der Liberalismus ist der grofSte

194 Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 569.

195 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 215.
196 Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 209.

197 Ebd.,S. 244-245.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

85


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Justus Meier: Literatur und Polis

Glaube an den Menschen und damit der geringste an alles andere. Er bewegte den Men-
schen dazu, ansich selbst zu glauben, und erfiillte ihn mit Zweifeln an allem, was nicht er
selbst war. Er schenkte ihm das hochste Vertrauen in seine Krifte und liefd ihn allein und
fiihrungslos in seiner armseligen Nussschale treiben. Er schenkte ihm das Licht, trennte
ihn jedoch von der Plazenta, in der das Universum eingebettet war. Er zerriss seine Ein-
heit, seine kosmische und vitale Solidaritdt, die nur der Instinkt oder die Liebe gewihren
kann.]

Die Uberwindung eines kontemplativen, rezeptiven Logos im Rahmen eines mo-
dernen Rationalismus, Idealismus und Szientismus bewirkt Zambrano zufolge eine
Konzeptualisierung der Welt: Konzepte werden der Realitit ibergestiilpt, um die-
se rational verfiigbar zu machen und intellektuell-konzeptuell besitzen zu konnen,
wodurch sich das moderne Subjekt michtig und frei fithlt.”®® Diesen Akt der Kon-
zeptualisierung und Systematisierung versteht Zambrano als einen Gewaltakt, in-
sofern durch die Konzeptualisierung die Heterogenitit der Realitit annulliert wird:

»El pensamiento cientifico, descualificador, desubjetivador anula la heterogenei-
dad del ser, es decir, la realidad inmediata, sensible, que el poeta amay de la que
no puede ni quiere desprenderse. [..] El concepto se obtiene a fuerza de negacio-
nes [...]1.<'*° [Das wissenschaftliche Denken, das entwertet und entsubjektiviert, hebt die
Heterogenitit des Seins auf, das heif3t, die unmittelbare, sinnliche Realitdt, die der Dich-
ter liebt und von der er sich weder l6sen kann noch will. [...] Der Begriff wird durch eine
Reihe von Verneinungen gewonnen [...].]

Die rationale Verfiigbarmachung der Realitat ist folglich mit einem Akt des domi-
nierenden Einwirkens auf die Welt gleichzusetzen:

»El racionalismo es absolutismo por su parte, al extender sin mas los principios
de larazén alarealidad toda: una razén imperante, no contemplativa, no dirigida
a descubrir la estructura de la realidad. El racionalismo es una presuposicion, si
pensar es exigir. Y en el exigir va la imposicion de la voluntad de ser. Con indepen-
dencia de lo que ya haya sido en la filosofia pura — cuestién delicada que aqui no
es pertinente —ha funcionado como instrumentoy medio de la voluntad de ser, de
la voluntad de poderio del hombre occidental.«*°° [Der Rationalismus ist seinerseits
ein Absolutismus, da er die Prinzipien der Vernunft ohne weiteres auf die gesamte Realitdit
ausdehnt: eine herrschende Vernunft, nicht kontemplativ, nicht darauf ausgerichtet, die
Struktur der Realitit zu entdecken. Der Rationalismus ist eine Voraussetzung, wenn Den-
ken eine Forderung ist. Und im Fordern liegt die Durchsetzung des Willens gegeniiber dem
Sein. Unabhdingig davon, was er in der reinen Philosophie gewesen sein mag —eine heikle

198 Vgl. Maria Zambrano: Delirio y destino, S.184, 185.
199 Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S.193.
200 Maria Zambrano: Persona y democracia, S.123.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Frage, die hier nicht relevant ist—hat er als Instrument und Mittel des Willens zum Sein,
des Machtwillens des westlichen Menschen, fungiert.]

Insofern das moderne Subjekt zunehmend das Andere beherrscht und rational sei-
nen Willen verwirklicht, verschwindet Zambrano zufolge ein Raum, in dem das An-
dere sich zeigen und ausdriicken kdnnte, sodass authentische Kommunikation er-
schwert wird.>®* Die Autorin argumentiert, dass der moderne Rationalismus zu-
nichst das pensamiento [Denken] auf eine rein rationale Form reduzierte und in einem
zweiten Schritt der Positivismus und Pragmatismus die Wirklichkeit auf Tatsachen
und Dinge reduzierte.”** In diesem Rahmen wird auch das moderne Subjekt selbst
letztlich auf ein mechanisch erklirbares Ding reduziert.>** Wihrend der moderne
Rationalismus zunichst vornehmlich die Beherrschung und noch nicht notwendi-
gerweise die Instrumentalisierung der Welt implizierte, argumentiert Zambrano,
dass insbesondere der Pragmatismus und Positivismus die Instrumentalisierung
der Welt durch das moderne Subjekt begiinstigt hatten, insofern Mensch, Gesell-
schaft und Natur in der Moderne zur formbaren, instrumentalisierbaren Materie
werden.***

Die mit der Aufwertung der Ratio und Isolierung des Subjekts einhergehende
Abwertung der Gefithle bewirkt Zambrano zufolge die zunehmende Unfihigkeit,
sich mittels der piedad emotional fiir das Andere zu 6ffnen, wodurch die Basis fir
Kommunikation und Wahrnehmung des Anderen wegfillt. An die Stelle eines auf
Kommunikation und Wahrnehmung ausgerichteten Umgangs mit dem Anderen
tritt eine spezifisch moderne Toleranz, die das Andere respektvoll auf Distanz vom
Subjekt hilt:

»[..] stolerancia< no es comprensidn, ni trato adecuado, es simplemente, el man-
tener a distancia respetuosamente, eso si, aquello con lo cual no se sabe tratar.
Otras edades en que la piedad no habia sufrido su eclipse, como la Edad Media,
por ejemplo, nos muestran una situaciéon contraria. Naturalmente, sin violencia,
ni discursos, sin organismos oficiales, de una manera esponténea, sabian tratar
los hombres medievales con lo diferente: en el mundo de lo humano con el en-
fermo incurable, con el monstruo, inclusive, hasta con el criminal. Y més alla del
hombre, con las quimeras y los fantasmas, con los angeles y Dioses, con Dios mis-
mo, no concibiéndole como una gran conciencia, no reduciéndole a lo humano.

201 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 748-749.

202 Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.180-182; Maria Zambrano: Los bienaventura-
dos, S. 441.

203 Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.182.

204 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 215; Maria Zambrano: El hombre y lo divino,
S.182; Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 229; Marfa Zambrano: Notas de un mé-
todo, S. 74; Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 596.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

87


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Justus Meier: Literatur und Polis

Mientras que el hombre moderno ha intentado reducirlos todo a lo que encuen-
tra de un modo inmediato dentro de si mismo; a lo que ha creido era su esencia: la
conciencia, la razén. Todo ha sido reducido a concienciay razény lo que no podia
serlo, quedaba desconocido, olvidado y a veces, vilipendiado. Y asi hemos venido
a quedar solos; solos e inhabiles para tratar conslo otro«.«*® [[...]>Toleranz< ist we-
der Verstindnis noch ein angemessener Umgang, sondern schlicht das respektvolle, zuge-
gebenermafSen hofliche, Distanzwahren gegeniiber dem, womit man nicht umzugehen
weifS. Andere Zeitalter, in denen die Demut noch nicht ihren Niedergang erlitten hatte,
wie etwa das Mittelalter, zeigen uns eine gegenteilige Situation. Ohne Gewalt, ohne Re-
den, ohne offizielle Institutionen wussten die mittelalterlichen Menschen auf spontane
Weise mit dem Andersartigen umzugehen: im Bereich des Menschlichen mit dem unheil-
bar Kranken, mit dem Monstrosen, ja sogar mit dem Verbrecher. Und liber den Menschen
hinaus mit Chimdren und Gespenstern, mit Engeln und Géttern, mit Gott selbst, ohne ihn
als grofSes Bewusstsein zu begreifen, ohne ihn auf das Menschliche zu reduzieren. Der mo-
derne Mensch hingegen hat versucht, alles auf das zu reduzieren, was er unmittelbar in
sich selbst findet, auf das, was er fiir sein Wesen hielt: das Bewusstsein, die Vernunft. Al-
les wurde auf Bewusstsein und Vernunft reduziert, und was sich dem nicht fiigen konnte,
blieb unerkannt, wurde vergessen und manchmal verachtet. Und so sind wir am Ende al-
lein geblieben; allein und unfihig, mit dem >Anderen< umzugehen.]

Die moderne Philosophie und Wissenschaft begiinstigen Zambrano zufolge eine
zunehmende Kommunikationsunfihigkeit des modernen Subjekts, insofern diese
zwar dialogisch arbeiten, aber letztlich nicht personale Ausdrucksformen sind:

»La filosofia, como toda ciencia, se manifiesta en forma enunciativa, impersonal.
No es, propiamente hablando, comunicativa. La experiencia, si sale de su silen-
cio, en cambio, es para comunicar.<*° [Die Philosophie, wie jede Wissenschaft, mani-
festiert sich in einer enunziativen, unpersonlichen Form. Sie ist, genau genommen, nicht
kommunikativ. Die Erfahrung hingegen, wenn sie ihr Schweigen verlisst, dient der Kom-
munikation.]

Es wird deutlich, dass sich der Selbstbezug des modernen Subjekts in Zambranos
Verstindnis nicht nur auf einer zwischenmenschlich-sozialen Ebene widerspiegelt,
sondern sich auch in einem modernen Anthropozentrismus manifestiert. Dieser ist
jedoch nicht als eine blof3e Nicht-Akzeptanz des Géttlichen im Sinne des absolut An-
deren zu verstehen, sondern als die Ersetzung des Géttlichen durch den Menschen
selbst: Das moderne Subjekt tritt Zambrano zufolge als Maf? aller Dinge und idea-
listisch-konzeptueller Schépfer an die Stelle eines Schépfergottes, es dominiert die

205 Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 106.
206 Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 107.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Welt rational und vergottert sich selbst.**” Folglich ertrigt das moderne Subjekt kei-
nen Utopismus mehr, der auf die im Kapitel 4.3 erliuterte utopische Existenz des
Menschen und somit dessen Grenzen verweisen wiirde, die letztlich dessen Identi-
tit und Beschaffenheit als persona im oben erliuterten Sinne konstituieren. Im Rah-
men eines Machtrausches und radikalen Fortschrittsoptimismus soll alles erreich-
bar und verfigbar gemacht werden. Zambrano erliutert, dass der schopferischen
Kraft des Menschen im Selbstbewusstsein des modernen Subjekts keine Grenzen
mehr gesetzt werden, denn zumindest hypothetisch wird alles als erreichbar ange-
sehen:

»Y por eso la mas grave enfermedad europea sera la caricatura de su intima es-
peranza, la que envuelve la traicidén a su utopismo revolucionario de resurreccion.
Enfermedad que bajo la aparente energia oculta la desgana, la fatiga de seguir vi-
viendo en tensidn, en la tensidn idealista del habitante entre dos mundos. La fati-
ga de este consubstancial idealismo puede llamarse pragmaticamente, necesidad
de »éxito< inmediato, de destruir el horizonte para que todo esté al alcance de la
mano; embriaguez que hagaolvidar la distanciainsalvable entre las dos ciudades,
la de Dios siempre en el horizonte, y la tierra, siempre en edificacion, que anule
también la diferencia entre los dos hombres, entre el hombre concretoy el siemp-
re naciente hombre nuevo«. La anulacidn totalitaria de la distancia, de la distin-
cién entresel bien que quieroy el mal que hago«. Barbarie monista, falsificada mi-
stica que suplanta a la permanente esperanza de resurrecciéony a la consustancial
utopia creadora. Cansancio de la lucidez y del amor imposible y abandono del sa-
ber mas peculiar del hombre europeo: el saber vivir en el fracaso.«*°® [Und deshalb
wird die schwerwiegendste Krankheit Europas die Karikatur seiner innersten Hoffnung
sein, jene, die den Verrat an seinem revolutiondren Utopismus der Wiederauferstehung
umschlief3t. Eine Krankheit, die hinter der scheinbaren Energie die Lustlosigkeit verbirgt,
die Miidigkeit, weiter in Spannung zu leben, in der idealistischen Spannung des Bewoh-
ners zwischen zwei Welten. Die Miidigkeit dieses konsubstanziellen Idealismus lésst sich
pragmatisch ausdriicken als das Bediirfnis nach sofortigem >Erfolg<, nach der Zerstorung
des Horizonts, damit alles in Reichweite ist; ein Rausch, der die uniiberbriickbare Distanz
zwischen den beiden Stidten vergessen ldsst — der Stadt Gottes, die immer am Horizont
bleibt, und derirdischen Stadt, dieimmer noch im Bau ist—, und auch den Unterschied zwi-
schen den beiden Menschen: dem konkreten Menschen und dem immer neu entstehenden
>neuen Menschenc. Die totalitdre Aufhebung der Distanz, der Unterscheidung zwischen
>dem Guten, das ich will, und dem Bosen, das ich tue<. Monistische Barbarei, eine falsche
Mystik, die die bestdndige Hoffnung auf Wiederauferstehung und die konsubstanzielle
schopferische Utopie verdringt. Miidigkeit gegeniiber der Klarheit und der unmoglichen

207 Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.13—17, 139—153; Maria Zambrano: Filosofia y
Poesfa, S. 740, 746-747.
208 Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 64—65.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

89


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Justus Meier: Literatur und Polis

Liebe und der Verzicht auf das eigentiimlichste Wissen des europiischen Menschen: das
Wissen, im Scheitern zu leben.]

Eine reine Hoffnung im oben erliuterten Sinne sowie ein Utopismus im oben darge-
legten Sinne der Hoffnung auf eine gemeinsame Stadt am Horizont werden folglich
nicht nur dadurch behindert, dass das Ideal des Zusammenlebens einem Autono-
mieanspruch weicht, sondern das moderne Subjekt wird unfihig zum Utopismus
im Allgemeinen, insofern der Mensch seine im Kapitel 4.3 erlduterte conditio huma-
na als utopisches, beschrinktes Wesen negiert.*® Indem das moderne Subjekt im

Rahmen einer frenesi de la razén [Rausch der Vernunft]*°

seinen eigenen Willen zuneh-
mend schopferisch und dominierend verwirklicht und sich keiner Instanz und kei-
nem Kontext mehr unterwirft, stellt es sich selbst Zambrano zufolge im Sinne der
Erbsiinde den Géttern gleich und beansprucht absolute Autonomie und Autoritit
fur sich selbst.””

Die Isolierung des modernen Subjekts von der Realitit und dem Anderen in jeg-
licher Hinsicht, im Rahmen seiner Selbstvergéttlichung®” im Sinne der Ersetzung
des Gottlichen durch das schopferisch-dominierend agierende moderne Subjekt,
entspricht Zambrano zufolge dem modernen Streben nach Unabhingigkeit und Au-
tonomie und begiinstigt die Herausldsung aus einem gemeinschaftlichen Kontext.
Folglich stellt Zambrano fest, dass sich auch die Stadt in der Moderne — durchaus
im oben skizzierten Sinne Simmels, Arendts, Taylors oder Maclntyres — durch die
Isolation der Biirger und die Abwertung der Gemeinschaft auszeichnet.”® An die
Stelle der im Kapitel 4.2 erliuterten, positiv verstandenen Einsamkeit des Biirgers,
die sowohl mit Kommunikation als auch mit Gemeinschaft vereinbar ist, tritt in der
modernen Stadt die Isolation und Entfremdung vom sozialen Kontext.***

Wihrend das moderne Subjekt die eigene Schopfung, verstanden als Ausdruck
von Macht, zelebriert, wird eine subtilere Form der Schépfung im Sinne der in den
Kapiteln 4.2 und 4.3 erliuterten kollektiven und utopischen creacién der Polis zuneh-
mend erschwert: Die Unfihigkeit zum Zusammenleben und zur Akzeptanz der uto-
pischen Spannung sowie der eigenen Grenzen verhindert die Integration in die Po-
lis, verstanden als gemeinschaftliches, politisches und identititskonstituierendes
Projekt, das auf die Partizipation der Biirger angewiesen ist. Die Konstituierung der

modernen Demokratien sowie ein radikaler Fortschrittsoptimismus verdecken die

209 Vgl.ebd,S. 65.

210 Vgl. Maria Zambrano: Claros del bosque, S. 189.

211 Vgl. Maria Zambrano: Espafa, suefio y verdad, S. 29.

212 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 99-104.

213 Vgl. Maria Zambrano: Para una historia de la piedad, S.19-21.
214 Vgl

Maria Zambrano: La ciudad, S. 20.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

zunehmende Unfihigkeit des modernen Subjekts zum Zusammenleben mit dem
Anderen auf einer emotionalen und existenziellen Ebene:

»Y es que esta idea del progreso tuvo su maxima eficacia en lo cientifico con vistas
alatécnicayen el adelanto industrial. Alcanzé todo su esplendor en el desarrollo
de lo que llamamos civilizacién frente a la cultura; a él le debera la humanidad el
haberalcanzado mayor dominio sobre la naturalezay el haber pulido las condicio-
nes de la vida material. Pero en lo que signifique una dimensién de profundidad,
de adelanto moral o politico efectivo poco tendra por qué recordarle.<*™ [Und die-
se ldee des Fortschritts entfaltete ihre grofSte Wirksamkeit im Wissenschaftlichen in Hin-
blick auf die Technik und den industriellen Fortschritt. Sie erreichte ihren ganzen Glanz in
der Entwicklung dessen, was wir Zivilisation im Gegensatz zur Kultur nennen; ihr wird
die Menschheit verdanken, dass sie eine grifiere Kontrolle iiber die Natur erlangte und die
Bedingungen des materiellen Lebens verfeinern konnte. Doch was eine Dimension der Tie-
fe, eines moralischen oder politischen Fortschritts im eigentlichen Sinne betrifft, wird es
wenig geben, an das man sich evinnern miisste.]

Diesen Gedanken fithrt die Autorin in Hacia un saber del alma weiter aus, wenn sie
wissenschaftlichen Fortschritt und die damit einhergehende Akkumulation techni-
scher Instrumente mit einer zunehmend emotionalen Leere im Inneren des moder-
nen Subjekts assoziiert:

»Y resulta que el esplendor de los sistemas ha coincidido con la pobreza de con-
vicciones. Agravado por otro gran lujo: el de la técnica. Mientras la vida se llenaba
de instrumentos técnicos, de maravillas mecanicas, de cachivaches de todas cosas,
elalmay el corazén quedan vacios, y las horas, al ser liberadas del trabajo opresor,
transcurren mas oprimidas todavia, porque estan sujetas a la terrible opresion de
lavaciedad de un tiempo muerto. La quietud se hacia imposible. Paralelamente a
los medios de comunicacién y a las posibilidades de ir y venir, el vacio se aduefia
de las vidas.«*'® [Und daher fiillt der Glanz der Systeme mit der Armut an Uberzeugun-
gen zusammen. Verschirft durch einen weiteren grofSen Luxus: den der Technik. Wihrend
das Leben sich mit technischen Instrumenten, mechanischen Wundern, Geriten aller Art
fiillte, blieben Seele und Herz leer, und die Stunden, befreit von der belastenden Arbeit,
vergingen noch bedriickter, weil sie der schrecklichen Last eines toten, leeren Zeitraums
unterworfen waren. Die Ruhe wurde unmaglich. Parallel zu den Kommunikationsmedi-
en sowie den Moglichkeiten, hin und her zu reisen, nahm das Nichts Besitz von den Leben
der Menschen.]

Insofern das moderne Subjekt Zambrano zufolge dem Anderen und der Realitit
gleichsam ins Wort fillt, bevor diese sich dem Subjekt iiberhaupt als etwas ande-

215 Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 229.
216 Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 97.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

91


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Justus Meier: Literatur und Polis

res darstellen konnte, wird die Konstitution einer Kultur des Zusammenlebens und
letztlich die Konstituierung eines 6ffentlichen Raumes verhindert, in dem die Men-
schen als Andere und dennoch Gleiche gemeinschaftlich zusammentreffen kénn-
ten. Folglich diagnostiziert Zambrano im oben erliuterten Sinne Arendts Diagno-
se des Absterbens des offentlichen Raumes das Verschwinden des Glaubens an die
Stadt und letztlich der Stadt selbst, verstanden als kollektive creacién.*” An die Stelle
der Stadt treten Zambrano zufolge zunehmend urbane Riume, in denen Menschen
wohnen, aber nicht zusammenleben.?*® Im Riickblick auf das Gesagte kann jedoch
festgestellt werden, dass Zambrano im Gegensatz zu Arendt das Absterben des 6f-
fentlichen Raumes in der Moderne letztlich nicht auf die Reduktion der Politik auf
Fragen der Wirtschaftlichkeit und Effizienz sowie die Konstitution des modernen

9 sondern auf die Hegemonie eines mo-

Subjekts als Animal laborans zuriickfuhrt
dernen Absolutismus der Vernunft. Zambrano betont zwar das Potenzial der mo-
dernen Demokratien, insofern dem modernen Subjekt in ihnen mehr Freiheiten ge-
geben sind, sich als persona zu konstituieren, als in jeder vorherigen Epoche.?** Aber
gleichzeitig kritisiert die Autorin, dass diese Freiheit auf einen gemeinschaftszer-
setzenden Autonomieanspruch reduziert wird und der oben erliuterte absolutismo
des Menschen und der Vernunft das moderne Subjekt fiir das Andere verschliefdt

und dessen Konstituierung als persona verhindert:

»El absolutismo es nuestro gran pecado, porque en él, con él, negamos lo mismo
que queremos: el que la persona humana se realice integramente.«*?' [Der Abso-
lutismus ist unsere grofSe Siinde, denn in ihm, mit ihm, leugnen wir genau das, was wir
wollen: dass die menschliche Person sich vollstdndig realisiert.]

In dem Mafe, in dem die Konstituierung der persona durch die Selbstvergéttlichung
des modernen Subjekts erschwert wird, wird die Konstituierung einer Perversion
der persona begiinstigt — der personaje. Diese definiert Zambrano als ein sich selbst
vergotterndes Wesen, das seine eigenen Grenzen leugnet und keine authentische
Beziehung zu seinen Mitmenschen aufbauen kann, da es diese dominiert und bes-
tenfalls auf die Bewunderer seiner selbst reduziert.?**

In Horizonte del liberalismo arbeitet die Autorin heraus, dass insbesondere ein

spatmoderner, auf freie Marktwirtschaft sowie Autonomieanspriiche reduzierter

217 Vgl. Maria Zambrano: La ciudad, S.19.

218 Vgl. ebd.

219 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa, S. 5758, 66, 73, 136—139, 191, 267, 271-272, 409.

220 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 21-22, 183—187.

221 Vgl.ebd,, S. 98.

222 Vg
Notas de un método, S. 106, 156.

.ebd., S. 69-70, 102—105, 167; Maria Zambrano: Delirio y destino, S. 31; Maria Zambrano:

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Liberalismus** die modernen Demokratien von innen heraus ausgehéhlt hatte:
Der spitmoderne Liberalismus ist der Autorin zufolge das Ergebnis des modernen
Rationalismus und Individualismus.*** Im Rahmen eines zunehmend antagonis-
tischen Verstindnisses von Individuum und Gesellschaft?* hatte ein radikaler
Individualismus, der das Andere und den Kontext zugunsten eines absoluten
Autonomieanspruches negiert, letztlich sich selbst negiert:

»La independencia del individuo no ha de ser su arbitrariedad, su reinado exclu-
sivo, que, por paradoja, llega a destruirse a si mismo. [..] Tampoco el individuo,
por fuerte que sea, puede existir aislado: necesita para tener sentido sentirse vin-
culado a algo, referirse a algo, llevar a alguien tras de si.<**® [Die Unabhingigkeit
des Individuums darf nicht seine Willkiir sein, nicht seine exklusive Herrschaft, die para-
doxerweise dazu fiihrt, sich selbst zu zerstoren. [...] Auch kann das Individuum, so stark
es auch sein mag, nicht isoliert existieren: Um Sinn zu erfahren, muss es sich mit etwas
verbunden fiihlen, sich auf etwas beziehen, jemanden hinter sich herfiihren.]

Zambrano stellt fest, dass auch auf politischer Ebene der moderne Liberalismus ge-
scheitertist: Da er die Gleichheit und Britderlichkeit zugunsten eines radikalisierten
Freiheitsideals geopfert hatte,””” konnte er in eine egozentrische Form der Aristo-
kratie umschlagen, in der einzelne Individuen — durchaus im Sinne Simmels oben
erliuterten Konzepts des Grof3stidters — danach streben, sich selbst in ihrer Einzig-
artigkeit von der Masse abzusetzen.??® Im Sinne Maclntyres oben erliuterter Dia-
gnose einer modernen Gesellschaftsauffassung als Arena des Gegeneinanders, Bar-
bers Auffassung der liberalen Demokratie als Ort des Konkurrenzkampfes hedonis-
tischer Biirger und Tonnies oben erliuterter Diagnose der Gesellschaft als Ort des
Handelns und Tauschens stehen sich die modernen Subjekte als kommunikations-
unfihige Marktgegner gegeniiber. »Porque hoy el liberalismo de muchos es el libera-
lismo capitalista, el liberalismo econémico burgués, y no el humano.«*** [Denn heute
ist der Liberalismus der vielen der kapitalistische Liberalismus, der wirtschaftlich-biirgerliche
Liberalismus, und nicht der menschliche.] Die dem Liberalismus zugrundeliegende Mo-
ral beschreibt Zambrano folglich als kalt, rational und gefiihlsfrei:**°

223 Vgl. Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 276-268.
224 Vgl.ebd,, S. 251.

225 Vgl.ebd,,S. 252.

226 Ebd.,S.253.

227 Vgl.ebd,, S. 234.

228 Vgl.ebd,, S. 252.

229 Ebd,S.268.

230 Vgl.ebd, S.240.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

93


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Justus Meier: Literatur und Polis

»La moral humana del liberalismo eluda al hombre verdadero, a sus problemas
efectivos de sentimiento. Elimina al hombre en su verdadera y humilde humani-
dad, dejando de él una pura forma esquematica.[..] Ya tenemos disefada la fria
arquitectura; en vez del horizonte de la fe, el imperativo categérico; el deber he-
roico sustituyendo al fecundo y creador amor [..]«.?*' [Die menschliche Moral des Li-
beralismus weicht dem wahren Menschen aus, seinen tatsichlichen Problemen auf Ge-
fiihlsebene. Sie eliminiert den Menschen in seiner wahren und bescheidenen Menschlich-
keit und ldsst nur eine rein schematische Form von ihm iibrig. [...] Wir haben bereits die
kalte Architektur entworfen; anstelle des Horizonts des Glaubens steht der kategorische
Imperativ; die heroische Pflicht ersetzt die fruchtbare und schopferische Liebe [...].]

Den spitmodernen Liberalismus versteht Zambrano dementsprechend — durchaus
im oben skizzierten Sinne Taylors und Barbers — als die Reduktion des Miteinan-
ders auf einen durch formelle Regeln strukturierten Kontext sowie die Reduktion
des Menschen auf seinen Willen:

»Lo que tenemos que sacrificar de nuestro ser en aras de la ética liberal es, por
lo pronto, todo apetecer, todo ansiar, todo amar... los instintos, las emociones, las
pasiones. Hay que dejar sélo la voluntad, decretando inflexibles normas. Normas
vacias, formales.«*3* [Was wir von unserem Sein zugunsten der liberalen Ethik opfern
miissen, ist zundchst jedes Begehren, jedes Sehnen, jedes Lieben... die Instinkte, die Emo-
tionen, die Leidenschaften. Es bleibt lediglich der Wille iibrig und unflexible Normen wer-
den erlassen. Leere, formale Normen.]

Als politischer Ausdruck des modernen Individualismus und Rationalismus trigt
die liberale Ethik Zambrano zufolge dazu bei, dass das moderne Subjekt Liebe und
Vertrauen nur noch gegeniiber sich selbst empfinden kann.?*

In diesem Kapitel wurde herausgearbeitet, inwiefern das dem Anderen gegen-
tiber verschlossene moderne Subjekt Zambrano zufolge — und hier stimmt sie ins-
besondere mit den oben skizzierten Diagnosen von Simmel, Ténnies, Bauman, Zi-
ma, Barber, MacIntyre, Taylor und Arendt iberein — unfihig ist, sich in einen Kon-
text des Miteinanders zu integrieren und eine authentische Beziehung zum Ande-
ren aufzubauen. Es ist der Autorin zufolge in egozentrisch-narzisstischer Weise auf
sich selbst sowie auf seine eigene Schépfung und Wirkung auf die Realitit fokus-
siert. An die Stelle einer Beziehung, in der das Andere in seiner Andersheit wahr-
genommen werden koénnte und authentische Kommunikation und Gemeinschaft
moglich wire, tritt eine von Zambrano kritisierte spezifisch moderne Toleranz, im

231 Ebd.,S.241.
232 Ebd,S. 243.
233 Vgl.ebd,, S. 209, 244.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Rahmen derer das moderne Subjekt lediglich in der Lage ist, das Andere zu dulden
und zu ertragen.”*

»[...] tolerancia moderna no basta, tolerarse es soportarse y, aunque es algo, no es
creador ni caritativo. Convivir mas es que las pasiones fundamentales, los anhelos,
marchen de acuerdo. Es compartir el pany la esperanza [...].<** [[...] moderne Tole-
ranz reicht nicht aus. Sich zu tolerieren bedeutet, sich zu ertragen. Toleranz ist besser als
nichts, aber sie ist weder schdpferisch noch liebevoll. Zusammenleben hingegen bedeutet,
dass die grundlegenden Leidenschaften und Sehnsiichte im Einklang sind. Esimpliziert das
Teilen von Brot und Hoffnung [...].]

4.5 Die Therapie des modernen Subjekts
45.1 Die Notwendigkeit der Rehumanisierung des modernen Subjekts

Im vorangegangenen Kapitel wurde aufgezeigt, dass Zambrano im Rahmen ihrer
Analyse und Kritik des modernen Subjekts eine Enthumanisierung des Menschen
und der Gesellschaft in der Moderne diagnostiziert, insofern das moderne Subjekt
jene Eigenschaften und Voraussetzungen verliert und negiert, die es als Mensch
auszeichnen: Es leugnet seine tragische Natur zwischen Realitit und Notwendig-
keit, das heifdt seine conditio humana als utopisches Wesen, und akzeptiert sich
nicht mehr in seiner Unzulinglichkeit, es beurteilt im Rahmen seiner Selbstver-
gottlichung und in einem radikalen Fortschrittsoptimismus alles als potenziell
greifbar und beherrschbar. In seinem Bediirfnis nach rationaler Beherrschung des
Objekts sowie seinem Autonomiebestreben und seinen Geltungsanspriichen wird
das moderne Subjekt zu einem authentischen Leben im Sinne des im Kapitel 4.2
erliuterten Zusammenlebens mit dem Anderen unfihig. Es wurde dargelegt, dass
diese Tendenz Zambrano zufolge dadurch verstirkt wird, dass das moderne Sub-
jekt im Rahmen einer Glorifizierung der Ratio zur Etablierung einer emotionalen
Beziehung mit dem Anderen unfihig wird, insofern es nur noch sich selbst dient
und als Objekt seiner Liebe betrachten kann. Da sich das moderne Subjekt trotz
der formalen Konstituierung moderner Demokratien nicht mehr als begrenztes
und durch einen politischen und gemeinschaftlichen Kontext konstituiertes Wesen
versteht, wird die Konstituierung des Menschen als ein seiner selbst und seiner
Zugehorigkeit zum Kontext bewusstes Individuum und als Biirger im Sinne des im
Kapitel 4.2 erlauterten Konzepts der persona verhindert.

234 Vgl. Maria Zambrano: Para una historia de la piedad, S. 106; Maria Zambrano: Delirio y desti-
no, S. 93.
235 Maria Zambrano: Delirio y destino, S. 93.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

95


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Justus Meier: Literatur und Polis

Enthumanisierung kann im Anschluss an Zambrano dementsprechend zum ei-
nen als die Leugnung des modernen Subjekts seiner Abhingigkeit vom Anderen in
jeglicher Hinsicht verstanden werden und zum anderen als konkreter Verlust der
Verbundenheit mit dem Anderen im Sinne einer Herauslosung des modernen Sub-
jekts aus einem den Menschen iiberhaupt erst konstituierenden politischen Kontext
gedacht werden.

Insofern Zambrano die Konstituierung der persona, das heifdt des Menschen
als politisches Wesen im Sinne der Ausfithrungen im Kapitel 4.2, mit der Mensch-

236 yersteht sie den Menschen durchaus im Sinne

werdung als solcher gleichsetzt,
Aristoteles als Zoon politikon, das heif3t als ein Wesen, dessen Existenz und Telos
sich iiberhaupt erst in der Polis erfiillt.”®” In Politik hatte Aristoteles die Polis als
Zusammenschluss von freien und gleichen Biirgern zur gemeinschaftlichen Suche
nach dem guten, gliicklichen Leben verstanden, das mit dem politischen Leben und
dem Streben nach charakterlicher Qualitit der Biirger einhergeht.?*® Die Polis hatte
er ausdriicklich nicht als einen Zusammenschluss zum gegenseitigen wirtschaftli-
chen Nutzen verstanden,? da solche Zusammenschliisse ihrem Wesen nach dem
Haushalt entsprechen. Der Haushalt stellt jedoch einen 6konomischen, das heifst
auf die Notwendigkeiten des Lebens und letztlich die Kérperlichkeit ausgerichteten
Zusammenschluss dar, der auch den Tieren moglich ist und sich Aristoteles zufolge
von der politischen und somit exklusiv menschlichen Lebensform unterscheidet.**°
Vielmehr warnt er trotz eines Eingestindnisses an die Notwendigkeit des Fernhan-
dels vor der Reduktion des 6ffentlichen Raumes auf einen Markt im Sinne eines
Umschlagplatzes gewinnsiichtiger Geschifte.”

als politisches Wesen — als Zoon Politikon — besagt dementsprechend nicht, dass der

Aristoteles’ Konzept des Menschen

Mensch von Natur aus in einer Polis lebt, sondern dass der Mensch die Méglichkeit
hat, sich als Mensch in der Polis zu konstituieren, indem er an einer gemeinsamen
politischen Suche nach dem guten Leben teilnimmt und eine auf die Notwendigkei-
ten des Lebens reduzierte Lebensweise itberwindet. Die Menschlichkeit ist bei ihm
vielmehr eine Moglichkeit, die sich im politischen Leben erfiillt. Die Verbindung
der Biirger einer Polis versteht Aristoteles dabei explizit nicht durch Gesetze,***
sondern durch ein Band der 6ffentlichen Freundschaft unter den Biirgern garan-
tiert, da diese es ermdglicht, die Polis als ein gemeinsames Projekt zu verstehen und

236 Vgl
237 Vgl
238 Vgl
239 Vgl
240 Vgl.
241 Vgl.
242 Vgl.

Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 70-71, 112.
Aristoteles: Politik, Hamburg: Meiner 2012. S. 6—7.
ebd., S.15,100-103, 270.

ebd., S.101.

ebd., S. 4-7.

ebd., S. 267.

ebd., S.101.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

die Biirger in die Lage versetzt, fiireinander und miteinander Politik zu betreiben
und das Wohl der Allgemeinheit anzustreben.*#

Durchaus im Sinne Aristoteles lisst Zambranos Verstindnis vom Menschen die
Moglichkeit einer Enthumanisierung im Sinne der Herausldsung aus einem ihn
tiberhaupt erst konstituierenden politischen Kontext zu. In Analogie zu Aristoteles’
Feststellung, dass ein Mensch, der zum Leben in der Polis unfihig ist, entweder

ein Gott oder ein Monster sein miisse,**

suggeriert Zambrano einen monstrdsen
Charakter des modernen Subjekts hinsichtlich seines radikalen Selbstbezuges und

Geltungsanspruches:

»Sblo Dios puede ser fanatico sin ser monstruo; porque él lleva dentro de silas pu-
ras esenciales de las cosas, y o que esté fuera de él no es. Pero lo humano, siempre
parcial, limitado, ha de amar a su contrario, que es su complemento.«** [Nur Gott
kann fanatisch sein, ohne dabei ein Ungeheuer zu sein; denn er trigt die reinen Essenzen
der Dinge in sich, und was auflerhalb von ihm ist, existiert nicht. Doch das Menschliche,
immer nur Teil von etwas und begrenzt, muss seinen Gegensatz lieben, der seine Ergin-
zung ist.]

Zambranos im Kapitel 4.4.2 erliuterte Analysen der Selbstvergottlichung und
des absolutismo des modernen Subjekts gehen folglich mit dem Austritt aus der
Polis, verstanden als Grundlage der Enthumanisierung des Menschen und der
Gesellschaft in der Moderne, einher. Die Parallelen zwischen den normativen Sozi-
alanthropologien von Zambrano und Aristoteles sind freilich einer eigenstindigen
Untersuchung wiirdig. An dieser Stelle kann jedoch in Hinblick auf das Gesag-
te festgestellt werden, dass Zambrano sich sowohl in ihrer Sozialanthropologie
als auch hinsichtlich ihrer in den folgenden Kapiteln erliuterten Vorschlige zur
Therapie des modernen Subjekts im Sinne einer Offnung fiir das Andere in eine

aristotelisch geprigte Tradition**¢

stellt, insofern diese auf die Integration in einen
identitits-, sinn- und solidarititsstiftenden Kontext abzielt.

Im Hinblick auf die im vorangegangenen Kapitel herausgearbeiteten Patholo-
gien, die sich aus ihrer Analyse und Kritik eines enthumanisierten modernen Sub-
jekts ableiten, geht Rehumanisierung im Anschluss an Zambrano mit der Rekon-
stitution des Menschen als gemeinschaftlich orientiertes und kommunikativ aus-
gerichtetes Wesen einher. Konkret geht es um die Konstituierung des Menschen

als persona, das heifdt als ein Wesen, das sich selbst als begrenzt versteht und einen

243 Vgl. ebd., S.103—104, 156.

244 Vgl.ebd., S.7.

245 Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 209-210.

246 Vgl. Gary S. Schaal/Felix Heidenreich: Politische Theorien der Moderne, S. 62, 183; Emanuel
Richter: Republikanische Politik, S. 76, 136.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

97


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Justus Meier: Literatur und Polis

modernen absolutismo des Menschen iiberwindet, sich entgegen der radikalen Au-
tonomieanspriiche des modernen Subjekts durch einen sozialen Kontext sowie die
Resistenz und Existenz des Anderen konstituiert weifl und einen zweckrationalen
Umgang mit dem Anderen sowie einen spitmodernen Liberalismus der Toleranz im
Sinne eines blof3en Erduldens des Anderen iiberwindet. Diese Paradigmenwechsel
sollen das moderne Subjekt dazu befihigen, einen emotionalen und kommunika-
tiv ausgerichteten Zugang zum Anderen einzunehmen und die Rekonstitution des
Glaubens an die Stadt, verstanden als gemeinschafts-, sinn- und identititsstiften-
des Projekt, bewirken.

An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass sich Zambranos Liberalismuskri-
tik keineswegs gegen das Paradigma des politischen Liberalismus im Allgemeinen
richtet. Vielmehr kritisiert sie einen spitmodernen Liberalismus, der die Freiheit
des modernen Subjekts de facto durch Individualismus, einseitige Autonomiean-
spriiche, Selbstvergéttlichung, Instrumentalisierung des Anderen sowie eine Glo-
rifizierung des Gegeneinanders im Sinne des Wirtschaftsliberalismus begrenzt.*
Stattdessen plidiert sie fiir einen neuen, authentischen, humanen Liberalismus,**
der Gemeinschaft anstrebt, gegenseitige Abhingigkeit anerkennt und authentische
Freiheit in Gemeinschaft intendiert.**

Im Anschluss an ihre Analyse und Kritik des modernen Subjekts plidiert die Au-
torin fiir einen Weltzugang, der ein emotional-rezeptives, das heif3t ein poetisches
Moment in den Vordergrund stellt.”*® In diesem Rahmen entwickelt Zambrano ihr
im Kapitel 4.5.2 erliutertes Konzept der razon poética als konkreten Vorschlag fiir
einen neuen Weltzugang. Zudem identifiziert die Autorin in der spanischen Kul-
tur und vor allem der spanischen Literatur einen realismo espafiol, dem die Autorin
das Potenzial zuspricht, zur Therapie des modernen Subjekts beizutragen, da die-
ser einen vormodernen emotional-rezeptiven Weltzugang sowie eine Offenheit ge-
geniiber dem Anderen bewahrt hat, von einem modernen, individualistisch geprag-
ten Bestreben nach Beherrschung des Objekts unbeeinflusst geblieben ist und sich
letztlich auch als Kritik gegeniiber Letzterem konstituiert. Im Folgenden soll ana-
lysiert werden, inwiefern einer razén poética sowie einer Literatur im Sinne des rea-
lismo espafiol mit Zambrano das Potenzial zugesprochen werden kann, zur Therapie
des modernen Subjekts im oben erliuterten Sinne beizutragen. Diesbeziiglich wird
herausgearbeitet, dass beide Konzepte miteinander in Beziehung stehen. Der Fokus
wird in dieser Arbeit jedoch auf den realismo espariol gelegt, da Zambranos Ausein-
andersetzungen mit einer Literatur im Sinne des realismo espaiiol aus der in dieser

247 Vgl. Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 240-245, 261, 269.

248 Vgl.ebd., S. 268—269.

249 Vgl.ebd., S. 261262, 267—269.

250 Vgl. Marfa Zambrano: Los bienaventurados, S. 416; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el
alma, S. 95-96; Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 599—600.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Arbeit eingenommenen literaturwissenschaftlichen Perspektive besonders relevant
sind.

4.5.2 Die razon poética - Eine Synthese der Ratio und Poesie

Zambranos im Kapitel 4.4.1 skizzierte Analyse des Antagonismus zwischen Philoso-
phie und Poesie sowie ihre im Kapitel 4.4.2 erliuterte Kritik der Genese eines mo-
dernen Absolutismus der Vernunft impliziert aus der Perspektive der Autorin die
Notwendigkeit einer Reform des modernen Vernunftbegriffes,”"
den genannten Kapiteln erliutert wurde — der Autorin zufolge zur Wahrnehmung

da dieser — wie in

der Realitit unfihig ist, insofern die Ratio die Realitit im oben erliuterten Sinne

immer schon reduziert.>**

Zudem wurde im Kapitel 4.4.1 dargelegt, dass Zambrano
davon ausgeht, dass ein gewisser Anteil der Realitit immer nur emotional und re-
zeptiv erschlossen werden kann und des poetischen Wortes bedarf, um ausgedriicke
werden zu konnen.** Die Notwendigkeit der Reform ergibt sich im Anschluss an
Zambranos Perspektive dariiber hinaus dadurch, dass der moderne Absolutismus
der Vernunft die im Kapitel 4.4.2 erliuterten, von Zambrano diagnostizierten Pa-
thologien des modernen Subjekts begiinstigt. In der razén poética wird der im Ka-
pitel 4.4.1 skizzierte Antagonismus zwischen Philosophie und Poesie sowie damit
einhergehend zwischen Ratio und Emotion itberwunden, um die Realitit in ihrer

Ginze zu erschliefien:

»Asi pues, el conocimiento que aqui se invoca, por el que se suspire, este conoci-
miento postula, pide que la razén se haga poética sin dejar de serrazén, que acoja
al >sentir originario<sin coaccion, libre casi naturalmente, como una fysis devuel-
ta a su original condicién. Asi la aurora se nos aparece como la fysis misma de la
razén poética.«*>* [Das hier beschworene, ersehnte Wissen verlangt, dass die Vernunft
poetisch wird, ohne aufzuhiren, Vernunft zu sein, dass sie das surspriingliche Empfindenc
aufnimmt, ohne Zwang, frei, fast natiirlich, wie eine Physis, die in ihren urspriinglichen
Zustand zuriickkehrt. So erscheint uns die Morgenrote wie die Physis der poetischen Ver-
nunft selbst.]

251 Vgl. Maria Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 61.

252 Vgl. MarfaZambrano: El hombreylo divino, S. 168; Maria Zambrano: Filosofiay Poesia, S. 696;
Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 193; Maria Zambrano: El horizonte y la de-
struccidn, S.173; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 215.

253 Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S. 159, 175-181; Maria Zambrano: Delirio y de-
stino, S.184; Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 293; Maria Zambrano: Frag-
mentos, aurora, S.122.

254 Maria Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 66.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

99


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Justus Meier: Literatur und Polis

Elena Laurenzi stellt diesbeziiglich fest, dass die von Zambrano verwendete Meta-
pher der Morgenréte auf die nicht statische, sondern dynamische und emotionale
Wahrnehmung der Heterogenitit der Realitit im Kontext der razén poética verweist.
Sie stellt Laurenzi zufolge eine gelebte, gefiihlte Erfahrung der Entwicklung eines
nicht statischen Bewusstseins der dynamischen Realitit dar.”® Die razén poética ist
trotz ihrer Dynamik hinsichtlich der zwei Pole primar kontemplativ ausgerichtet,
insofern sie sich durch eine Passivitit auszeichnet:

»Un modo de razdn en el que se redime la pasividad, la total pasividad, frente al
conocimientoy a aquello que lo muevay aun engendra, el amor. Una razén sin pa-
radojas, sin agonias, sin parecerse a si misma, casi sin juicio, mas no sin orden.«**
[Eine Art von Vernunft, in der die Passivitdt erlost wird, die totale Passivitit gegeniiber
dem Wissen und dem, was es bewegt und sogar hervorbringt: die Liebe. Eine Vernunft oh-
ne Paradoxien, ohne Qualen, ohnesich selbst zu gleichen, fast ohne Urteil, doch nicht ohne
Ordnung.]

Obwohl die razén poética durch ihre Passivitit Zambranos oben erliutertem Konzept
der Poesie sehr nahesteht, betont die Autorin den synthetischen Charakter der razén
poética: Die Poesie allein ist Zambrano zufolge nicht in der Lage, die Realitit eindeu-
tig zu erschliefen, da sie dazu neigt, sich in Dinge hineinzusteigern, und es ihr an
der notwendigen Prizision fehlt, wohingegen die Ratio zwar sehr prizise ist, aber
durch die Emotion angeleitet werden muss, um nicht in eine Reduktion und Beherr-
schung der Realitit zu entarten, sondern eine Rezeptivitit gegeniiber den Dingen
zu bewahren:

»La pasion sola ahuyenta a la verdad, que es susceptible y agil para evadirse de
sus zarpas. La sola razén no acierta a sorprender la caza. Pero pasidn y razén uni-
das, la razén disparandose con impetu apasionado para frenar en el punto justo,
puede recoger sin menoscabo a la verdad desnuda.«**” [Die Leidenschaft allein ver-
treibt die Wahrheit, die so empfindlich und geschickt ist, dass sie ihren Klauen entkommt.
Die Vernunft allein vermag die Beute nicht zu iiberraschen. Doch wenn Cefiihl und Ver-
nunft vereint sind, kann die Vernunft sich mit leidenschaftlichem Schwung entfalten und
im richtigen Moment anhalten, um die nackte Wahrheit unversehrt zu erfassen.]

Die Synthese von Vernunft und Poesie beschreibt die Autorin als einen Tanz von dis-
kursiver Vernunft und Poesie, das heif’t von Ratio und Gefiihl:

255 Vgl. Elena Laurenzi: Bajo el signo de la aurora, S. 43—44.
256 Maria Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 62.
257 Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 44.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

»El sentiry el entender no pueden reunirse sino, como todo lo viviente o en via de
serlo, por una especie de simbiosis. Simbiosis, danza en un conocimiento durante
un tiempo, en el cual los que van a reunirse ocupan el uno el lugar del otro. Cam-
bios de lugar, entrecruzamiento segin ritmo. El sentir despierta, aviva, y es fuego
reanimado por el entender; el sentir que guia, velando solo en largas noches os-
curas, luego es sostenido, custodiado.«**® [Das Fiihlen und das Verstehen kénnen sich
nur vereinen— wie alles Lebendige oder im Entstehen Begriffene—durch eine Art Symbio-
se. Symbiose, ein Tanz im Rahmen eines Wissens iiber eine bestimmte Zeit hinweg, in dem
diejenigen, die sich vereinen sollen, die Plitze tauschen und einander durchkreuzen, nach
einem Rhythmus. Das Fiihlen erwacht, wird entfacht, ist ein Feuer, das durch das Verste-
hen neu belebt wird; das Fiihlen, das fiihrt und alleine iiber lange dunkle Néichte wacht,
wird spdter [durch die Vernunft] getragen und bewacht.]

Die Vereinigung von Vernunft und Poesie entspricht dabei einer Wiedervereinigung
von Ratio und Gefiihl, die — wie im Kapitel 4.4.1 dargelegt wurde — Zambrano zufol-
ge urspriinglich in einer vorsokratischen poetisch-rationalen Erkenntnisform ver-

eint waren.*’

Diesbeziiglich identifiziert Zambrano im Werk Heraklits noch eine
urspriingliche Erkenntnisform, die im Nachhinein als eine Verbindung von Philo-
sophie und Poesie bewertet werden kann.** Aufgrund der Passivitit ihres poeti-
schen Moments spricht Zambrano der razon poética das Potenzial zu, dem moder-
nen Subjekt eine rezeptive Grundhaltung zu vermitteln sowie eine Liebe und emo-
tionale Beziehung zum Anderen wiederherzustellen und dadurch die Konstitution
einer Kultur des Zusammenlebens verstanden als notwendiges Merkmal mensch-
licher Existenz zu begiinstigen.?* In diesem Sinne ist die razén poética kompatibel
zu einer Kultur, in der trotz des notwendigerweise rationalen Zuganges zur Wirk-
lichkeit das Andere immer auch in seiner Andersheit wahrgenommen werden kann,
das Subjekt fiir das Andere rezeptiv und emotional offen bleibt, sich in Abhingigkeit
und Gemeinschaft konstituiert weif} und ein dominierender und instrumentalisie-
render Zugang zum Anderen unterbunden wird:

»El conocimiento poético se logra por un esfuerzo al que sale a mitad de camino
una desconocida presencia, a mitad de camino porque el afan que busca esa pre-
sencia jamas se encontrd en soledad, en esa soledad angustiada que tiene quien
ambiciosamente se separd de la realidad. [...] no es aleteia, sino revelacién gracio-
say gratuita; razén poética. [...] Equilibrio individual y comunidad. Por el conoci-
miento poético el hombre no se separajamas del universoy, conservando intacta
su intimidad, participa de todo, es miembro del universo, de la naturaleza 'y de

258 Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 447.

259 Vgl.ebd., S. 446—447.

260 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 564.

261 Vgl. Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 416; Maria Zambrano: Los intelectuales en el
drama, S.193; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 95—96.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

101


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Justus Meier: Literatur und Polis

lo humano y aun de lo que hay entre lo humano, y atin mas alla de él. Pero este
conocimiento poético maravilloso, confesémoslo, no es mucho més todavia que
una promesa, porque no habifa sonado su hora. De su plenitud puede surgir to-
da una cultura en la que ciencia y conocimientos hasta ahora errabundos, como
la historia, sean la médula; en la que ciencias como la Sociologia, nacientes a(n,
alcancen su pleno desarrollo; en que el saber mds audaz y mas abandonado sea
por fin posible: el conocimiento del hombre. Conocimiento del hombre que no
serd sino el movimiento de reintegracidn, de restauracién de la unidad humana
hace tiempo perdida en la cultura europea.«** [Das poetische Wissen wird durch ei-
ne Anstrengung erreicht, der auf halbem Weg eine unbekannte Prisenz entgegenkommt
—auf halbem Weg, denn das Streben, das diese Prisenz sucht, war niemals in Einsambkeit,
in jener verzweifelten Einsamkeit, die derjenige erlebt, der sich ehrgeizig von der Realitit
getrennt hat. [..] Es ist nicht die Aletheia sondern eine gnidige und unentgeltliche Offen-
barung; poetische Vernunft. [...] Individuelles Cleichgewicht und Gemeinschaft. Durch das
poetische Wissen trennt sich der Mensch niemals vom Universum, und wihrend er seine
Intimitit unversehrt bewahrt, nimmt er an allem teil, ist Mitglied des Universums, der
Natur und des Menschlichen, ja sogar dessen, was zwischen den Menschen existiert, und
dariiber hinaus. Doch dieses wunderbare poetische Wissen, gestehen wir es ein, ist noch
nicht viel mehr als eine Verheiflung, denn seine Stunde hat noch nicht geschlagen. Aus sei-
ner Fiille konnte eine ganze Kultur entstehen, in der die Wissenschaften und die bis jetzt
umherirrenden Erkenntnisse wie etwa Geschichte das Riickgrat bilden; in dem poetischen
Wissen kinnen Wissenschaften wie etwa die Soziologie, die sich noch im Entstehen be-
findet, ihre volle Entwicklung erreichen; in ihr konnte so schliefSlich das kiihnste und am
stéirksten vernachlissigte Wissen maglich werden: das Wissen vom Menschen. Ein Wissen
vom Menschen, das nichts anderes sein wird als die Bewegung der Wiedereingliederung,
der Wiederherstellung der menschlichen Einheit, die vor langer Zeit in der europdischen
Kultur verloren gegangen ist.]

In diesem Sinne schreibt Zambrano der razén poética ein reintegratives Potenzial zu,
wenn sie diese an anderer Stelle als eine Vernunft der wieder in die Welt integrie-
renden Liebe*?* bezeichnet. Auch wenn die razén poética eine Synthese von Ratio und
Gefiihl darstellt, spricht Zambrano insbesondere dem poetischen Anteil der razén
poética das Potenzial zu, eine Therapie, wie sie im Kapitel 4.5.1 skizziert wird, zu be-
giinstigen, insofern der Autorin zufolge die Poesie — wie im Kapitel 4.4.1 dargelegt
wurde — Gemeinschaft in jeglicher Hinsicht anstrebt und das Subjekt rezeptiv fiir
das Andere werden lisst. Dementsprechend stellt Zambrano beziiglich der Poesie
fest, dass es an ihr liegt, eine in der modernen Kultur verloren gegangene Gemein-
schaft der Menschen wiederherzustellen: »A ella, le pertenece el restituir la comu-

262 Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 599—600.
263 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S.193.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

nién entre los hombres, errabundos en su perdicién.«*** [Thr obliegt es, die Gemein-
schaft unter den Menschen wiederherzustellen, die umherirren in ihrem Verlust.]

Es wird deutlich, dass Zambrano ihren Ausfithrungen zur razén poética einen
Kunstbegriff zugrunde legt, welcher Kunst nicht auf das Produkt eines Prozesses
der subjektiven Schopfung und Expression des Kiinstlers reduziert, sondern sich
am im Kapitel 4.4.1 erliuterten griechisch-antiken Verstindnis des Kiinstlers als
Medium orientiert. Das conocimiento poético [poetische Erkenntnis/poetisches Wissen]
zielt dementsprechend auf das Empfangen einer kontemplativ erfahrenen offen-
barte Wahrheit ab.>® Im Zentrum von Zambranos Ausfithrungen zur razén poética
steht folglich eine im erliuterten Sinne auf Rezeption und Kommunikation aus-
gelegte Einstellung zur Wirklichkeit. Nichtsdestotrotz macht Zambrano deutlich,
dass diese Einstellung — wie im folgenden Kapitel dargestellt wird — durch den
Kinstler und insbesondere die Literatur konkret thematisiert und ausgedriickt
werden kann. Zambrano spricht diesbeziiglich einer Literatur im Sinne des realis-
mo espaiiol das Potenzial zu, zur Uberwindung der oben erliuterten cultura hostil
de origen racionalista [feindselige, auf den Rationalismus zuriickzufiihrende Kultur]**®
beizutragen. Wie im folgenden Kapitel deutlich wird, versteht Zambrano den
realismo espariol als Basis eines conocimiento poético, welches die spanische Kultur

dominiert.2%

453 Der realismo espanol - Zambrano und die spanische Literatur

4.5.3.1 Zambranos Konzept des realismo espanol

Zambranos Konzept des realismo espariol kann ausgehend von ihrer Distanzierung
von der Escuela de Madrid, ihrer Hinwendung in ihrem Spitwerk zur Mystik und
Poesie, ihrer Vernunftkritik und damit einhergehend ihren oben erliuterten Aus-
fithrungen zur Dichotomie zwischen Ratio und Poesie verstanden werden.

In den vorangegangenen Kapiteln wurde herausgearbeitet, dass Zambrano in
ihrem Werk die Entfremdung des modernen Subjekts aus einem gemeinschaftli-
chen Kontext im Rahmen eines spezifisch modernen Absolutismus der Vernunft kri-
tisiert,*® der die Zersetzung der Beziehung zwischen dem modernen Subjekt und
dem Anderen in jeglicher Hinsicht bewirkt, das heiflt die Beziehung zum Mitmen-

schen, zur belebten und unbelebten Natur sowie zum Géttlichen.?*

264 Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 416.

265 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 599.

266 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 236.

267 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 597.

268 Vgl. Maria Zambrano: Persona y democracia, S. 86—129, 219—222; Maria Zambrano: Hacia un
saber sobre el alma, S.106; Maria Zambrano: La confesion, S. 45—46.

269 Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.159, 181-199; Maria Zambrano: Notas de un
método, S.108-109; Maria Zambrano: Espafia de Galdés, S. 55.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

103


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Justus Meier: Literatur und Polis

Wie Adorno und Horkheimer diagnostiziert auch Zambrano einen auf die ra-
tionale Beherrschung des Anderen ausgerichteten Weltzugang und Selbstbehaup-
tungszwang eines modernen Subjekts, das sich dem Objekt, das heifdt dem Anderen
gegeniiber rezeptiv verschlossen hat und diesem gegeniiber eine dominierende so-
wie instrumentalisierende Haltung einnimmt.?”® An die im Kapitel 4.4 erliuterten
Analyse- und Kritikansitze kniipfen Zambranos dsthetische Auseinandersetzungen
mit dem Unterschied zwischen einem rationalen und poetischen Weltzugang an.
Sowohl ihre im Kapitel 4.5.2 erliuterten Ausfithrungen zur razén poética als auch ihr
in diesem Kapitel behandeltes Konzept des realismo espariol sind in diesen Kontext
einzuordnen, da — wie im Laufe dieses Kapitels deutlich wird — beide Konzepte dar-
aufabzielen, einen instrumentalisierenden und dominierenden Zugang des moder-
nen Subjekts zum Objekt zu therapieren und das Subjekt rezeptiv fiir das Andere zu
6ffnen.””

In der Sekundirliteratur wurde herausgearbeitet, dass Zambranos dsthetische
Reflexionen und Auseinandersetzungen mit spanischer Literatur insbesondere im
Kontext einer Distanzierung von der Escuela de Madrid sowie einer Hinwendung
in ihrem Spidtwerk zur Mystik und Poesie zu verstehen sind. Diesbeziiglich wurde
dargelegt, dass Zambrano insbesondere in ihrer Vernunftkritik mafigeblich von
ihrem akademischen Lehrer und der zentralen Figur der Escuela de Madrid, José
Ortega y Gasset, beeinflusst worden ist.””* Dieser hatte einen durch den deutschen
Idealismus begiinstigten subjektzentrierten Vernunftbegriff kritisiert, der die
Koexistenz von Subjekt und Objekt weitgehend ignoriert.”” Im Rahmen seines
raciovitalismo hatte Ortega y Gasset einen Vernunft- und Realititsbegriff entwickelt,
der die wechselseitige Beziehung von Ratio und Leben beriicksichtigt, wobei er das
Leben als Kontext der Koexistenz von Subjekt und Objekt verstanden hatte: Realitit
hatte Ortega y Gasset weder im Sinne des Realismus als gegeben noch im Sinne des
Idealismus als vom Subjekt rational konstruiert verstanden, sondern im Rahmen

270 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 736—755, 768; Maria Zambrano: Los intelectuales
eneldrama, S.144-157, 236, 295; Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 228—229; Ma-
ria Zambrano: Notas de un método, S. 74; Maria Zambrano: Hacia un saber sobre el alma,
S. 46—48,165—170; Maria Zambrano: Unamuno, S. 22, 50, 143.

271 Vgl. Maria Zambrano: Claros del bosque, S.87-165; Maria Zambrano: Filosofia y Poesia,
S.746-776; Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 447—452; Maria Zambrano: Notas de un
método, S.167, 169; Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S.193, 200, 378; Maria
Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 43-56, 73; Maria Zambrano: Fragmentos, aurora,
S. 61-67,184; Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 595—-640.

272 Vgl. Pamela Soto Garcia/Ricardo Espinoza Lolas: Zubiriy Zambrano, S. 442; Carmen Guzman
Revilla: Scheler y Zambrano, S. 151-152; Ana Bundgard: Més alla de la filosofia, S. 30, 75, 211;
José Luis Lopez-Aranguren, et al.: Mesa redonda, S. 126-139.

273 Vgl. Maria Luisa Maillard Garcia: Concepto de creencia, S.31-32; Gladis del Socorro Garcia
Restrepo/Conrado Giraldo Zuluaga: De Ortega a Zambrano, S. 205; Ana Bundgard: Mas alla
de la filosofia, S. 75.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

seines perspectivismo fiir ein Verstindnis von Realitit als ein aus verschiedenen
Perspektiven zusammengesetzter Kontext geworben, welcher letztlich immer auch
vom historischen Kontext bedingt ist.*”* Er war zu der Aussage yo soy yo y mi circuns-
tancia [Ich bin ich und meine Umstinde/mein Umfeld] gelangt,”” die dahingehend als
Uberwindung eines subjektzentrierten Weltzuganges und Vernunftbegriffes ver-
standen werden kann, dass diese Aussage ein Verstindnis von Realitit als im Dialog
des Subjekts mit seiner Umwelt zustande gekommener Kontext sowie ein Verstind-
nis von Leben als Zusammenleben impliziert.””® Wie oben ausgefiihrt wurde, greift
Zambrano diesen Gedanken auf, wenn sie das Subjekt als intersubjektiv und kom-
munikativ konstituiert versteht, Leben mit Zusammenleben gleichsetzt*”” und die
Etablierung eines solchen Verstindnisses von Realitit anstrebt.?’® Wihrend Ortega
y Gasset jedoch lediglich die Reform eines subjektzentrierten, vom Leben abs-
trahierten Vernunftbegriffes angestrebt hatte, beabsichtigt Zambrano mit ihrem
oben erliuterten Konzept der razén poética eine mit Konzepten verfahrende Ratio im
Allgemeinen zu itberwinden, da Konzepte im Sinne ihrer im Kapitel 4.4 erliuterten
Ausfithrungen blofie Abstraktionen der Realitit darstellen und eine authentische
Erfahrung der Realitit verhindern. Vielmehr geht Zambrano Ana Bundgard und
Diego Sanchez Meca zufolge davon aus, dass Realitit immer nur erlebt werden
kann.?” Hinsichtlich Zambranos Distanzierung von der Escuela de Madrid hatte
Amaris Duarte herausgearbeitet, dass Zambrano sich im Laufe ihres Lebens im-
mer weiter von einer philosophisch-rationalen Perspektive im Sinne ihres Lehrers
entfernt und ihrer Philosophie zunehmend metaphysisch-mystische Primissen
unterstellt hatte.?®® Die Mystik ist auf die Religionen der Pythagoreer und Orphiker

274 Vgl. Elena Laurenzi: Bajo el signo de la aurora, S. 40; Cladis del Socorro Garcia Restrepo/
Conrado Giraldo Zuluaga: De Ortega a Zambrano, S. 205; José Luis Abellan: Una pensadora
de nuestro tiempo, S. 90.

275 Vgl. Cladis del Socorro Garcia Restrepo/Conrado Giraldo Zuluaga: De Ortega a Zambrano,
S.205; Ana Bundgard: Mas all de la filosofia, S. 59, 405.

276 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 757.

277 Vgl. Maria Zambrano: La ciudad, S. 20; Maria Zambrano: Unamuno, S. 85; Maria Zambrano:
Persona y democracia, S. 34—40, 154, 171, 221; Maria Zambrano: Delirio y destino, S. 16, 50.

278 Vgl. Carmen Danés Eibas: »La ciudad: paradigma de libertadx, in: Aurora: papeles del Semi-
nario Maria Zambrano 2 (1999), S. 19—24, hier S. 21. https://raco.cat/index.php/Aurora/article/
view/144852 (Zugriff: 01.07.2025); Luis Miguel Pino Campos: En los origenes, S. 135; Eva Maria
Marquéz Jimeno: Historia y convivencia, S. 420—421; Laura Garcia Portela: Educacion para la
democracia, S.160-161; Juan Fernando Ortega Mufioz: »Europa: suefio y esperanza en Maria
Zambranog, in: Javier Gémez-Montero (Hg.), Ethos & Polis: Europa y la Ciudad en el pensa-
miento de Marfa Zambrano, Kiel: Ludwig 2014, S. 93—103, hier S. 96-97; Juana Sanchez-Cey
Venegas: Galdés y Zambrano, S. 20.

279 Vgl. Diego Sanchez Meca: Arte y metafisica, S. 43—-47; Ana Bundgard: Més alla de la filosofia,
S.29.

280 Vgl. Olga Amaris Duarte: La mistica del exilio, S. 250—263.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

105


https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144852
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144852
https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144852
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144852

106

Justus Meier: Literatur und Polis

zuriickzufithren®® und hatte spiter christliche Momente aufgegriffen, insofern sie
sich insbesondere auf die augustinische Suche im Inneren beruft.?®* In Anschluss
an Amaris Duarte kann diese als subjektive Erfahrung der Einkehr in das Innere
verstanden werden, die darauf ausgerichtet ist, eine verlorengegangene Harmonie
und Einheit mit dem Ganzen und dem Anderen wiederherzustellen.*® In diesem
Rahmen praktiziert der Mystiker das Schweigen seines Selbst sowie die Einkehr
in das Innere, um sich rezeptiv gegeniiber einer rational nicht fassbaren Instanz
zu 6ffnen, mit welcher der Mystiker beabsichtigt, sich zu verbinden und an dessen
Wahrheit teilzuhaben.?®* Diese Offnung und Hinwendung zum Anderen stellt ein
zentrales Motiv von Zambranos Konzept des realismo espaiol dar.

Die zunehmende Anniherung der Autorin an die Mystik fithrt Amaris Duarte
vornehmlich auf Zambranos Exilerfahrungen zuriick, insofern sowohl das Exil als
auch die Mystik eine Trennung von einem alten Kontext und Denkschema wider-
spiegeln, die eine zweite Geburt in einem neuen — im Falle des Mystikers hoher be-
werteten — Kontext begiinstigen.?® In diesem Sinne hatte Amaris Duarte zufolge
das lokale Exil Zambranos Wurzeln zu einer weltlichen Heimat getrennt und ihre
zunehmend metaphysisch-mystische Suche nach einer Heimat im Sinne einer lie-
bevollen Wiedervereinigung mit dem Sein und dem Anderen begiinstigt.?*® Dem-
entsprechend folgert Amaris Duarte, dass Zambranos Exil eine Abstandnahme von
der Escuela de Madrid um Ortega y Gasset sowohl im lokalen als auch im intellek-
tuellen Sinne eine zunehmende Distanzierung von Ortega y Gassets Vernunftop-
timismus bewirkte und Zambranos zunehmende Auseinandersetzung mit Poesie
und Mystik begiinstigte.*’

In dhnlicher Weise hatte Bundgard darauf hingewiesen, dass Zambrano Ortega
y Gasset zunichst auch in seinem Projekt gefolgt war, zwischen einer nordeuro-
péischen und siideuropiischen Kultur zu vermitteln und spiter iiber ihn hinaus-
ging.”® Ortega y Gasset stellt in Meditaciones del Quijote einen siideuropiischen
Weltzugang in rémischer Tradition einem nordeuropiischen Weltzugang in grie-
chischer Tradition gegeniiber: Ersteren assoziiert er mit einem an die unmittelbare
Realitit gebundenen Impressionismus und Fokus auf die individuell-konkrete und
sinnlich fassbare Form, und Letzterem spricht er einen Fokus auf Transzendenz,

281 Vgl.ebd, S.75.

282 Vgl.ebd., S.118.

283 Vgl.ebd,, S.69,70,72,73,77.

284 Vgl.ebd,, S. 84-103.

285 Vgl. ebd., S.15-36, 6971, 88, 259—263, 369—371, 429—436.
286 Vgl. ebd., 465-468.

287 Vgl.ebd,, S. 259-263.

288 Vgl. Ana Bundgard: Mas alla de la filosofia, S. 210.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Essenzialitit und Konzeptualitit jenseits der konkreten Form zu.*®® Beide Ansitze
versteht er als gleichberechtigte Perspektiven der europiischen Kultur,?° da beide
zu einer ganzheitlichen Wahrnehmung der Realitit beitragen: Ein siideuropiisch-
impressionistischer Zugang zur Realitit ist dem Autor zufolge notwendig, um
die individuell-konkrete Existenz eines Gegenstandes im Sinne dessen innerer

Natur zu erfassen,*’

und ein nordeuropiisch-konzeptueller Zugang erlaubt es,
das Verhiltnis eines Gegenstandes zu anderen Gegenstinden zu bestimmen und
dadurch zum einen dessen duflere Grenzen und zum anderen dessen relative Po-
sition in einem Kontext der Koexistenz mit anderen Gegenstinden zu erfassen.*”
Dementsprechend wirbt er fir einen Wirklichkeitszugang, der beide Perspekti-
ven beriicksichtigt.”®® Den Fokus legt Ortega y Gasset in Meditaciones del Quijote
jedoch auf ein Plidoyer fiir die Offnung der spanischen Kultur fiir einen durch die
nordeuropiische Kultur vermittelten Weltzugang nach griechischem Vorbild sowie
eine Kritik des spanischen Antikonzeptualismus: Die spanische Kultur beschreibt
Ortega y Gasset als das europdische Zentrum jenes Impressionismus in romischer

Tradition®*

und kritisiert im Gegensatz zu Zambrano eine spanische Abneigung
gegeniiber einem konzeptuellen Denken, welche die spanische Kultur daran hinde-
re, das Potenzial eines durch die nordeuropiische Kunst und Wissenschaftskultur
vermittelten griechischen Fokus auf Essenzialitit und Konzeptualitit auszuschdp-
fen.”> In diesem Rahmen kritisiert Ortega y Gasset die Tendenz des spanischen
Kinstlers, unabhingig von einem Bezug zur transzendenten, konzeptuell fass-
baren Essenz eines Gegenstandes, die unmittelbare Impression zu formulieren
und dadurch in jedem Werk einen radikalen Neuanfang zu realisieren.?®® Durch
den einseitigen Fokus auf die Erfahrung und den Ausdruck der individuell-kon-
kreten Form verwehrt sich die spanische Kultur dem Autor zufolge sowohl einer
ganzheitlichen Wahrnehmung der Realitit als auch einer werksiibergreifenden
Weiterentwicklung des Konzepts eines Gegenstandes oder Sachverhaltes und
damit einhergehend des Zugangs zu diesem.*” Letztlich wirbt er fiir die Uber-
windung eines spanischen Antikonzeptualismus und einseitigen Fokus auf den
oben erliuterten Impressionismus und pladiert fir eine Integration des durch
die nordeuropiische Wissenschaftskultur und Kunst vermittelten griechischen

289 Vgl.José Ortega y Gasset: »Meditaciones del Quijote, in: José Ortega y Gasset, Meditaciones
del Quijote y otros ensayos, Madrid: Alianza 2014, S.15-146, hier S. 62—94.

290 Vgl.ebd,, S.62,79.

291 Vgl. ebd,, S.70-73, 80.

292 Vgl.ebd,, S.76-81.

293 Vgl.ebd., S.79-84.

294 Vgl.ebd., S. 88.

295 Vgl. ebd., S.79-94.

296 Vgl.ebd,S. 82.

297 Vgl.ebd,, S. 82-84.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

107


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Justus Meier: Literatur und Polis

298 Zambrano hingegen stellt einem

Wirklichkeitszugangs in die spanische Kultur.
durch den nordeuropiischen Rationalismus und Idealismus geprigten Absolutis-
mus der Vernunft, den sie fir die oben genannten gesellschaftlichen Pathologien
verantwortlich macht, einen realismo espaiiol gegeniiber und spricht diesem — wie in
diesem Kapitel herausgearbeitet wird — das Potenzial zur Therapie des Egozentris-
mus des modernen Subjekts in einer rationalistisch geprigten modernen Kultur
zu.

Auch beziiglich Zambranos Kritik eines modernen Egozentrismus kann festge-
stellt werden, dass die Autorin die zentralen Themen ihres Lehrers aufgreift, jedoch
in ihrer konkreten Analyse sowie ihren Ausfithrungen zu einer durch die Literatur
im Sinne des realismo espariol vermittelten Therapie des modernen Subjekts von des-
sen Perspektive abweicht: In La rebelion de las masas hatte Ortega y Gasset einen spit-
modernen Egozentrismus sowie damit einhergehend die zunehmende Unfihigkeit
des Menschen zu einem biirgerlichen Zusammenleben analysiert.*®® Der Autor dia-
gnostiziert zunichst die Konstitution und gesellschaftliche Hegemonie eines neuen
Menschentypus in der Spitmoderne — des hombre masa [Massenmenschen].**° Dieser
zeichnet sich Ortegay Gasset zufolge durch ein geringes Mafd an Anspriichen an sich
selbst sowie einen selbstgeniigsamen Lebensstil aus, der auf die Befriedigung egois-
tischer Ziele ausgerichtet ist.** An die traditionelle Stelle des Biirgers, der Normen,
Traditionen sowie moralische Verpflichtungen akzeptiert, tritt der hombre masa, der
diese ablehnt®** und stattdessen verstirkt Freiheitsrechte zur subjektiven Entfal-
tung einfordert.>*®> Obwohl der hombre masa dem Autor zufolge aufgrund seiner An-
spruchslosigkeit an die eigene Moral und Bildung sowie seines egozentrischen Le-
bensstils zur Politik unfihig ist,*** beansprucht dieser im Kontext einer spitmoder-
nen hyperdemocracia [Hyperdemokratie]’*® die Fithrung der Gesellschaft fiir sich.**® An
die Stelle einer minoria selecta [Elite/auserlesene Minderheit],**” der aufgrund ihres ho-
hen Anspruches an die eigene Moral und Bildung sowie ihrer daraus resultierenden
politischen Kompetenz von der Mehrheit die wichtigsten politischen Amter anver-

308

traut wurden,’® tritt im Rahmen einer spitmodernen rebelién de las masas [Rebellion

298 Vgl.ebd., S. 68, 85, 88, 89.

299 Vgl.José Ortega y Gasset: »La rebelion de las masasc, in: José Ortega y Gasset, La rebelion de
las masas y otros ensayos, Madrid: Alianza 2020, S.17-312, hier S.129—137.

300 Vgl.ebd., S.70,163,172, 203.

301 Vgl.ebd., S.70-73,107, 122—125.

302 Vgl.ebd,, S. 93,105, 203—205, 211, 261-262.

303 Vgl.ebd, S. 73,123, 130.

304 Vgl.ebd., S.134.

305 Vgl.ebd,S. 72.

306 Vgl.ebd,, S.70-77.

307 Vgl.ebd, S.70.

308 Vgl.ebd., S.70-71,107.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

der Massen] eine Regierung, die lediglich als Stellvertreter und Sprachrohr der Mas-
se fungiert.>®® Der vernunftgeleitete politische Diskurs, in dem Menschen einander
zuhdren und gemeinsam Politik betreiben, verschwindet im Kontext einer spitmo-
dernen Spafgesellschaft, in der gemeinsame Normen und Moralvorstellungen zu-
gunsten subjektiver Freiheitsrechte abgelehnt werden.*'® Der hombre masa versteht
das Gemeinwesen nicht mehr als ein kollektives, auf die Zukunft ausgerichtetes Pro-
jekt, das die politische Partizipation der Biirger erfordert,* sondern reduziert das
demokratische Gemeinwesen auf die Funktion eines Garanten seiner subjektiven
Freiheiten und nimmt die Existenz der demokratisch strukturierten Gesellschaften
als selbstverstindlich hin.** Dementsprechend diagnostiziert Ortega y Gasset eine
mit dem Zerfall einer Diskussionskultur des einander Zuhérens sowie der Ableh-
nung kollektiver Moralvorstellungen assoziierte spezifisch moderne Riickkehr zur
Barbarei.’”

Im Riickblick auf die vorangegangenen Kapitel kann festgestellt werden, dass
Zambrano zwar durchaus mit Ortega y Gassets Diagnosen eines modernen Egozen-
trismus sowie einer Unfihigkeit des modernen Subjekts zum biirgerlichen Zusam-
menleben iibereinstimmt, jedoch in ihrer konkreten Analyse und Kritik des moder-
nen Subjekts von der aristokratischen Perspektive ihres Lehrers abweicht: Weder
identifiziert die Autorin diese Pathologien als exklusiv spitmoderne Phinomene,
noch fithre sie diese auf die gesellschaftliche Hegemonialstellung eines anspruchs-
losen hombre masa zuriick. Nicht die Machtergreifung eines hombre masa und die
damit einhergehende Schwichung einer vermeintlich moralisch tiberlegenen, bil-
dungsaristokratischen minoria selecta, die in besonderer Weise zur Politik befihigt
ist, stellt sich fiir Zambrano als das zentrale Problem dar, sondern die oben erliuter-
te moderne Glorifizierung eines zweckrationalen Umganges mit der Realitit. Dem-
entsprechend zielen Zambranos Ansitze zur Therapie des modernen Subjektzen-
trismus sowie der Abwertung des 6ffentlichen Raumes auf die Uberwindung des
oben erliuterten Absolutismus der Vernunft ab, um unabhingig von der elitiren

3% und masa vulgar [vulgire Masse™

Unterscheidung zwischen einer minoria selecta
das moderne Subjekt rezeptiv fitr das Andere zu 6ffnen und die Basis fiir eine Kul-
tur des gegenseitigen Zuhorens und Wahrnehmens sowie die Integration des mo-
dernen Subjekts in einen gemeinschaftlich-politischen Kontext zu legen. An dieser

Stelle setzen ihre im Kapitel 4.5.2 erliuterten Reflektionen zur razén poética sowie

ebd., S.107.

310 Vgl ebd,, S.105-111, 131-134, 163, 219.
311 Vgl.ebd,, S. 225, 234, 244.

312 Vgl.ebd,, S.103,108, 118, 161, 219, 264.
313 Vgl. ebd,, S.132—136.

314 Vgl.ebd,, S.70.

315 Vgl.ebd., S.151.

309 Vgl

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

109


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Justus Meier: Literatur und Polis

ihre Analyse einer Literatur im Sinne eines realismo espaiiol an. Diesbeziiglich wird
in den folgenden Kapiteln herausgearbeitet, inwiefern sie Letzterem das Potenzi-
al zuspricht, die Offnung des Subjekts fiir das Andere zu begiinstigen und einem
Egozentrismus des modernen Subjekts gleichsam von vornherein das Fundament
zu entziehen.

Wihrend im vorangegangenen Kapitel herausgearbeitet wurde, dass Zambra-
nos Konzept der razén poética als eine nicht gleichberechtigte Synthese eines ratio-
nalen und poetischen Weltzuganges im Sinne eines antiken Kunstverstindnisses
verstanden werden kann, hat ihr Konzept des realismo espaiiol keinen synthetischen
Charakter mehr. Wie Bundgard feststellt, steht hier die Therapie eines pathogenen,
nordeuropdisch geprigten Rationalismus durch einen rezeptiv ausgerichteten und
dadurch sozialvertriglichen und gemeinschaftsférdernden Weltzugang im Sinne

3 In der Sekundirliteratur konnte herausgestellt

des realismo espaiiol im Zentrum.
werden, dass Zambrano in ihrer Skepsis gegeniiber einer rationalistisch geprigten
Kultur der Moderne sowie ihrer Annahme des Potenzials eines gemeinschaftsfor-
dernden und die Realitit wahrnehmenden Weltzuganges der spanischen Kultur in
die Tradition der generacién 98> [Generation 98] und vor allem Miguel de Unamunos
getreten war.*®® Wihrend Zambrano in ihrer Rationalismus- und Idealismuskritik
zunichst Ortega y Gasset gefolgt war, ging sie mit Unamuno iiber ihn hinaus. José
Luis Abellan, Carlos Segade Alonso und Ana Bundgard zufolge beeinflusste dieser
Zambranovor allem dahingehend, dass sie einen Fokus auf den historischen und so-
zialen Kontext im Sinne José Ortega y Gassets zunehmend transzendierte, eine me-
taphysisch-mystisch-religiése Ebene beschritt und der Poesie und Asthetik einen
zunehmend bedeutenden Stellenwert in ihren Reflexionen eingestand.*” Bundgard
hatte diesbeziiglich herausgearbeitet, dass Zambrano vor allem in ihrem Bestreben,
die Krise Europas mithilfe eines Bezuges auf die spanische Kultur zu therapieren,
in ihrer Suche nach einem metaphysisch-mystischen, das Subjekt mit dem Anderen
vermittelnden Kern sowie in ihrer Diagnose des Hoffnungsverlusts des modernen
Subjekts als Ursache fiir die Krise der spitmodernen Kultur von Unamuno beein-
flusst wurde.>*® Angesichts dieser Parallelen ist es nicht verwunderlich, dass Zam-
brano — wie im weiteren Verlauf dieses Kapitels dargelegt wird — auch im Kontext
ihrer Reflexionen zum realismo espaiiol Unamunos literarischem Werk sowie insbe-
sondere seiner Quijote-Interpretation besondere Aufmerksambkeit schenkt.

316 Vgl. Ana Bundgard: Mas alla de la filosofia, S. 182—214.

317 Vgl.ebd.,S. 36,146,190, 210; Patricia Palomar Gald6n: Génesis de la actitud confesional, S. 47;

318 Vgl. Patricia Palomar Galdén: Génesis de la actitud confesional, S. 47; José Luis Abellan: Una
pensadora de nuestro tiempo, S. 89-92.

319 Vgl. Carlos Segade Alonso: El descubrimiento del misticismo, S. 94—100; José Luis Abellan:
Una pensadora de nuestro tiempo, S. 89—92; Ana Bundgard: Mas alla de la filosofia, S. 75.

320 Vgl. Ana Bundgard: Mas alla de la filosofia, S. 40, 76-97.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Neben der Wirkung ihrer akademischen Lehrer Unamuno und Ortega y Gasset
auf ihr Werk wurde in der Sekundirliteratur insbesondere der Einfluss von Heid-
egger auf Zambranos Vernunftkritik und Poesiebegriff herausgearbeitet. Wie Jorge
Acevedo Guerra erliutert, unterscheidet dieser dhnlich wie Zambrano zwischen ei-
ner rémisch gepriagten Ratio im Sinne eines rechnenden, kalkulierenden Denkens,
das darauf abzielt, die Realitit zu verindern und zu beherrschen, sowie einem grie-
chisch geprigten Logos im Sinne eines besinnlichen Denkens, das darauf abzielt,
die Wahrheit kontemplativ zu erkennen und auszudriicken.?”* Im Anschluss an sei-
ne Technikkritik, in der Heidegger die Instrumentalisierung und Beherrschung der
Welt durch die kalkulierende Ratio diagnostiziert, ergibt sich fiir den Philosophen
die Notwendigkeit und das Potenzial einer Besinnung auf einen Logos des Erkennens
und Sein-Lassens.>** Diesen Logos hatte er insbesondere in der Poesie verortet, wel-
che wahrnimmt und das Sein der Dinge, das heif3t deren Essenz im Wort ausdriickt.
Wie Bundgard und Acevedo Guerra feststellen, tragt Poesie im Anschluss an Heideg-
ger folglich zur Entfaltung der Aletheia bei, indem das Sein ausgedriickt und benannt
wird.?*® Im Anschluss an Chiara Zamboni, Jorge Acevedo Guerra und Ana Bundgérd
kann zusammengefasst werden, dass Zambrano dieses Moment aus Heideggers As-
thetik ibernimmt, wenn sie Poesie als nicht gewaltvollen Akt, sondern als Ausdruck
des Seins im Sinne des Logos versteht und eine Wahrheit jenseits der wissenschaft-
lichen, rationalen Erkenntnis annimmt.*** Zamboni zufolge lasst Kunst sowohl bei
Heidegger als auch bei Zambrano dementsprechend den Menschen mit dem Sein
und damit auch mit dem Géttlichen in Kontakt treten.?” In diesem Sinne betreiben
Bundgard zufolge sowohl Heidegger als auch Zambrano eine Suche nach der ur-
spriinglichen Nicht-Dualitit, die infolge einer seit Descartes eingeleiteten, fiir die
Moderne konstitutiven Trennung zwischen Subjekt und Objekt verloren gegangen
ist.32¢

Wie auf den folgenden Seiten deutlich wird, kann auch Zambranos Konzept des
realismo espaiiol in den Kontext einer Suche nach einer urspriinglichen Nicht-Duali-
tit eingeordnet werden. Diesbeziiglich wird herausgearbeitet, dass der realismo es-
paiiol auf die Re-Etablierung der Gemeinschaft und die rezeptive Offnung des mo-
dernen Subjekts fiir das Andere abzielt, welches sich — wie oben dargelegt wurde

321 Vgl.Jorge Acevedo Guerra: La razén poética, S. 78—80.

322 Vgl.ebd,S. 81.

323 Vgl. Ana Bundgard: Mas alld de la filosofia, S. 442—450; Jorge Acevedo Guerra: La razén poé-
tica, S. 84.

324 Vgl. ChiaraZamboni: Heideggery Zambrano, S. 129-130; Jorge Acevedo Guerra: La razén poé-
tica, S. 86—89; Ana Bundgard: Méas alla de |a filosofia, S. 392—394.

325 Vgl. Chiara Zamboni: Heidegger y Zambrano, S.132; Ana Bundgard: Mas alla de la filosofia,
S.447.

326 Vgl. Ana Bundgard: Mas alla de la filosofia, S. 442, 450.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

m


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Justus Meier: Literatur und Polis

— dem modernen Subjekt Zambrano zufolge vornehmlich als beherrschbares und
instrumentalisierbares Objekt darstellt.

Hinsichtlich Zambranos Verwendung des Begriffes realismo espaiiol kann zu-
nichst festgestellt werden, dass die Autorin sich hiermit auf einen spezifischen
Weltzugang im Sinne eines conocimiento admirativo [einer bewundernden Erkennt-
nis/eines bewundernden Wissen]’*’ bezieht, das dem Anderen, das heif’t der Realitit,
kontemplativ und antikonzeptionell**® begegnet und in der spanischen Kultur und
insbesondere Literatur Ausdruck findet.** Diese Aussagen sollen auf den folgenden
Seiten niher erliutert werden, bevor auf Zambranos konkrete Auseinandersetzung
mit spanischer Literatur im Sinne des realismo espafiol eingegangen wird.

Das kontemplative Moment des realismo espariol im Sinne eines conocimiento ad-

t,>*° kann im Kontext

mirativo, welches die Realitit explizit nicht konzeptuell erfass
von Zambranos im Kapitel 4.4.1 herausgearbeiteten Annahmen zur Dichotomie
zwischen Ratio und Poesie sowie ihrer Exegese eines griechisch-antiken Poesie-
begriffs und ihrer mystischen Pramissen verstindlich gemacht werden: Wie im
Kapitel 4.4.1 ausgefithrt wurde, orientiert sich Zambrano normativ an einem grie-
chisch-antiken Poesiebegriff, welcher Poesie explizit nicht als subjektive Expressi-
on, sondern als Ausdruck des Anderen, nicht rational, sondern lediglich emotional
fassbaren versteht und durch den Poeten, verstanden als Medium, metaphorisch
ausgedriickt wird.*' Die urspriinglich mittels der Metapher der Inspiration des
Kinstlers durch die Musen veranschaulichte Funktion des Poeten als Medium des

32 fithrt Zambrano auf eine Passivitit aus

Géttlichen im Sinne des absolut Anderen
Liebe®* zuriick, insofern dieser seine eigene Stimme zum Schweigen bringt und
sich rezeptiv fiir das Andere 6ffnet®** und zu einem conocimiento admirativo im Sinne
des realismo espaiiol fihig wird.

Diese Dichotomie zwischen einer aktiv-schépferisch-dominierenden Ratio und
einem passiv-kontemplativen poetischen Zugang zur Welt, welcher sich im von
Zambrano skizzierten Poeten in exemplarischer Form manifestiert, zieht sich nicht

nur durch ihre im Kapitel 4.4.1 erliuterte Asthetik in filosofia y poesia und bildet

327 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 581-584.

328 Vgl.ebd,, S.576-577, 597; Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 329.

329 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 232—246, 328—331; Maria Zambrano:
Pensamientoy Poesia, S. 578—597; Maria Zambrano: Espafia, suefio y verdad, S. 83, 130; Maria
Zambrano: Espafia de Galdés, S. 58—62; Maria Zambrano: Unamuno, S. 138-143.

330 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 576—577, 597; Maria Zambrano: Los intelec-
tuales en el drama, S. 329.

331 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 709—712; Maria Zambrano: Los bienaventurados,
S. 451; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.195.

332 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 710.

333 Vgl.ebd,, S. 765.

334 Vgl.ebd,, S.759-772.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

das Fundament ihrer im Kapitel 4.5.2 skizzierten Uberlegungen zur razén poética,
sondern wird von der Autorin ebenfalls ihren Ausfithrungen zum realismo espariol
zugrunde gelegt: So gebraucht die Autorin den Begrift des realismo durchaus in
Abgrenzung zu einem rationalen Weltzugang, da dieser im oben erliuterten Sinne
durch die Bediirfnisse motiviert ist, sich aus einer urspriinglichen Situation der
Gemeinschaft und Gegebenheit zu 16sen, die Realitit in rational fassbare Kate-
gorien zu zwingen, um sie konzeptuell besitzen zu konnen, durch die rationale
Konstruktion von Systemen, Kategorien und Konzepten selbst schopferisch titig
zu werden und somit Macht auf die Realitit auszuiiben.”

Die Autorin bezeichnet den realismo espaiiol in Abgrenzung zur Ratio als einen

336

antikonzeptionellen und antisystematischen®° sowie seinerseits nicht systematisch

fassbaren®” Zugang zur Wirklichkeit. Sie versteht ihn in diesem Sinne als eine Form
der Erkenntnis,**
mit der Realitit darstellt. Insofern im Sinne der Erliuterungen im Kapitel 4.4.2 der

Autorin zufolge die schopferisch-subjektzentrierten Momente des Idealismus in ei-

da der realismo espariol einen spezifischen Modus des Umganges

nem Streben nach Macht und Selbstbehauptung begriindet sind,** stellt die Autorin
den passiv ausgerichteten realismo espaiiol insbesondere dem Idealismus antagonis-
tisch gegeniiber:

»De ello solamente podemos sacar la raiz profunda de este realismo y verlo asi
como un modo de conocimiento, desligado de la voluntad, desligado de toda vio-
lencia mas o menos precursora del apetito de poder. Esto hace que veamos al rea-
lismo espafiol como algo que ante todo que no es idealismo, y que no lo es por
proceder de otros intimos origenes.«**° [Daraus kinnen wir nur die tiefe Wurzel dieses
Realismus ableiten und ihn als eine Form des Wissens betrachten, losgelost vom Willen,
losgeldst von jeglicher mehr oder weniger verborgenen Gewalt des Machtstrebens. Dies
ldsst uns den spanischen Realismus als etwas erkennen, das vor allem kein Idealismus ist,
weil er aus anderen, inneren Urspriingen hervorgeht.]

Mit dem Begriff realismo bezieht sich die Autorin jedoch weder auf den philosophi-
schen Realismus noch auf den Realismus als moderne literarische Strémung, wenn-

335 Vgl. Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 64—65; Maria Zambrano: El hombre y lo divi-
no, S.113-117, 139—153; Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 740, 746—747; Maria Zambrano:
Persona y democracia, S.123; Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S.193; Maria
Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 581.

336 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 576—577, 597; Maria Zambrano: Los intelec-
tuales en el drama, S. 329.

337 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 582.

338 Vgl. ebd., S. 584.

339 Vgl. Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.13—17, 139—153; Maria Zambrano: Filosofia y
Poesfa, S. 740, 746-747.

340 Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 581.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

13


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Justus Meier: Literatur und Polis

gleich festgehalten werden kann, dass Zambranos Konzept des realismo espaiiol bei-
den Bedeutungen durchaus nahesteht, insofern der Realismus in allen drei Weisen
die Existenz einer Realitit voraussetzt, die — wenn auch auf unterschiedliche Weise
und aus unterschiedlichen Motiven heraus — wahrgenommen und wiedergegeben
wird.

Die kontemplative Komponente des realismo espariol, die ihrerseits in der im
Kapitel 4.4.1 erliuterten Passivitit eines poetischen Weltzuganges begriindet ist,
fithrt Zambrano auf einen im Handlungsverzicht implizierten emotionalen Modus
im Sinne eines apego a la realidad [Gebunden-Sein an die Realitit]** zuriick, insofern
der Handlungsverzicht immer auch ein Raumeingestindnis an das Andere zur
Folge hat, welches seinerseits als Basis fiir die Wahrnehmung des Anderen fungiert:

»El realismo [...] es una forma de conocimiento porque es una forma de tratar con
las cosas, de estar ante el mundo, es una manera de mirar al mundo admirandose,
sin pretender reducirle en nada. Tal es la manera de conducirse del enamorado.
El realismo espafiol no es otra cosa como conocimiento que un estar enamorado
del mundo, prendido de él, sin poderse desligar, por tanto. Y eso explica que un
ser que tanto anhela la independencia, tan poco se afane y se plantee la libert-
ad. Porque la libertad jamas ha sido planteada por ningin amante con respecto al
objeto de suamor; el amante solo piensa en la libertad y se afana por ella cuando
algin obstaculo se interpone entre el objeto que le enamoray él. No es el proble-
ma intrinseco del amor, |a libertad, porque enamorarse es forjar unas cadenas, es
estar y vivir encadenado sin dolor, con gozo y plenitud en este encadenamiento.
Quien mira al mundo como enamorado, jamas querrd separarse de él, no cultivar
barreras que le separan ni las distinciones que le distinguen. S6lo buscara embe-
berse masy mas.«*** [Der Realismus [...] ist eine Form des Wissens, weil er eine Form des
Umgangs mit den Dingen darstellt, der Welt gegeniiberzustehen, eine Form, die darin be-
steht, die Welt bewundernd zu betrachten, ohne zu versuchen, sie in irgendeiner Weise zu
reduzieren. So ist die Haltung des Verliebten. Der spanische Realismus ist als Erkenntnis
nichts anderes als ein Verliebtsein in die Welt, ein Gebunden-Sein an sie, sodass er sich von
ihr nicht ldsen kann. Und das erkldrt, warum ein Wesen, das so sehr nach Unabhdingig-
keit strebt, sich so wenig um Freiheit bemiiht oder sie in Frage stellt. Denn die Freiheit ist
fiir keinen Liebenden jemals ein Problem in Bezug auf das Objekt seiner Liebe gewesen;
der Liebende denkt nur an Freiheit und strebt danach, wenn ein Hindernis zwischen ihm
und dem Objekt seiner Liebe steht. Freiheit ist kein intrinsisches Problem der Liebe, denn
sich zu verlieben bedeutet, Ketten zu schmieden, bedeutet, gefesselt zu sein und in dieser
Fesselung ohne Schmerz, mit Freude und Erfiillung zu leben. Wer die Welt wie ein Verlieb-
ter betrachtet, wird sich niemals von ihr trennen wollen, keine Barrieren kultivieren, die
ihn von ihv trennen, noch Unterscheidungen, die ihn unterscheiden. Er wird nur danach
streben, sich immer mehr in sie zu vertiefen.]

341 Vgl.ebd., S. 585.
342 Ebd.,S.584-585.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

In diesem Zitat kommen die Parallelen zwischen Zambranos Konzept des realismo
espaiiol und ihrer Asthetik zum Ausdruck, insofern die Erkenntnisform des realismo
espaiol durchaus im Sinne des im Kapitel 4.4.1 erliuterten Martyriums des Poeten®#
emotional, das heifdt durch eine Liebe zum Anderen begriindetist, die sich durch die

344 ausdriickt. Die Liebe zur Realitit,

im Kapitel 4.4.1 erliuterte Passivitit aus Liebe
das heifdt zum Anderen, manifestiert sich in einem Handlungsverzicht, der es dem
Anderen erlaubt sich in seiner Andersheit zu zeigen und vom Subjekt erfahren zu
werden.

In den Kapiteln 4.4.1 und 4.4.2 wurde herausgearbeitet, dass die Poesie Zam-

345 motiviert

brano zufolge immer schon durch die Liebe des Poeten zum Anderen
ist. Daher bezeichnet die Autorin den Poeten auch als einen liebevollen Sohn, der
die Realitit explizit nicht rational zu verfremden beabsichtigt.>*® Wie im vorange-
gangenen Zitat deutlich wird, geht es im realismo espafiol explizit nicht um eine kon-
zeptuelle Reduktion und Besitznahme der Realitit, sondern um die emotional mo-
tivierte Kontemplation des Anderen im Sinne des oben erliuterten conocimiento ad-
mirativo. Die Tatsache, dass Zambrano den realismo espariol schlieflich explizit mit
dem conocimiento poético assoziiert,**’ verdeutlicht die Parallelen zwischen Zambra-
nos Konzept des realismo espafiol und ihrer oben erliuterten Asthetik.

Wie bereits in den vorangegangenen Kapiteln herausgearbeitet wurde, machen
nun auch ihre Annahmen zum realismo espaiiol deutlich, dass die Autorin Liebe mit
einem authentischen Interesse am Anderen, das heif$t mit einem Interesse an der
Realitit assoziiert, das mit Zambranos in den Kapiteln 4.4.1 und 4.4.2 erliuterter
Auffassung einer konzeptuellen Anniherung an die Realitit unvereinbar wire.

Insofern der realismo espariol der Realitit rezeptiv begegnet, anstatt diese durch
Konzepte zu verfremden und auf Distanz zu ihr zu gehen, geht der realismo espariol
Zambrano zufolge immer auch mit einem positiv verstandenen Materialismus ein-
her.>*® Dies impliziert jedoch keineswegs einen positivistischen Materialismus, im
Sinne der Reduktion der Realitit auf Materie, welcher der Autorin zufolge die mo-
derne Instrumentalisierung der Welt begiinstigt hat*** »No serd menester recabar
la absoluta independencia de este materialismo fanatico espafiol con respecto a to-

350

dos los materialismos europeos.«**° [Es ist nicht notwendig, die absolute Unabhingigkeit

343 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 711-712, 749.
344 Vgl.ebd., S.765.

345 Vgl.ebd,, S. 758.

346 Vgl.ebd., S.763.

347 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 597.

348 Vgl. ebd., S. 588-590.

349 Vgl. Maria Zambrano: Personay democracia, S. 215; Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia,
S. 596; Maria Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 228—229; Maria Zambrano: Notas de un
método, S. 74; Maria Zambrano: El hombre y lo divino, S.182.

350 Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 589.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

15


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Justus Meier: Literatur und Polis

dieses fanatischen spanischen Materialismus von allen europdischen Materialismen zu beto-
nen.] Das Andere im Sinne Zambranos Materialismus wird vielmehr zur wahrge-
nommenen und geliebten Materie, die es explizit nicht theoretisch zu entfremden
gilt:

»El espanol, tal vez por un amor excesivo, por una adhesién fidelisima a la reali-
dad que le rodea, se ha negado persistentemente a elaborar teorias sobre ella, a
dejarsela suplantar por los conceptos, como ha hecho el europeo.«*' [Der Spani-
er hat sich vielleicht aus iibermdfSiger Liebe, aus einer dufSerst treuen Hingabe an die ihn
umgebende Realitit heraus hartnickig geweigert, Theorien iiber sie zu entwickeln oder
sie, wie der Europder es getan hat, durch Konzepte zu ersetzen.]

Durchaus im Sinne der oben erliuterten Passivitit aus Liebe widerspricht der realis-
mo espaiiol einem Bediirfnis nach Manipulierung und Beherrschung des Anderen im
Sinne eines Absolutismus der Vernunft und wird von der Autorin als humilde [beschei-
den/demiitig] und misericordioso [mitleidsvoll/barmherzig] stilisiert — eine Aussage, die
insbesondere im Rahmen ihrer im Kapitel 4.5.3.4 analysierten Auseinandersetzung
mit dem Werk von Galdés verstindlich wird:

»Alaluz de su aparicion, el realismo espafiol serd algo mucho mas que una cuali-
dady mas decisivo que un estilo; serd simplemente la actuacién continua y humil-
de de unarazén que no ha comenzado por nombrarse a si misma, por establecerse
asimisma; de unarazén o manera de conocimiento que se ha extendido humilde-
mente por seres y cosas, sin delimitarse previamente a si propia; [...] Razén esen-
cialmente antipolémica, humilde, dispersa, misericordia.<*** [Im Lichte seines Auf-
tretens wird der spanische Realismus weit mehr als eine Eigenschaft und ein Stil sein; er
wird schlicht das kontinuierliche und demiitige Wirken einer Vernunft sein, die nicht da-
mit begonnen hat, sich selbst zu benennen, sich selbst zu etablieren; einer Vernunft oder
einer Form des Wissens, die sich demiitig iiber Wesen und Dinge ausgebreitet hat, ohnesich
vorher selbst abzugrenzen; [...] Eine Vernunft, die im Wesentlichen antipolemisch, demii-
tig, zerstreut und barmherzig ist.]

Die spanische Kultur als Ausdruck eines realismo espaiiol stellt die Autorin einer mo-
dernen rationalistisch-szientistisch geprigten europiischen Kultur gegeniiber, die
Zambrano im oben erliuterten Sinne mit der rationalen Beherrschung des Anderen,
mit der konzeptuellen Reduktion der Realitit sowie mit einem spezifisch modernen
Individualismus in Verbindung bringt:*%

351  Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 329.

352 Ebd., S.236.

353 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 573—577; Maria Zambrano: Los intelectuales
en el drama, S. 206—208.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

»Mientras Europa creaba los grandes sistemas filoséficos desde Descartes a Hegel,
con sus consecuencias; mientras descubria los grandes principios del conocimien-
to cientifico de la naturaleza de Galileo y Newton a la fisica de la Relatividad, el
espafiol, salvo originalisimas excepciones individuales, se nutria de otros incég-
nitos, misteriosos manantiales de saber que nada o apenas nada tenfan que ver
con esta magnificencia tedrica, como nada o apenas nada tenia que ver su mise-
ria vida econdémica con el esplendor del moderno capitalismo.«*** [Wiihrend Euro-
pa die grofien philosophischen Systeme von Descartes bis Hegel mit all ihren Konsequen-
zen schuf; wihrend es die grofSen Prinzipien der Naturwissenschaften entdeckte, von Ga-
lileo und Newton bis zur Relativititstheorie, ndhrte sich der Spanier—abgesehen von eini-
gen hichst originellen individuellen Ausnahmen—aus anderen unbekannten, mysteridsen
Quellen des Wissens, die nichts oder kaum etwas mit dieser theoretischen Pracht zu tun
hatten, ebenso wie sein wirtschaftlich kiimmerliches Leben nichts oder kaum etwas mit
dem Glanz des modernen Kapitalismus zu tun hatte.]

Dieser Gedanke findet sich auch in Pensamiento y poesia en la vida espaiiola wieder,
wenn die Autorin feststellt, dass die spanische Kultur zwar im Kontext der Konsti-
tution eines Staates notwendigerweise Gewalt, Macht und Vereinheitlichung zum
Ausdruck bringt, jedoch hinsichtlich eines im oben erliuterten Sinne antisystema-
tischen und antikonzeptionellen Denkens anarchistisch geblieben ist:

»En el terreno del poder también supimosy pudimos—bien que ello entrafe nues-
tra mas grande tragedia —levantar un estado, que es orden y violencia. Solamen-
te en el terreno del pensamiento, la violencia y el orden no fueron aplicados; so-
lamente en el saber renunciamos o no tuvimos nunca este impetu de construir
grandes conjuntos sometidos a unidad. Podriamos decir que en cuanto al pen-
samiento fuimos anarquicos, si por anarquico se entiende simplemente lo que la
palabra manifiesta: sin poder, sin sometimiento.«*>> [Auch auf dem Gebiet der Macht
wussten und konnten wir—wenngleich dies unsere grifSte Tragodie birgt—einen Staat er-
vichten, der Ordnung und Gewalt ist. Nur auf dem Gebiet des Denkens wurden Gewalt und
Ordnung nicht angewandt; nur im Bereich des Wissens verzichteten wir auf diesen Drang
oder hatten niemals den Drang, grofSe Zusammenhdnge zu errichten, die einer Einheit
unterworfen sind. Man kinnte sagen, dass wir im Hinblick auf das Denken anarchistisch
waren, wenn man unter anarchistisch das versteht, was das Wort ausdriickt: ohne Macht,
ohne Unterwerfung.]

Zambranos Annahme, dass der bereits in ihrer Asthetik erliuterte Handlungsver-
zicht, der ein zentrales Moment des realismo espaiiol darstellt, ein konstitutives Mo-
ment der spanischen Kultur ist, spiegelt sich ebenfalls in ihren Reflexionen zum

354 Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 207.
355 Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 575.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

n7


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Justus Meier: Literatur und Polis

Stoizismus Senecas wider, wenn sie den Stoizismus zunichst als die einflussreichs-
te und zugleich fiir die spanische Kultur konstitutive philosophische Tradition der
Antike bezeichnet®*® und deren Essenz in einem suicidio del yo [Suizid des Ichs] iden-
tifiziert: Im Rahmen eines Suizids seines Selbst im Sinne eines Suizids seiner in-
dividuellen Bediirfnisse und Geltungsanspriiche bringt der Stoiker im Sinne Zam-
branos im Kapitel 4.4.1 erliuterten Konzepts des martirio del poeta das Selbst und sei-
ne individuellen Bediirfnisse sowie Geltungs- und Machtanspriiche zum Schweigen
und schafft dadurch Raum fiir das Universelle, Ganze, die Gemeinschaft und letzt-
lich das Andere.>”

»En el estoicismo empieza el suicidio de la voluntad, la entrega que se consuma en
el quietismo. El estoicismo es aniquilacién del individuo ante la razén, ante la ob-
jetividad que es la comunidad, ante algo humano-social, ante lo cual la voluntad
individual resigna sus poderes, se abate, se entrega.<**® [Im Stoizismus beginnt der
Selbstmord des Willens, die Hingabe, die im Quietismus vollendet wird. Der Stoizismus
ist die Vernichtung des Individuums angesichts der Vernunft, angesichts der Objektivitit
der Gemeinschaft, angesichts etwas Menschlich-Sozialem, in Anbetracht dessen der indi-
viduelle Wille seine Macht aufgibt, sich beugt, sich hingibt.]

Durch das im Suizid des Stoikers implizierte Raumeingestindnis an das Andere
wird die Entfaltung des Anderen mdglich:

»Y tal vez el suicidio del estoico signifique una amorosa aniquilacién del yo, para
que lootro, larealidad, comience a existir plenamente.<**® [Und womdglich bedeutet
der Selbstmord des Stoikers eine liebevolle Vernichtung des Selbst, damit das Andere, die
Realitit, beginnen kann, vollstindig zu existieren.]

Den im Stoizismus implizierten Suizid des Ichs bewertet Zambrano letztlich — wie

auch die Mystik**° 361
362

und die oben erliuterte Ablehnung eines Rationalismus®** und

Idealismus®** — als Ausdruck einer fiir die spanische Kultur konstitutiven Hinwen-

dung zum Anderen im Sinne ihrer Ausfithrungen zum realismo espaiiol >*> Die im

realismo espaiiol implizierte Ablehnung der im Kapitel 4.4 erliuterten vereinheitli-

364

chenden und absolutistischen rationalen Gewalt im Denken?®* assoziiert Zambrano

356 Vgl.ebd., S.606-609.

357 Vgl.ebd., S. 606—640.

358 Ebd, S. 640.

359 Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S.193.

360 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 615.

361 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 207.
362 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 581.

363 Vgl.ebd,, S. 615.

364 Vgl.ebd., S.576-577.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

letztlich mit der spanischen Literaturaffinitit, wenn sie diese als Konsequenz eines
Denkens interpretiert, das die im Kapitel 4.4 erliuterte konzeptionelle Gewalt und
Verfiigbarmachung der Realitit ablehnt:

»Pensamiento desarraigado de la violencia y, por tanto, del querer, pensamiento
no complicado con ningdn querer ajeno, en la medida en que esto sea posible;
pensamiento no absoluto, no unitario; libre, disperso. Su forma no es el sistema;
no se ofrece en principio nombrandose a si mismo, estableciéndose a si mismo,
sino a través de otras cosas, envuelto en otras formas. La necesidad ineludible de
saberquetienetodo hombreytodo pueblosobre las cosas que mas leimportan, se
ha satisfecho en Espafia en formas dirfamos>sacramentales<con la novelay su gé-
nero maximo, la poesia. Novelay poesia funcionan, sin duda, como dos formas de
conocimiento en las que se encuentra el pensamiento disuelto, disperso, extendi-
do; por las que corre el saber sobre los temas esenciales y Gltimos sin revestirse de
autoridad alguna, sin dogmatizarse, tan libre que puede parecer extraviado.«<%
[Ein Denken, das von der Gewalt entwurzelt ist und daher auch vom Wollen, ein Denken,
das in keiner Weise mit einem fremden Wollen verstrickt ist, soweit dies maglich ist; ein
Denken, das weder absolut noch einheitlich ist; frei, zerstreut. Seine Form ist nicht das Sys-
tem; es bietet sich nicht an, indem es sich selbst benennt oder etabliert, sondern durch an-
dere Dinge, eingebettet in andere Formen. Das unausweichliche Bediirfnis des Menschen
und jedes Volkes, iiber die Dinge, die ihm am meisten bedeuten, Bescheid zu wissen, wurde
in Spanien—so konnte man sagen —in >sakramentalen< Formen erfiillt, durch den Roman
und seine hiachste Gattung, die Poesie. Roman und Poesie fungieren zweifellos als zwei
Formen des Wissens, in denen das Denken aufgeldst, zerstreut, ausgedehnt ist; durch die
das Wissen iiber die grundlegenden, letzten Themen flief3t, ohne irgendeine Autoritit zu
beanspruchen, ohne sich zu dogmatisieren, so frei, dass es verloren erscheinen mag.]

Der realismo espafiol manifestiert sich der Autorin zufolge in der spanischen Litera-
tur zum einen in Form eines Materialismus, insofern den Gegenstinden und der
Natur in den zentralen Werken der spanischen Literaturgeschichte ein protagonis-
tischer Charakter eingeriumt wird.**® Zum anderen — und dieser Aspekt ist aus ei-
ner subjektkritischen Perspektive besonders relevant — verortet sie in der literari-
schen Manifestierung und Thematisierung eines Wirklichkeitszuganges im Sinne
des realismo espaiiol ein Potenzial zur Uberwindung einer subjektzentrierten mo-
dernen Kultur im Sinne des im Kapitel 4.5.1 erliuterten Verstindnisses von Rehu-
manisierung. Letztere Formen der Manifestation eines realismo espaiiol identifiziert
Zambrano insbesondere in den literarischen Werken von San Juan de la Cruz, Benito
Pérez Galdés sowie Miguel de Unamuno.

365 Ebd., S.577.
366 Vgl.ebd., S.591.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

19


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Justus Meier: Literatur und Polis

4.5.3.2 Zambrano und San Juan de la Cruz

San Juan de la Cruz wird von Juan Jests Piez Martin, Jesiis Moreno Sanz und Olga
Amaris Duarte als wichtiger Einflussfaktor fir die mystisch-gnostischen Elemen-
te in Zambranos Denken bezeichnet.>*” Zambrano versteht San Juan de la Cruz als
den bedeutendsten religiosen Poeten und begabtesten Vertreter der Mystik.>*® Dies
qualifiziert ihn im Anschluss an Zambrano ebenfalls als einflussreichen Vertreter
des realismo espafiol, insofern die Mystik im Sinne des realismo espariol eine der Rea-
litit gegeniiber rezeptiv ausgerichtete Haltung impliziert.>* Dariiber hinaus stellt
Zambrano fest, dass die spanische Mystik im Gegensatz zu einer nordeuropiischen
Mystik durchaus im Sinne der materialistischen Facette des realismo espaiiol trotz
der mystischen Einkehr ins Innere den dufderen Erscheinungen und Lebewesen ei-
ne besondere Aufmerksamkeit schenkt und einen besonderen Wert zugesteht:

»La mistica alemana, predecesora de la reforma protestante, parte de la soledad
absoluta del hombre frente a la tiranica voluntad divina, es mistica asentada en
el esfuerzo angustioso para consolidar la existencia, es mistica de ndufragos, de
agonizantes que se agarran a la indescifrable potencia de Dios; en esa mistica no
aparece como en la nuestra la misericordia; ni tampoco la presencia maravillosa
del mundoy sus criaturas, como en SanJuan de la Cruz. Ni la carne, con su palpitar,
la materia misma de las cosas consideradas maternalmente, como en Santa Tere-
sa. El mistico nortefio es un hombre solo, que en su absoluta soledad no es padre
ni hijo, ni tal vez hermano, esta mas cerca de la angustiosa filosofia idealista que
tiene en ellos, con toda seguridad, su raiz. Si hemos nombrado al mistico, tratan-
dose de>realismo espafiol<como forma de conocimiento, ha sido para que veamos
como hasta alli donde se parece estar mas lejos de él, aparece en su fondo. En Es-
pafia, ni el mistico quiere desprenderse por entero de la realidad, de la idolatrada
realidad de este mundo. La realidad que es |a naturaleza, la naturaleza que son las
criaturas humanasy también las cosas.«*’® [Die deutsche Mystik, Vorlduferin der pro-
testantischen Reformation, geht von der absoluten Einsamkeit des Menschen angesichts
des tyrannischen gottlichen Willens aus. Es ist eine Mystik, die auf dem angstvollen Bemii-
hen beruht, die Existenz zu festigen, eine Mystik der Schiffbriichigen, der Sterbenden, die
sich an die unentschliisselbare Macht Gottes klammern. In dieser Mystik erscheinen we-
der die Barmherzigkeit, wie in unserer Mystik, noch die wunderbare Prisenz der Welt und
ihrer Geschipfe, wie bei San Juan de la Cruz. Auch nicht das Fleisch, mit seinem Pulsieren,

367 Vgl.JuanJesls Paez Martin: La filosofia poético-literaria, S. 50; Jesis Moreno Sanz: Panorami-
ca general, S.18; Jes(is Moreno Sanz: »Las férmulas del corazén, in: Fernando Savater, et al.
(Hg.), Papeles de Almagro: El pensamiento de Maria Zambrano, Madrid: Zero 1983, S. 1638,
hier S. 22; Olga Amaris Duarte: La mistica del exilio, S. 102, 322.

368 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 285.

369 Vgl.ebd, S.294.

370 Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 585.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

die Materie der Dinge, die miitterlich betrachtet wird, wie bei Teresa von Avila. Der nérd-
liche Mystiker ist ein einsamer Mensch, der in seiner absoluten Einsamkeit weder Vater
noch Sohn ist, vielleicht nicht einmal Bruder; er steht der angstvollen idealistischen Phi-
losophie nahe, die in ihnen zweifellos ihre Wurzel hat. Wenn wir den Mystiker in Bezug
aufdensspanischen Realismus<als Form des Wissens genannt haben, dann, um zu zeigen,
wie selbst dort, wo er scheinbar am weitesten entfernt ist, er doch im Hintergrund auf-
taucht. In Spanien will sich nicht einmal der Mystiker villig von der Realitit losen, von
der vergitterten Realitit dieser Welt. Der Realitit, die die Natur ist. Die Natur, die die
menschlichen Geschipfe und auch die Dinge sind.]

Im Sinne des im Kapitel 4.4.1 erliuterten Martyriums verschwindet Zambrano
zufolge das Selbst im Rahmen der mystisch-asketischen Poesie von San Juan de
la Cruz, um Raum fiir das Andere zu schaffen.’” Die mystische Poesie von San
Juan de la Cruz wird von Zambrano zur Poesie par excellence erklirt, da jede Poesie
der Autorin zufolge notwendigerweise mystische Anteile besitzt*”* und einer Reli-
giositit des Autors entspringt, insofern dieser sich entsprechend ihrer im Kapitel
4.4.1 erliuterten Asthetik im Rahmen einer Liebe zum Anderen als Vehikel einer
nicht auf die Ratio reduzierbaren Existenz versteht: Der Mystiker dient — wie der
von Zambrano normativ verstandene Poet — explizit nicht sich selbst, er betreibt
keine Expression, sondern dient als Vehikel der Entfaltung und Manifestation des
Anderen:

»La poesia se separa de la filosofia porque el poeta no quiere conquistar nada por
si. Unicamente lo ofrece como gloriosa manifestacién de quien tan generosamen-
te se lo regala. Segtn un fildsofo, Schelling, >Dios es el Sefior del ser<. Y con esto
si esta de acuerdo el poeta, aunque no lo diga, ni crea creerlo. Toda poesia no es
sino servidumbre a un sefior que estd mas alla del ser.<*” [Die Poesie trennt sich
von der Philosophie, weil der Dichter nichts fiir sich selbst erobern will. Der Dichter bietet
sie [seine Poesie] lediglich als glorreiche Manifestation dessen an, der es ihm so grofSzii-
gig schenkt. Nach einem Philosophen, Schelling, ist sGott der Herr des Seins<. Und damit
stimmt der Dichter iiberein, auch wenn er es nicht sagt oder nicht glaubt, es zu glauben. Je-
de Poesie ist nichts anderes als Dienerschaft gegeniiber einem Herrn, der jenseits des Seins
steht.]

Die Verbindung zwischen Mystik und Poesie ist Zambrano zufolge zudem darin be-
griindet, dass die mystische Erfahrung eines poetischen Ausdrucks bedarf,*”* da die
poetische Sprache als Vermittlerin des Gefiihls als Ausdrucksmedium fiir das von

371 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 287—290.
372 Vgl.ebd,, S.294.

373 Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 767.

374 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 292.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

121


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Justus Meier: Literatur und Polis

der Mystik thematisierte Innere des Menschen fungiert.?” Die Mystik von San Juan

de la Cruz versteht Zambrano in diesem Sinne nicht primir als Produkt des Chris-

tentums. Vielmehr ist die Mystik mit dem Christentum eine Verbindung eingegan-

gen, da das Christentum Zambrano zufolge in der Liebe zum Anderen mit der Mys-

tik iibereinstimmt:

»Al mistico el cristianismo le ha sobrevenido, y su amor entonces se encamina a
Cristo, pero sin Cristo hay también misticos. El mistico no es problema netamen-
te cristiano, y tal vez lo que sea problema es cémo existe una mistica cristiana. La
mistica es ella, de por si, una religién, que luego vino a entrar en el cristianismo,
inclusive el catolicismo, pero la cuestién de la mistica no coincide con la cuestién
cristiana.«’”® [Dem Mystiker ist das Christentum zugekommen, und seine Liebe richtet
sich dann auf Christus, doch auch ohne Christus gibt es Mystiker. Der Mystiker ist kein ein-
deutig christliches Phidnomen, und vielleicht besteht das eigentliche Problem darin, wie
eine christliche Mystik iiberhaupt existiert. Die Mystik ist an sich bereits eine Religion, die
spdter ins Christentum, in den Katholizismus, eintrat, doch das Thema der Mystik deckt
sich nicht mit dem christlichen Thema.]

San Juan de la Cruz realisiert der Autorin zufolge in seiner Poesie einen Prozess des

In-sich-Kehrens und einen Akt des Schweigens der eigenen Stimme im Sinne des

realismo espaiiol, der ihn rezeptiv fiir das Andere 6ffnet und einen Raum schafft, in

welchem die Begegnung mit dem Anderen moglich wird:

»Y asi vemos que el mistico ha realizado toda una revolucién; se hace otro, se ha
enajenado por entero; ha realizado la mas fecunda destruccién, que es la destruc-
cién de si mismo, para que en este desierto, en este vacio, venga a habitar por ente-
ro otro; ha puesto en suspenso su propia existencia para que este otro se resuelva
aexistiren él. Y hay por fuerza un espacio en esta transmutacién en que nada hay,
en que es la nada absoluta. Y asi San Juan previene y aconseja: >No pierda cuid-
ado orar, y espere en desnudez y vacio que no tardara su bien...<.>Por lo cual mejor
es aprender a poner las potencias en silencio y callando, para que hable Dios.«’”’
[Und so erkennen wir, dass der Mystiker eine regelrechte Revolution vollzogen hat; er wird
ein anderer, er hat sich vollstdndig entfremdet; er hat die fruchtbarste Zerstirung vollzo-
gen, namlich die Zerstorung seiner selbst, damit in dieser Wiiste, in dieser Leere ein anderer
vollstindig zu wohnen beginnt; er hat seine eigene Existenz ausgesetzt, damit das Ande-
resich entschlief3t, in ihm zu existieren. Und es gibt zwangsliufig einen Moment in dieser
Verwandlung, in dem nichts da ist, in dem absolute Leere herrscht. Und so warnt und rit
San Juan: >Sorge nicht weiter zu beten, und harre in Nacktheit und Leere, denn das Gu-

375

Vgl. ebd., S. 293.

376 Ebd.,S. 288.

377

Ebd., S. 289.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

te wird nicht lange auf sich warten lassen...<. »Deshalb ist es besser, die eigenen Michte
schweigen und verstummen zu lassen, damit Gott spricht.<]

Indiesem Sinne wird das Sterben zur Bedingung fiir das Leben, da Leben Zambrano
zufolge — wie in den Kapiteln 4.2 und 4.3 erldutert wurde — immer mit einem Zusam-
menleben gleichzusetzen ist, und der erliuterte Suizid des Ichs letztlich authen-
tisches Leben jenseits eines individualistischen Weltzugangs und einer rationalen
Reduktion der Realitit begiinstigt. Das Motiv eines gewihlten Todes des Selbst als
Grundlage eines Lebens in Gemeinschaft greift Zambrano an diversen Stellen ih-
res Werkes auch unabhingig von ihren Ausfithrungen zur Mystik von San Juan de la
Cruz sowie zum realismo espaiol auf und prisentiert es als ein universales Prinzip.>”®
Die Mystik von San Juan wird in diesem Sinne zum Ausdruck jenes Prinzips.
Zambrano argumentiert, dass die von San Juan de la Cruz praktizierte mysti-
sche Einkehr ins Innere in augustinischer Tradition letztlich der Kommunikation
mit dem Anderen dient®” und durch eine Liebe zum Anderen im Sinne des realismo

espaiol motiviert ist.*®°

Dementsprechend prasentiert Zambrano den mystischen
Zugang zur Realitit als Gegensatz zu einem in den Kapiteln 4.4 und 4.5.2 erlduter-

ten, das Andere rational beherrschenden und reduzierenden Zugang:

»San Juan renuncié, mas no por el camino de la filosofia. Fue el amor el que le
apurd para que renunciara. La violencia aqui no se originé de la voluntad ansio-
sa de poderio, como sospechamos ocurri6 en el conocimiento filoséfico, en virtud
de algunos fuertes indicios. Y ésa tal vez sea la diferencia. Siempre que de la ad-
miracién primera se es arrancado por una violencia que no persigue el poder, el
afan de dominacién, se va a parar a la poesia y no al conocimiento racional. Y asi,
la unidad con que suena el fildsofo solamente se da en la poesia. La poesia es to-
do; el pensar escinde a la persona, mientras el poeta es siempre uno.<*®' [San Juan
verzichtete, aber nicht auf dem Weg der Philosophie. Es war die Liebe, die ihn dringte, zu
verzichten. Die Gewalt entsprang hier nicht einem nach Macht strebenden Willen, wie wir
vermuten, dass es beim philosophischen Erkenntnisweg aufgrund einiger deutlicher Hin-
weise der Fall war. Und das ist womdglich der Unterschied. Immer, wenn jemand aus der
anfanglichen Bewunderung herausgerissen wird durch eine Gewalt, die nicht nach Macht
oder Herrschaft strebt, gelangt er zur Poesie und nicht zur rationalen Erkenntnis. Und so
wird die Einheit, von der der Philosoph trdumt, nur in der Poesie erreicht. Die Poesie ist
alles; das Denken spaltet die Person, wihrend der Dichter immer eins bleibt.]

378 Vgl. MariaZambrano: Delirioy destino, S. 339; Maria Zambrano: Unamuno, S. 188; Maria Zam-
brano: Los bienaventurados, S. 422.

379 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 289.

380 Vgl.ebd,, S. 295.

381  Ebd.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

123


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Justus Meier: Literatur und Polis

Zambrano prisentiert die mystische Poesie als eine exemplarische Realisierung
und Praxis eines Weltzuganges im Sinne des realismo espaiiol.’®* Eine dem mo-
dernen Subjekt im Rahmen seines Individualismus abhandengekommene Liebe
zum Anderen stellt das zentrale Motiv der mystischen Einkehr in das Innere dar.**?
Im Schweigen des Selbst wird eine Leere erzeugt, in der sich das Andere dem
Subjekt zeigen kann.*®* Das Schweigen kann dabei als Ausdruck einer Passivitit
und Rezeptivitit verstanden werden, die es Zambrano zufolge in einer modernen
Kultur, in der nur noch Aktion méglich ist, zu re-etablieren gilt, da ein expressiv-
selbstbezogenes Subjekt dem Anderen immer schon ins Wort fillt: »Es la pasividad
la que no ha sido tenida en cuenta ni por el pensamiento ni por la poesia apenas,
ni mucho menos por la moral. Todo es accién.«*® [Es ist die Passivitit, die weder vom
Denken noch von der Poesie und noch viel weniger von der Moral beriicksichtigt wurde. Alles
ist Aktion.] Durch die rezeptive Einkehr in das Innere als Sitz der Gefiihle wird die
Basis fiir eine authentische Kommunikation gelegt, die eine emotionale Beziehung
voraussetzt:

»Porque para ver hemos de salir afuera, para oir hundirnos mas adentro, alli en el
>fondo del almas, que dicen los misticos, alli se recibe la musica y de alli nace esa
comunicacién profunda, ese tiempo, »el mismos, que roza la identidad y surge un
instante de vida verdadera.«<**® [Denn um zu sehen, miissen wir nach aufien gehen, um
zu héren, miissen wir uns tiefer nach innen begeben, dorthin, zum >Grund der Seele<, wie
die Mystiker sagen. Dort wird die Musik empfangen, und von dort entspringt jene tiefe
Kommunikation, jene Zeit, >dieselbe, die die Identitit streift, und ein Moment wahren
Lebens entsteht.]

Wihrend Zambrano feststellt, dass das moderne Subjekt sich dem Anderen gegen-
iiber verschlossen hat, insofern es unfihig geworden ist, mit diesem zu kommu-

nizieren und eine harmonische Beziehung einzugehen,*

stellt die mystische Poe-
sie im Anschluss an Zambranos Ausfithrungen einen diesbeziiglich gegensitzlichen
Ansatz dar, weil der Mensch durch die Einkehr ins Innere fiir das Andere emotional
gedfinet und zur Kommunikation mit dem Anderen befihigt wird. Folglich kann der
realismo espaiiol, wie er in der spanischen Mystik realisiert ist, im Anschluss an Zam-

branos Analysen einen Beitrag zur Wiederherstellung des oben erliuterten mensch-

382 Vgl.ebd,, S.285-298.

383 Vgl.ebd., S.290.

384 Vgl.ebd., S.289.

385 Maria Zambrano: Los bienaventurados, S. 386.

386 Maria Zambrano: Delirioy destino, S.162.

387 Vgl. Maria Zambrano: Para una historia de la piedad, S.106.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

lichen Zusammenlebens®®® leisten und somit die Basis fiir eine von Zambrano an-
gestrebte Kultur des Einander-Zuhérens und des Miteinanders legen.*®

Was im Falle des Mystikers zunichst nur fir die religios-kontemplative Erfah-
rung einer nicht-rational fassbaren Entitit zu gelten scheint, kann im Anschluss
an Zambrano ebenso fiir die Offnung des Menschen fiir das menschliche Gegen-
tiber und somit fiir die Integration in einen politisch-gemeinschaftlichen Kontext
gelten, in dem Menschen sich wahrnehmen und gemeinschaftlich miteinander ver-
bunden fithlen, anstatt primir danach zu streben, aufeinander und auf die Welt zu
wirken, sich expressiv zu entfalten und Geltungsanspriiche aneinander zu stellen.
Wihrend Kommunikationsunfihigkeit sowie die Beherrschung und Instrumenta-
lisierung von Mensch und Natur mit Zambrano als Symptome einer strukturellen
Verschlossenheit eines selbstbezogenen modernen Subjekts gegeniiber dem Ande-
ren verstanden werden konnen, kann die mystische Poesie als eine Ausdrucksform
aufgefasst werden, welche die Offnung des Menschen im Rahmen einer Passivi-

tit aus Liebe®*°

in exemplarischer Weise realisiert und die Re-Etablierung der in
der Moderne verloren gegangenen, im Kapitel 4.4 erliuterten piedad*" begiinstigen
kann. Der Mystiker o6ffnet sich fir das Andere, das heifdt letztlich fir die Realitit
als solche, auch wenn er einen Fokus auf das Gottliche legt. Dies sieht Zambrano
im oben erliuterten Befund bestitigt, dass die spanische Mystik immer auch im
Sinne des mit dem realismo espaiiol einhergehenden materialismo espaiiol [spanischer
Materialismus] fir die Lebewesen sowie die Natur empfinglich ist und sich zu die-

32 Abschliefend kann festgestellt werden, dass sich Zambra-

sen hingezogen fiihlt.
no durchaus in romantische Tradition begibt, wenn sie den Kiinstler —in ihrem Fall
den mystischen Poeten - als Vorbild fiir einen neuen Menschen in einer utopischen
Kultur des Miteinanders prisentiert, insofern die Figur des Kiinstlers Taylor zufol-
ge vor allem in der Romantik zum Visionir** und Vorbild*** fiir den Menschen im
Allgemeinen stilisiert wurde. Gleichzeitig kann jedoch bereits an dieser Stelle fest-
gestellt werden, dass die mystische Poesie von San Juan de la Cruz im Anschluss an
Zambranos Analysen durchaus als Alternative zu einer expressionistischen Kunst in
romantischer Tradition verstanden werden kann, insofern die Romantik zwar eben-
falls von der Einkehr ins Innere und in die Gefithlswelt des Kiinstlers ausging und
sich — wie Hilmar Schifer feststellt — gegen einen spezifisch neuzeitlichen rational-

388 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 208-209.

389 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 599—600; Maria Zambrano: Los intelectuales
eneldrama, S. 209, 216, 220.

390 Vgl. Maria Zambrano: Filosofia y Poesia, S. 765.

391 Vgl. Maria Zambrano: Para una historia de la piedad, S. 103—107.

392 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 585.

393 Vgl. Charles Taylor: Quellen des Selbst, S. 357, 658—659, 737.

394 Vgl.ebd., S.836.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

125


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Justus Meier: Literatur und Polis

3% siejedoch — wie Zambrano bemerkt

instrumentalisierenden Weltzugang richtete,
—vielfach in der expressiven Konsolidierung der eigenen Existenz im Sinne einer fu-
via de expresién [Furie des Ausdrucks] miindete.*®® Dadurch vernachlissigte sie Taylor
zufolge ihr urspriingliches Motiv der Wiederherstellung der Gemeinschaft mit dem
Anderen im Allgemeinen, das heiflt mit der Natur, mit dem Kosmos, mit Gott und
dem Menschen - ein Motiv, das die Romantik urspriinglich mitkonstituiert hatte.>”

Auf diesen Aspekt wird im Kapitel 6 niher eingegangen.

45.3.3 Zambrano und Miguel de Unamuno

Die Einfliisse des baskischen Autors und akademischen Lehrers Miguel de Un-
amuno auf Zambrano wurden in der Sekundirliteratur von diversen Autor(inn)en
hervorgehoben. Hinsichtlich der diesbeziiglichen Forschungsergebnisse kann zu-
sammengefasst werden, dass Zambrano insbesondere hinsichtlich ihrer Kritik

398

eines modernen Positivismus und Rationalismus,** einer zunehmenden Distan-

zierung der Ratio vom Leben®” sowie eines modernen Verlusts von Hoffnung und

400

Utopismus*®® von Unamuno beeinflusst ist. Dariiber hinaus wird Zambranos

Bestreben der Vermittlung zwischen Poesie und Vernunft als Erbe Unamunos
interpretiert.*>*

Insbesondere in ihrer Monografie Unamuno analysiert und interpretiert die Au-
torin das philosophisch-religis geprigte literarische Werk des Autors. Hinsicht-
lich des religiésen Charakters von Unamunos Werk ist anzumerken, dass Zambra-
no dem Autor eine spezifisch spanische Religiositit zuschreibt.** Diese ist der Au-
torin zufolge zwar eher dem Katholizismus als dem Protestantismus zuzurechnen,
insofern sie einem protestantisch geprigten Individualismus gegeniibersteht und
primir das im Kapitel 4.4 erliuterte Moment der Demut im Sinne der Offnung fiir
das Andere und die Gemeinschaft betont,* sie kann jedoch nicht mit dem Katholi-

zismus als solchem gleichgesetzt werden, welcher der Autorin zufolge ein Konglo-

395 Vgl. Andreas Reckwitz: Analytischer Bezugsrahmen, S. 15, 34.

396 Vgl. Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 74.

397 Vgl. Charles Taylor: Quellen des Selbst, S. 667—668, 721, 790, 799—800.

398 Vgl. Sergio Sevilla: Sabery racionalidad, S. 70; Ricardo Tejada: »Sacar a la luz la crisis de Occi-
dente. Entorno al diagnésticoy a las terapias defendidas por Camusy Zambrano para curarse
de estac, in: Javier Gdmez-Montero (Hg.), Ethos & Polis: Europay la Ciudad en el pensamiento
de Maria Zambrano, Kiel: Ludwig 2014, S.117-130, hier S.124.

399 Vgl. Patricia Palomar Galdén: Génesis de la actitud confesional, S. 47; José Luis Abellan: Una
pensadora de nuestro tiempo, S. 81, 91.

400 Vgl. Carlos Segade Alonso: El descubrimiento del misticismo, S. 92—100; Ana Bundgard: Mas
alla de la filosofia, S. 36-37, 40.

401 Vgl.Juan Jesis Paez Martin: La filosofia poético-literaria, S. 57, 59.

Ana Bundgard: Mas all de la filosofia, S. 97,199, 294.

402 Vgl. Marfa Zambrano: Unamuno, S. 51-58.

403 Vgl.ebd, S. 52.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

merat aus vielen Religionen darstellt.*** Die spanische Religiositit, die Zambrano
zufolge in besonders pragnanter Weise auch in den Werken von Fray Luis Leén und
San Juan de la Cruz zum Ausdruck kommt,*® ist der Autorin zufolge dariiber hin-
aus schon deshalb inkompatibel mit einem rémischen Katholizismus, weil sie einer
durch die katholische Inquisition bekimpften Mystik besonders nahe steht.**
Auch wenn Zambrano hervorhebt, dass das literarische Werk von Unamuno du-
Rerst vielfiltig ist, da dieses Theaterstiicke, Romane, lyrische und satirische Poesie

408 insofern

sowie Essays beinhaltet,*”” spricht sie von einer Einheit seines Werkes,
sein Gesamtwerk letztlich den existenziellen Konflikt des Menschen im Sinne seiner
tragischen Existenz zum Ausdruck bringt:*°® Auf der einen Seite steht der Wunsch
nach individueller Existenz und auf der anderen Seite das Wissen um das gemein-
schafts- und harmoniezersetzende Potenzial dieses Verlangens sowie damit einher-

4° Der Fokus von

gehend der Wunsch nach Liebe und Teilhabe an einem Ganzen.
Zambranos Auseinandersetzung mit dem baskischen Autor liegt auf der Beschifti-
gung mit seinem poetischen Werk sowie seiner Quijote-Interpretation. Diesbeziig-
lich arbeitet die Autorin in ihrer Monografie zu Unamuno heraus, dass, wihrend
der Autor in seiner Poesie den genannten Konflikt zum Ausdruck bringt, er in seiner
Quijote-Interpretation diesen Konflikt itberwindet. Ihre diesbeziigliche Auseinan-
dersetzung mit dem literarischen Werk von Unamuno soll auf den folgenden Seiten
erliutert und zu Zambranos Reflexionen beziiglich des realismo espaiiol sowie ihrer
Analyse und Kritik des modernen Subjekts in Beziehung gesetzt werden.

Zunichst kann festgestellt werden, dass Zambrano mehrfach betont, dass
Unamuno durch den Wunsch gekennzeichnet ist, nicht individuell sein zu wollen,
das heifdt, nicht aus eigener Kraft heraus existieren zu wollen, insofern er diesen
Wunsch mit der Erbsiinde identifiziert,** welche den Menschen fiir das Andere
verschlief3t und insbesondere in der Moderne in ihrer radikalisierten Form in
eine Selbstvergottlichung, einen Individualismus sowie den Wunsch nach der Be-
herrschung des Anderen gemiindet ist.** Diesbeziiglich kann mit Ricardo Tejada
erginzt werden, dass Unamunos Auffassung eines Selbst, das in einem konti-
nuierlichen Konflikt mit sich selbst gedacht wird, in einer biblischen Tradition
interpretiert werden kann, insofern der Autor die Existenz eines guten und bosen

404 Vgl.ebd,, S.51.

405 Vgl. ebd.

406 Vgl. ebd.

407 Vgl.ebd,, S. 71.

408 Vgl.ebd,, S. 71-75.

409 Vgl.ebd,, S. 95.

410 Vgl. ebd., S. 71—103.

411 Vgl.ebd,, S. 94,124,133, 142.

412 Vgl.ebd,, S. 49-50, 83, 97, 114115, 124.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

127


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Justus Meier: Literatur und Polis

Selbst in einem iibergeordneten Subjekt annimmt und diese in seinem Werk mit-
einander in Konflikt und Dialog treten lisst.*® Zwar stellen Ricardo Tejada und
Carmine Luigi Ferraro fest, dass Unamuno in mystischer Tradition eine Einkehr
ins Innere praktiziert, um mit dem Anderen sowie letztlich dem Géttlichen als dem
Anderen par excellence in Kontakt zu treten.** Zambrano selbst stimmt mit Unamu-
nos diesbeziiglichem Ansatz iiberein, stellt jedoch fest, dass wihrend die Mystik im
oben erliuterten stoischen Sinne einen Suizid des Ichs*® betreibt, Unamuno sich
trotz seiner Annahme des pecado original del querer ser [Ursiinde des Sein-Wollens]*'
durch einen modernen Individualismus auszeichnet,*” der ihn von der absoluten
Offnung fiir das Andere im Sinne eines aus Liebe zum Anderen begriindeten Suizids
des Ichs abhilt.® Nichtsdestotrotz betont Zambrano, dass Unamunos Gesamtwerk
von einem Interesse fiir das Andere, insbesondere im Sinne einer der Realitit zu-

419

grundeliegenden Basis — durchaus im existenzialistischen Sinne*? - geleitet ist.**°

Insofern Unamuno das Andere jedoch nicht durch die Ratio, sondern mittels einer

t,** stellt er sich

religiés motivierten Poesie im Ausdruck zu erschliefien beabsichtig
Zambrano zufolge in eine spanische Tradition, welche einer rationalen Reduktion

der Realitit und Beherrschung des Anderen widerstrebt:

»El fondo Gltimo de lavida espafiola habia quedado escondidoy prisionero. La cul-
tura europea no le proporcionaba manera de expresién; no era su clima adecuado;
la razén cartesiana no le habia sido propicia; esto parece indudable [..]. La cultura
moderna nos condena a vivir de incégnito, y justo es decir que cierta flexibilidad
que coexiste con la interna irreductibilidad contribuyé a que las aguas se cerra-
sen sobre nuestras cabezas. Inhibicién del pensamiento ante el esplendor de los
grandes sistemas, ante la majestad y la eficacia del racionalismo, del que solo tu-
vimos curiosidad. [...] Y por no haber penetrado efectivamente hasta las creencias
del espafiol, la reforma cartesiana, es decir, la razén moderna en su plenitud, que
era matemdticay que era la afirmacién del individuo como tal, la mente espafiola

413 Vgl. Ricardo Tejada: »Las peripecias de la subjetividad y de la alteridad en Unamuno y
Zambrano, in: Cuadernos de la catedra de Miguel de Unamuno 42 (2006), S.109—-125, hier
S.112-115.

414 Vgl. Carmine Luigi Ferraro: »Maria Zambrano, Intérprete de Miguel de Unamuno, in: Cua-
dernos de la catedra de Miguel de Unamuno 34 (1999), S.13—28, hier S. 16; Ricardo Tejada: Las
peripecias, S.113.

415 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S.192, 228; Maria Zambrano: Pensami-
entoy Poesia, S. 615-640.

416 Vgl.

Maria Zambrano: Unamuno, S. 94, 124, 133, 142.
417 Vgl.ebd,, S. 42.

418 Vgl.ebd., S. 42, 93,94,183.

419 Vgl.ebd,, S. 81.

420 Vgl.ebd,, S. 44, 49.

421 Vgl.ebd,, S. 79,130,154, 180.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

no puede entrar en el concierto europeo. No era cuestion de dotes, sino de que en
Espafa no se realiz6 esa reforma del entendimiento que puso en libertad al indi-
viduo, en libertad y soledad, y acelerd la marcha de la razé6n dominadora. No tom-
amos parte en esa violencia del entendimiento, nosotros, pueblo tan dado a vio-
lencia. La razén moderna ha estado penetrada de violencia en la misma raiz, vio-
lencia por desvelar la realidad y poseerla, razén eminentemente activa.«**? [Der
tiefste Grund des spanischen Lebens blieb verborgen und gefangen. Die europdische Kultur
bot ihm keinen Ausdrucksweg; sie war ihm kein angemessenes Klima; die kartesische Ver-
nunft war ihm nicht giinstig; das scheint unbestreitbar [...]. Die moderne Kultur verurteilt
uns dazu, inkognito zu leben, und es muss gesagt werden, dass eine gewisse Flexibilitit,
die mit der inneren Unnachgiebigkeit koexistierte, dazu beitrug, dass die Wasser sich iiber
unseren Kopfen schlossen. Eine Hemmung des Denkens angesichts des Glanzes der grofsen
Systeme, angesichts der Majestit und Effizienz des Rationalismus, fiir den wir nur Neu-
gier hegten. [..] Und weil die reformierte kartesische Vernunft — das heifst die moderne
Vernunft in ihrer Fiille, die mathematisch war und die das Individuum als solches bekraf-
tigte — nicht effektiv bis zu den Uberzeugungen der Spanier vordringen konnte, konnte
der spanische Ceist nicht in das europdische Konzert eintreten. Es war keine Frage der Fi-
higkeiten. Vielmehr hatte in Spanien jene Reform des Verstandes nicht stattgefunden, die
das Individuum in Freiheit und Einsamkeit setzte und den Fortschritt der beherrschenden
Vernunft beschleunigte. Wir nahmen nicht an dieser Gewalt des Verstandes teil, wir, ein
Volk, das doch so sehr zur Gewalt neigt. Die moderne Vernunft war von Grund auf von Ge-
walt durchdrungen, Gewalt, um die Realitit zu enthiillen und zu besitzen, eine eminent
aktive Vernunft.]

Da Unamuno Zambrano zufolge trotz der Anerkennung der oben genannten nega-
tiven Folgen des Wunsches nach Individualitit*?® den Wunsch nach Individualitit

mit einem Wunsch nach Gemeinschaft und Harmonie mit dem Anderen in seinem
Denken vereint, versteht die Autorin Unamuno als einen Sonderfall innerhalb ei-
ner Tradition des realismo espafiol.*** In Form einer queja [Wehklage]**> beteuert Un-

amuno seinen Wunsch nach Individualitit und bringt das Bediirfnis zum Ausdruck,
nicht individuell sein zu wollen. Zambrano beruft sich diesbeziiglich insbesondere
auf Unamunos Gedicht La unién con dios [Vereinigung mit Gott]:

»La unién con dios

Querria, Dios, querer lo que no quiero;
fundirme en Ti, perdiendo mi persona,

422
423
424
425

Ebd., S. 49-50.

Vgl. ebd., S. 83, 97,114-115, 124.
Vgl. ebd., S.112-113, 162, 170, 189.
Vgl. ebd., S.177.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

129


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Justus Meier: Literatur und Polis

este terrible yo por el que muero
y que mi mundo en derredor encona.

Si tu mano derecha me abandona
;qué serd de mi suerte? prisionero
quedaré de mi mismo; no perdona

la nada al hombre, su hijo, y nada espero.

»iSe haga tu voluntad, Padre!«<—repito —
al levantary al acostarse el dia,
buscando conformarme a tu mandato,

pero dentro de mi resuefia el grito
del eterno Luzbel, del que queria
ser, de veras, jfiero desacatado!«*?

[Vereinigung mit Gott
Ich wollte, Gott, dass ich willte, was ich nicht will;
mich in Dir auflosen, mein Selbst verlieren,
dieses schreckliche Selbst, an dem ich sterbe
und das meine Welt ringsumbher vergiftet.
Wenn deine rechte Hand mich verldsst,
wie wird mein Schicksal aussehen? Gefangener
werde ich bleiben meines eigenen Selbst; Es verzeiht nicht
das Nichts dem Menschen, seinem Sohn, und ich erwarte nichts.
>Dein Wille geschehe, Vater!<— wiederhole ich —
beim Aufgang und Untergang des Tages,
bemiiht, mich Deinem Gebot zu fiigen.
Doch in mir hallt der Schrei
des ewigen Luzifers, jener, aus dem ich
wahrhaftig sein wollte, rebellisches Ungeheuer!]

Das zitierte Gedicht interpretiert Zambrano als poetischen Ausdruck des oben er-
lduterten existenziellen Konflikts Unamunos sowie letztlich des Menschen im Allge-
meinen.**” Unamunos Wunsch, nicht nach Individualitit streben zu wollen, sowie
das darin implizierte Raumeingestindnis an das Andere driickt der Autorin zufolge
die im Kapitel 4.4 erliuterte, mit dem realismo espariol assoziierte Demut im Sinne

426 Ebd.,S. 97-98.
427 Vgl.ebd., S.93-96.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

der Offnung fiir das Andere aus.**® Zambrano stellt fest, dass Unamuno in christ-
licher Tradition steht, wenn er den existenziellen Konflikt des Menschen im Sinne
einer christlichen Anthropologie auf zwei Facetten seiner Existenz zuriickfithrt: Lie-
be und Neid.** Auf der einen Seite steht die Liebe zum Anderen in Anerkennung
der eigenen Unvollstindigkeit sowie Abhingigkeit und auf der anderen Seite der
Waunsch nach eigener Existenz im Sinne eines Begehrens, sich selbst eine individu-

4% Das tragische Selbst Unamunos,

elle, selbstgeniigsame Existenz zuzusprechen.
welches sich im lyrischen Ich des Gedichts widerspiegelt, vergleicht Zambrano auf-
grund seines Bestrebens nach einer die urspriingliche Gemeinschaft negierenden,
selbstgeniigsamen Existenz mit dem Selbst des biblischen Menschen, der nach der
verbotenen Frucht des Baumes der Erkenntnis greift: »Este yo de Unamuno es el
yo de la tragedia de la Creacién y del Paraiso Perdido, del >Seréis como Dioses<.«**!
[Dieses Selbst bei Unamuno ist das Selbst der Tragidie der Schopfung und des verlorenen Pa-
radieses, des >Ihr werdet sein wie Gotter<.]

Uber den zusprechenden Ton hinaus, den Zambrano anstimmt, wenn sie den
von Unamuno ausgedriickten Konflikt als den poetischen Ausdruck der menschli-

2 und der existenziellen Tragik** des Menschen bezeichnet, lassen

chen Existenz
sich aus den Zeilen des zitierten Gedichts diverse Parallelen zu Zambranos eigenen
anthropologischen und dsthetischen Primissen aufzeigen und Beziige zu ihrer Ana-
lyse und Kritik des modernen Subjekts sowie ihren Reflexionen zum realismo espaiol
herstellen:

Die erste Strophe kann vor allem mit dem in den Kapiteln 4.4.1 und 4.5.3.1 er-
lduterten, von Zambrano glorifizierten Suizid des Ichs im Sinne des Martyriums
des Poeten kompatibel gedacht werden. So wurde in den genannten Kapiteln her-
ausgearbeitet, dass der Autorin zufolge das Individuelle zugunsten des Universel-
len, Gemeinschaftlichen und Géttlichen zuriicktreten muss, damit der Mensch, ver-
mittelt durch ein Schweigen, in Kontakt mit dem Anderen treten und in einer poe-
tisch-rezeptiven Haltung einen modernen Individualismus itberwinden kann. Auch
die zweite Strophe ist kompatibel zu einer zentralen Annahme Zambranos: Hierfir
kann zunichst auf die Feststellung von Fernando Pérez-Borbujo Alvarez verwiesen
werden, dass eine zentrale Annahme Unamunos darin besteht, dass die moderne
Kultur jegliche Objektivitit in einem Atheismus und Subjektzentrismus abgelehnt
hat und das moderne Subjekt dementsprechend ohne Bezug zu etwas Festem, was

428 Vgl.ebd., S.171,187.
429 Vgl.ebd., S. 97-100.
430 Vgl.ebd,, S. 92—97.
431 Ebd,, S.98.

432 Vgl.ebd,, S. 94.

433 Vgl.ebd., S.97.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

131


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Justus Meier: Literatur und Polis

ihm Halt bieten kénnte, auf einer Suche nach Objektivitit und Halt umherirrt.**
Dies tut es durchaus im Sinne des lyrischen Ichs in Unamunos Gedicht, das sich in
der zweiten Strophe im Kontext seines Individualismus als Gefangener seiner selbst
bezeichnet. Wie im Kapitel 4.4.2 herausgearbeitet wurde, war auch Zambrano im
Rahmen ihrer Analyse und Kritik des modernen Subjekts zur Diagnose gekommen,
dass das moderne Subjekt durch seinen Subjektzentrismus sowie die Hegemonie
eines Absolutismus der Vernunft im Sinne einer Glorifizierung der instrumentel-
len Vernunft darin behindert ist, das Andere sowie durch das Andere vermittelt sich
selbst in seiner intersubjektiven Identitit und Eingebundenheit in einen Kontext
des Zusammenlebens wahrzunehmen. Wenn das lyrische Ich in der dritten Stro-
phe eine Hinwendung zum Gottlichen als Befreiung eines Status als prisionero de
mi mismo [Gefangener meiner Selbst] in Aussicht stellt, entspricht dies durchaus Zam-
branos im Kapitel 4.5.3.1 erliuterten Ausfithrungen zur im realismo espafiol themati-
sierten Hinwendung zum Anderen. Die Tatsache, dass das lyrische Ich sich in dem
Gedicht konkret an das Goéttliche richtet, kann mit Zambrano dahingehend erklart
werden, dass Unamuno der Autorin zufolge das Gottliche letztlich als den antago-
nista por excelencia [Antagonist par excellence] des Menschen denkt.** Auch in diesem
Punkt stimmt die Autorin mit dem baskischen Autor iiberein, insofern Zambrano
im Rahmen ihrer oben erliuterten Anthropologie dargelegt hatte, dass das Gottliche
dem absolut Anderen des Menschen und damit einer Resistenzfliche entspricht, im
Angesicht derer sich die Existenz des Menschen darstellt. Die letzte Strophe des Ge-
dichts verweist schlieRlich auf den oben erwihnten, von Tejada identifizierten, bi-
blischen Dualismus im Denken Unamunos,*® insofern Unamuno von der Existenz
eines zweiten Selbst ausgeht, das in christlicher Tradition als Luzbel benannt wird.
Hierbei handelt es sich um eine Instanz, die den Menschen von der Hinwendung
zum Anderen mittels eines Egozentrismus — durchaus im Sinne Zambranos Aus-
fihrungen zum modernen Subjektzentrismus — abhilt.

Uber die dargelegten Parallelen des Gedichts zu Zambranos anthropologischen
und dsthetischen Primissen ihrer Analyse und Kritik des modernen Subjekts sowie
ihren Reflexionen zum realismo espaiiol hinaus, sei an dieser Stelle auf die Parallelen
zu einem Gedicht von Zambrano selbst verwiesen. In diesem thematisiert die Au-
torin, wie Unamuno in La unién con dios, eine Rezeptivitit und Passivitit im Sinne
ihrer Ausfihrungen zum realismo espaiiol, welche von ihr als Basis fiir den Kontakt
mit dem Anderen im géttlichen Sinne gedacht wird:

434 Vgl. Fernando Pérez-Borbujo Alvarez: »El Quijote y la filosoffa espafiola del XX«, in: Ars Brevis
13 (2008), S. 258—275, hier S. 260—264.

435 Vgl. Maria Zambrano: Unamuno, S.103.

436 Vgl. Ricardo Tejada: Las peripecias, S.112—-115.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

»16 de agosto de 1974
Viernes siguiente a la Asuncién de la Virgen, a la caida del sol.

El hacer

Hay que hacer el vaso vacio y puro resistente, para que en él
Se haga el espiritu.
No hay que hacer el espiritu tal como en el Romanticismo
algunos incurrieron.
No hay que hacer el espiritu, sino el vaso.
Ser vaso vacio y resistente hacia fuera,
Sin forma hacia dentro.
No hay que hacer la forma.
No hay que hacerse espiritu.
No hay que darse forma — trascendente.
No hay que ser forma.«**”

[16. August 1974
Freitag nach Himmelfahrt, bei Sonnenuntergang.

Das Tun
Man muss das GefaR leer, rein und resistent machen, damit sich in ihm
der Geist entfalten kann.
Man darf den Geist nicht erschaffen, wie es in der Romantik
manche versuchten.

Man darf den Geist nicht erschaffen, sondern das Gefafs.
Ein leeres, nach aufen hin resistentes Gefafd sein,
ohne Form nach innen.

Man darf die Form nicht machen.

Man darf sich nicht zum Geist machen.

Man darf sich keine — transzendente — Form geben.
Man darf keine Form sein.]

Wie La unién con dios handelt auch El hacer von der Vereinigung mit dem Anderen im
Sinne einer transzendenten Instanz. Zwar steht bei Zambrano nicht wie in Unamu-
nos Gedicht die konfliktive Existenz des Menschen im Zentrum, wohl aber verweist
das lyrische Ich darauf, dass durch die Wahl eines expressiven Weges, wie ihn die

437 Maria Zambrano: »Escritos autobiograficos. Delirios. Poemas (1928—1990)«, in: Goretti Rami-

rez, et al. (Hg.), Obras completas, Barcelona: Galaxia Gutenberg 2014, S.127-799, hier
S.546-547.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

133


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Justus Meier: Literatur und Polis

Romantik im Sinne Zambranos Kritik an einer Furie des Ausdrucks*®

eingeschla-
gen hat, der Kontakt mit dem Anderen — die Vereinigung mit dem espiritu [Geist] —
scheitern muss. Durchaus im Sinne des lyrischen Ichs in Unamunos Gedicht, dasin
den ersten Zeilen den Wunsch ausdriickt, seine individuelle Person zu verlieren, um
sich selbst in Gott wiederzufinden, rit das lyrische Ich in El hacer, das Glas zu lee-
ren, um im Sinne des in den Kapiteln 4.4.1 und 4.5.3.1 erlduterten Suizid des Poeten
durch Passivitit einen rezeptiven Raum zu schaffen, in dem sich das Andere offen-
baren kann.

Wiahrend in den Strophen zwei bis finf das lyrische Ich in La unién con dios be-
klagt, dass ein nach Identitit strebender Anteil seiner selbst der ersehnten unién con
dios im Wege steht, ist sich auch das Iyrische Ich in El hacer bewusst, dass eine aktive,
expressive Dynamik, die sich selbst oder etwas anderem — im Falle des Gedichts ei-
nem Geist — aktiv eine Form gibt, immer schon verhindert, dass sich das Andere von
sich aus konstituieren und in seiner Andersheit zeigen kann. Dies wird in der zwei-
ten Zeile demjenigen in Aussicht gestellt, der sich wie ein Gefif3 leert, um gefiillt
werden zu kénnen. Obwohl beide Gedichte letztlich auf eine Dynamik verweisen,
die sich im Sinne Zambranos Konzept des realismo espariol durch einen Verzicht auf
eigene Geltungsanspriiche und die Ablehnung eines Subjektzentrismus im Rahmen
eines Raumeingestindnisses an das Andere auszeichnet, fehlt in El hacer im Gegen-
satz zu Launion con dios das expressive Moment: Gemif ihrer in ihrem essayistischen
Werk sowie dem Gedicht EI hacer getitigten Kritik einer spezifisch modernen sub-
jektiven Expression verzichtet auch das lyrische Ich in El hacer auf eine ausgeprigte
Expression seiner Gefithle und Konflikte, sondern erteilt vielmehr Ratschlige, die
im Vergleich zum lyrischen Ich in La unién con dios als niichtern bezeichnet werden
konnen. Das Gedicht La unién con dios hingegen weist trotz der Einsicht des lyrischen
Ichs in die Abtriglichkeit seines eigenen Anspruchs auf Individualitit und Expres-
sion fur die unién con dios einen expressiven Charakter auf, insofern die Expression
der konfliktiven Existenz des Menschen im oben erliuterten Sinne im Zentrum des
Gedichts steht.

Hinsichtlich der Formulierung dieser konfliktiven Existenz des Menschen, die
sich Zambrano zufolge iiber seine Poesie hinaus durch das Gesamtwerk Unamu-

42 sieht Zambrano den Autor nicht nur in einer christlichen Tradition,

nos zieht,
sondern ebenfalls in einer europiischen Tradition der Konfession des Subjekts seit
Rousseau, was ihn zugleich in eine dem realismo espariol gegeniiberstehende expres-
siv-romantische Tradition stellt.**® Da Unamuno zugleich seinen Individualismus

und sein Streben nach Existenz sowie Wirkung kritisiert und — wie im Folgenden

438 Vgl. Maria Zambrano: La agonia de Europa, S. 74.
439 Vgl. Marfa Zambrano: Unamuno, S. 94—95.
440 Vgl.ebd., S. 40-41.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

erliutert wird - eine Losung fiir den Konflikt findet, bricht der Autor Zambrano zu-
folge jedoch mit dieser individualistischen europdischen Tradition, von welcher er
hinsichtlich seines individualistischen Diskurses zunichst ausgegangen war: »La li-
bertad, la creencia ilimitada en el individuo y en su talento ha sido, pues el suelo ini-
cial de Unamuno, mas no seguramente su drea de desarrollo [...]«.**' [Die Freiheit, der
unbegrenzte Glaube an das Individuum und sein Talent waren also der Ausgangspunkt Un-
amunos, jedoch sicherlich nicht sein Entwicklungsfeld [...].] Zur Losung des existenziellen
Konflikts des Menschen setzt Unamuno der Autorin zufolge explizit nicht auf die
Ratio.*** Vielmehr zeichnet sich sein Werk durch einen Antipositivismus und Anti-
pragmatismus im Sinne der Kritik einer modernen religién de la ciencia [Wissenschafts-
religion]** aus:

»Lo que Unamuno combate en el positivismo, en el pragmatismo, es lo que com-
bate en toda filosofia, algo que él no especifica y que es lo que esta, justamente
en el fondo de ella, de toda filosoffa, pero mas aiin en su comienzo, en Grecia: la
resignacién. Sin embargo, Unamuno no va a esta fuente. El combate, no contra
la razdén griega, sino contra la razén moderna. Y contra ésa, si va explicitamen-
te. Frente a la filosofia, defiende los derechos de la tragedia y, luego, apurandola,
descubre la semilla salvadora que no es una nueva razdn, sino un nuevo género
de amor.«<*** [Das, was Unamuno am Positivismus, am Pragmatismus bekampft, ist das-
selbe, was er an jeder Philosophie bekimpft. Etwas, das er nicht genau benennt und das
exakt im Kern der Philosophie liegt — mehr noch, an ihrem Ursprung in Griechenland: die
Resignation. Doch Unamuno kehrt nicht zu dieser Quelle zuriick. Er kdmpft nicht gegen
die griechische Vernunft, sondern gegen die moderne Vernunft. Und gegen diese richtet
er sich explizit. Gegeniiber der Philosophie verteidigt er die Rechte der Tragodie und ent-
deckt, wenn er sie bis zur Grenze ausreizt, den rettenden Samen, der keine neue \Vernunft
ist, sondern eine neue Form der Liebe.]

Unamunos Ablehnung der Ratio sieht die Autorin in dessen Kritik einer spezifisch
modernen Isolierung des Subjekts vom Objekt begriindet,* welche er auf eine
durch die positivistisch-pragmatisch ausgepragte moderne Wissenschaftskultur
bewirkte Sinnentleerung sowie einen Hoffnungsverlust des modernen Subjekts
zuriickfithrt.#¢ Letzteres ist der Autorin zufolge im Anschluss an Unamuno im
Kontext einer modernen cultura voluntariosa [eine auf das eigene Wollen ausgerichtete

441 Ebd, S. 42.

442 Vgl.ebd., S. 82-85.
443 Vgl.ebd,, S. 88.
444 Ebd., S.87.

445 Vgl.ebd,, S. 85-86.
446 Vgl.ebd., S. 83-84.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

135


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Justus Meier: Literatur und Polis

Kultur]*7 lediglich in der Lage, seinem Wunsch nach selbststindiger Existenz und
Realisierung des eigenen Willens nachzugehen.

Dariiber hinaus ist Unamunos Hinwendung zum Anderen der Autorin zufolge
immer auch durch den Wunsch nach Selbsterkenntnis motiviert, insofern Unamu-
no sich im Rahmen seiner Wehklage in alttestamentarischer Tradition Hiobs an das
Gottliche, verstanden als das absolut Andere im Sinne eines Antagonisten par excel-

448

lence,**® richtet, um Selbsterkenntnis zu erlangen, da nur im Angesicht der Resis-

tenzfliche des Anderen Identitit und Realitit des Selbst erfahrbar werden.**

Zur Uberwindung des erliuterten tragischen Konflikts sowie eines die Reali-
tit reduzierenden und dominierenden modernen Rationalismus und Szientismus
setzt Unamuno demnach durchaus im Sinne des realismo espariol auf eine bewusste
Hinwendung zum Anderen. Diese erliutert Zambrano insbesondere vor dem Hin-
tergrund der Quijote-Interpretation Unamunos und bezeichnet diese als semilla sal-
vadora [rettender Same], insofern sich hieraus ein nuevo género de amor [neue Art der Lie-
be]*° im Sinne einer durch Liebe motivierten Offnung fiir das Andere entsprechend
ihrerim Kapitel 4.5.3.1erliuterten Ausfithrungen zum realismo espariol ableiten l4sst.
Wie auf den folgenden Seiten deutlich wird, stimmt Zambrano Unamunos Inter-
pretation der Bedeutung der Figur des Don Quijote in Vida de Don Quijote y Sancho in
vielen Aspekten zu.

Zunichst kann mit Pérez-Borbujo Alvarez festgestellt werden, dass die spani-
sche Quijote-Rezeption im 20. Jahrhundert einen besonderen Fokus auf das Her-

451 Pérez-Bor-

auslesen einer Essenz des Spanischen aus dem Roman gelegt hatte.
bujo Alvarez zufolge hatte sich Spaniens Kultur insbesondere seit der Renaissance
durch eine Abkehr von einem philosophischen Denken ausgezeichnet, welche ih-
rerseits die Bedeutung von Literatur fiir die spanische Geistesgeschichte begiins-
tigt hatte.*” Diesbeziiglich weist der Autor darauf hin, dass Unamuno selbst — den
er nicht nur als Schriftsteller, sondern auch als zentrale Figur der spanischen Phi-
losophie des 20. Jahrhunderts versteht*? — zur Feststellung gelangt war, dass sich
die spanische Philosophie stets literarischer Ausdrucksformen bedient und deren
zentrale Themen weniger konzeptuell-systematisch als literarisch ausgedriickt wer-
den.** Hierbei handelt es sich Pérez-Borbujo Alvarez zufolge um eine Feststellung,
die das Denken von Zambrano mafigeblich beeinflusst hatte.** Wie auf den folgen-

ebd., S.115.

ebd., S.103.

ebd., S. 92—97.

450 Vgl.ebd,,S. 87.

451 Vgl. Fernando Pérez-Borbujo Alvarez: El Quijote y la filosoffa espafiola, S. 260.
452 Vgl.ebd., S. 258-259.

453 Vgl. ebd.

454 Vgl.ebd., S. 259.

455 Vgl.ebd,, S. 260.

447 Vgl
448 Vgl.
449 Vgl

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

den Seiten deutlich wird, kénnen Zambranos Auseinandersetzung mit Unamunos
Quijote-Interpretation sowie ihre Reflexionen zum realismo espariol und zur spani-
schen Literaturaffinitit im Kontext dieser Pramissen verstanden werden.

Entgegen einer traditionellen Auslegung des Romans als kritisch gemeinte Par-
odie des Ritterromans verstehen Unamuno und Zambrano Don Quijote als Sinnbild
und Ausdruck eines spanischen Strebens nach Tugend und Gemeinschaft im Sin-
ne eines Hungers nach Gerechtigkeit, Liebe, Unsterblichkeit*® sowie Briiderlich-
keit.*” Zambrano arbeitet im Anschluss an Unamuno heraus, dass sich Don Quijote
fiir eine liebevolle und wohltitige Hinwendung zum Anderen entschliefit. Liebe und
Wohltitigkeit werden dabei Dulcinea dargeboten, die metaphorisch fiir das Andere,
das heif3t fiir das Objekt eines der Liebe unterworfenen Willens, steht:

»Dulcineaes la mujersimbolo de lavoluntad de don Quijote, en esto muy occiden-
tal, pues ladama que el var6n medieval adorabay a la que dedicaba todo su heroi-
co esfuerzo era la mujer que bajo una imagen sagrada, hacia existir a su amador.
[..] Elamor, el eros es el suelo nutricio de la voluntad, y asi resulta perfectamente
claro que el caballero medieval, del que es pervivencia don Quijote, necesite de la
imagen de la dama, objeto erético del que su voluntad se alimenta. Mas el amor
nada quiere para si. La voluntad, en cambio, parece quererlo todo. Amory volun-
tad son contrapuestos, contrarios, pero la habilidad suprema consiste en unirlos,
fundiéndolos el uno en el otro, accién de las mas sutiles y eficaces, creadoras, de
una cultura. Nuestra época, tan poco afortunada en estos asuntos, ha tomado el
partido de la voluntad, pero resulta, y es bien visible, que la voluntad sin amor
pierde el horizonte, pierde unidad y objeto, como si el amor le diese no solo las
emociones Ultimas inefables, sino la unidad del objeto. La voluntad, al predomi-
nar sin amor, crea una cultura voluntariosa o voluntarista en la que la voluntad
acaba por quedarse sin objeto y, al cabo, sin funcionamiento. Unamuno identifica
a Dulcinea con el ansia de inmortalidad, con el yo mejor de don Quijote y de cada
uno.«**® [Dulcinea ist das Symbol des Willens von Don Quijote, in diesem Sinne sehr west-
lich, denn die Dame, die der mittelalterliche Mann verehrte und der er all seine heroischen
Anstrengungen widmete, war die Frau, die unter einem heiligen Bildnis ihren Liebhaber
existieren lief3. [...] Die Liebe, der Eros, ist der ndhrende Boden des Willens, und so wird
vollkommen klar, dass der mittelalterliche Ritter, dessen Erbe Don Quijote ist, das Bildnis
der Dame benitigt, das erotische Objekt, von dem sein Wille gendhrt wird. Doch die Liebe
will nichts fiir sich. Der Wille hingegen scheint alles zu wollen. Liebe und Wille sind Ge-
gensdtze, Widerspriiche. Die hichste Kunst besteht darin, sie zu vereinen, sie ineinander
zu verschmelzen—eine der subtilsten, wirksamsten und schéopferischsten Handlungen ei-
ner Kultur. Unsere in diesem Belangen so ungliickliche Epoche hat sich auf die Seite des

456 Vgl. Maria Zambrano: Unamuno, S. 115.
457 Vgl.ebd., S. 116.
458 Ebd., S.114-115.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

137


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Justus Meier: Literatur und Polis

Willens geschlagen, doch es zeigt sich, und das ist deutlich sichtbar, dass der Wille oh-
ne Liebe den Horizont, die Einheit und das Objekt verliert — so als wiirde die Liebe ihm
nicht nur die letzten unaussprechlichen Empfindungen geben, sondern auch die Einheit
des Objekts. Der Wille, der ohne Liebe dominiert, schafft eine willensbetonte oder volun-
taristische Kultur, in der der Wille letztlich ohne Objekt bleibt und am Ende sogar ohne
Funktion. Unamuno identifiziert Dulcinea mit dem Verlangen nach Unsterblichkeit, mit
dem besseren Ich von Don Quijote und von jedem von uns.]

Zambrano stimmt Unamuno in seiner Interpretation zu, dass die Verriicktheit Don
Quijotes keiner tatsichlichen Verriicktheit entspricht, sondern einen gewihlten
Existenzmodus im Sinne einer Entscheidung fiir die Hinwendung zum Anderen,
durchaus im Sinne Zambranos Konzept des realismo espaiol, darstellt. In diesem
Sinne interpretieren Zambrano und Unamuno die vermeintlichen Einbildungen
und Verwechslungen Quijotes nicht als tatsichliche Halluzinationen, sondern als
einen gewihlten Vorwand fiir ein heroisches Handeln im Sinne eines Dienstes am
Anderen und eines Strebens nach Tugendhaftigkeit und Gemeinschaft:

»Don Quijote es la fe humanizada, combinada de muchas y diferentes maneras
con la duda. Uno de los mas conmovedores episodios es aquel en que se mues-
tra a don Quijote saludando, rodilla en tierra ante las tres aldeanas, de las que
Sancho ha dicho ser Dulcineay sus doncellas. Bien visible resulta que don Quijote
no acaba de creerlo, pues quiza no cree tampoco en Dulcinea, es decir, en su rea-
lidad. Por la palabra de su Escudero, se humilla ante ellas, ofreciéndoles toda la
devociéon que su alma enamorada atesora. Y quién sabe si vio a los molinos como
molinos, y a los carneros del legendario rebafio como tales carneros, y se fingi6
a si mismo ver gigantes y caballeros que le eran imprescindibles para su heroi-
co empefio. La fe crea también las imagenes que adora, y el amor, la imagen de
la mujer amada, que es inventada siempre.«*° [Don Quijote ist der vermenschlichte
Glaube, auf vielerlei und unterschiedliche Weise mit dem Zweifel kombiniert. Eine der er-
greifendsten Episoden ist die, in der Don Quijote kniend vor den drei Bauerinnen erscheint,
von denen Sancho gesagt hat, sie seien Dulcinea und ihre Zofen. Es wird deutlich, dass Don
Quijote es nicht ganz glaubt, denn vielleicht glaubt er ebenso wenig an Dulcinea selbst,
das heifSt, an ihre Realitit. Aufgrund der Worte seines Knappen verneigt er sich vor ihnen
und widmet ihnen die ganze Hingabe, die seine verliebte Seele in sich trigt. Und wer weifs,
ob er die Windmiihlen als Windmiihlen und die Schafe der legenddren Herde als Schafe
sah und sich selbst vorgab, Riesen und Ritter zu sehen, die er fiir sein heroisches Unterfan-
gen unbedingt brauchte. Der Glaube erschafft auch die Bilder, die er verehrt, und die Liebe
erschafft das Bild der geliebten Frau, das immer erfunden ist.]

459 Ebd., S.111.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Folglich dndern auch die Zweifel nichts am Entschluss fiir den Glauben an das Ande-
re und den liebevollen Dienst am Anderen.**® Wihrend das moderne Subjekt durch
den egozentrischen Wunsch nach Existenz und Realisierung seiner Selbst angetrie-
ben wird und in seiner Selbstbezogenheit das Objekt seines Willens verloren hat,**
ist fiir Don Quijote eben dieses Objekt in Dulcinea vorhanden und durch seinen
bewusst gewihlten Glauben garantiert: ein Glaube an das Andere, der mit einem
durch Don Quijote realisierten Heldentum einhergeht, das sich — wie Zambrano
in Esparia, Sueiio y Verdad erginzt — in einer entmythologisierten Welt nur noch als
Verriicktheit manifestieren kann.*®* Im Anschluss an Unamunos Quijote-Interpre-
tation erliutert Zambrano, dass sich in Don Quijotes Entschluss fiir das Festhalten

463

an einem Heldentum*® und seiner Entscheidung, die vermeintliche Verriicktheit

als Vorwand zu nutzen sowie den damit einhergehenden Spott als Preis seines hel-

464

denhaften Dienstes am Anderen zu akzeptieren,*** eine spanische Hingabe an die

Realitit ausdriickt:**® »El espafiol est4 hecho para volcarse integro en la realidad y,

por ello, cuando va a la realidad, es el hombre que mds integramente la recibe.«*%
[Der Spanier ist dafiir gemacht, sich vollstindig in die Realitit zu vertiefen, und daher ist e,
wenn er sich der Realitit zuwendet, derjenige, der sic am umfassendsten wahrnimmt.] Wie
im folgenden Zitat deutlich wird, stilisiert die Autorin in Los intelectuales en el drama
de Espaia auch unabhingig von ihren Ausfithrungen zu Unamunos Interpretation
Don Quijote als Antagonist des modernen Subjekts.*’” Thm ist der Fokus auf das An-
dere und insbesondere auf den anderen Menschen nicht wie einem egozentrischen
modernen Subjekt abhandengekommen, sondern er richtet sein Leben und seine
Handlungen auf den Mitmenschen aus, wobei er in diesem Kontext die Etablierung

einer Beziehung der Liebe, der Gemeinschaft und des Vertrauens anstrebt:

»La soledad esencial sobre la que se funda el idealismo es en don Quijote profun-
da, esencial convivencia; alli donde esta su voluntad, alli esta el otro, el hombre
igual a él, su hermano, por quien hace y arremete contra todo. El préjimo no es
algo que sobreviene a la soledad del hombre en nuestro don Quijote, sino que, en
su misma melancélica soledad, esta esencialmente el préjimo; cuanto méas solo
y lejos de los hombres, mas unido y entregado por su voluntad a ellos. [..] Pero a
nadie parece locura su profunda convivencia con Sancho, su escudero y amigo. A
nadie su profunda confianza en el hombre, tan extremada que le lleva a vencer

ebd., S.112.

ebd., S.114-115.

462 Vgl. Maria Zambrano: Espafia, suefoy verdad, S. 33.

463 Vgl.ebd., S.32.

464 Vgl.ebd,, S. 36.

465 Vgl. Maria Zambrano: Unamuno, S. 138, 141.

466 Ebd., S.138.

467 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 216-217.

460 Vgl
461 Vgl

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

139


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Justus Meier: Literatur und Polis

la burla, el resentimiento. [...] Ante el resentimiento que poco a poco ha ido enve-
nenando las relaciones humanas, hasta dejarnos encerrados en oscuros calabozos
de aislamiento, hasta hacer perder al hombre laimagen del hombre, hasta perder
la nocién del semejante y creerse cada cual tnico, y al creerse (nico, perdiendo la
medida de lo humano, perder la nocién de si; de su propia medida. La nobleza
de don Quijote presupone todo lo contrario; él lleva clara e inequivoca la nocién
del semejante en el centro de su espiritu; esta solo en su empefio, pero esencial-
mente acompafiado por lo mejor de cada hombre que vive en él. Es la nobleza
esencial del hombre lo que don Quijote cree y crea, la mutual confianza y reco-
nocimiento.«*®® [Die essentielle Einsamkeit, auf der der Idealismus griindet, ist bei Don
Quijote eine tiefe, wesentliche Gemeinschaft; dort, wo sein Wille ist, ist auch der Andere,
der Mensch, der ihm gleich ist, sein Brudev, fiir den er handelt und gegen alles kimpft. Der
Ndchste ist fiir unseren Don Quijote nicht etwas, das zur Einsamkeit des Menschen hin-
zukommt, sondern in seiner melancholischen Einsambkeit ist der Nichste wesentlich pri-
sent; je einsamer und weiter entfernt von den Menschen er ist, desto stirker ist er durch
seinen Willen hingebungsvoll mit ihnen verbunden. [...] Doch niemand empfindet seine
tiefe Gemeinschaft mit Sancho, seinem Knappen und Freund, als verriickt. Niemand emp-
findet seine tiefe Zuversicht in den Menschen als so extrem, dass sie ihn dazu bringt, Spott
und Groll zu iiberwinden. [...] Der Groll vergiftete nach und nach die menschlichen Bezie-
hungen, bis er uns in dunkle Kerker der Isolation einschloss, bis er den Menschen das Bild
des Menschen verlieren lief3, bis er die Vorstellung vom Mitmenschen ausloschte und je-
den glauben machte, einzigartig zu sein. In diesem Glauben, einzigartig zu sein, lief3 er
den Menschen das MafS des Menschlichen verlieren und somit auch die Vorstellung von
sich selbst. Don Quijotes Edelmut setzt genau das Gegenteil voraus; er trigt die klare und
unmissverstiandliche Vorstellung des Mitmenschen im Zentrum seines Geistes; e ist in sei-
nem Vorhaben allein, aber im Wesentlichen begleitet vom Besten eines jeden Menschen,
das in ihm lebt. Es ist der tiefe Edelmut des Menschen, an den Don Quijote glaubt und den
er schafft: das gegenseitige Vertrauen und die gegenseitige Anerkennung.]

Don Quijote kann im Anschluss an Zambrano und Unamuno als Ausdruck der Tra-
godie des Spaniers verstanden werden, der an einer Liebe zur Realitit festhilt, die
sich in der Moderne zunehmend als uneuropiisch erweist, insofern die europaische
Kultur im Rahmen des oben erliuterten Absolutismus der Vernunft die rationale
Reduktion und Beherrschung der Realitit glorifiziert**® und die Verbindung zum
Anderen in jeglicher Hinsicht verliert.*”®

Don Quijotes Zugang zur Welt und sein Verhiltnis zu sich selbst stellen folglich
Alternativen zu einem modernen Individualismus und Rationalismus dar, insofern
Don Quijote das Bediirfnis nach individueller Existenz und Wirkung auf die Welt
in den Dienst der Liebe, Wohltitigkeit und Gerechtigkeit stellt. Zambrano betont,

468 Ebd., S.214-215.
469 Vgl. Maria Zambrano: Unamuno, S. 143.
470 Vgl. Maria Zambrano: Para una historia de la piedad, S.105-107.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

dass die Quijote-Interpretation Unamunos gleichsam die Losung fiir Unamunos in
seiner Poesie formulierten personlichen Konflikt und zugleich den menschlichen
Konflikt als solchen darstellt,*”* der in der Moderne zugunsten der radikalen Reali-
sierung des eigenen Willens aufgelst wurde.*”* Die Autorin stellt im Anschluss an
Unamunos Interpretation fest, dass es Don Quijote gelingt, zwei Pole menschlicher
Existenz zu vereinen: den Wunsch nach individueller Existenz und Wirkung auf
die Welt auf der einen Seite und das Bediirfnis nach Befreiung von diesem gemein-
schaftszerstorenden Bestreben sowie der damit zusammenhingende Wunsch nach
Harmonie und Teilhabe an einem Ganzen auf der anderen Seite.*”? Dadurch iiber-
windet Don Quijote den in der oben erliuterten Poesie formulierten Konflikt eines
Subjekts, das sich selbst als Gefangenes seines eigenen Egozentrismus betrachtet.
Die explizit nicht instrumentelle Ausrichtung auf das Objekt im Kontext einer Hin-
gabe an das Andere im oben erliuterten Sinne, verstanden als rechtfertigende und
sinnstiftende Instanz des eigenen Strebens und Handelns, steht im Anschluss an
Zambranos Ausfithrungen einem modernen Subjektzentrismus gegeniiber, den die
Autorin im Gegensatz zum gewihlten Existenzmodus Don Quijotes als Albtraum
und tatsdchliche Verriicktheit bezeichnet:

»Pues no basta querer vivir. Si s6lo tenemos este querer, acabara siendo locura'y
pesadilla, querer fantasmagérico en laberinto de espejos. Hace falta una justifi-
cacién, es decir, una objetividad.«** [Denn es reicht nicht, leben zu wollen. Wenn wir
nur diese Form des Wollens haben, wird diese letztlich zum Wahnsinn und Albtraum, ein
gespenstisches Wollen in einem Labyrinth aus Spiegeln. Es braucht eine Rechtfertigung,
das heif3t, eine Objektivitdt.]

Die Autorin betont, dass Don Quijote zwar — wie der Mensch im Allgemeinen und
die Romanfigur insbesondere — an die individuelle Existenz und Realisierung sei-
ner selbst gebunden ist, Don Quijote im Anschluss an die Unamuno-Interpretation
jedoch einen produktiven Umgang mit dieser Notwendigkeit findet: Er entschlief3t
sich fir eine Hingabe an die Realitit, das heift fiir die Wohltitigkeit am Anderen,
und negiert dabei nicht seine eigene Individualitit, wie etwa der Stoiker oder Mys-
tiker. In diesem Sinne wird Don Quijote — und hier kniipft die Autorin durchaus an
Unamunos Interpretation von Don Quijote als Caballero de la Fe [Ritter des Glaubens]*”
an - fiir Zambrano zum Ausdruck einer fe humanizada [humanisierter Glaube].*’® Un-

471 Vgl. Maria Zambrano: Unamuno, S.112-113.

472 Vgl.ebd., S.114.

473 Vgl.ebd,, S.123-124.

474 Ebd., S.123.

475 Vgl. Miguel de Unamuno: Vida de Don Quijote y Sancho, Madrid: Catedra 1988. S.157, 336,
436.

476 Vgl. Maria Zambrano: Unamuno, S.111.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

141


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Justus Meier: Literatur und Polis

amunos Interpretation versteht Zambrano auf der einen Seite durch dessen eigene
Konfession eines gemeinschaftszersetzenden Bediirfnisses nach eigener Existenz
motiviert.*”” Auf der anderen Seite wird der Roman von Unamuno und Zambrano
zur guia [Wegweiser] fiir die Uberwindung eines die Realitit reduzierenden Ratio-
nalismus, eines Individualismus sowie eines Sinnverlusts mittels einer liebevollen
Hinwendung zum Anderen stilisiert.*’®

Im Anschluss an Zambrano und Unamuno kann die vermeintliche Riickschritt-
lichkeit eines spanischen Weltzuganges im Sinne des realismo espafiol, der sich in
Don Quijote als Hingabe zur Realitit und Dienst am Anderen manifestiert, nicht
als Problem, sondern vielmehr als Potenzial einer Kultur verstanden werden, die ei-
ner rationalen Reduktion und Beherrschung der Realitit entsagt und in ihrer Liebe
zum Anderen und zur Realitit die Moglichkeit einer Rehumanisierung des moder-
nen Subjekts im Sinne der Ausfithrungen im Kapitel 4.5.1impliziert. Auch wenn Un-
amuno selbst Don Quijote in seiner Interpretation an diversen Stellen als prototypi-
schen Christen prisentiert,* diesen mit Jesus vergleicht*®*® und Cervantes’ Roman
schlieflich als ein christliches Epos bezeichnet,**! wird im Anschluss an Zambra-
nos Analysen deutlich, dass sich die Hinwendung zum Anderen bei Unamuno - wie
auch bei San Juan dela Cruz — nicht notwendigerweise auf das Géttliche beschrinke,
sondern vielmehr in einer Hinwendung zu einem Existenzmodus im Sinne des rea-
lismo espaiiol griindet. Dies wird unter anderem dadurch deutlich, dass die Offnung
fiir das Objekt im Allgemeinen und der liebevolle Dienst am Anderen als Losung des
existenziellen Konflikts dargestellt wird. Das Andere ist bei Unamuno Zambrano
zufolge trotz seines Fokus auf das Gottliche als das absolut Andere im Sinne eines
Antagonisten par excellence*®* durchaus generell gefasst:

»Dentro de la temdtica de Unamuno, es este tema, >el otro¢, uno de los mas pré-
ximos al nudo central, quiza sea — la forma dubitativa aqui es sincera expresion
de duda, no afirmacién paliada — el nudo mismo.>El otro¢, que es mi igual sin ser
yo, mi forma en otra existencia distinta de la mia, que puede ser mi hermano — mi
Abel o Cain—, que es miyo fuera de mf, que es el otro, Dios.«<*®* [Innerhalb der The-
matik Unamunos ist der Aspekt sdes Anderen< von zentraler Bedeutung. Vielleicht — die
zweifelnde Form ist hier ein ehrlicher Ausdruck von Zweifel, keine abgefederte Behaup-
tung — handelt es sich bei diesem Aspekt um das Zentrum seines Denkens. >Der Anderex,

ebd., S.119, 175, 177.

478 Vgl. ebd., S.109, 119, 175.

479 Vgl. Miguel de Unamuno: Vida de Don Quijote y Sancho, S.164—169, 256, 366, 370.
480 Vgl.ebd., S.172,183,194, 230, 269-270, 279, 394, 424, 459, 524.

481 Vgl.ebd,, S. 522.

482 Vgl. Maria Zambrano: Unamuno, S.103.

483 Ebd., S.148.

477 Vgl

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

der mein Gleicher ist, ohne ich zu sein, meine Form in einer anderen Existenz, die von mei-
ner abweicht, die mein Bruder sein kann —mein Abel oder Kain—, der mein Ich aufSerhalb
von mir ist, der >Andere<, Gott.]

Dariiber hinaus kann festgehalten werden, dass sich in Unamunos Intention der
Hinwendung zum Anderen, die Zambrano zufolge in der Motivation griindet, die

484 ebenfalls die Sozialan-

eigene Identitit vermittelt durch das Andere zu erfahren,
thropologie Zambranos widerspiegelt: So wurde im Kapitel 4.2 dargelegt, dass die
Autorin in El hombrey lo divino und Persona y democracia herausgearbeitet hatte, dass
sich das Selbst nur in Relation zum Anderen konstituieren kann. In diesem Sinne in-
terpretiert Zambrano in Unamunos Werk ihre oben erliuterten eigenen Ansichten
hinein, dass authentisches Leben notwendigerweise durch das Andere vermittelt ist

und als Zusammenleben verstanden werden muss.

4.5.3.4 Zambrano und Benito Pérez Galdds

Auch wenn Zambranos Konzept des realismo espariol sich nicht auf den literarischen
Realismus und Naturalismus des 19. Jahrhunderts bezieht, ist der von Zambrano
hinsichtlich seiner Elemente eines realismo espaiiol analysierte Roman Misericordia
in die Tradition des literarischen Realismus einzuordnen.** Beeinflusst durch den
franzosischen Realismus skizziert Galdds in Misericordia die Armut der Unterschicht
Madrids.** Wie Luciano Garcia Lorenzo und Carmen Menéndez Onrubia bemer-
ken, steht diese spitmoderne Unterschicht nicht mehr primir im Konflikt mit der
Aristokratie, sondern mit der Bourgeoisie, die das liberale Paradigma als ideolo-
gische Rechtfertigung ihrer 6konomischen Privilegien gebraucht.*” Insofern das
spitmoderne liberale Paradigma einseitig auf die Okonomie ausgerichtet ist und
die im Zuge der industriellen Revolution sich entwickelnden Probleme der sozia-
len Gerechtigkeit missachtet, kann es zu der fiir das 19. Jahrhundert charakteristi-
schen und im realistischen Roman dargestellten sozialen Ungleichheit kommen, die
insbesondere in den GrofRstidten sichtbar wird.**® Konkret kann diesbeziiglich mit
Habermas zusammengefasst werden, dass diese neue Form der Ungleichheit durch
die Annahme gerechtfertigt wurde, dass — ungeachtet der Tatsache, dass es in einem
Konkurrenzsystem Gewinner und Verlierer gibt — in einem liberalen Konkurrenz-
system zumindest jeder Mensch die gleichen Chancen auf die Erlangung von Reich-

484 Vgl.ebd,, S. 93, 96.

485 Vgl. Rocio Pizarro: »Introduccidng, in: Benito Pérez Galdés, Misericordia, Madrid: Edimat
2008, S.5-24, hier S. 8—10; Luciano Garcia Lorenzo/Carmen Menéndez Onrubia: »Introduc-
ciéng, in: Benito Pérez Galdés, Misericordia [Edicion de Luciano Garcia Lorenzo], Madrid: Ca-
tedra 2017, S. 9-69, hier S. 40—43.

486 Vgl. Rocio Pizarro: Introduccién, S. 8—10.

487 Vgl. Luciano Garcia Lorenzo/Carmen Menéndez Onrubia: Introduccidn, S. 6-7.

488 Vgl. Rocio Pizarro: Introduccién, S. 8-10.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

143


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Justus Meier: Literatur und Polis

tum und Bildung hitte,** obwohl die Bedingungen einer authentischen Chancen-

49° Eben diese mit den Wer-

gleichheit in der Realitit freilich nicht erfiillt waren.
ten der Aufklirung und des Humanismus schwer zu vereinbarende Realitit der Un-
gleichheit in der Epoche des Umbruchs vom Absolutismus zum Liberalismus wird
Rocio Pizarro zufolge in dem Roman Misericordia kritisch abgebildet.*”* Neben den
sozio-politischen Implikationen des Romans zeichnet sich dieser durch ein spiritu-
elles Moment aus, insofern — wie Pizarro erliutert — im Spitwerk von Galdés der
sozio-politische Gehalt seiner Werke zunehmend durch religiose Aspekte erginzt
und abgelost wird.** Insofern die Kirche sich auch mit den neuen Machtstrukturen
einer elitiren Bourgeoisie verflochten und damit endgiiltig als authentische Repri-

493 realisiert Galdés Pizarro zufol-

sentantin christlicher Werte disqualifiziert hatte,
ge in seinem Spatwerk eine Berufung auf die zentralen Elemente des Christentums
jenseits der Institution Kirche.** In diesem Zuge tritt der spirituelle Held im Spit-
werk von Galdds an die Stelle des politischen Helden seines Frithwerks.** Die Prot-
agonistin des Romans Misericordia kann in Anschluss an Pizarro als eine solche spiri-
tuelle Heldin verstanden werden, insofern diese in dem Roman als Trigerin christ-
licher Werte fungiert.*® Jedoch wird die Protagonistin von Pizarro, Garcia Loren-
zo und Menéndez Onrubia nicht nur als Reprisentantin christlicher Werte identi-
fiziert,*” sondern wurde — wie Garcia Lorenzo und Menéndez Onrubia darlegen -
aufgrund ihrer materiellen Armut, Nichstenliebe und Opferung fiir ihre Mitmen-
schen von Autoren wie Donald W. Bleznick, Mario E. Ruiz und Gustavo Correa mit

#8 Eben diese Eigenschaften der Protagonistin bilden die

Jesus selbst verglichen.
Ausgangsbasis fiir Zambranos Interpretation des Romans Misericordia. So interes-
siert sich Zambrano trotz des politischen Aspekts ihres eigenen Gesamtwerks und
derin Kapitel 4.5.1 erliuterten Skepsis gegeniiber einem einseitig auf die Okonomie
ausgerichteten liberalen Paradigma weniger fiir den in der kritischen Darstellung
einer spitmodernen gesellschaftlichen Realitit implizierten politischen Gehalt des
Romans, sondern vornehmlich fiir die ethisch-religiése Dimension in Misericordia,
von welcher ausgehend sie — wie im Folgenden herausgearbeitet wird — den Bogen

zu ihrem Konzept des realismo espariol spannt.

489 Vgl.Jiirgen Habermas: Strukturwandel der Offentlichkeit, S.143—160.
490 Vgl.ebd., S.158.

491 Vgl. Rocio Pizarro: Introduccién, S.10-20.

492 Vgl.ebd,, S. 22—-23.

493 Vgl.ebd.

494 Vgl. ebd.

495 Vgl.ebd.,, S. 23.

496 Vgl. ebd.

497 Vgl
498 Vgl

ebd.; Luciano Garcia Lorenzo/Carmen Menéndez Onrubia: Introduccién, S. 50.

Luciano Garcia Lorenzo/Carmen Menéndez Onrubia: Introduccién, S. 30-31, 52—53.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

In ihren Analysen des literarischen Werks von Benito Pérez Galdds identifiziert

4% insofern der Autor in seinem

Zambrano diesen als Vertreter des realismo espaiiol,
Werk die im realismo espaiiol implizierte, oben erliuterte Hinwendung zur Realitit

thematisiert:

»En la novela de Galdés, como en el realismo espafiol, la fascinacion de la vida ha
triunfado sobre el poder de las ideas, sobre su prometedora fuerza de avasallar la
realidad. Mas amor con amor se paga; la realidad viene a entregarse plenamente a
quien asi se le entrega [..]«.>°° [In den Romanen von Galdés, wie im spanischen Realis-
mus, hat die Faszination des Lebens iiber die Macht der Ideen gesiegt, iiber ihre verlockende
Kraft, die Realitit zu iiberwiltigen. Doch Liebe wird mit Liebe vergolten; die Realitdt gibt
sich vollends dem hin, der sich ihr in dieser Weise hingibt [...].]

Zambrano beschiftigt sich im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit dessen Werk
— insbesondere in ihrer Monografie La Espafia de Galdés — vor allem mit Benina, der
Protagonistin des Romans Misericordia, den die Autorin wiederum als Schliisselwerk
in Galdés’ Gesamtwerk bezeichnet.*'Sie arbeitet heraus, inwiefern die Protagonis-
tin den anderen Figuren im Roman, die im Sinne eines modernen Egozentrismus
den Kontakt zur Realitit verloren haben, antagonistisch gegeniibergestellt wird:>**
Sie betreiben noveleria [hier: das Leben im Sinne einer [selbstbezogenen] Romanfigur leben],
das heif3t, sie sind unfihig, mit der Realitit und dem Anderen eine Verbindung ein-
zugehen, weil sie in egozentrischer Weise versuchen, sich in zeitlichen Kategorien
narrativ selbst zu verwirklichen.* Die Figuren sind vom Wunsch angetrieben, sich
selbst und ihr eigenes Konzept von der Realitit zu verwirklichen, anstatt eine gege-
bene Realitit wahrzunehmen.*** Sie dringen sich selbst sowie ihr Welt- und Selbst-
verstindnis der Welt auf. »Y esta realidad asi ganada, contra todo y aun por encima
de todo, se arriesga a ser monstruosa.«*® [Und diese auf solche Weise gewonnene Reali-
tit, gegen alles und sogar iiber alles hinaus, lauft Gefahr, monstros zu sein.] Ausgehend von
einem Konzept ihrer selbst, streben sie nach Wirkung auf die Welt und haben den
Status einer personaje im Sinne Zambranos diesbeziiglichen, im Kapitel 4.4.2 erliu-
terten Konzepts:

»Al personaje que >vive su vidas, le acompafia, sostiene y guia un proyecto, una fi-
gura en la que se ve, y a la que se va reduciendo, mientras que el avido de ganar

499 Vgl. Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 235-238.
500 Ebd, S.238.

501 Vgl. Maria Zambrano: Espafia de Galdds, S. 29.

502 Vgl.ebd,, S. 49, 68.

503 Vgl.ebd,, S. 46-73.

504 Vgl.ebd., S. 54-55.

505 Ebd, S.53.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

145


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Justus Meier: Literatur und Polis

realidad no la tiene.«*® [Die Figur, die>ihr Leben lebt<, wird von einem Projekt beglei-

tet, getragen und geleitet, einer Cestalt, in der sie sich erkennt und auf die sie sich zu-
nehmend reduziert, wihrend derjenige, der gierig danach ist, Realitdt zu gewinnen, eine
solche nicht besitzt.]

Diese subjektzentrierte Lebensweise identifiziert die Autorin als Grundlage fiir ei-
ne Geschichte der Gewalt, in der Menschen sich selbst gegeniiber der Welt und den
Mitmenschen durchsetzen und im Extremfall - durchaus im Sinne MacIntyres Ge-
sellschaftsauffassung als Arena des Gegeneinanders oder Barbers Auffassung des
modernen Subjekts als ein auf Konkurrenzdenken ausgerichteter, hedonistischer
Kimpfer — einen modernen Krieg gegen ihre Mitmenschen fithren.>*” Die Figuren
leiden nicht nur, weil es in einem solchen System notwendigerweise Verlierer und
Gewinner geben muss, denen es besser oder schlechter gelingt, sich selbst auf Kos-

598 Sie leiden ebenfalls, weil sie sich selbst die

ten des Anderen zu verwirklichen.
Moglichkeit nehmen, eine Beziehung zum Anderen, das heifdt letztlich zur Realitit,
herzustellen und authentisch im Sinne des oben erliduterten menschlichen Zusam-
menlebens zu existieren, da ihnen ihr egozentrisches Selbst im Weg steht.>*
Zambrano argumentiert, dass die Figuren im Roman Misericordia — ausgenom-
men Benina — in ihrer Selbstbezogenheit sowie ihrem Bediirfnis nach Selbstver-
wirklichung exemplarisch fiir die Romanfigur als solche stehen.”® Paradoxerweise
zeichnet sich die Protagonistin im Roman Misericordia der Autorin zufolge explizit
dadurch aus, nicht die typischen Eigenschaften der Romanfigur zu vereinen, inso-

fern diese sich nicht narrativ selbst zu verwirklichen beabsichtigt:

»¢Es Nina en verdad un personaje de novela? El mundo todo que la rodea parece
no sélo girar en su torno, sino encuentra en ella su centro invisible: parece cobrar
realidad de ella. Ellos si tienen caracter fantasmagérico del personaje de nove-
la, de quien esta viviendo una novela. S6lo Nina vive la vida. La vida mas que su
vida, pues el que vive su vida es justamente el que esta viviendo una novela, la
vida encumbrada y decaida en novela.«’" [Ist Nina tatséchlich eine Romanfigur? Die
gesamte Welt, die sie umgibt, scheint sich nicht nur um sie zu drehen, sondern findet in
ihr ihr unsichtbares Zentrum: Es scheint, als ob sie der Welt Realitit verleiht. Die anderen
haben tatsdchlich den gespenstischen Charakter einer Romanfigur, von jemandem, der ein
[selbstbezogenes] Romanleben lebt. Nur Nina lebt das Leben. Sie lebt >das Lebec mehr als
ihreigenes Leben, denn derjenige, der sein eigenes Leben lebt, lebt sein Leben als ein Roman
lebt, ein erhobenes Leben, das zu einem Roman herabgesunken ist.]

506 Ebd.,S.s55.

507 Vgl.ebd,, S.45.

508 Vgl. ebd.

509 Vgl. Maria Zambrano: Espafa, suefio y verdad, S. 96.
510 Vgl. Maria Zambrano: Espafia de Galdés, S. 49-50.
511 Ebd, S. 49.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

In der Protagonistin des Romans Misericordia ist im Anschluss an Zambrano eine
Kritik an einem der Romanfigur als solcher typischen Selbstbezug impliziert:

»Todos estan viviendo una novela, y Nina solamente vive la vida. Y aqui comienza
Nina a servirnos para descubrir la condicidn de estos personajes y aun del perso-
naje de novela.«<’'* [Alle leben ein Leben als Roman, und nur Nina lebt das Leben. Und
hier beginnt Nina uns dabei zu helfen, die Beschaffenheit dieser Figuren und sogar der Ro-
manfigur an sich zu entdecken.]

Ahnlich wie in ihren oben dargelegten Ausfiithrungen zu Don Quijote arbeitet Zam-
brano heraus, dass auch Benina letztlich zur Hauptfigur eines selbstkritischen Ro-
mans wird.”® Das Leben der Romanfiguren in Misericordia hat der Autorin zufol-
ge einen tragischen Charakter, da sie in ihrem Egozentrismus unfihig sind, sich
selbst in ihrer Einbettung in einem sozialen Kontext sowie in die Realitit als solche
zu erkennen und unabhingig von ihren egozentrischen Bestrebungen sich und die
Welt wahrzunehmen. Alles dreht sich um sie selbst. Der einzige Kontext, in den sie
bewusst hineintreten, ist ein Kontext des Gegeneinanders im Sinne der Verwirkli-
chung ihrer selbst auf Kosten des Anderen und der Realitit.*

Das Leben der Romanfigur, die Zambrano zufolge zwanghaft ein fiktives Kon-
zept ihrer selbst realisiert und der Welt aufzwingen will,*™ vergleicht Zambrano
schlieRlich mit der Hélle.>* Dies heifit jedoch nicht, dass Zambrano das Genre Ro-
man als solches kritisiert. Zum einen kann der Roman Zambrano zufolge die Reali-
tat in besonders authentischer Weise abbilden, insofern er diese als ein Geftige aus
unterschiedlichen Individuen und diesbeziiglichen Perspektiven darstellen kann -

7 — und zum ande-

wie es der Autorin zufolge Galdés in besonderer Weise gelingt
ren kann der Roman die Tragik eines pathogenen Selbstbezuges in besonderer Wei-
se veranschaulichen, kritisieren und Alternativen aufzeigen. Zambrano erliutert,
dass Galdés dies in seinem Roman Misericordia gelingt, wenn er den auf sich selbst
fixierten personajes de novela [Romanfiguren]*® die Protagonistin Benina normativ ge-
geniiberstellt. Sie bildet den Kontrast und reprisentiert zugleich einen alternativen
Weltzugang im Sinne des realismo espafiol. Diesbeziiglich legt Zambrano dar, dass
Benina vom Bediirfnis befreit ist, ein Konzept ihrer selbst zu verwirklichen und sich

selbst narrativ der Welt aufzudringen.

512 Ebd.

513 Vgl.ebd,, S. 68.

514 Vgl.ebd,, S. 45, 56.

515 Vgl.ebd,, S.32, 33, 46, 92-98.

516 Vgl.ebd,, S.32.

517 Vgl. Maria Zambrano: Espafa, suefio y verdad, S. 93—-94.
518 Vgl

Maria Zambrano: Espafa de Galdés, S. 50.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

141


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Justus Meier: Literatur und Polis

»Su historia, como se vera, es la historia de alguien que se adentra en la verdad y
en lavida habiendo estado desde el principio tan en ella. Si alguna noveleria tuvo
se le fue sin dejar rastro, y no entrd en su verdadera historia.«*' [lhre Geschichte ist,
wiesich zeigen wird, die Geschichte einer Person, die in die Wahrheit und ins Leben eintritt,
obwohl sie von Anfang an so sehr in ihm verwurzelt war. Wenn sie jemals ihr Leben wie
eine [selbstbezogene] Romanfigur lebte, so verflog diese spurlos und wurde nicht Teil ihrer
wahren Ceschichte.]

Im Gegensatz zu den anderen Figuren und zur paradigmatischen Romanfigur hat
sie kein Bediirfnis nach Expression und der Formulierung von Geltungsanspriichen,
sondern redet nur, wenn es der Kommunikation dient.>?° Ihre Ruhe und ihr Schwei-
gen sind folglich keineswegs Ausdruck der Verweigerung von Kommunikation, son-
dern erzeugen vielmehr einen Raum, in dem authentische Kommunikation, die im-
mer auch auf ein Zuhoren und eine Wahrnehmung des Anderen angewiesen ist,
iiberhaupt erst moglich wird. Galdés gelingt es Zambrano zufolge mittels der Fi-

321 die ande-

gur Benina in ihrer Funktion als unsichtbares Zentrum des Romans
ren Figuren in ihrem Wunsch nach Selbstverwirklichung, Geltung und individueller
Existenz blof8zustellen.””” Durch die Ruhe Beninas konnen sich die anderen Figu-
ren iberhaupt erst in ihrer narrativen Existenz konstituieren, was diese freilich in
iibertriebenem Maf3e praktizieren.*” Zambrano versteht Benina dabei nicht nur als
eine Bettlerin im wortlichen Sinne, sondern ebenfalls in einem existenziellen Sinne,

insofern sie mit offenen Hinden bedingungslos Realitit empfingt:

»Una mendiga, un mendigo, no sabe qué cosa tendrd mafana ni dentro de un in-
stante siquiera. Estd colocado, tendido el corazén y la mano abierta ante la im-
penetrable realidad y lo que la vida tiene de don: ante la inmensidad de la vida y
bajo ella, que puede abrirse y derramarse, colocado el mendigo entre necesidad
y esperanza. Mas entre la esperanza y la necesidad estamos todos de una u otra
manera. Y ello es sabido por Nina.«*** [Fine Bettlerin, ein Bettler weifd nicht, was mor-
gen geschehen wird, ja nicht einmal, was im ndchsten Augenblick geschehen wird. Dem
Bettlersind sein Herz und seine offene Hand vor die undurchdringliche Realitit gelegt und
vor das, was das Leben als Gabe bereithilt: vor die Unermesslichkeit des Lebens und un-
ter ihr, die sich 6ffnen und verstromen kann, befindet sich der Bettler zwischen Not und
Hoffnung. Doch zwischen der Hoffnung und der Bediirftigkeit befinden wir uns alle auf
die eine oder andere Weise. Und Nina weif3 das.]

519 Ebd.,S. 48.

520 Vgl.ebd., S.70,102.
521 Vgl.ebd,, S. 49.

522 Vgl.ebd,, S. 48, 49.
523 Vgl.ebd, S. 48.

524 Ebd.,S. 65.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

Indiesem Sinne versteht Zambrano das Leben als empfangene Realitit und dadurch
zugleich als Antagonist der Geschichte als gemachte, durchgesetzte, durch die sich
der Wunsch des Menschen nach individueller Existenz und Wirkung auf die Realitit

ausdriickt>

»Una verdadera historia seria aquella que no novelizase la vida, que fuese paso a
paso el camino que alguien hace por necesidad, adentrandose en la vida, vivién-
dola; y donde, si sacrificio hay, no sea a ningtn >ser< proyectado, inventado, ima-
ginado, donde el sacrificio mismo no sea ni tan siquiera sabido.«’* [Eine wahre
Geschichte ware jene, die das Leben nicht zum Roman werden lisst, sondern Schritt fiir
Schritt den Weg zeigt, den jemand aus Notwendigkeit geht, indem er sich in das Leben
hineinbegibt und es lebt; und wenn es in ihr ein Opfer gibe, wiirde dieses nicht einem>We-
senc<dargeboten werden, das projiziert, erfunden oder erdacht ist, sondern das Opfer selbst
wiirde nicht einmal als ein solches empfunden werden.]

Authentisches Leben setzt Zambrano zufolge eine Hinwendung zur Realitit im Sin-
ne der Akzeptanz des Anderen sowie der Aufgabe eines fiktiven Konzepts seiner
selbst voraus.””” Benina spiegelt im Gegensatz zu den sie umgebenden Figuren das
Leben wider und fungiert dadurch als Vorbild und Erlgserin aus der Holle eines Le-
bens als Romanfigur.’?® Sie will Zambrano zufolge das Leben und die Realitit nicht

verlassen, um Geschichte zu machen,**

und wird dadurch gleichsam zu einem of-
fenen Ort.>*° Beninas Bezug zur Zukunft ist kein narrativer, geschichtlicher, der auf
Selbstverwirklichung ausgerichtet ist, sondern ein durch Hoffnung geleiteter. Folg-
lich fungiert sie als Ruhepol in einem Umfeld, das durch die fanatische Selbstver-

wirklichung egozentrischer Subjekte gepragt ist:

»El centro de este mundo de personajes avidos de realidad, sedientos de ser, ha de
ser, por necesidad metafisica, alguien que no padece ni porlarealidad ni porel ser.
Porque ya no es devorado ni por ansia ni por esperanza; calma la unay transmite
la otra, desde ese centro transmisor de lo que mas vivifica: Centro no es solo lo
que distribuye, sino lo que vivifica.«*®' [Das Zentrum dieser Welt von Figuren, die nach
Realitit und dem eigenen Sein diirsten, muss aus metaphysischer Notwendigkeit jemand
sein, der weder unter der Realitit noch unter dem Sein leidet. Denn er wird weder von
Sehnsucht noch von Hoffnung verzehrt; er beruhigt die eine und iibermittelt die andere,

525 Vgl.ebd,, S. 33, 41-46, 57, 63, 64, 69, 74—87.
526 Ebd.,S.57.

527 Vgl.ebd,,S. 83, 87.

528 Vgl.ebd,, S.32,73,172.

529 Vgl.ebd,, S. 43, 63.

530 Vgl.ebd, S.63.

531 Ebd.,S. 68.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

149


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Justus Meier: Literatur und Polis

aus jenem Zentrum, das das Lebendigste iibertrigt: Ein Zentrum ist nicht nur das, was
verteilt, sondern das, was belebt.]

Das Leben der Benina umgebenden Figuren vergleicht die Autorin mit einem
traumhaften Zustand, in welchem die Realisierung des eigenen Willens glorifiziert
und das Streben nach der Realisierung eines Traumes seiner selbst letztlich zum
Wahn wird.*** Menschliches Leben beginnt Zambrano zufolge jedoch erst dort,
wo ein Traum seiner selbst verlassen wird und der Eintritt in eine authentische
Beziehung zur Realitit stattfindet.”® Authentisches Leben besteht folglich immer
auch in der Suche nach Realitit, jedoch nicht im Sinne einer konzeptuellen Philoso-
phie und Wissenschaft, sondern im Sinne einer rezeptiv ausgerichteten Suche, die
durch eine Liebe und Bewunderung fiir das Andere motiviert ist und Raum schafft,
in dem sich das Andere zeigen kann:

»Pues la vida, si es realidad, lo es de una tan extrafia condicidon que necesita in-
eludiblemente de algo, de algo que al viviente se le aparece — en su necesidad y
en su esperanza — como realidad.[..] Vivir es buscar realidad, perseguirla, hasta
pordiosearla.«>** [Denn das Leben, wenn es Realitit ist, ist von einer so seltsamen Be-
schaffenheit, dass es unweigerlich etwas bedarf, etwas das dem Lebenden — in seiner Not
und in seiner Hoffnung —als Realitit erscheint. [...] Leben heifSt, nach Realitit suchen, sie
verfolgen, sie sogar zu erbitten.]

Insofern Benina von Zambrano als Tragerin und Reprasentantin des Lebens ver-
standen wird, vergleicht die Autorin diese schlieflich mit dem Element Wasser,**
wobei der Vergleich sich sowohl auf das authentische Leben an sich bezieht, das in
Benina zum Ausdruck kommt, als auch auf die Figur Benina selbst, die im Sinne
des realismo espariol offen fiir das Andere ist. Im Rahmen ihrer Erliuterung der Be-
deutung der Metapher Wasser legt Zambrano in Bezug auf Benina dar, dass das Ele-
ment Wasser sich nicht von selbst bewegt,”® dennoch in allen Dingen enthalten und
zugleich der Ursprung ist.*” Dariiber hinaus erliutert Zambrano, dass das Wasser

538

einen Ort darstellt, an dem das Leben sprudelt.*® Wasser will dienen,” und oh-

ne es wiirden die Menschen —gleichsam durch die Abwesenheit von authentischer

532 Vgl.ebd, S.70.

533 Vgl.ebd., S. 71.

534 Ebd., S.79.

535 Vgl.ebd., S.102-106.
536 Vgl.ebd., S.103.

537 Vgl.ebd., S.104.

538 Vgl.ebd., S.105.

539 Vgl.ebd., S.103.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

540

Realitit - verdursten.>*® Zudem legt Zambrano dar, dass Benina wie das Wasser fol-

gen, empfangen und dienen kann.** Uber diesen Vergleich hinaus wird Benina von
Zambrano zur Erléserin,®** zum Engel®” und zur Bewahrerin des Lebens®* stili-
siert. Diesbeziiglich kann festgestellt werden, dass Zambrano in diesem Punkt an
Galdés selbst ankniipft. So hatte dieser an diversen Stellen des Romans betont, dass
Benina sich um kranke sowie bediirftige Menschen kiitmmert,** und Benina von an-
deren Figuren als Engel bezeichnen lassen.**¢ Zudem hatte er eine Verwechslung
Beninas mit einer verstorbenen Wohltiterin inszeniert, die von den Bewohnern des
Armutsviertels fiir heilig erklirt wird.>

Zambrano erliutert, dass Benina ihrer Hausherrin trotz deren Schikane sowie
ihrer selbstbezogenen und selbstgerechten Lebensfithrung treu bleibt und dadurch
das Leiden der Welt mitfiihlt: Sie steigt in eine Holle hinab, die eigentlich nicht ihre
ist. Dies tut sie, um zu dienen und denen Beistand zu leisten, die — wie ihre Hausher-
rin — inihrer Selbstbezogenheit und ihrem Krieg gegen die Welt im oben erliuterten
Sinne verdursten oder die — wie die anderen Figuren, denen Benina Beistand leis-
tet — im wahrsten Sinne des Wortes der Armut, dem Hunger und der Hilfslosigkeit

ausgesetzt sind:>*

»¢Por qué, entonces, si no la tenfa, el suyo, el infierno, tenfa que pasarlo? Porque al
no tenerlo, y siendo su condicidn a servir, el tiempo que le quedaba aqui lo habfa
de pasar asi, sirviendo a alguien que estuviera en el infierno. [...] Y éste, si, era su
infierno: el infierno de todos los que sirven con su sery su libertad Gltimos, el de
los que sirven no ya desde el fondo de su alma, que mucho es, sino desde el centro
de su persona misma.«**’ [Warum also, wenn sie die Holle nicht besaf3, musste sie diese
durchleben? Weil sie diese nicht besafS und ihre Bestimmung im Dienen lag, musste sie die
verbleibende Zeit damit verbringen, jemandem zu dienen, der sich in der Holle befand. [...]
Und dies war tatsdchlich ihre Holle: die Holle all jener, die mit ihvem letzten Sein und ihrer
letzten Freiheit dienen, jener, die nicht nur aus der Tiefe ihrer Seele dienen, was bereits viel
bedeutet, sondern aus dem Zentrum des eigenen Wesens.]

Zambranos Ausfithrungen machen deutlich, dass, insofern sich durch Benina exem-
plarisch eine Offenheit fiir das Andere und die Realitit sowie damit auch die eigene

540 Vgl.ebd., S.106.

541 Vgl. ebd.

542 Vgl.ebd,, S.172.

543 Vgl ebd., S.73-74.

544 Vgl.ebd., S. 73.

545 Vgl. Benito Pérez Galdds: Misericordia, Madrid: Edimat 2008. S. 64, 158, 196, 199, 275.
546 Vgl.ebd., S.128, 281.

547 Vgl.ebd., S. 204—207.

548 Vgl. Maria Zambrano: Espafia de Galdéds, S. 95-98.

549 Ebd., S.95.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

151


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Justus Meier: Literatur und Polis

Realitit als eine vom Anderen abhingige ausdriickt, Benina im Sinne des realismo es-
paiiol handelt, der auf personlicher Ebene die Erlosung aus der erliuterten Hélle des
novelarse und auf gesellschaftlicher Ebene die Erlésung aus einer in der modernen
Kultur radikalisierten Geschichte der Selbstbehauptung und Beherrschung des An-
deren bewirken kann, wie sie im Kapitel 4.4 erliutert wurde. Die Rehumanisierung
des Menschen ist in diesem Sinne mit der Uberwindung eines radikalen Fokus auf

559 Diese stellt zwar — wie Zambrano be-

die Selbstverwirklichung gleichzusetzen.
reits im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit Unamuno gezeigt hatte — eine not-
wendige Facette der tragischen Konstitution des Menschen dar, sie wurde jedoch —
wie Zambrano im Rahmen ihrer im Kapitel 4.4 erliuterten Ausfithrungen zur Kon-
stituierung des modernen Subjekts dargelegt hatte — im Kontext eines modernen
Individualismus radikalisiert.

Im Anschluss an Zambranos Interpretation kann Benina als Prototyp eines neu-
en, rehumanisierten Menschen und Vorbild fiir das moderne Subjekt verstanden
werden. Benina wird in diesem Sinne zur Erloserin nicht nur fiir die Figuren im Ro-
man, sondern fiir den Leser und das moderne Subjekt im Allgemeinen, insofern sie
prototypisch als Erlgserin aus einer in der Moderne selbstverstindlich gewordenen
Holle des Lebens als selbstbezogene Romanfigur im Sinne ihres im Kapitel 4.4.2 er-
lauterten Konzeptes der personaje [Figur/Personlichkeit] fungieren kann.

Zambrano plidiert in diesem Sinne fiir die Etablierung eines literarischen Gen-
res, das sich am realismo espariol orientiert und einen Zugang zum Anderen sowie
eine Erkenntnisform im oben erliuterten Sinne eines conocimiento poético vermittelt,
dievon der rationalen Beherrschung des Anderen sowie der Selbstbehauptung eines
dem Objekt gegeniiber in Opposition stehenden Subjekts absieht und sich stattdes-
sen durch Liebe, Offenheit, Bescheidenheit und letztlich misericordia auszeichnet:

»Mas que nunca es necesario hoy esto, pues para dar al hombre alimento espiri-
tual que necesita es preciso que este género de saber se muestre en su plenitud
creando el nuevo género literario que ya echamos de menosy haciendo posible la
madurez de algunas ciencias que lo necesitan para el logro de sus frutos, tal his-
toria. [..] A la luz de su aparicion, el realismo espafiol serd algo mucho mas que
una cualidad y mas decisivo que un estilo; sera simplemente la actuacién de es-
te género de saber en el clima hostil de una cultura de origen racionalista que va
agotando su ciclo. Serd la actuacién continua y humilde de una razén que no ha
comenzado por nombrarse a si misma, por establecerse a si misma; de una razén
o manera de conocimiento que se ha extendido humildemente por seres y cosas,
sin delimitarse previamente a si propia; que ha actuado sin definirse ni separarse,
mezclandose, inclusive, con la razén al uso, con su enemiga y dominadora razén
racionalista. Pero es que una de las caracteristicas de tal género de razén seria el
no tomar represalias contra lo que domina, el no tomar represalias mas que en el

550 Vgl.ebd., S.31.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Maria Zambrano - Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts

terreno de la creacidn, rebasando, superando —jamas rebatiendo ni disputando.
Razé6n esencialmente antipolémica, humilde, dispersa, misericordiosa. Humilde,
dispersa, misericordiosa, mas que ninguna otra, es la obra de Galdés;«*' [Mehr
denn je ist dies heute notwendig, denn um dem Menschen die geistige Nahrung zu geben,
die er braucht, muss sich diese Art von Wissen in ihrer Fiille zeigen, indem sie das neue
literarische Genre schafft, das wir bereits ersehnen, und die Reife einiger Wissenschaften
ermaglicht, die auf dieses Wissen angewiesen sind, um ihre Friichte zu tragen, wie etwa
die Geschichte. [...] Im Licht seines Auftretens wird der spanische Realismus weit mehr als
nur eine Eigenschaft und bedeutender als ein Stil sein; er wird schlicht die Verwirklichung
dieser Art von Wissen im feindlichen Klima einer Kultur rationalistischen Ursprungs sein,
deren Zyklus allmdhlich endet. Er wird die kontinuierliche und demiitige Ausiibung einer
Vernunft sein, die nicht bei sich selbst begonnen hat, die sich nicht selbst benannt oder
etabliert hat; einer Vernunft oder Erkenntnisweise, die sich demiitig iiber Wesen und Din-
ge ausgebreitet hat, ohne sich zuvor selbst abzugrenzen; die gehandelt hat, ohne sich zu
definieren oder abzusondern, sich sogar mit der gingigen Vernunft vermischte, mit der
ihr feindlichen und dominierenden rationalistischen Vernunft. Doch eines der Merkmale
dieser Art von Vernunft wire es, keine Repressalien gegen das Dominierende zu ergreifen,
keine Repressalien aufSer auf dem Gebiet der Schopfung, indem sie liberwindet, iibersteigt
— niemals jedoch widerlegt oder bestreitet. Eine im Wesentlichen antipolemische, demii-
tige, zerstreute, barmherzige Vernunft. Demiitig, zerstreut, barmherzig, mehr als jedes
andere, ist das Werk von Galdés.]

45.4 Zwischenfazit

In den vorangegangenen Kapiteln wurde dargelegt, dass Rehumanisierung im An-
schluss an Zambrano als rezeptive Wieder-Offnung des Subjekts fiir das Andere ver-
standen werden kann. Auf diese Rehumanisierung zielt die Therapie des modernen
Subjekts ab. Diese Offnung eines gegeniiber dem Anderen verschlossenen, kommu-
nikationsunfihigen und selbstbezogenen modernen Subjekts impliziert zum einen
das Raumeingestindnis an das Andere im Schweigen des Subjekts und zum ande-
ren die Etablierung einer emotionalen Beziehung mit dem Anderen. Auf diese Wei-
se kann der Autorin zufolge ein zweckrationaler Weltzugang abgelost werden, der
eine Selbstglorifizierung und Beherrschung der Welt durch das moderne Subjekt
begiinstigt. Durch die Offnung des Subjekts fiir das Andere soll der von ihr dia-
gnostizierte und im Kapitel 4.4.2 erliuterte, spezifisch moderne Absolutismus des
Menschen iiberwunden und eine Kultur etabliert werden, die eine Basis fiir ein au-
thentisches Leben darstellt, in dem das Subjekt dem Objekt gegeniiber eine domi-
nierende und manipulative Haltung im Sinne der oben skizzierten Diagnosen von
Maclntyre, Taylor, Adorno und Horkheimer ablegt, sich anstelle einer narzisstischen
Selbstglorifizierung in seinen Grenzen sowie seiner Bedingtheit akzeptiert und sich

551 Maria Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 236—237.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces

153


https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Justus Meier: Literatur und Polis

in einem Kontext integriert weifl und fithlt. Es wurde erliutert, dass die von Zam-
brano angestrebte Rehumanisierung letztlich auch auf die Re-Etablierung eines in
der Moderne verloren gegangenen Glaubens an die Stadt - verstanden als identi-
tits-, sinn- und solidarititsstiftendes gemeinschaftliches Projekt — abzielt sowie die
Uberwindung eines Paradigmas impliziert, das Fortschritt mit der zunehmenden
Befihigung des Menschen zur Beherrschung und Nutzbarmachung des Menschen
und der Natur gleichsetzt.

Die Offenheit fir das Andere im Sinne der Etablierung eines Raumeingestind-
nisses, einer emotionalen Hinwendung zum Anderen sowie einer Akzeptanz der Be-
dingtheit der eigenen Realitit und Identitit stellen zentrale Momente sowohl des
Konzepts der razén poética als auch des realismo espariol dar. Wenngleich die razén
poética als konkretes Medium zur Therapie des modernen Subjekts beriicksichtigt
wurde, lag in den vorangegangenen Kapiteln der Fokus auf dem realismo espafiol und
dessenvon Zambrano analysierten literarischen Manifestationen. Insofern deutlich
gemacht wurde, dass in beiden Konzepten jedoch eine Offenheit gegeniiber dem
Anderen im Zentrum steht und Zambrano selbst den Hinweis gibt, dass — trotz der
rationalen Komponente der razén poética — immer auch ein Weltzugang im Sinne

t,** kann festgehalten werden,

des realismo espaiiol in der razén poética impliziert is
dass die Einbindung einer Literatur im Sinne des realismo espariol in das Projekt der
Therapie im oben erliuterten Sinne stets auch die von der Autorin angestrebte Eta-
blierung einer razén poética begiinstigt.

In Zambranos Ausfithrungen zum realismo espafiol wird zwar — wie auch im
Rahmen ihrer Ausfithrungen zum Konzept der razén poética — ein Verstindnis von
Kunst als Ausdrucksmedium und Kulturpraxis transzendiert und Kunst letztlich
als normative Wirklichkeitserfahrung verstanden, das heifdt als ein Wirklichkeits-
zugang, der die Basis fiir eine Kultur des Zusammenlebens legen kann. Es wurde
jedoch aufgezeigt, dass dieser Wirklichkeitszugang im Anschluss an Zambranos
Analysen durchaus mittels der Literatur exemplarisch dargestellt, einem selbstbe-
zogenen Wirklichkeitszugang gegeniibergestellt sowie dahingehend thematisiert
werden kann, dass der existenzielle Konflikt des Menschen formuliert und zuguns-
ten einer rezeptiven Offnung des Subjekts fiir das Andere im Sinne des realismo
espaiiol aufgeldst werden kann.

Die Ergebnisse der in den vorangegangenen Kapiteln getitigten Analysen
werden im Kapitel 6 aufgegriffen und im Rahmen einer In-Beziehung-Setzung zu
Gom4 und dem zeitgendssischen dsthetisch-literaturwissenschaftlichen Diskurs
diskutiert.

552 Vgl. Maria Zambrano: Pensamiento y Poesia, S. 597.

12.02.2028, 13:43:27. - Open Acces



https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

