
4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie 

des modernen Subjekts 

4.1 Zur Autorin und ihrem Werk 

Olga Amarís Duarte zufolge vermittelt María Zambrano in ihrem Gesamtwerk zwi
schen Mystik, Philosophie und Poesie.1 Darüber hinaus lässt sich mit Bundgård ein 
religiöser2 und mit Gómez-Montero ein pädagogischer und kunsthistorischer3 An
teil ihres Werkes bestimmen. 

Die spanische Autorin analysiert und kritisiert in ihrem Werk die Entfremdung 
des modernen Subjekts aus einem gemeinschaftlichen Kontext im Rahmen eines 
spezifisch modernen Absolutismus der Vernunft,4 der die Zersetzung der Bezie
hung zwischen dem modernen Subjekt und dem Anderen in jeglicher Hinsicht be
wirkt, das heißt die Beziehung zum Mitmenschen, zur Gemeinschaft, zur Natur 
und zum Göttlichen. Eine Erläuterung ihres Verständnisses vom Anderen erfolgt 
im Kapitel 4.2 und eine Erläuterung ihres Konzepts des Absolutismus der Vernunft 
im Kapitel 4.4.2. 

Die Zeitzeugin des spanischen Bürgerkriegs, der Weltkriege, des Holocausts 
und der Franco-Diktatur kritisiert diese Phänomene vornehmlich aus dem la
teinamerikanischen Exil und interpretiert diese als Ausdruck einer durch eine 
fehlgeleitete Aufklärung bewirkten kulturellen Krise.5 Wie Adorno und Horkhei
mer diagnostiziert Zambrano einen auf die rationale Beherrschung des Anderen 

1 Vgl. Olga Amarís Duarte: La mística del exilio, S. 432. 
2 Vgl. Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 15–19, 193, 421, 436. 
3 Vgl. Javier Gómez-Montero: Nachwort, S. 268. 
4 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, Madrid: Alianza 2019. S. 86–129, 219–222; María 

Zambrano: La confesión: Género literario, Madrid: Mondadori 1988. S. 45–61; María Zambra

no: Hacia un saber sobre el alma, S. 106. 
5 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 20–124, 142–144; María Zambrano: 

Pensamiento y Poesía, S. 561–571; María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 195–209; 
María Zambrano: Horizonte del liberalismo, Madrid: Ediciones Morata 1996. S. 262; María 
Zambrano: Persona y democracia, S. 27–30, 100–103, 127–129; María Zambrano: Unamuno, 
Barcelona: Debolsillo 2004. S. 25; María Zambrano: La confesión, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Justus Meier: Literatur und Polis 

ausgerichteten Weltzugang und Selbstbehauptungszwang des modernen Subjekts, 
das sich dem Objekt gegenüber rezeptiv verschlossen hat und diesem gegenüber 
eine dominierende sowie instrumentalisierende Haltung einnimmt.6 Gleichzeitig 
betont die Autorin jedoch das positive Potenzial der formal existierenden modernen 
Demokratien.7 Ihre in den Kapiteln 4.4 und 4.5 herausgearbeitete Rückbesinnung 
auf einen Identitäts- und Öffentlichkeitsbegriff im Sinne der griechisch-antiken 
Polis und ihre daraus abgeleitete Utopie der Verwirklichung einer authentischen 
modernen Demokratie,8 welche die Autorin in den lediglich formal existieren
den modernen Demokratien nicht realisiert sah,9 kann vor dem Hintergrund des 
historischen Kontextes ihres Werks verstanden werden. So hatte die Autorin die 
Geburt und den Fall der Segunda Republica miterlebt und war – wie Eduardo 
Gonzáles di Pierro feststellt – als Regimekritikerin im Exil den aus ihrer Sozia
lisation in der Segunda Republica abgeleiteten Werten treu geblieben.10 Bereits 
während ihrer Studienzeit beteiligte sich die Autorin an einer Opposition gegen 
die Diktatur Primo de Riveras im Kontext ihrer Mitgliedschaft in der Federación 
Universitaria Española und der Liga de educación social.11 In der Zeit während 
der Segunda Republica und des Bürgerkriegs manifestierte sich ihr politisches 
Engagement insbesondere in Form ihrer Kollaboration mit antifaschistischen und 
kommunistischen Zeitschriften.12 María del Mar Moreno stellt diesbezüglich fest, 
dass Zambrano als eine der einflussreichsten republikanischen Intellektuellen der 

6 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 736–755, 768; María Zambrano: Los intelectuales 
en el drama, S. 144–157, 236, 295; María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 228–229; Ma

ría Zambrano: Notas de un método, Madrid: Tecnos 2011. S. 74; María Zambrano: Hacia un 
saber sobre el alma, S. 46–48, 165–170; María Zambrano: Unamuno, S. 22, 50, 143. 

7 Vgl. María Zambrano: »La ciudad«, in: Aurora. Papeles del seminario María Zambrano 13 
(2012), S. 18–23, hier S. 20; María Zambrano: Persona y democracia, S. 21–22, 139, 183–187, 
208–209, 224–225; María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 263, 269; María Zambra

no: España, sueño y verdad, Barcelona: Edhasa 2002. S. 25. 
8 Vgl. Laura García Portela: Educación para la democracia, S. 156. 
9 Vgl. Eva María Marquéz Jimeno: »Historia y convivencia en María Zambrano«, in: Thémata: 

Revista de filosofía 35 (2005), S. 419–426, hier S. 423. https://dialnet.unirioja.es/servlet/artic 
ulo?codigo=1986866 (Zugriff: 01.07.2025). 

10 Vgl. Eduardo Gonzáles di Pierro: »Dos filósofas piensan la república: María Zambrano y Edith 
Stein«, in: Open Insight 1 (2010), S. 70–83, hier S. 72. 

11 Vgl. Mercedes Gómez Blesa: Modernas y vanguardistas: Mujer y democracia en la II Repúb
lica, Madrid: Ediciones el laberinto 2009. S. 187; Juan Fernando Ortega Muñoz: Biografía de 
María Zambrano, Málaga: Editorial Arguval 2006. S. 43–56. 

12 Vgl. Antolín Sánchez Cuervo: »Dos interpretaciones del fascismo: Ortega y Gasset y María 
Zambrano«, in: Revista de filosofía 49 (2017), S. 41–65, hier S. 67. https://dialnet.unirioja.es 
/servlet/articulo?codigo=7102285 (Zugriff: 01.07.2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1986866
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1986866
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7102285
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7102285
https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1986866
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1986866
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7102285
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7102285


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 53 

Segunda Republica bewertet werden kann.13 Der Fokus in Zambranos Gesamtwerk 
auf die Werte der Freiheit und Gemeinschaft kann in Anschluss an Gonzáles di 
Pierro als Ausdruck ihres Republikanismus gedeutet werden.14 In diesem Sinne 
kann auch der republikanische Charakter ihrer Ästhetik, der in den Kapiteln 4.5 
und 6 herausgearbeitet wird, im Kontext der historischen Einbettung ihres Werks 
verstanden werden. 

Das Potenzial der demokratischen Polis als identitäts-, solidaritäts- und sinn
stiftender Kontext, welches die Autorin insbesondere in Persona y democracia heraus
arbeitet, wird vor allem im Rahmen von Zambranos Ausführungen zum Öffentlich
keits-, Demokratie- und Bürgerverständnis der griechischen Polis deutlich.15 Ih
re diesbezüglichen Ausführungen werden im Kapitel 4.2 dieser Untersuchung er
läutert. An ihre philosophisch-soziologischen Analyse- und Kritikansätze knüpfen 
Zambranos ästhetische Auseinandersetzungen mit dem Unterschied zwischen ei
nem rationalen und einem poetischen Zugang zur Welt an. Es handelt sich Zambra
no zufolge dabei um zwei Weltzugänge, die ursprünglich vereint waren und bereits 
in der griechischen Philosophie voneinander getrennt wurden, wobei der rationale 
Weltzugang in der modernen Kultur radikalisiert wurde und in einen Absolutismus 
der Vernunft umgeschlagen ist.16 

Wie im Verlauf dieser Arbeit deutlich wird, können ihre Auseinandersetzungen 
mit einem rationalen Weltzugang, die das Gesamtwerk von Zambrano prägen, im 
Kontext der spätmodernen und zeitgenössischen Kritik einer spezifisch moder
nen instrumentellen Vernunft verstanden werden. Ihr Konzept eines poetischen 
Weltzuganges, welches sie – wie in Kapitel 4.4.1 erläutert wird – insbesondere in El 
hombre y lo divino und Filosofía y poesía entwickelt, leitet die Autorin aus einem anti
ken Verständnis von Kunst als Ausdruck des Göttlichen, nicht rational Fassbaren ab. 
Wie in den Kapiteln 4.4.1 und 4.5.2 dargelegt wird, versteht Zambrano den Künstler 
explizit nicht als ein expressiv-schöpferisch verfahrendes Subjekt, sondern als 
rezeptiv ausgerichtetes Medium, das metaphysische Wahrheiten ästhetisch und im 
Falle der Poesie insbesondere metaphorisch zum Ausdruck bringt. Bereits María 
Luisa Maillard García hatte zusammengefasst, dass sich Zambranos Verwendung 
des Begriffes poesia durchaus im Sinne des griechischen Konzepts der Poiesis auf 
jegliche Art der Schöpfung mittels des Wortes bezieht und sich nicht exklusiv auf 

13 Vgl. María del Mar Moreno: »Sobre las Intelectuales republicanas«, in: Mercedes Gómez Blesa 
(Hg.), Las intelectuales republicanas. La conquista de la ciudadanía, Madrid: Biblioteca nueva 
2007, S. 15–31, hier S. 19. 

14 Vgl. Eduardo Gonzáles di Pierro: Dos filósofas piensan la república, S. 75. 
15 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 139–156; María Zambrano: Los intelectuales 

en el drama, S. 209. 
16 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 446–447; María Zambrano: Filosofía y 

Poesía, S. 687–754; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 21–68, 147–157, 175–183. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Justus Meier: Literatur und Polis 

die Lyrik beschränkt.17 Darüber hinaus wird im Rahmen dieser Untersuchung 
aufgezeigt, dass sich Zambranos Ausführungen zu einem poetischen Weltzugang 
nicht nur auf den Künstler beziehen, der diesen Weltzugang in exemplarischer 
Weise realisiert. Zambrano zufolge steht ein poetischer Weltzugang letztlich jedem 
Menschen auch unabhängig von der künstlerischen Praxis als ein explizit nicht in
strumentalisierender, sondern kommunikativ und passiv-rezeptiv ausgerichteter 
Umgang mit der Realität offen. 

Auf Basis der Dichotomie der zwei Weltzugänge entwickelt die Autorin ihr in der 
Sekundärliteratur bereits ausführlich analysiertes Konzept der razón poética. Dieses 
soll zwischen den beiden Weltzugängen vermitteln und einen sozialverträglichen 
Zugang des modernen Subjekts zum Objekt wiederherstellen, um die Überwindung 
eines mit dem Absolutismus der Vernunft assoziierten modernen Subjektzentris
mus und Individualismus zu ermöglichen.18 

Aus literaturwissenschaftlicher Perspektive sind für diese Untersuchung insbe
sondere Zambranos Ausführungen zum Potenzial einer Literatur im Sinne des rea
lismo español für das Projekt der Therapie des modernen Subjekts interessant. Wie 
im Kapitel 4.5.3 erläutert wird, versteht Zambrano den realismo español als einen 
Umgang mit der Realität, der im Sinne ihres Verständnisses vom poetischen Welt
zugang eine Hinwendung zum Anderen, das heißt zur Realität, impliziert und ei
nem spezifisch modernen Subjektzentrismus antagonistisch gegenübersteht. Die
ser findet der Autorin zufolge in der spanischen Kultur und insbesondere in der spa
nischen Literatur Ausdruck.19 Er hat Zambrano zufolge das Potenzial, zur rezepti
ven Öffnung des modernen Subjekts beizutragen, da letzteres vornehmlich instru
mentell auf das Objekt einwirkt und zu einem gemeinschaftlich-politischen Mitein
ander unfähig geworden ist. Zambrano analysiert diesbezüglich insbesondere die 
Werke von San Juan de la Cruz, Miguel de Unamuno und Benito Pérez Galdós,20 
weshalb ihre Beschäftigung mit diesen Autoren im Zentrum der in dieser Arbeit 

17 Vgl. María Luisa Maillard García: »Novela y novelería en María Zambrano«, in: Aurora. Papeles 
del seminario María Zambrano 18 (2017), S. 54–66, hier S. 56. 

18 Vgl. María Zambrano: Claros del bosque, Madrid: Alianza 2019. S. 87–165; María Zambrano: 
Filosofía y Poesía, S. 746–776; María Zambrano: »Los bienaventurados«, in: Jesús Moreno Sanz 
(Hg.), Obras completas, Barcelona: Galaxia Gutenberg 2019, S. 357–503, hier S. 447–452; Ma

ría Zambrano: Notas de un método, S. 167, 169; María Zambrano: Los intelectuales en el dra
ma, S. 193, 200, 378; María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 43–56, 73; María Zam

brano: Dos fragmentos acerca del amor, De la aurora, Madrid: Turner 1986. S. 61–67, 184; Ma

ría Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 595–640. 
19 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 578–597; María Zambrano: Los intelectuales 

en el drama, S. 232–246, 328–331; María Zambrano: España, sueño y verdad, S. 83, 130; María 
Zambrano: La España de Galdós, Madrid: Alianza 2020. S. 58–62; María Zambrano: Unamuno, 
S. 138–143. 

20 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 230–246, 285–298, 384; María Zam

brano: España, sueño y verdad, S. 45, 81–97; María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 585; 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 55 

analysierten Auseinandersetzung Zambranos mit spanischer Literatur im Sinne des 
realismo español steht. 

Hinsichtlich der Einflüsse auf Zambranos Werk konnte in der Sekundärlitera
tur aufgezeigt werden, dass die Autorin im Rahmen ihrer Kritik und Reformbestre
bungen eines durch den philosophischen Idealismus und Rationalismus geprägten 
Vernunftbegriffes sowie ihrer Annahme einer alternativen emotionalen Erkenntnis
quelle insbesondere an die Autoren Friedrich Nietzsche,21 Martin Heidegger,22 Mi

María Zambrano: Los bienaventurados, S. 432; María Zambrano: Hacia un saber sobre el al
ma, S. 163; María Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 182. 

21 Vgl. Elena Laurenzi: »Bajo el signo de la aurora. María Zambrano y Friedrich Nietzsche«, in: 
Aurora: papeles del Seminario María Zambrano 10 (2009), S. 38–46. https://www.raco.cat/ind 
ex.php/Aurora/article/view/183304 (Zugriff: 01.07.2025); Mercedes Gómez Blesa: Zambrano 
y Nietzsche; Diego Sánchez Meca: »Arte y metafísica en Zambrano y Nietzsche«, in: Carmen 
Revilla Guzmán (Hg.), La palabra liberada del lenguaje: María Zambrano y el pensamiento 
contemporáneo, Barcelona: Bellaterra Edicions 2013, S. 41–54; Jesús Moreno Sanz: »Panorá
mica general del abismal diálogo entre Zambrano y Nietzsche«, in: Carmen Revilla Guzmán 
(Hg.), La palabra liberada del lenguaje. María Zambrano y el pensamiento contemporáneo, 
Barcelona: Bellaterra Edicions 2013, S. 15–28; Remedios Ávila Crespo: »›El delirio del super
hombre‹: ¿Una nueva estación de lo sagrado?«, in: Carmen Revilla Guzmán (Hg.), La palabra 
liberada del lenguaje. María Zambrano y el pensamiento contemporáneo, Barcelona: Bella
terra Edicions 2013, S. 55–74; María Teresa Russo: »María Zambrano, intérprete de San Agus
tín«, in: Aurora: papeles del Seminario María Zambrano 3 (2001), S. 68–74, hier S. 68. https:// 
www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144887 (Zugriff: 01.07.2025). 

22 Vgl. Jorge Acevedo Guerra: »La razón poética: una aproximación entre Zambrano y Heideg
ger«, in: Carmen Revilla Guzmán (Hg.), La palabra liberada del lenguaje. María Zambrano y 
el pensamiento contemporáneo, Barcelona: Bellaterra Edicions 2013, S. 77–89; Carmen Pardo 
Salgado: »En el destierro del arte«, in: Carmen Revilla Guzmán (Hg.), La palabra liberada del 
lenguaje. María Zambrano y el pensamiento contemporáneo, Barcelona: Bellaterra Edicions 
2013, S. 103–115; Juana Sánchez-Gey Venegas: Algunos claros de Zambrano, S. 56–63; Rosella 
Prezzo: Dasein, il y a, adsum, S. 117–178; Chiara Zamboni: »Heidegger y María Zambrano: dos 
formas diferentes de amor a la Naturaleza«, in: Carmen Revilla Guzmán (Hg.), La palabra libe
rada del lenguaje: María Zambrano y el pensamiento contemporáneo, Barcelona: Bellaterra 
Edicions 2013, S. 129–139. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/183304
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/183304
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144887
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144887
https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/183304
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/183304
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144887
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144887


56 Justus Meier: Literatur und Polis 

guel de Unamuno,23 José Ortega y Gasset,24 Blaise Pascal25 und Max Scheler26 an
knüpft. Diesbezüglich kann zusammengefasst werden, dass der Schwerpunkt in der 
Sekundärliteratur bisher auf In-Beziehung-Setzungen zu Ortega y Gasset und Un
amuno gelegt wurde, da Zambrano maßgeblich von diesen Autoren beeinflusst wur
de und im Rahmen ihrer Analyse und Kritik der Pathologien der modernen Gesell
schaft, ihres Kunst- und Vernunftverständnisses sowie ihrer diesbezüglichen Kritik 
an diese Autoren anschließt. Auf die diesbezüglichen Forschungsergebnisse wird 
insbesondere in den Kapiteln 4.5.2 und 4.5.3.1 eingegangen. Über diese in der Se
kundärliteratur schwerpunktmäßig identifizierten Einflüsse auf Zambranos Werk 
hinaus wurde insbesondere auf mystische, romantische und existentialistische Ele
mente in Zambranos Werk hingewiesen, wobei in dieser Arbeit insbesondere die in 
der Sekundärliteratur getätigten Bezugnahmen zur Romantik und zur Mystik auf
gegriffen und um die Fragestellungen dieser Untersuchung ergänzt werden. 

23 Vgl. Carlos Segade Alonso: El descubrimiento del misticismo, S. Patricia Palomar Galdón: »Gé
nesis de la actitud confesional en María Zambrano«, in: Aurora: papeles del Seminario María 
Zambrano 18 (2017), S. 46–58, hier S. 47. https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/322 
565 (Zugriff: 01.07.2025); Sergio Sevilla: »Saber y racionalidad en el pensamiento de María 
Zambrano«, in: Aurora: papeles del Seminario María Zambrano 12 (2011), S. 64–73, hier S. 70. 
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/250308 (Zugriff: 01.07.2025). 

24 Vgl. Antolín Sánchez Cuervo: Dos interpretaciones del fascismo, S. 41–65; Gladis del Socorro 
García Restrepo/Conrado Giraldo Zuluaga: »De Ortega a Zambrano: Las huellas de un maes

tro«, in: Revista Lasallista de Investigación 12 (2015), S. 203–210. https://dialnet.unirioja.es/s 
ervlet/articulo?codigo=6090298 (Zugriff: 01.07.2025); Luis Miguel Pino Campos: »Ortega en 
los Epistolarios de María Zambrano«, in: Juana Sánchez-Gey Venegas, et al. (Hg.), María Zam

brano. Nuevos senderos de convivencia, Madrid: Fundación Fernando Rielo 2011, S. 97–149; 
José Luis López-Aranguren: »Filosofía y poesía«, in: Fernando Savater, et al. (Hg.), Papeles de 
Almagro: El pensamiento de María Zambrano, Madrid: Zero 1983, S. 111–121, hier S. 111–116. 

25 Vgl. Jorge Novella Suárez: Zambrano y el suicidio de Europa, S. 212; María del Carmen Piñas 
Saura: »Sobre la razón poética de María Zambrano«, in: Vicente Cervera, et al. (Hg.), El ensayo 
como género literario, Universidad de Murcia: Servicio de Publicaciones 2005, S. 131–142, hier 
S. 132. https://doi.org/10.6018/editum.1488. (Zugriff: 01.07.2025); Ana Bundgård: Más allá de 
la filosofía, S. 18, 437; Olga Amarís Duarte: La mística del exilio, S. 355; José Luis López-Aran
guren, et al.: »Mesa redonda sobre el pensamiento de María Zambrano«, in: Fernando Sava
ter, et al. (Hg.), Papeles de Almagro: El pensamiento de María Zambrano, Madrid: Zero 1983, 
S. 122–139, hier S. 133. 

26 Vgl. María Luisa Maillard García: »El concepto de creencia en Zambrano«, in: Aurora: pape
les del Seminario María Zambrano 13 (2012), S. 30–39, hier S. 34. https://www.raco.cat/index 
.php/Aurora/article/view/268641 (Zugriff: 01.07.2025); Carmen Guzmán Revilla: »Sobre Max 
Scheler y María Zambrano. Acordes e intervalos«, in: Carmen Guzmán Revilla (Hg.), La pa
labra liberada del lenguaje: María Zambrano y el pensamiento contemporáneo, Barcelona: 
Bellaterra Edicions 2013, S. 143–162; Agustín Andreu Rodrigo: »Fundamentación teológica de 
la razón poética«, in: Aurora: papeles del Seminario María Zambrano 11 (2010), S. 6–17, hier 
S. 7; Eduardo Gonzáles di Pierro: Dos filósofas piensan la república, S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/322565
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/322565
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/250308
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6090298
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6090298
https://doi.org/10.6018/editum.1488
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/268641
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/268641
https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/322565
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/322565
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/250308
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6090298
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6090298
https://doi.org/10.6018/editum.1488
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/268641
https://www.raco.cat/index.php/Aurora/article/view/268641


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 57 

4.2 Die Konstituierung der persona in der griechischen Polis 

Das moderne Subjekt ist Zambrano zufolge durch einen selbstbezogenen, das An
dere instrumentalisierenden und dominierenden Weltzugang darin behindert ist, 
in Gemeinschaft mit dem Anderen zu leben.27 »Das Andere« versteht Zambrano im 
Kontext ihrer Kritik eines modernen Subjektzentrismus als das dem Subjekt im Sin
ne einer externen Realität gegenüberstehende Objekt. Im Rahmen dieser Untersu
chung wird deutlich, dass die Autorin sich mit »dem Anderen« in Abhängigkeit vom 
jeweiligen Kontext vornehmlich auf den anderen Menschen, die belebte und unbe
lebte Natur sowie das Göttliche bezieht.28 Diesbezüglich wird im weiteren Verlauf 
der Untersuchung deutlich, dass bei Zambrano die Isolierung des Menschen aus 
der menschlichen Gemeinschaft,29 die Instrumentalisierung der Natur30 sowie der 
moderne Anthropozentrismus31 als verschiedene Symptome eines als pathologisch 
zu bewertenden radikalen Selbstbezuges des modernen Subjekts zu verstehen sind, 
der das Subjekt für das Andere in jeglicher Hinsicht verschließt. Besonders deutlich 
wird dies im Rahmen der Erläuterung ihres Konzepts des realismo español im Kapitel 
4.5.3 dieser Untersuchung. 

Bezüglich der Verwendung des Begriffes »des Anderen« im Rahmen dieser Un
tersuchung sei festgelegt, dass der Begriff auch über die Verwendung im Kontext 
der Bezugnahmen zu Zambrano hinaus als das dem Subjekt in jeglicher Hinsicht 
gegenüberstehende Objekt verstanden werden soll. 

Im Rahmen ihrer Analyse und Kritik des modernen Subjekts legt Zambrano – 
ähnlich wie Taylor, MacIntyre und Arendt – einen besonderen Fokus auf das Ver
hältnis des Menschen zum öffentlichen Raum. Den von jenen Autor(inn)en getätig
ten Diagnosen einer Atomisierung der Gesellschaft,32 eines Absterbens des öffent
lichen Raumes33 sowie der Konversion der Polis in eine Arena des Gegeneinanders34 
entspricht im Vokabular Zambranos das Verschwinden der Stadt in der Moderne.35 
Eine sinnvolle Herausarbeitung der Analyse und Kritik des modernen Subjekts aus 

27 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 86–129, 219–222. 
28 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 159, 181–199; María Zambrano: Notas de un 

método, S. 108–109; María Zambrano: España de Galdós, S. 55. 
29 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 32; María Zambrano: »La ciudad«, in: Aurora. 

Papeles del seminario María Zambrano 13 (2012), S. 18–23, hier S. 20. 
30 Vgl. María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 228–229, 226; María Zambrano: Notas de 

un método, S. 74. 
31 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 24–25; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 239–241. 
32 Vgl. Charles Taylor: Das Unbehagen an der Moderne, S. 16, 68, 109, 126, 131. 
33 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa, S. 73–89, 189–191, 265, 278; Javier Gomá Lanzón: Aquiles en 

el gineceo o Aprender a ser mortal, Barcelona: Taurus 2015. S. 167–225. 
34 Vgl. Alasdair MacIntyre: Verlust der Tugend, S. 261–262, 303, 314, 317, 339. 
35 Vgl. María Zambrano: La ciudad, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Justus Meier: Literatur und Polis 

dem Gesamtwerk von Zambrano erfordert die Berücksichtigung ihrer Sozialanthro
pologie sowie ihrer Ausführungen zum Verhältnis von Mensch und öffentlichem 
Raum in der vormodernen abendländischen Kultur. In diesem Rahmen sind ins
besondere ihre Ausführungen zur Konstitution der Utopie sowie des Menschen als 
persona [Person] in der griechischen Polis zu berücksichtigen, insofern beide Phäno
mene Zambrano zufolge für die abendländische Kultur konstitutiv sind. Auf dieser 
Basis werden die von der Autorin analysierten und kritisierten Pathologien des mo
dernen Subjekts sowie ihr diesbezügliches Vokabular verständlich. 

Die Genealogie des Verhältnisses zwischen Mensch und gemeinschaftlichem 
Kontext beschreibt Zambrano in Persona y democracia ausgehend von der griechi
schen Polis, da Individuum und Gesellschaft der Autorin zufolge überhaupt erst 
in der griechischen Polis entstehen.36 Zambrano verwendet den Begriff der Ge
sellschaft, das heißt der sociedad nicht im Sinne Tönnies oder Arendts als einen die 
Gemeinschaft korrumpierenden zweckrationalen und ökonomisch motivierten Zu
sammenschluss, sondern als einen gemeinschafts-, sinn- und identitätsstiftenden 
Kontext, in welchem sich der Mensch als politisches Wesen konstituieren kann, 
das heißt, als individuo [Individuum], das unter Freien und Gleichen im öffentlichen 
Raum agieren kann.37 In der sociedad [Gesellschaft] der Polis ist der Mensch Zam
brano zufolge nicht mehr, wie in vorpolitischen Organisationsformen, Hierarchien 
unterworfen, an deren Spitze eine glorifizierte Elite steht, die das Privileg der Frei
heit genießt.38 Im Rahmen ihrer Ausführungen zum Verhältnis von individuo und 
sociedad entwickelt Zambrano – wie im weiteren Verlauf dieses Kapitels erläutert 
wird – ihr Konzept der persona im Sinne eines normativ verstandenen Bürgers 
einer demokratischen Republik. Auch wenn Karl-Wilhelm Welwei zufolge die als 
Bürgergemeinschaft strukturierten, zwischen 800 und 400 vor Christus existieren
den, griechischen Poleis39 nicht notwendigerweise demokratisch, sondern vielfach 
oligarchisch regiert wurden,40 bezieht sich die Autorin im Rahmen ihres Rück
blickes auf die griechische Polis exklusiv auf das demokratisch regierte Athen.41 
Darüber hinaus kann festgestellt werden, dass Zambrano den Begriff Polis trotz 
ihrer Bezüge zur griechischen Polis letztlich nicht auf das historisch-geografisch 
begrenzte Phänomen der griechischen Stadtstaaten reduziert. Sie begreift die 
Polis vielmehr im Sinne Aristoteles als Zusammenschluss von freien und gleichen 
Menschen zur gemeinschaftlich-politischen Suche nach dem Guten, das heißt dem 

36 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 147–148. 
37 Vgl. ebd., S. 143–147, 153–155, 175–176. 
38 Vgl. ebd., S. 143–152. 
39 Vgl. Karl-Wilhelm Welwei: Die griechische Polis: Verfassung und Gesellschaft in archaischer 

und klassischer Zeit, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz: Kohlhammer 1983. S. 9–16. 
40 Vgl. ebd., S. 12. 
41 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 147, 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 59 

glücklichen Leben im Sinne Arendts als einen Zwischenraum, der sich zwischen 
den miteinander handelnden und sprechenden Bürgern ergibt42 und – wie im wei
teren Verlauf der Untersuchung deutlich wird – durchaus auch im Sinne Gomás als 
eine »[…] racionalidad objetiva de lo social que se impone al individuo en todas las 
épocas […]«43 [objektive Rationalität des Sozialen, die in allen Epochen auf das Individuum 
wirkt]. Während Arendt und Gomá jedoch konkret von einer zeitgenössischen Polis 
sprechen,44 die im Rahmen des modernen Individualismus und Absterbens der 
Agora zunehmend an Bedeutung für das moderne Subjekt verliert,45 bevorzugt 
Zambrano die Verwendung des Begriffes ciudad [Stadt], wenn sie das Verschwinden 
der Stadt zugunsten urbaner Extensionen in der Moderne diagnostiziert.46 

Die griechische Polis versteht Zambrano als historisch erste Realisierung der 
Stadt, das heißt, als Raum, in dem die Menschen erstmals frei von Göttern handeln 
und ihr Schicksal, das mit dem Schicksal der Polis verwoben ist, als Bürger durch 
politisches Handeln selbst in die Hand nehmen.47 In ihr lebt der Mensch Zambrano 
zufolge erstmals in solededad [Einsamkeit], das heißt, in einem politischen Raum, der 
exklusiv für das menschliche Handeln geschaffen ist.48 Das politische Leben in der 
griechischen Polis war Zambrano zufolge jedoch mit dem Glauben an die Existenz 
des Göttlichen vereinbar.49 Das Göttliche versteht Zambrano als eine durch die Re
ligion objektivierte oder durch die Philosophie rationalisierte Form des Heiligen.50 
Das Heilige wiederum versteht die Autorin als eine transzendente, verborgene, am
bivalente, nicht durch die Ratio fassbare Instanz51 im Sinne eines »[…] fondo oscuro 
de la vida […]«52 [dunklen Grundes/Fundaments des Lebens]. Das Göttliche als Ausdruck 
des Heiligen stellt der Autorin zufolge das absolut Andere des Menschen dar und ist 
folglich zur Skizzierung des Menschlichen notwendig, indem es ihm eine Resistenz
fläche bietet und die Grenzen des Menschlichen im Sinne seiner Form absteckt, dem 

42 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa, S. 249–250. 
43 Javier Gomá Lanzón: Aquiles en el gineceo, S. 39. 
44 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa, S. 250; Javier Gomá Lanzón: Ejemplaridad pública, S. 28, 184. 
45 Vgl. Javier Gomá Lanzón: Aquiles en el gineceo, S. 167–225; Hannah Arendt: Vita activa, 

S. 73–89, 189–191, 265, 278. 
46 Vgl. María Zambrano: La ciudad, S. 19. 
47 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 143–155. 
48 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 51, 266, 269; María Zambrano: Persona y de

mocracia, S. 134, 147. 
49 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 147. 
50 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 68, 217; María Zambrano: »Dos fragmentos 

acerca del pensar«, in: Aurora. Papeles del seminario María Zambrano 7 (2005), S. 95–97, hier 
S. 97; María Zambrano: Notas de un método, S. 143–144. 

51 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 149. 
52 María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 217. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Justus Meier: Literatur und Polis 

Menschen Substanz verleiht und ihn dadurch in der Welt verortet.53 Folglich ver
steht Zambrano das Göttliche als eine notwendige Komponente im menschlichen 
Leben, die nicht verschwinden, sondern lediglich anders besetzt oder verdeckt wer
den kann. Diesbezüglich diagnostiziert sie – wie in den folgenden Kapiteln näher 
erläutert wird – in der Moderne keine Gottlosigkeit, sondern argumentiert, dass an 
die Stelle alter Götter neue Götter in Form von glorifizierten Idolen und faschisti
schen Führern54 sowie einer glorifizierten Zukunft im Rahmen eines radikalen Fort
schrittsoptimismus treten.55 Zugleich stellt Zambrano fest, dass das moderne Sub
jekt den Status eines sich selbst glorifizierenden Gottes einnimmt,56 wodurch das 
Andere verdeckt wird und die Konturen des Menschen verschwinden.57 Trotz der 
Unmöglichkeit der absoluten Abwesenheit des Göttlichen fand in der griechischen 
Polis eine relative Distanzierung vom Göttlichen statt, die Zambrano als positiv be
wertet: Die Polis schützte den Menschen vor der unmittelbaren und ununterbro
chenen Konfrontation mit dem absolut Anderen, Nicht-Menschlichen, insofern das 
Wesen der Polis darin besteht, mit Gleichgestellten und Gleichberechtigten politisch 
zu interagieren.58 Die hierdurch bewirkte Ruhe und Sicherheit begünstigte ein neu
es Maß an Freiheit im Denken. Sie trug zur Entfaltung von Philosophie und Politik 
bei, da Zambrano die Einsamkeit sowohl als Garant für einen reflexiven Raum ver
steht, in dem der Mensch sich selbst zum Thema wird,59 als auch als Ausgangspunkt 
für die Wahrnehmung des Anderen im göttlichen und menschlichen Sinne, welche 
wiederum die Bedingung der oben erläuterten, intersubjektiv begründeten Selbst
erkenntnis darstellt: 

»Mi realidad depende de otro. […] De la soledad, de la angustia, no se sale a la exis
tencia en un acto solitario, sino a la inversa, de la comunidad en que estoy sum

ergido, salgo a mi realidad a través de alguien en que me veo, en que siento mi 
ser. Toda existencia es recibida.«60 [Meine Realität hängt vom Anderen ab. […] Aus der 
Einsamkeit und Angst gelangt man nicht in einem einsamen Akt zur Existenz, sondern im 
Gegenteil: Aus der Gemeinschaft, in die ich eingetaucht bin, gelange ich zu meiner Reali
tät durch jemanden, in dem ich mich sehe, in dem ich mein Sein spüre. Jede Existenz ist 
empfangen.] 

53 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 51; María Zambrano: El hombre y lo divino, 
S. 35. 

54 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 99–103. 
55 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 9, 282–283. 
56 Vgl. María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 209, 264; María Zambrano: Notas de un 

método, S. 114; María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 740; María Zambrano: El hombre y lo 
divino, S. 13–14. 

57 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 121. 
58 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 147–155. 
59 Vgl. ebd., S. 147, 171–172; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 24–31. 
60 María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 266. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 61 

Zambrano weist darauf hin, dass die Form der Einsamkeit, die in der griechischen 
Polis entsteht, keineswegs mit der spezifisch modernen Einsamkeit im Sinne einer 
Kommunikationsunfähigkeit und Isolierung des modernen Subjekts aus jeglichem 
Kontext zu verwechseln ist, insofern dieses zwar innerhalb eines urbanen Raumes, 
aber außerhalb eines gemeinschaftlichen Kontextes lebt.61 Die Einsamkeit des Men
schen in der griechischen Polis, wird von Zambrano vielmehr als die Ausgangsba
sis für ein politisches Zusammenleben verstanden, insofern die Freiheit im Denken 
und Handeln sowie ein reflexiver und kontemplativer Abstand zu sich selbst und den 
Mitmenschen die Bedingung für ein politisches Leben darstellt, im Rahmen dessen 
Menschen sich im öffentlichen Raum als Personen konstituieren und begegnen:62 

»Si en la Biblia Jehová dice en cierto momento: ›Misericordia quiero y no sacrifi
cios‹, la polis podría haber dicho a sus ciudadanos: ›de que seas un hombre depen
de de mi existencia‹.« 63 [Wenn Jehova an einer gewissen Stelle der Bibel sagt: ›Barm
herzigkeit erwarte ich – und keine Opfer‹, hätte die Polis zu ihren Bürgern sagen können: 
›Davon, dass du ein Mensch bist, hängt meine Existenz ab‹.] 

Im Rahmen ihrer Auseinandersetzungen mit dem Verhältnis zwischen individuo 
und sociedad entwirft Zambrano ihr Konzept der persona, die sich als Teil eines iden
titäts-, sinn- und solidaritätsstiftenden politisch-gemeinschaftlichen Kontextes 
versteht. Insofern die persona zu einem Leben in einem politisch-gemeinschaftli
chen Kontext fähig ist, in welchem der Mensch dem Mitmenschen als Anderer und 
dennoch Gleichberechtigter begegnet, versteht sich die persona immer auch durch 
das Andere begrenzt,64 wobei diese Begrenzung im oben erläuterten Sinne zugleich 
als Bedingung der Selbsterkenntnis die Identität des Individuums überhaupt erst 
begründet.65 Zambrano wählt den Terminus persona, da der Begriff individuo eine 
Opposition zur sociedad impliziert, welche die Autorin für ihr normatives Konzept 
des Bürgers als persona ablehnt,66 da sich der Mensch als ein über Identität und Be
wusstsein seiner Selbst verfügendes, freies und handlungsfähiges Wesen letztlich 
überhaupt erst in der Polis konstituiert.67 Die persona ist Zambrano zufolge eine 
spezifische Form des individuos und fühlt sich in besonderer Weise mit dem Kontext 
verbunden: 

61 Vgl. María Zambrano: La confesión, S. 46–48; María Zambrano: Los intelectuales en el dra
ma, S. 215. María Zambrano: España, sueño y verdad, S. 26; María Zambrano: El hombre y lo 
divino, S. 29; María Zambrano: La ciudad, S. 20. 

62 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 153–156, 171, 221. 
63 Ebd., S. 156. 
64 Vgl. ebd., S. 104. 
65 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 266. 
66 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 183. 
67 Vgl. ebd., S. 146–155. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Justus Meier: Literatur und Polis 

»La persona vive en soledad y, por lo mismo, a mayor intensidad de vida personal, 
mayor es el anhelo de abrirse a y aun vaciarse en algo: es lo que se llama amor, 
sea a una persona, sea a la patria, al arte o al pensamiento.«68 [Die Person lebt in 
Einsamkeit, und gerade deshalb gilt: Je intensiver das persönliche Leben ist, desto größer 
ist das Verlangen, sich zu öffnen und in etwas hineinzubegeben – das ist es, was man Liebe 
nennt, sei es zu einer Person, zur Heimat, zur Kunst oder zum Denken.] 

Das Verhältnis von sociedad und persona ist Zambrano zufolge derart beschaffen, dass 
die sociedad vor der persona existiert und durch Werte, Glaubenssätze und Gedanken
gänge auf die persona wirkt, Letztere jedoch durch die sociedad, von dieser ausgehend 
und zugleich auf diese rückwirkend handelnd, Zukunft schafft und an der kontinu
ierlichen creación [Schöpfung] der Polis teilhat.69 Die persona schafft Zukunft, weil aus 
dem Bewusstsein ihrer selbst und der Fähigkeit zur Reflexion die Freiheit entsteht, 
eigenverantwortlich zu handeln.70 Die persona selbst – wie das Leben als solches – 
wurzelt in einem Grundvertrauen sowie einem Glauben, der dem Menschen über
haupt erst die Kraft verleihen, weiterleben zu wollen und Veränderung, das heißt 
Leben, zuzulassen.71 Diesbezüglich fasst Zambrano zusammen: 

»El modo adecuado de tratar con la persona es la confianza, fundamento de la fe. 
Y cuando se pierde, el trato personal llega a ser imposible. La fe es la actitud que 
corresponde al futuro: es el modo de tratar con él; de abrirle paso.«72 [Der ange
messene Modus des Umganges mit der anderen Person ist das Vertrauen. Dieses bildet die 
Grundlage des Glaubens. Und wenn diese Grundlage verloren geht, wird der persönliche 
Umgang unmöglich. Der Glaube ist die Haltung, die der Zukunft entspricht: Er ist der Mo
dus, mit der Zukunft umzugehen, ihr Raum zu geben.] 

Die Demokratie ist Zambrano zufolge das politische System, welches von den Bür
gern fordert, zur persona zu werden, insofern sie als gemeinschaftliches und politi
sches Projekt sowohl die Freiheit der Bürger als auch deren Fähigkeit zum Zusam
menleben voraussetzt.73 Im politischen Leben realisiert und erfüllt sich gleichsam 
die Natur des Menschen, insofern vida Zambrano zufolge im Anschluss an Orte
ga y Gasset letztlich notwendigerweise mit Zusammenleben gleichzusetzen ist.74 

68 Ebd., S. 35. 
69 Vgl. ebd., S. 173–177. 
70 Vgl. ebd., S. 172. 
71 Vgl. María Zambrano: Los bienaventurados, S. 455–465. 
72 María Zambrano: Persona y democracia, S. 174. 
73 Vgl. ebd., S. 183, 208–289. 
74 Vgl. María Zambrano: Delirio y destino: Los veinte años de una española, Barcelona: Círculo 

de Lectores 1989. S. 16, 85; María Zambrano: Notas de un método, S. 70; María Zambrano: 
Filosofía y Poesía, S. 757. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 63 

Zambranos Ausführungen bezüglich des Zusammenlebens in der menschlichen Ge
meinschaft haben einen durchaus republikanischen Charakter. So kritisiert sie in 
Delirio y destino: Los veinte años de una española die Reduktion des menschlichen Zu
sammenlebens auf einen Kontext der gegenseitigen Toleranz im Sinne eines bloßen 
Aushaltens.75 

Die politische Form des Lebens als persona, welche Zambrano zufolge erstmals 
in der Demokratie der athenischen Polis möglich wurde, versteht sie folglich durch
aus im aristotelischen Sinne als Realisierung des menschlichen Telos und letztlich 
als »[…] finalidad última de la historia […]«76 [das letzte Ziel der Geschichte]. Die Kon
stituierung des Menschen als persona, das heißt als Bürger einer demokratischen Po
lis, kann mit Zambrano als Telos des Menschen verstanden werden, insofern sich in 
ihr Zusammenleben und Hoffnung, verstanden als Grundkategorien menschlicher 
Existenz, erfüllen. Durchaus in aristotelischer Tradition gelangt Zambrano zu dem 
Schluss, dass die demokratische Stadt das Medium ist, in dem der Mensch seine au
thentische conditio humana erlangt: »La ciudad, primera forma de vida democrática, 
es el medio de visibilidad del hombre, donde aparece su condición humana.«77 [Die 
Stadt – erste Form des demokratischen Lebens – ist das Medium der Sichtbarkeit des Menschen 
– der Ort, an dem seine conditio humana sich offenbart.] 

4.3 Europa als Produkt des augustinischen Glaubens 

Insofern Zambrano das moderne Subjekt als ein primär durch die europäische Kul
tur geprägtes Subjekt denkt, setzt ein Zugang zu ihrer Analyse und Kritik desselben 
ein Verständnis ihres Konzepts von Europa voraus. Europa versteht Zambrano als 
Erbe einer griechisch-antiken Kultur sowie des Christentums. Die Entstehung Eu
ropas führt Zambrano auf Augustinus zurück, der als Vermittler zwischen Antike 
und Mittelalter fungiert.78 Dieser war Zambrano zufolge hinsichtlich seines Ideals 
der Stadt Gottes in eine antike Tradition der Skizzierung der Utopie einer idealen 
Polis getreten.79 Gleichzeitig hatte er aber hinsichtlich seiner christlich inspirierten 
Suche nach der Wahrheit im Inneren des Menschen die in der Tradition antiker Phi
losophie stehende Vorstellung überwunden, dass die Wahrheit außerhalb des Men
schen verortet sei.80 Die auf den folgenden Seiten vorgenommene Skizzierung ih
rer Konjugation von Utopismus und Urbanität sowie ihrer Ausführungen zur au

75 Vgl. María Zambrano: Delirio y destino, S. 93. 
76 María Zambrano: Persona y democracia, S. 143. 
77 Ebd., S. 156. 
78 Vgl. María Zambrano: La agonía de Europa, Madrid: Mondadori 1988. S. 47. 
79 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 171–178. 
80 Vgl. María Zambrano: La confesión, S. 37–40. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Justus Meier: Literatur und Polis 

gustinischen Suche nach der Wahrheit im Inneren sind erforderlich, um anschlie
ßend Zambranos Analyse und Kritik des modernen Subjekts darstellen zu können, 
da Zambrano von der Perversion der Suche nach der Wahrheit im Inneren sowie 
vom Verlust des Utopismus und Verschwinden der Stadt am Horizont ausgeht. 

In La agonía de Europa stellt Zambrano fest, dass mit Augustinus die Wahrheit 
ins Innere des Menschen – in das Herz – verlagert wurde.81 Dieser hatte das Herz 
als Sitz der Gefühle und zugleich als Medium verstanden, um mit dem Anderen in 
Kontakt zu treten und dadurch an einer Wahrheit und Einheit eines Kontextes teil
zuhaben, aus der sich auch die Wahrheit und die Substanz des Selbst ableiten.82 Die 
Einkehr ins Innere war folglich durch den Wunsch motiviert, mittels des Herzens, 
verstanden als Sitz der Gefühle, mit dem Anderen in Kontakt zu treten, wobei das 
Andere bei Augustinus als das Göttliche gedacht wird,83 bei Zambrano hingegen im 
oben erläuterten Sinne als das Andere in jeglicher Hinsicht.84 Die Einkehr ins Inne
re im augustinischen Sinne wird Zambrano zufolge durch den Wunsch nach Kom
munikation und durch die Liebe zum Anderen motiviert sowie durch den Glauben 
an ein mit dem Anderen vermittelndes Zentrum im Inneren des Menschen begrün
det.85 

Zambrano teilt die augustinische Annahme eines mit dem Anderen vermitteln
den Zentrums im Inneren des Menschen und verwendet hierfür die Metaphern el co
razón [das Herz],86 las entrañas [die Tiefen]87 sowie la caverna interior [die innere Höhle].88 
Eine Erläuterung ihrer diesbezüglichen Prämissen geschieht im Rahmen der Her

81 Vgl. María Zambrano: La agonía de Europa, S. 58. 
82 Vgl. Ebd., S. 33–34, 54–58. María Zambrano: La confesión, S. 23–41; María Zambrano: Notas 

de un método, S. 99; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 10, 264. 
83 Vgl. María Zambrano: La confesión, S. 24, 27. 
84 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 159, 181–199; María Zambrano: Notas de un 

método, S. 108–109; María Zambrano: España de Galdós, S. 55. 
85 Vgl. María Zambrano: La confesión, S. 24–25, 39. 
86 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 57, 284; María Zambrano: La agonía de Euro

pa, S. 58–60; María Zambrano: Unamuno, S. 40, 119, 154, 169–171, 178, 182; María Zambrano: 
España de Galdós, S. 65; María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 45–56, 82–90, 97; 
María Zambrano: Los bienaventurados, S. 450, 463–464; María Zambrano: Claros del bosque, 
S. 45, 59, 63, 87–104; María Zambrano: Notas de un método, S. 150–151, 155; María Zambrano: 
Delirio y destino, S. 59, 188, 218, 220, 226. 

87 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 293, 385; María Zambrano: Unamu

no, S. 169–170, 180; María Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 183–184; María Zambrano: Los 
bienaventurados, S. 448–451; María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 50, 87–92; 
María Zambrano: Claros del bosque, S. 54, 59, 187; María Zambrano: Delirio y destino, S. 188, 
220–226; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 159–161, 180. 

88 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 79; María Zambrano: Delirio y destino, S. 67; María Zam

brano: Los bienaventurados, S. 451–452; María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 65 

ausarbeitung ihrer Ausführungen zum Antagonismus eines emotional-poetischen 
und rational-philosophischen Weltzuganges in den Kapiteln 4.4.1 und 4.5.2. 

Das zweite für Europa konstitutive Element des augustinischen Glaubens ist 
Zambrano zufolge die Utopie einer Stadt Gottes am Horizont, die ihrerseits Platons 
Motiv der Utopie der gerechten Polis aufgreift und den Kurs für eine europäische 
Konjugation von Utopismus und Urbanität vorgibt. 

Die Utopie versteht Zambrano als eine rationalisierte und konkretisierte Form 
der Hoffnung,89 die jedoch immer nur am Horizont erscheinen kann, von wo aus 
sie dem Menschen Kraft verleiht und durch eine unverzichtbare Schönheit dessen, 
was wir als unmöglich erkennen,90 wirkt. Zwar kann die Utopie Zambrano zufolge 
niemals absolut realisiert werden,91 doch der Mensch als Bürger kann an der Stadt, 
verstanden als utopisches Projekt, teilhaben. Diesbezüglich identifiziert Zambrano 
Platons Utopie der gerechten Polis im Sinne einer Perfektion menschlichen Zusam
menlebens92 als die erste historische Formulierung der Utopie in der abendländi
schen Kultur.93 Die Stadt wird somit gleichsam selbst zur prototypischen Utopie. 
Freilich teilt Zambrano in ihrem prodemokratischen Diskurs weder Platons aristo
kratischen Gerechtigkeitsbegriff noch sein Plädoyer für eine Philosophenherrschaft 
und kritisiert dessen Exklusion der Künstler aus der gerechten Polis.94 Dessen Kon
jugation von Utopismus und Urbanität bewertet Zambrano jedoch im positiven Sin
ne als konstitutiv für die abendländische Kultur. Der Autorin zufolge hatte insbe
sondere Augustinus Platons Utopie der Polis in seinem Ideal der Stadt Gottes auf
gegriffen.95 Dieses Ideal versteht Zambrano als das christliche Pendant zum plato
nischen Staat.96 Während die Stadt Gottes zunächst im Glauben errichtet und für 
das Jenseits angestrebt wurde, entwickelte sich aus dem christlichen Wunsch der 
Realisierung des Reichs Gottes auf Erden die Utopie einer Stadt Gottes auf Erden.97 
Diese Utopie wurde durch die Nostalgie eines verloren gegangenen paradiesischen 
Zustandes sowie die Hoffnung auf die Errichtung eines neuen Paradieses auf Erden 
ermöglicht.98 Auch wenn die Utopie einer Stadt Gottes auf Erden, das heißt einer 
Stadt der Nächstenliebe, der Gemeinschaft und der Gerechtigkeit sich freilich nicht 
erfüllen konnte, stellt sie Zambrano zufolge die einflussreichste Utopie der euro

89 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 16, 173. 
90 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 685. 
91 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 173. 
92 Vgl. ebd. 
93 Vgl. ebd., S. 15–16, 173, 174. 
94 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 687–734. 
95 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 176. 
96 Vgl. ebd. 
97 Vgl. ebd., S. 174–178. 
98 Vgl. María Zambrano: La agonía de Europa, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Justus Meier: Literatur und Polis 

päischen Kultur dar,99 insofern alle Städte Europas letztlich notwendigerweise ge
scheiterte Kopien einer Stadt Gottes am Horizont100 darstellen: 

»Es la Ciudad de Dios paradigma de toda la cultura europea. Se alza sobre el hori
zonte de todas las ciudades y se la ve entre nubes como trayendo a la ciudad real 
hacia sí, poniéndola en pie, y a veces en llamas. Está sobre Toledo, sobre Floren
cia, sobre París… Y ha estado, más que en parte alguna, en el interior de las utopías 
políticas y de las más extremas que se han llamado revoluciones. La revolución co
mo idea, como anhelo que abarca a todas las clases de revoluciones que la mente 
ha construido, es hija de ese afán de resucitar el mundo en la Ciudad de Dios. Se ha 
llamado ›reino de justicia‹, ›felicidad‹, afán de compartir el pan igualitariamente 
(que encubría y declaraba el afán de compartir esperanza, de salir de la soledad 
última en que estamos recluidos los humanos, y tener una muerte común). Es la 
raíz de todos los imposibles anhelos que han llevado a Europa a vivir en agonía, 
en muerte y resurrección.«101 [Die Stadt Gottes ist das Paradigma aller europäischen 
Kultur. Sie erhebt sich über dem Horizont aller Städte und man sieht sie zwischen den 
Wolken, als ob sie reale Stadt zu sich hinzieht, sie aufrichtet und manchmal in Flammen 
versetzen möchte. Sie liegt in dieser Funktion über Toledo, über Florenz, über Paris… Und 
sie war, mehr als irgendwo sonst, im Inneren der politischen Utopien – auch im Inneren 
der extremsten politischen Utopien, die als Revolutionen bezeichnet wurden. Die Revo
lution als Idee, als Sehnsucht, die alle Arten von Revolutionen umfasst, die der Verstand 
erschaffen hat, ist Tochter dieses Strebens, die Welt in Form der Stadt Gottes auferstehen 
zu lassen. Sie wurde bezeichnet als ›Reich der Gerechtigkeit‹ ›Glück‹ oder das Verlangen, 
Brot gleichmäßig zu teilen (dieses Verlangen verbarg und offenbarte den Wunsch, Hoff
nung zu teilen, aus der letzten Einsamkeit auszubrechen, in die wir Menschen eingeschlos
sen sind, und einen gemeinsamen Tod zu haben). Sie ist die Wurzel all jener unmöglichen 
Sehnsüchte, die Europa dazu gebracht haben, in Agonie, im Tod und in der Auferstehung 
zu leben.] 

Insofern der in der griechischen Polis und im Christentum wurzelnde Utopismus 
sowie die politisch und religiös fundierte Hoffnung auch über die Konjugation von 
Urbanität und Utopismus hinaus die europäische Kultur maßgeblich geprägt ha
ben, versteht Zambrano die europäische Geschichte letztlich als eine Geschichte ih
rer Utopien sowie der Perversionen ihrer Utopien.102 

Eine Implikation des Utopismus besteht Zambrano zufolge darin, die Spannung 
zwischen der Realität und dem Ideal zu ertragen. Das Aushalten dieser Spannung 
wird von der Autorin als authentische Form des Lebens verstanden: So wie die Stadt 

99 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 17, 178. 
100 Vgl. María Zambrano: La agonía de Europa, S. 63. 
101 Ebd. 
102 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 171–172; María Zambrano: La agonía 

de Europa, S. 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 67 

als gemeinschaftlich-politisches Projekt immer nur eine utopische, das heißt konti
nuierliche und nie abgeschlossene Verwirklichung ihrer selbst darstellt, ist auch die 
menschliche Existenz zwischen der Realität, das heißt dem immer nur unvollkom
menen Ist-Zustand und der Notwendigkeit, das heißt dem Ideal, dem Ziel und der 
utopischen Zukunft, verortet.103 Folglich bezeichnet Zambrano den Menschen als 
ein utopisches Wesen, da sein Leben auf der einen Seite als die Aktualisierung des 
Seins verstanden werden kann, auf der anderen Seite jedoch das notwendige Schei
tern der Realisierung einer Utopie seiner selbst oder einer Utopie, an der er teilhat, 
darstellt.104 

Zwar bezeichnet Zambrano den Menschen hinsichtlich seines kontinuierlichen 
Scheiterns als ein tragisches Wesen,105 sie bewertet die im Utopismus implizierte 
Tragik jedoch als positiv, insofern die Utopie als Generator von Sinn und positiver 
Reformation fungiert und dem Menschen letztlich überhaupt erst die Zukunft mit
tels der in ihr implizierten Hoffnung eröffnet.106 Die Hoffnung versteht Zambrano 
als essenzielle Kategorie menschlichen Lebens, die dem Menschen überhaupt erst 
Zukunft ermöglicht: Sie wird zum tiefsten Fundament des Lebens,107 insofern sie 
ein lebensnotwendiges Grundvertrauen in die Welt und die Bejahung des Lebens 
ermöglicht. Sie ist gleichsam die Substanz, welche die Realität des Menschen so
wie ihn selbst überhaupt erst konstituiert, insofern sich Sinn und Geschichte über
haupt erst aus der Hoffnung ableiten.108 Hoffnung und der aus ihr abgeleitete Uto
pismus resultieren aus der Einsicht in die Unzulänglichkeit der Realität, die sich für 
den Menschen in zeitlichen Kategorien als eine Unabgeschlossenheit darstellt.109 
Diesbezüglich unterscheidet Zambrano zwischen einer unreinen Hoffnung, die auf 
ein konkretes Ziel ausgerichtet ist, und einer reinen Hoffnung, die überrational, 
überzeitlich und losgelöst von konkreten Zielen eine Grundhaltung gegenüber der 
Welt darstellt, und der conditio humana des Menschen als utopisches Wesen gerecht 
wird.110 

Ausgehend von diesen Prämissen versteht Zambrano den Menschen als einen 
rey-mendigo [Bettler-König]:111 Er fühlt sich unvollständig, schwach und ist sich be
wusst, dass er am Sein nicht in Gänze teilhat, das heißt, er erkennt seine Armut 

103 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 133–134; María Zambrano: »De la necesidad 
y la esperanza«, in: Aurora. Papeles del seminario María Zambrano 10 (2009), S. 112–115, hier 
S. 112–113. 

104 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 154–155. 
105 Vgl. ebd., S. 154. 
106 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 172–173. 
107 Vgl. María Zambrano: Los bienaventurados, S. 455. 
108 Vgl. ebd., S. 455–465. 
109 Vgl. María Zambrano: España de Galdós, S. 66, 79–81. 
110 Vgl. María Zambrano: Los bienaventurados, S. 453. 
111 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 144–156. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Justus Meier: Literatur und Polis 

an. Zugleich resultiert daraus ein Verlangen, sich selbst dieses Sein und diese Abge
schlossenheit zuzusprechen, das utopische Streben im negativen Sinne zu überwin
den und sich selbst zu krönen, um seine Existenz als mendigo [Bettler] und sein not
wendigerweise utopisches Wesen zu leugnen, damit die Spannung zwischen Reali
tät und Utopie nicht mehr ausgehalten werden muss.112 

Die Geschichte Europas ist Zambrano zufolge insbesondere in der Moderne 
nicht nur eine Geschichte der Utopien, sondern vor allem der negativen Überwin
dung der Utopie in Absolutismen113 sowie radikalisierten Delirien,114 welche die 
Autorin im Rahmen ihrer im folgenden Kapitel dargelegten Analyse und Kritik des 
modernen Subjekts erläutert. 

Im weiteren Verlauf der Untersuchung werden die in diesem Kapitel dargestell
ten Konzepte Zambranos aufgegriffen und herausgearbeitet, inwiefern die Autorin 
die Perversionen der zwei konstitutiven Elemente der europäischen Kultur – der 
Stadt als Utopie und des Ideals der Innerlichkeit – für die Pathologien des modernen 
Subjekts und der modernen Gesellschaft verantwortlich macht. Dabei wird im Hin
blick auf den Utopismus dargelegt, inwiefern sich das moderne Subjekt Zambrano 
zufolge im Rahmen eines modernen Absolutismus des Menschen115 selbst glorifi
ziert und unfähig zu einem Leben gemäß der Utopie wird – sowohl bezüglich sei
ner eigenen Existenz als auch hinsichtlich der Teilnahme an der Polis, verstanden als 
gemeinschaftliches, utopisches Projekt. Im Hinblick auf die Pervertierung des Pa
radigmas der Innerlichkeit wird dargelegt, inwiefern in der Moderne ein Ideal der 
Innerlichkeit, das ursprünglich dem Motiv der emotionalen Öffnung des Menschen 
für das Andere und damit einhergehend der Konstituierung von Gemeinschaft un
terstellt war, dahingehend pervertiert wird, dass ein Absolutismus der Vernunft116 
das moderne Subjekt gegenüber dem Anderen verschließt und die Konstituierung 
von Gemeinschaft zugunsten eines Bedürfnisses nach Selbstbehauptung unterbin
det. 

112 Vgl. María Zambrano: La agonía de Europa, S. 65; María Zambrano: El hombre y lo divino, 
S. 144–156. 

113 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 90, 98, 124–129, 221–222; María Zambrano: La 
confesión, S. 48. 

114 Vgl. María Zambrano: La agonía de Europa, S. 62. 
115 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 86–129, 219–222; María Zambrano: Hacia un 

saber sobre el alma, S. 106. 
116 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 123; María Zambrano: La confesión, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 69 

4.4 Die Konstituierung des modernen Subjekts 

4.4.1 Vernunft und Gefühl als alternative Weltzugänge – Vom Verhältnis 
zwischen Philosophie und Poesie 

Die Ratio versteht Zambrano als einen spezifischen Zugang zur Welt neben einem 
poetischen, das heißt emotionalen Zugang. An dieser Stelle sei darauf hingewie
sen, dass Zambrano den Begriff der Poesie hinsichtlich des Wirklichkeitszuganges 
des Poeten durchaus synonym mit dem Wirklichkeitszugang des Künstlers im All
gemeinen verwendet. Die Ratio hat sich der Autorin zufolge im Rahmen der Tren
nung von Philosophie und Poesie in der griechischen Antike erstmals als eigenstän
diger Weltzugang konsolidiert und ist in der Moderne in einen Absolutismus der 
Vernunft umgeschlagen, den Zambrano maßgeblich für die Pathologien des mo
dernen Subjekts verantwortlich macht. Zambranos Verständnis der Ratio wird ins
besondere im Rahmen ihrer Ausführungen zu den Unterschieden zwischen einem 
philosophischen und poetischen Weltzugang verständlich. Beide Zugänge sollen an 
dieser Stelle dargestellt werden, da Zambrano sie in Abgrenzung zueinander er
läutert und vor dem Hintergrund der diesbezüglichen Unterschiede sowohl Zam
branos Konzept eines Absolutismus der Vernunft als auch ihre Analyse und Kritik 
des modernen Subjekts im Allgemeinen sowie ihre daraus abgeleiteten Therapie

vorschläge verständlich werden. 
Während die Ratio und Poesie in der vorsokratischen Kultur noch im Sinne ei

ner poetischen Philosophie vereint waren,117 verortet Zambrano die Trennung von 
Poesie und Ratio – und somit die Begründung ihres Konflikts – in der antiken Philo
sophie seit Platon. Zum einen hatte dieser eine mimetisch verfahrene Kunst als eine 
Kopie der Kopie, das heißt als Mimesis der sinnlich erfahrbaren Welt, diskreditiert, 
die er wiederum als Kopie der Ideen verstanden hatte.118 Dementsprechend wurde 
die Kunst im Allgemeinen gegenüber der Philosophie abgewertet, welche von Pla
ton als Medium zur direkten Schau der Ideen gedacht wurde.119 Zum anderen wurde 
die Polis von Platon als ein Ort im Kosmos gedacht, der explizit für den Menschen 
reserviert ist und nach den Gesetzen der Vernunft strukturiert werden muss. Folg
lich war in seiner Utopie der Polis der Poet obsolet, da dieser in der Antike immer 
auch als Vehikel des absolut Anderen, das heißt des Irrationalen, Göttlichen verstan
den wurde, insofern der Künstler mittels der Inspiration – ursprünglich durch die 

117 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 564; María Zambrano: Los bienaventurados, 
S. 422. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 75; María Zambrano: Filosofía y Poe
sía, S. 703. 

118 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 699. 
119 Vgl. ebd., S. 708. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Justus Meier: Literatur und Polis 

Eingebung durch die Musen symbolisiert120 – als Medium fungierte.121 Der Antago
nismus wurde Zambrano zufolge darüber hinaus durch eine zunehmende Abwer
tung der Gefühle seit Platon begünstigt: Die Poesie wurde neben ihrer Funktion als 
Medium in der Antike immer auch als Ausdruck der Gefühle interpretiert.122 Diese 
werden in der platonischen Philosophie als Gegensatz zur Idee gedacht, insofern die 
Gefühle das Viele, Heterogene, Subjektiv-triebhafte und zugleich das der eigentlich 
menschlichen Natur Fremde darstellten. Dieses sollte Platon zufolge zwecks der Be
freiung des Menschen aus einem korrumpierten Zustand, in welchem der Mensch 
durch Gefühle und körperliche Bedürfnisse geleitet wird, überwunden werden.123 
Diesbezüglich stellt Jürgen Mittelstraß fest, dass Platon das Selbstverständnis ei
ner Philosophie geprägt hatte, die mittels einer exklusiv vernunftgeleiteten Dialek
tik die Erschließung des Einen, das heißt die Idee des Guten, erreichen kann.124 Nur 
durch Einheit im Sinne der Konstituierung der Polis gemäß der durch die Philoso
phie erfassten Idee des Guten und der von ihr ausgehenden Idee der Gerechtigkeit 
kann die Polis Platon zufolge Gerechtigkeit erlangen und – wie Zambrano feststellt 
– seiner Utopie der Polis im Sinne einer Perfektion menschlichen Zusammenlebens 
entsprechen.125 Konkret entspricht Platons Utopie der gerechten Polis einem kol
lektiven Verbund, in dem jede Person die ihrem Wesen angemessene Funktion in 
einer Ordnung einnimmt, an deren Spitze die Philosophenherrscher stehen.126 Die
sen spricht er das Potenzial zu, vernunftgeleitet und gerecht regieren zu können, da 
der Philosoph weder durch subjektive Gefühle noch durch ein Streben nach Macht 
und materiellem Reichtum, sondern durch ein Streben nach vernunftvermittelter 
Erkenntnis geleitet ist und auf Basis der von ihm geschauten Idee des Guten sowie 
der daraus abgeleiteten Idee der Gerechtigkeit Politik betreiben kann.127 Diesbezüg
lich stellt Zambrano fest, dass der Philosoph hinsichtlich seines Strebens nach ra
tionaler Erkenntnis und der Schau der Ideen128 von Platon in ein antagonistisches 

120 Vgl. ebd., S. 710. 
121 Vgl. ebd., S. 702–705, 713. 
122 Vgl. ebd., S. 698–713. 
123 Vgl. ebd., S. 692, 694, 715–734. 
124 Vgl. Jürgen Mittelstraß: »Die Dialektik und ihre wissenschaftlichen Vorübungen (Buch VI 

510b-511e und Buch VII 521c-539d)«, in: Otfried Höffe (Hg.), Platon, Politea, Berlin: Akademie 
Verlag 1997, S. 229–249. 

125 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 699; María Zambrano: Hacia un saber sobre el al
ma, S. 173. 

126 Vgl. Platon: »Politeia«, in: Ursula Wolf (Hg.), Platon, Sämtliche Werke, Hamburg: Rowohlt 
2008, S. 211–537, hier S. 334–412. 

127 Vgl. ebd., S. 387–412, 426–427, 520–521. 
128 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 140; María Zambrano: La confesión, 

S. 6. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 731–733. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 71 

Verhältnis zum Poeten gesetzt wird, insofern Letzterer Platon zufolge durch unspe
zifische Gefühle und Triebe geleitet ist.129 

Zambranos Verständnis von Poesie orientiert sich am erläuterten antiken Ver
ständnis von Kunst als Ausdruck des absolut Anderen, Göttlichen, Irrationalen. Ihre 
Verwendung des Begriffs Poesie verweist dementsprechend auf einen spezifischen 
Modus der Existenz im Sinne einer rezeptiv-kommunikativen Haltung gegenüber 
der Welt. Folglich ist die Poesie für Zambrano weder Mimesis noch subjektiver 
Ausdruck des Poeten, sondern ein rezeptiv ausgerichtetes Erkenntnisinstrument 
und zugleich die Ausdrucksform einer transzendenten, rational nicht fassbaren 
Realität.130 Die Motivation von Zambranos normativ präsentierten Poeten besteht 
der Autorin zufolge darin, zu einer ursprünglichen Situation der Gemeinschaft und 
Harmonie zurückzugelangen.131 Zambrano verwendet für diesen ursprünglichen 
Status der Gemeinschaft132 die Metaphern ursprünglicher Traum,133 ursprüngli
ches Paradies134 sowie verlorenes Paradies.135 Dementsprechend geht es dem von 
Zambrano normativ präsentierten Poeten explizit nicht darum, Unabhängigkeit im 
Ausdruck zu erlangen. Folglich kritisiert Zambrano eine Vereinnahmung moderner 
Kunst durch ein individualistisches Paradigma, das Kunst auf subjektive Expres
sion reduziert und Freiheit mit Individualismus gleichsetzt.136 Der von Zambrano 
normativ skizzierte Poet versteht sein Kunstwerk dementsprechend nicht als eigene 
Leistung, sondern versteht sich selbst im antiken Sinne als Vehikel:137 

»Y el poeta es fiel a lo que ya tiene. No se encuentra en déficit como el filósofo, si
no en exceso, cargado, con una carga, es cierto, que no comprende. Por eso la tiene 
que expresar, por eso tiene que hablar ›sin saber lo que dice‹, como le reprochan. 
Y su gloria está en no saberlo, porque, con ello, se revela que es muy superior a un 
entendimiento humano la palabra que de su boca sale; con ello nos muestra que 
es más que humano lo que en su cuerpo habita.«138 [Und der Dichter ist dem treu, was 
er bereits besitzt. Er befindet sich nicht in einer Mangelsituation wie der Philosoph, son
dern in einer Situation des Überflusses. Er ist beladen mit einer Last, die er nicht versteht. 
Deshalb muss er sie ausdrücken und gleichsam ›ohne zu wissen, was er sagt‹ sprechen, 

129 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 699–700, 713, 715. 
130 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 195. 
131 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 756–758. 
132 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 180. 
133 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 752, 757. 
134 Vgl. ebd., S. 770. 
135 Vgl. María Zambrano: La confesión, S. 29; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 288. 
136 Vgl. María Zambrano: La agonía de Europa, S. 74–75; María Zambrano: Pensamiento y Poesía, 

S. 614. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 298. 
137 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 709–711; María Zambrano: El hombre y lo divino, 

S. 195. 
138 María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 709–710. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Justus Meier: Literatur und Polis 

wie man ihm vorwirft. Aber in diesem Nicht-Wissen liegt seine Größe, weil sich dadurch 
offenbart, dass das Wort, das aus seinem Mund kommt, dem menschlichen Verstand weit 
überlegen ist; dadurch zeigt er uns, dass mehr als nur das Menschliche in seinem Körper 
wohnt.] 

Authentische Poesie ist Zambrano zufolge dementsprechend als Kreation ausge
hend von Inspiration zu verstehen:139 

»Poesía es creación, la creación primera humana, y es palabra inspirada, recibi
da, pasiva todavía. De ahí el carácter sagrado del poeta, carácter imborrable en 
todas sus efigies de cualquier tiempo. El poeta no acaba de saber lo que dice, ni 
menos aún cuándo lo dirá; habitado por un saber de inspiración, nada extraño 
es que se siente y sea sentido primeramente como habitado por un dios que en 
él se manifiesta. El poeta original es un oráculo.«140 [Poesie ist Schöpfung, die erste 
menschliche Schöpfung. Sie ist ein inspiriertes, empfangenes, noch passives Wort. Daher 
rührt der heilige Charakter des Dichters. Schöpfung ist ein unauslöschliches Merkmal in 
allen Darstellungen des Dichters zu jeder Zeit. Der Dichter weiß nicht genau, was er sagt, 
und noch weniger, wann er es sagen wird; erfüllt von einem Wissen der Inspiration, ist es 
nicht verwunderlich, dass der Dichter sich selbst als von einem Gott bewohnt empfindet 
– einem Gott, der sich in ihm offenbart. Derart wird der Dichter auch von seinen Mitmen

schen empfunden. Der ursprüngliche Dichter ist ein Orakel.] 

Der Poet fühlt das Andere in sich und dient dieser transzendenten Instanz, indem 
er schweigt, sein Selbst negiert und seine eigene Existenz diesem Sein opfert, um 
in einer poetischen Sprache als Medium zu fungieren und in Metaphern auszudrü
cken, was durch die Ratio nicht fassbar ist.141 Poesie ist Zambrano zufolge demnach 
in erster Linie rezeptiv, sie entspringt einer aus Liebe motivierten Passivität.142 Die
sen Prozess des bewussten Schweigens und des Raumeingeständnisses an das An
dere bezeichnet Zambrano als das Martyrium des Poeten.143 Er opfert sich, insofern 
er sein Selbst zum Schweigen bringt, um rezeptiven Raum zu schaffen, in dem das 
Andere sich zeigen kann. Der Poet empfängt die Inspiration dankbar und möchte zu 
einem verlorenen Paradies nicht vornehmlich aus eigenem Interesse zurückgelan
gen, sondern um es mit seinen Mitmenschen zu teilen und eine absolute Gemein
schaft wiederherzustellen, weshalb Poesie sich Zambrano zufolge immer auch an ei

139 Vgl. ebd., S. 763; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 195. 
140 María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 194–195. 
141 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 711–712; María Zambrano: Los bienaventurados, 

S. 451. 
142 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 765. 
143 Vgl. ebd., S. 711–712, 749. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 73 

nen Rezipienten richtet.144 Poesie versteht Zambrano in diesem Sinne als Ausdruck 
von Liebe und des Wunsches nach Kommunikation: 

»El poeta no ha podido resignarse a perder esa patria lejana y parte en su bus
ca. Pero el poeta es aquél que no quería salvarse él solo; es aquél para quien ser sí 
mismo no tiene sentido: ›Una felicidad que no puede comunicarse no es felicidad‹. 
No es a sí mismo a quien el poeta busca, sino a todos y a cada uno. Y su ser es tan 
solo vehículo, tan solo un medio para que tal comunicación se realice. La media

ción, el amor que ata y desata, que crea. La meditación del amor que destruye, que 
consume y se consume, del amor que se desvive.«145 [Der Dichter konnte sich nicht 
damit abfinden, jene ferne Heimat zu verlieren und macht sich auf die Suche nach ihr. Da
bei wollte er sich jedoch nicht allein retten; für ihn ergibt es keinen Sinn, nur er selbst zu 
sein: ›Ein Glück, das nicht geteilt werden kann, ist kein Glück‹. Der Dichter sucht nicht 
sich selbst, sondern alle und jeden Einzelnen. Und sein Dasein ist lediglich ein Vehikel, ein 
Mittel, damit diese Kommunikation [mit dem Anderen] stattfinden kann. Die Vermitt
lung, die Liebe, die bindet und löst, die erschafft. Die Meditation der Liebe, die zerstört, die 
verzehrt und sich selbst verzehrt, aus einer Liebe heraus, die sich verausgabt.] 

Poesie wird von Zambrano im Anschluss an Ortega y Gasset mit dem Flug einer Tau
be verglichen, die sich in der Luft orientiert und keine Spuren am Himmel hinter
lässt.146 Das Hinterlassen von Spuren im Sinne von rationalen Geltungsansprüchen 
wäre mit Zambrano in letzter Instanz immer schon ein Akt der Gewalt, der dem Poe
ten widerstrebt, da dieser der Autorin zufolge weder Recht, Macht noch Exklusivität 
für sich beansprucht.147 Sein Wort drückt der Autorin zufolge eine im Herzen emp
fangene Wahrheit jenseits der Macht- und Geltungsansprüche des Subjekts aus: 

»La palabra irracional de la poesía, por fidelidad a lo hallado, no traza camino. Va, 
al parecer, perdida, […] no pretende ni siquiera ser verdad, sino solamente fijar lo 
recibido, dibujar el sueño, regresar por la palabra al paraíso primero y compartir

lo.«148 [Das irrationale Wort der Poesie, aus Treue zu dem Gefundenen, zeichnet keinen 
Weg. Es bewegt sich scheinbar verloren, […] es beansprucht nicht einmal, wahr zu sein, 
sondern will lediglich das Empfangene festhalten, den Traum zeichnen, durch das Wort 
ins ursprüngliche Paradies zurückkehren und dieses teilen.] 

Durch ihren Verzicht auf einen absoluten Geltungsanspruch lässt Poesie immer 
auch Heterogenität zu und reduziert die Realität nicht auf eine einzige, vermeint
lich mittels der Ratio erkannte absolute Wahrheit: 

144 Vgl. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 60–65. 
145 María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 758. 
146 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 62. 
147 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 696, 770. 
148 Ebd., S. 770. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Justus Meier: Literatur und Polis 

»Y es porque el poeta no cree en la verdad, en esa verdad que presupone que hay 
cosas que son y cosas que no son, y, en consecuencia, verdad y engaño. Para el 
poeta no hay engaño, si no es el único de excluir, por mentirosas, ciertas palabras. 
De ahí que frente a un hombre de pensamiento, el poeta produzca la impresión 
primera de ser un escéptico. Mas no es así. Ningún poeta puede ser un escéptico, 
ama la verdad: mas no la verdad excluyente, no la verdad imperativa, electora, sel
eccionadora de aquello que va a erigirse en dueño de todo lo demás, de todo. ¿Y 
no se habrá querido para eso el todo; para poder ser poseído, abarcado, domina

do? Algunos indicios hay de ello. Sea o no así, el ›todo‹ del poeta es bien diferente, 
pues no es el todo como horizonte, ni como principio; sino en todo caso un todo 
a posteriori que solo lo será cuando ya cada cosa haya llegado a su plenitud.«149 
[Und das liegt daran, dass der Dichter nicht an die Wahrheit glaubt, an jene Wahrheit, die 
voraussetzt, dass es Dinge gibt, die sind, und andere, die nicht sind, und folglich Wahrheit 
oder Täuschung. Für den Dichter gibt es keine Täuschung, es sei denn diejenige, die darin 
besteht, gewisse Worte als lügnerisch auszuschließen. Daher macht der Dichter im Ge
gensatz zum Denker zunächst den Eindruck eines Skeptikers. Doch dem ist nicht so. Kein 
Dichter kann ein Skeptiker sein, denn er liebt die Wahrheit: aber nicht die ausschließen
de Wahrheit, nicht die imperative Wahrheit, die wählt, selektiert und bestimmt, was sich 
über alles andere erheben soll – über das Ganze erheben soll. Und hat man dafür nicht 
dieses ›Ganze‹ gewollt? Um besessen, umfasst und beherrscht zu werden? Es gibt einige 
Hinweise darauf. Wie dem auch sei – das ›Ganze‹ des Dichters ist etwas völlig anderes, 
denn es ist nicht das ›Ganze‹ als Horizont, nicht als Prinzip; sondern bestenfalls ein ›Gan
zes‹ a posteriori, das erst dann existiert, wenn jedes Ding seine Vollendung erreicht hat.] 

Folglich hatte sich die Poesie bereits seit der antiken Trennung von Philosophie und 
Poesie der von der Philosophie im Rahmen ihres Geltungsanspruches diskreditier
ten Heterogenität gewidmet: 

»La poesía perseguía, entre tanto, la multiplicidad desdeñada, la menospreciada 
heterogeneidad. El poeta enamorado de las cosas se apega a ellas, a cada una de 
ellas y las sigue a través del laberinto del tiempo, del cambio sin poder renunciar 
a nada: ni a una criatura ni a un instante de esa criatura, ni a una partícula de la at
mósfera que la envuelve, ni a un matiz de la sombra que arroja, ni del perfume que 
expande, ni del fantasma que ya en ausencia suscita.«150 [Die Poesie strebte derweil 
nach der vernachlässigten Vielfalt, der geringgeschätzten Heterogenität. Der Dichter – 
verliebt in die Dinge – hält an ihnen fest, an jedem einzelnen, und folgt ihnen durch das 
Labyrinth der Zeit, durch den Wandel, ohne auf irgendetwas verzichten zu können: weder 
auf ein Geschöpf noch auf einen Augenblick dieses Geschöpfs, weder auf ein Partikel der At
mosphäre, die es umgibt, noch auf eine Nuance des Schattens, den es wirft, noch auf den 
Duft, den es verströmt, noch auf das Gespenst, das es in seiner Abwesenheit hervorruft.] 

149 Ebd., S. 696. 
150 Ebd., S. 692. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 75 

Das poetische Wort beschreibt Zambrano in Claros del bosque und Los bienaventurados 
als ein von systematischer und pragmatischer Sprache befreites Wort:151 la palabra 
liberada del lenguaje.152 Die poetische Sprache greift auf Metaphern zurück, um zum 
einen auszudrücken, was nicht rational ausdrückbar ist,153 und zum anderen der 
Versuchung zu entgehen, wie die systematisch-konzeptuelle Sprache der Realität 
Gewalt anzutun durch die Reduktion auf eine absolute Wahrheit, das Drängen in 
Bahnen, das Aufzwängen von Regeln sowie das Überstülpen von Konzepten:154 

»Y así, el sistema es la forma de la angustia y la forma del poder. La forma de la 
incomunicación, de la soledad obstinada. La poesía, en verdad vive aliada de es
to. Poder y voluntad no le interesan, ni entran en su ámbito. La conciencia en ella 
no significa poderío. […] Cuando la poesía hable de ética hablará de martirio, de 
›sacrificio‹. La poesía sufre el martirio del conocimiento.«155 [Und so ist das System die 
Form der Angst und der Macht. Die Form der Nicht-Kommunikation, der beharrlichen Ein
samkeit. Die Poesie jedoch lebt in Wahrheit fern hiervon. Macht und Wille interessieren sie 
nicht, treten nicht in ihr Umfeld ein. Bewusstsein bedeutet in der Poesie nicht Herrschaft. 
[…] Wenn die Poesie von Ethik spricht, wird sie vom Martyrium sprechen, vom ›Opfer‹. Die 
Poesie erleidet das Martyrium des Wissens.] 

Der von der Autorin skizzierte und normativ verstandene Poet wird ihrem Konzept 
der piedad [Demut] gerecht. Diese versteht die Autorin als Bedingung für den Kontakt 
mit dem Anderen.156 Das Gefühl der Demut dient Zambrano zufolge als emotiona
le Basis für die Kommunikation mit dem Anderen in jeglichem Sinne, insofern sie 
eine rezeptiv-kontemplative Einstellung gegenüber dem Anderen ermöglicht und 
ein Raumeingeständnis impliziert, in dem das Andere sich überhaupt erst zeigen 
kann.157 Sie bewirkt die Bereitschaft, mitzufühlen und sich explizit nicht über das 
Andere zu erheben,158 wodurch eine rezeptiv-emotionale Öffnung des Menschen für 

151 Vgl. María Zambrano: Los bienaventurados, S. 122–128; María Zambrano: Claros del bosque, 
S. 108. 

152 Vgl. María Zambrano: Claros del bosque, S. 81. 
153 Vgl. María Zambrano: Los bienaventurados, S. 122; María Zambrano: Hacia un saber sobre el 

alma, S. 82; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 159. 
154 Vgl. María Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 122; María Zambrano: Los intelectuales en el 

drama, S. 193; María Zambrano: Delirio y destino, S. 184; María Zambrano: Notas de un mé

todo, S. 62. 
155 María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 749. 
156 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 194. 
157 Vgl. María Zambrano: »Para una historia de la piedad«, in: Aurora. Papeles del seminario Ma

ría Zambrano 13 (2012), S. 103–107, hier S. 104–106; María Zambrano: El hombre y lo divino, 
S. 187. 

158 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 130; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 199. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Justus Meier: Literatur und Polis 

das Andere begünstigt und die Entstehung eines Raumes für authentische Kommu
nikation möglich wird.159 

»Y así, el saber por inspiración pertenece por entero al mundo de la piedad, es 
recibido de algo otro y él en sí mismo es sentido como distinto de quien lo tiene; 
[…] Y así la poesía es el saber primero que nace de este piadoso saber inspirado.«160 
[Und so gehört das durch Inspiration erlangte Wissen ganz und gar zur Welt der Demut. 
Dieses Wissen wird von etwas Anderem empfangen und als etwas empfunden, das sich 
von dem unterscheidet, der es besitzt; […] Daher ist die Poesie das ursprüngliche Wissen, 
das aus diesem demütigen, inspirierten Wissen hervorgeht.] 

Einem poetischen Weltzugang stellt die Autorin einen rationalen Weltzugang 
gegenüber. Zwar kritisiert Zambrano in erster Linie einen spezifisch modernen 
Rationalismus, der auf die rationale Beherrschung und Instrumentalisierung der 
Welt abzielt, nichtsdestotrotz verortet sie durchaus im oben erläuterten Sinne von 
Adorno und Horkheimer in jeder Form des reinen Vernunftgebrauches ein ge
meinschaftsgefährdendes Potenzial. Die Etablierung des Antagonismus zwischen 
Philosophie und Poesie in der griechischen Philosophie hatte Zambrano zufolge 
zwar auf der einen Seite die Demokratie und damit einhergehend die Konstitu
ierung der Person im politischen, rationalen Diskurs und im reflexiven Abstand 
zu sich selbst und der Welt ermöglicht. Auf der anderen Seite hatte die Trennung 
von Philosophie und Poesie in der Antike der Autorin zufolge jedoch bereits die 
Voraussetzung für den im Kapitel 4.4.2 erläuterten modernen Absolutismus der 
Vernunft gelegt: Wie der Begriff Poesie, so ist auch der Begriff Philosophie in Zam
branos Terminologie weiter gefasst, als das zeitgenössische umgangssprachliche 
Verständnis impliziert. Philosophie wird von der Autorin gleichsam als Protowis
senschaft verstanden und steht zugleich für die Ratio im Allgemeinen. In Notas de 
un método erläutert die Autorin, dass diese ursprünglich aus der aus einem Staunen 
abgeleiteten Frage des Thales von Milet »Was sind die Dinge?« entsteht.161 Diese 
Frage impliziert zwar durchaus eine Rezeptivität und entspringt im etymologi
schen Sinne einer Liebe des Philosophen zur Weisheit. Zambrano weist jedoch 
darauf hin, dass die Frage »Was sind die Dinge?« die Trennung von Subjekt und 
Objekt bereits impliziert und eine ursprüngliche Form der Gemeinschaft ablöst, 
insofern sich das fragende Subjekt den Dingen, das heißt der Welt, verstanden 
als Objekt, gegenüberstellt.162 Die Trennung von Subjekt und Objekt in der Frage 
nach dem Sein der Dinge verweist zugleich auf ein zweites zentrales Moment der 
Philosophie, insofern die Philosophie Zambrano zufolge immer auch Ausdruck des 

159 Vgl. María Zambrano: Para una historia de la piedad, S. 106. 
160 María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 194. 
161 Vgl. María Zambrano: Notas de un método, S. 139. 
162 Vgl. ebd., S. 98; María Zambrano: Los bienaventurados, S. 438. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 77 

Bedürfnisses ist, eine Situation der Gemeinschaft im Sinne der Rezeption und Ak
zeptanz der unveränderten Dinge, das heißt der Realität und ihrer Wirkung auf den 
Menschen, zu verlassen, um aus eigener Kraft zu existieren und Unabhängigkeit in 
der rationalen Erklärung sowie Erschließung der Welt durch den eigenen Verstand 
zu erlangen und auf die Welt einzuwirken: 

»El filósofo vive hacia adelante, alejándose del origen, buscándose a ›sí mismo‹ en 
la soledad, aislándose y alejándose de los hombres. […] Quiere el filósofo salirse 
de la corriente del tiempo, de la procesión de los seres, despegarse de la larga ca
dena de creación en que marchamos unidos en condena temporal con los demás, 
con el resto de los hombres y con las otras criaturas también: luces y sombras que 
nos acompañan. Pero el filósofo no acepta este encadenamiento, esta compañía. 
Ha soñado alguna vez, en el alborear de su vida, cuando todavía no era filósofo, 
que una voz invisible le llamara para sacarle de la procesión y destacar del resto 
de los peregrinos. […] Y entonces mira al derredor, desconfiadamente y se pone a 
pensar. Piensa, en efecto. Y de su pensar sale su ser; su nombre singular y único, 
su ser inescrutable. Sale, conquistador por su propio esfuerzo, lo que llama ser: su 
ser.«163 [Der Philosoph lebt nach vorne, entfernt sich vom Ursprung, sucht ›sich selbst‹ in 
der Einsamkeit, isoliert sich und entfernt sich von den Menschen. […] Der Philosoph will 
aus dem Strom der Zeit und der Prozession der Wesen heraustreten. Er will sich von der 
langen Kette der Schöpfung lösen, in der wir gemeinsam mit den anderen, mit den übri
gen Menschen und auch mit den anderen Geschöpfen marschieren: Licht und Schatten, die 
uns begleiten. Doch der Philosoph akzeptiert diese Verkettung, diese Gemeinschaft nicht. 
Einst träumte er, im Morgengrauen seines Lebens, als er noch kein Philosoph war, dass ihn 
eine unsichtbare Stimme rufen würde, um ihn aus der Prozession herauszuführen und ihn 
über die übrigen Pilger zu erheben. […] Und dann schaut er misstrauisch um sich und be
ginnt zu denken. Er denkt tatsächlich. Und aus seinem Denken entsteht sein Sein; sein ein
zigartiger und unverwechselbarer Name, sein unergründliches Wesen. Heraus tritt, durch 
seine eigene Anstrengung erkämpft, das, was er Sein nennt: sein Sein.] 

In Los Bienaventurados vergleicht die Autorin den Philosophen schließlich mit einem 
Sohn, der eine ursprüngliche und familiäre Gemeinschaft verlässt, um unabhängig 
von einer empfangenen Existenz selbstständig zu existieren: 

»La actitud filosófica es lo más parecido a un abandono, a la partida del hijo pró
digo de la casa del Padre; desde la tradición recibida, los dioses encontrados, la 
familiaridad y aun del simple trato con las cosas, tal como ha ido fabricando la 
costumbre. Es lo más parecido a arrancarse de todo lo recibido […]«.164 [Die philoso
phische Haltung ähnelt am ehesten einem Verlassen, dem Aufbruch des verlorenen Sohnes 
aus dem Haus des Vaters; weg von der überlieferten Tradition, den gefundenen Göttern, 

163 María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 757, 759–760. 
164 María Zambrano: Los bienaventurados, S. 442. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Justus Meier: Literatur und Polis 

der Vertrautheit. Weg vom einfachen, durch die Gewohnheit geprägten Umgang mit den 
Dingen. Sie ähnelt am ehesten dem Losreißen von allem Empfangenen […].] 

Auch in El hombre y lo divino greift Zambrano das Motiv des Verlassens eines ur
sprünglichen Kontextes der Gemeinschaft auf, insofern die philosophische Frage 
letztlich einen ursprünglichen Zustand der Akzeptanz zerstört und eine Emanzipa
tion des Fragenden aus jenem Zustand sowie die eigenständige Existenz des Sub
jekts gegenüber der Realität impliziert: 

»Toda pregunta indica la pérdida de una intimidad o el extinguirse de una adora
ción. En los dos procesos actúa como fondo último, determinante, el afán, la nece
sidad quizá de un alguien que quiere independizarse, vivir por su cuenta, liberarse 
de lo mismo que ha sido el lugar de su alma. Y aun más que la ruptura de un amor, 
es algo como el nacimiento; el proceso en que un ser que se ha nutrido y respira
do dentro de otro, intrincado con él, se desprende en busca de su propio espacio 
vital. Así la pregunta filosófica que Tales formulara un día, significa el despren
dimiento del alma humana, no ya de esos dioses creados por la poesía, sino de la 
instancia sagrada, del mundo oscuro de donde ellos mismos salieron.«165 [Jede Fra
ge deutet auf den Verlust einer Intimität oder das Erlöschen einer Anbetung hin. In beiden 
Prozessen wirkt im Hintergrund, als letzte bestimmende Instanz, das Streben, vielleicht 
die Notwendigkeit eines Individuums, sich unabhängig zu machen, auf eigene Faust zu 
leben, sich von dem zu befreien, was bisher der Ort seiner Seele war. Stärker noch als der 
Bruch einer Liebe, ist es wie eine Geburt: ein Prozess, in dem ein Wesen, das innerhalb eines 
anderen genährt und beatmet wurde, mit ihm verflochten war, sich nun löst, um seinen 
eigenen Lebensraum zu suchen. So bedeutet die philosophische Frage, die Thales eines Ta
ges stellte, das Loslösen der menschlichen Seele – nicht mehr von jenen Göttern, die von der 
Poesie erschaffen wurden, sondern von der heiligen Instanz, von der dunklen Welt, aus der 
auch diese Götter selbst hervorgingen.] 

Jedes Sein existiert der Autorin zufolge auf Kosten eines nicht vorhandenen Seins, 
insofern es Raum einnimmt: »Porque todo ser algo, significa ser a costa de algo; ser a 
costa de que otro algo no sea.«166 [Denn etwas zu sein bedeutet, auf Kosten von etwas ande
rem zu sein; auf Kosten davon, dass etwas anderes nicht ist.] Folglich beurteilt Zambrano 
den Wunsch nach selbstständiger Existenz sowie die Existenz des Menschen an sich 
auch über ihre Ausführungen zur Philosophie hinaus als gewaltvoll: 

»Y es que la existencia misma del hombre hunde sus raíces en una falta, en algo 
tremendo, que hace que cuando el hombre por fin se decide a existir, a tomar su 
parte, a ser de verdad, resulte algo monstruoso. Ningún delito mayor que este del 

165 María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 59. 
166 María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 700. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 79 

existir: ›Pues el delito mayor del hombre es haber nacido‹.«167 [Und das liegt daran, 
dass die Existenz des Menschen selbst ihre Wurzeln in einem Mangel hat. Das heißt, in 
etwas Erschreckendem, das bewirkt, dass, wenn der Mensch sich schließlich entschließt 
zu existieren, einen Teil der Welt für sich zu beanspruchen, wirklich zu sein, etwas Mons
tröses daraus wird. Kein Verbrechen ist größer als das des Existierens: ›Denn das größte 
Verbrechen des Menschen ist es, geboren worden zu sein‹.] 

Die Philosophie ist Zambrano zufolge hinsichtlich ihrer konstitutiven Momente 
dementsprechend im höchsten Maße ambivalent, weil sie in dem Staunen über 
die Dinge wurzelt, aber sich aus diesem Staunen zugleich eine Frage nach dem 
Sein der Dinge ableitet. Diese Frage impliziert jedoch den gewaltvollen Akt der 
Konstituierung der Existenz eines fragenden Subjekts, welches eine Situation der 
unmittelbaren Gegebenheit und Gemeinschaft verlässt: 

»Y es que en el origen de la filosofía está la admiración, según textos muy venera
bles nos dicen, pero está también la violencia, según otros, no menos venerables, 
nos aseguran. Admiración y violencia. De esta rara conjunción se ha engendrado 
la filosofía […]. La primera nos mantiene apegados a las cosas, a las criaturas, sin 
poder deprendernos de ellas, en un éxtasis en que la vida queda suspensa y en
cantada. De ella sola no podría derivar algo tan viril y activo como el pensamiento 
desvelador. Hace falta que intervenga alguna más, la violencia, para que surja al
go que se atreva a levantar y rasgar los velos en que aparecen encubiertas las co
sas. […] La violencia quiere, mientras que la admiración no quiere nada.«168 [Und 
so liegt im Ursprung der Philosophie die Bewunderung, wie uns sehr ehrwürdige Texte 
sagen, doch ebenso liegt dort die Gewalt, wie andere, nicht weniger ehrwürdige, uns ver
sichern. Bewunderung und Gewalt. Aus dieser seltsamen Verbindung ist die Philosophie 
hervorgegangen […]. Die Bewunderung hält uns an den Dingen, an den Geschöpfen fest, 
ohne dass wir uns von ihnen lösen könnten, in einer Ekstase, in der das Leben innehält und 
verzaubert ist. Aus ihr allein könnte nichts so potentes und Aktives wie das enthüllende 
Denken entstehen. Es ist nötig, dass etwas anderes hinzukommt, die Gewalt, damit et
was entsteht, das den Mut hat, die Schleier zu lüften und zu zerreißen, in denen die Dinge 
verborgen erscheinen. […] Die Gewalt will, während die Bewunderung nichts will.] 

Philosophie versteht Zambrano folglich als einen dynamischen Prozess, der in ei
nem Staunen über das Sein seinen Anfang nimmt und im Rahmen der Beantwor
tung der Frage nach dem Sein in einen gewaltvollen Prozess der Konstituierung 
der eigenen Existenz sowie des Losreißens aus einer ursprünglichen Gemeinschaft 
mündet: 

167 María Zambrano: La agonía de Europa, S. 42. 
168 María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 575–576. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Justus Meier: Literatur und Polis 

»Y así vemos ya más claramente la condición de la filosofía: admiración, si, paso 
ante lo inmediato, para arrancarse violentamente de ello y lanzarse a otra cosa, a 
una cosa que hay que buscar y perseguir, que no se nos da, que no regala su pre
sencia.«169 [Und so erkennen wir nun deutlicher die Bedingung der Philosophie: Bewun
derung, im Sinne eines Innehalten vor dem Unmittelbaren, um sich anschließend gewalt
sam davon loszureißen und sich auf etwas anderes zu stürzen, auf etwas, das gesucht und 
verfolgt werden muss, das uns nicht gegeben ist, das seine Präsenz nicht schenkt.] 

Bezüglich der Antwort auf die Frage »Was sind die Dinge?« stellt Zambrano fest, 
dass diese in der abendländischen Geistesgeschichte zumeist von demjenigen gege
ben wurde, der die Frage gestellt hatte.170 Es geht in der Geschichte der Philosophie 
und später in der Wissenschaft Zambrano zufolge dementsprechend weniger um 
ein Zuhören im Sinne der Wahrnehmung und Erkenntnis der Realität als vornehm
lich darum, selbst die Antwort zu geben und für sich und seine rational begründeten 
Aussagen Recht zu beanspruchen.171 Die Ratio geht seit Platon von der Existenz des 
Einen in Form der Idee des Guten oder später in einer einzigen Wahrheit aus172 und 
negiert Zambrano zufolge dadurch Heterogenität: Sie entreißt die Dinge gleichsam 
ihrer Realität, um sie rational verständlich, das heißt letztlich dem Menschen ver
fügbar zu machen. Dadurch zerstört und reduziert die Ratio notwendigerweise im
mer auch Realität.173 Aus dem Geltungsanspruch der Ratio leitet sich ein Imperativ 
ab,174 der Zambrano zufolge bereits bei Platon deutlich wird, wenn dieser die Philo
sophie als bescheiden und desinteressiert präsentiert aber de facto Herrschaft, Recht 
und daraus abgeleitet Macht für diese in seiner Utopie der Philosophenherrschaft 
beansprucht175. Zambrano stellt diesbezüglich fest, dass, auch wenn eine Philoso
phenherrschaft nicht realisiert wurde, der Herrschaftsanspruch der durch die Phi
losophie etablierten Ratio in der abendländischen Kultur geltend gemacht werden 
konnte: »[…] si los filósofos no han gobernado aún ninguna república, la razón por 
ellos establecida ha ejercido un imperio decisivo en el conocimiento […]«.176 [[…] auch 
wenn die Philosophen noch keine Republik regiert haben, hat die von ihnen begründete Ver
nunft ein wahrhaftiges Imperium im Wissen errichtet […].] 

169 María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 689. 
170 Vgl. María Zambrano: Los bienaventurados, S. 438. 
171 Vgl. María Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 46; María Zambrano: Los bienaventurados, 

S. 385, 440. 
172 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 564. 
173 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 168; María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 696; 

María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 193; María Zambrano: »El horizonte y la 
destrucción«, in: Aurora. Papeles del seminario María Zambrano 13 (2012), S. 173–176, hier 
S. 173; María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 215. 

174 Vgl. María Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 46. 
175 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 565. 
176 María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 687. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 81 

Die fortschreitende Rationalisierung der Welt wird Zambrano zufolge durch ei
ne Furcht begünstigt, die aus einer bereits durch den rationalen Weltzugang im Sin
ne des Verlassens einer Anschauung der Dinge bewirkten Einsamkeit resultiert. In 
Confesión: Género literario stellt Zambrano diesbezüglich fest, dass sich durch die ra
tionale Beherrschung, Selbstbehauptung und Trennung des Subjekts vom Objekt 
der Mensch in eine Einsamkeit gegenüber den Dingen begibt, weshalb er nur noch 
sich selbst erkennen kann.177 Die Autorin diagnostiziert eine Furcht angesichts die
ser Leere, welche die Rationalisierung der Welt weiter begünstigt, insofern rationale 
Systeme dem Denkenden Sicherheit und vermeintliche Erhabenheit über die Reali
tät suggerieren:178 

»La razón se afirmaba cerrándose y después, naturalmente, ya no podía encontrar 
otra cosa que a sí misma. De ahí la angustia. La angustia que arroja como fondo 
último toda esta metafísica, como última revelación de su raíz, definidora de la 
actitud humana, de donde salieron tan altivos y cerrados sistemas de pensami

entos. […] El sistema es lo único que ofrece seguridad al angustiado, castillo de 
razones, muralla cerrada de pensamientos invulnerable frente al vacío. Y a la an
gustia no se resuelve sino con actividad. No lleva a la contemplación, sino a un 
pensamiento que es acción, a un pensar, que se pone en marcha porque es lo úni
co que puede poner en marcha el ser angustiado, porque es lo único que tiene para 
afianzarse. […] Pero es que la angustia no solo es consecuencia de la soledad, de 
ser ›consciente y nada más‹, sino que la angustia es el principio de la voluntad. O 
tal vez hay angustia porque hay ya un principio de voluntad. Lo cierto es que an
gustia y voluntad se implican. Y la voluntad requiere soledad, es anticontempla

tiva. Es singular, rehúye la comunidad. Y así, el sistema es la forma de la angustia 
y la forma del poder. La forma de la incomunicación, de la soledad obstinada.«179 
[Die Vernunft behauptete sich, indem sie sich verschloss, und konnte danach nichts ande
res mehr finden, als sich selbst. Daher die Angst. Die Angst, die als letzter Hintergrund 
diese ganze Metaphysik offenbart, als letzte Enthüllung ihrer Wurzel, die die menschli
che Haltung bestimmt. Aus dieser Angst gingen so arrogante und geschlossene Denksys
teme hervor. […] Das System ist das Einzige, das dem Ängstlichen Sicherheit bietet, eine 
Burg aus Gründen, eine geschlossene Mauer aus Gedanken, die dem Nichts gegenüber un
verwundbar ist. Und die Angst wird durch nichts gelöst, außer durch Aktivität. Sie führt 
nicht zur Kontemplation, sondern zu einem Denken, das Handeln ist, zu einem Denken, 
das in Gang gesetzt wird, weil es das Einzige ist, das das geängstigte Sein in Bewegung 
setzen kann, weil es das Einzige ist, woran es sich festhalten kann. […] Doch die Angst ist 
nicht nur eine Folge der Einsamkeit, des bloßen Bewusstseins, sondern die Angst ist der 
Ursprung des Willens. Vielleicht gibt es auch die Angst, weil bereits ein Anfang des Wil

lens vorhanden ist. In jedem Fall ist gewiss, dass Angst und Wille einander bedingen. Und 

177 Vgl. María Zambrano: La confesión, S. 45–46. 
178 Vgl. María Zambrano: Notas de un método, S. 76; María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 748. 
179 María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 748. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Justus Meier: Literatur und Polis 

der Wille erfordert Einsamkeit, er ist antikontemplativ. Er ist einzigartig, meidet die Ge
meinschaft. Und so ist das System die Form der Angst und die Form der Macht. Die Form 
der Nicht-Kommunikation, der beharrlichen Einsamkeit.] 

Folglich versteht Zambrano die Kommunikationsunfähigkeit und Einsamkeit des 
modernen Subjekts sowie die daraus abgeleitete Furcht auf der einen Seite als ein 
zentrales Motiv der Rationalisierung der Welt und auf der anderen Seite als ein Re
sultat vorangegangener Rationalisierung im Sinne der Heraushebung des Subjekts 
aus einem Kontext der Gemeinschaft durch die Frage nach dem Sein der Dinge und 
der rationalen Selbstbehauptung. 

Trotz ihres vernunftkritischen Diskurses versteht Zambrano die Ratio letztlich 
als einen notwendigen Bestandteil menschlichen Weltbezuges, da diese als ein 
Instrument fungiert, das Präzision in der Erschließung von Sachverhalten und 
sprachliche Kommunikation sowie Politik überhaupt erst ermöglicht.180 Nichts
destotrotz muss die Ratio Zambrano zufolge durch eine emotional-poetische 
Perspektive ergänzt und zugleich relativiert werden, um nicht in einen Absolutis
mus der Vernunft umzuschlagen und ihr Gemeinschaft zersetzendes Potenzial zu 
entfalten.181 Philosophie und Poesie versteht Zambrano in diesem Sinne als zwei 
sich ergänzende Momente, in denen sich das Menschliche verwirklicht: 

»No se encuentra la totalidad de lo humano en la filosofía; no se encuentra la 
totalidad de lo humano en la poesía. En la poesía encontramos directamente al 
hombre concreto, individual. En la filosofía al hombre en su historia universal, en 
su querer ser. La poesía es encuentro, don, hallazgo por la gracia. La filosofía bús
queda, requerimiento guiado por un método.«182 [Die Gesamtheit des Menschlichen 
findet sich nicht in der Philosophie; die Gesamtheit des Menschlichen findet sich ebenfalls 
nicht in der Poesie. In der Poesie begegnen wir unmittelbar dem konkreten, individuellen 
Menschen. In der Philosophie hingegen dem Menschen in seiner universellen Geschichte, 
in seinem Streben, zu sein. Die Poesie ist Begegnung, Gabe, Entdeckung durch Gnade. Die 
Philosophie ist Suche, ein durch eine Methode geleitetes Streben.] 

Wenngleich Zambrano die Ratio als solche hinsichtlich ihrer geltungsbeanspruchen
den und Heterogenität zerstörenden Facette kritisch betrachtet, gilt ihre Kritik vor
nehmlich einem modernen Absolutismus der Vernunft.183 

180 Vgl. ebd., S. 687. María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 44, 78–79. 
181 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 687; María Zambrano: Hacia un saber sobre el al

ma, S. 44, 78–79. 
182 María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 687. 
183 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 123. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 83 

4.4.2 Das moderne Subjekt und der Absolutismus der Vernunft 

Zambrano stellt fest, dass bereits seit der griechischen Antike ein negativ verstan
dener Humanismus im Sinne eines Absolutismus des Menschen sowie seit dem 
römischen Imperium der Wunsch nach absoluter Macht und Einflussnahme auf 
die Welt die abendländische Kultur prägen.184 Absolutismus definiert Zambrano 
als eine Haltung, die etwas oder jemandem absolute Geltung zuspricht und allem 
anderen Geltung abspricht.185 Die Moderne versteht Zambrano im oben erläuterten 
Sinne Adornos und Horkheimers als Epoche der rationalen Beherrschung der Welt 
und Selbstbehauptung des Subjekts, das heißt, als Radikalisierung der absolu
tistischen Tendenz: Der Autorin zufolge hatte der moderne Rationalismus seit 
Descartes das augustinische Ideal der Innerlichkeit dahingehend verändert, dass 
die Wahrheit zwar nach wie vor im Inneren verortet wurde, jedoch nicht mehr im 
Herzen, sondern im Bewusstsein, weshalb das moderne Bewusstsein im Vergleich 
zum Herzen keine emotionale Schnittstelle mehr zur Außenwelt aufweist.186 Das 
von Descartes formulierte Cogito ergo sum versteht Zambrano folglich als Manifest 
einer neuen Form der Einsamkeit des Menschen, insofern in der modernen Philo
sophie ein Selbst im Mittelpunkt steht, das sich in jedem methodischen Zweifel in 
seiner Einsamkeit bestätigt, da der Zweifel Ausdruck eines Vertrauensverlusts in 
die Welt ist.187 

Die neue, spezifisch moderne Form der Einsamkeit fungiert nicht mehr als Basis 
für Gemeinschaft und Kommunikation, sondern entspricht einer absoluten Isolati
on.188 Das moderne Subjekt vertraut nur noch sich selbst und seiner eigenen Schöp
fung: 

»El hombre nuevo que irá a surgir ya no se sentirá hijo de nadie. Irá perdiendo la 
memoria de su origen y se irá sintiendo cada vez más original. Soledad inaccesible 
a la filiación y que en su desamparo le forzará a hacer algo para sentirse creador, a 
que la acción que ejecute lleve evidencia de su condición creadora. […] El ›Cógito‹ 
es la proclamación de la soledad humana que se afirma a sí misma. […] La soledad 
humana ha nacido. Es la confesión inversa a la de San Agustín quien se sintió solo 
en su dispersión entre las cosas. Descartes se retira de ellas. Se retira a echar cuen
tas de quién es y hallado que es conciencia, solo admitirá de la rica realidad del 

184 Vgl. ebd., S. 66, 86, 87. 
185 Vgl. ebd., S. 90, 221. 
186 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 264; María Zambrano: Hacia un saber sobre el 

alma, S. 158, 215; María Zambrano: La confesión, S. 45–47. 
187 Vgl. María Zambrano: La confesión, S. 25, 46; María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 747; María 

Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 240–241. 
188 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 215; María Zambrano: La ciudad, S. 20. 

María Zambrano: Persona y democracia, S. 32; María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 570. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Justus Meier: Literatur und Polis 

mundo y sus riquezas a su medida humana. La nueva creencia será transparente y 
firme, pues es una evidencia, pero irá eliminando todo lo que no sea reductible a 
ella. […] Esta soledad comporta que el hombre sea un universo único, extraño, casi 
incomunicable.«189 [Der neue Mensch, der entstehen wird, wird sich nicht mehr als Sohn 
von jemandem empfinden. Er wird sein Gedächtnis an seinen Ursprung verlieren und sich 
zunehmend als ursprünglich empfinden. Eine Einsamkeit, die nicht mehr mit Zugehörig
keit vereinbar ist und ihn in seiner Verlassenheit dazu zwingen wird, etwas zu tun, um 
sich als Schöpfer zu fühlen, damit die Handlung, die er ausführt, Beweis seiner schöpferi
schen Natur trägt. […] Das ›Cogito‹ ist die Proklamation der menschlichen Einsamkeit, die 
sich selbst behauptet. […] Die menschliche Einsamkeit ist geboren. Sie ist das umgekehr
te Bekenntnis des heiligen Augustinus, der sich in seiner Zerstreuung unter den Dingen 
allein fühlte. Descartes zieht sich von diesen Dingen zurück. Er zieht sich zurück, um dar
über nachzudenken, wer er ist. Und nachdem er erkannt hat, dass er Bewusstsein ist, wird 
er nur das von der reichen Realität der Welt und ihren Reichtümern zulassen, was seinen 
menschlichen Maßstäben entspricht. Der neue Glaube wird durchsichtig und fest, denn er 
ist eine Evidenz, aber er wird alles ausschließen, was nicht auf die Evidenz reduzierbar ist. 
[…] Diese Einsamkeit bedeutet, dass der Mensch ein einzigartiges, fremdes, beinahe kom
munikationsunfähiges Universum wird.] 

Zambrano versteht Descartes dementsprechend als Wegbereiter des modernen 
Idealismus.190 Letzterer hatte – wie Zambrano kritisiert – die Verlagerung der 
Wahrheit in das Subjekt fortgesetzt und maßgeblich dazu beigetragen, dass das 
moderne Subjekt das Vertrauen in die Realität verlor und sich selbst zum Maß der 
Dinge erklärte.191 Dieses veränderte Verhältnis des modernen Subjekts zur Welt 
ist Zambrano zufolge letztlich Ausdruck einer spezifisch modernen soberbia de la 
razón [Überheblichkeit der Vernunft],192 die bewirkt, dass das Subjekt sich nicht mehr 
als Teil eines Ganzen versteht, sondern davon ausgeht, das Ganze konzeptuell 
hervorzubringen und intellektuell zu besitzen:193 

»Los breves pasos en que hemos acompañado a la razón en su caminar por nues
tro angosto mundo de Occidente, parecen suficientes para advertir que la razón se 
ensoberbeció. No me atrevo a decir que en su raíz; creo por el contrario, que en sus 
luminosos y arriesgados comienzos con Parménides y Platón, la razón pudo pecar 
de otras cosas, mas no de soberbia. La soberbia llegó con el racionalismo euro
peo en su forma idealista y muy especialmente con Hegel. Soberbia de la razón es 

189 María Zambrano: La confesión, S. 45–46. 
190 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 212. 
191 Vgl. ebd., S. 144–148, 214–215; María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 569; María Zambra

no: Hacia un saber sobre el alma, S. 182; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 15. 
192 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 569. 
193 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 696; María Zambrano: Unamuno, S. 50; María Zam

brano: Delirio y destino, S. 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 85 

soberbia de la filosofía, es soberbia del hombre que parte en busca de conocimi

ento y que se cree tenerlo, porque la filosofía busca el todo y el idealista hegeliano 
cree que lo tiene ya desde el comienzo. No cree estar en un todo sino poseerlo tota
litariamente. […] Se cree poseer la totalidad, se cree tener el todo. Y es porque falta 
esa conciencia de la dependencia, de la limitación propia, que es humildad; la hu
mildad intelectual, compañera indispensable de todo descubridor.«194 [Die kurzen 
Schritte, mit denen wir die Vernunft auf ihrem Weg durch unsere enge westliche Welt be
gleitet haben, scheinen ausreichend, um zu zeigen, dass die Vernunft hochmütig geworden 
ist. Ich wage nicht zu sagen, dass dies in ihrer Wurzel geschah; im Gegenteil, ich glaube, 
dass die Vernunft in ihren leuchtenden und mutigen Anfängen bei Parmenides und Platon 
vielleicht andere Fehler begangen hat, jedoch nicht den der Überheblichkeit. Die Überheb
lichkeit kam mit dem europäischen Rationalismus in seiner idealistischen Form, und ganz 
besonders mit Hegel. Überheblichkeit der Vernunft ist Überheblichkeit der Philosophie, 
ist Überheblichkeit des Menschen, der sich auf die Suche nach Wissen begibt und glaubt, 
es zu besitzen, weil die Philosophie das Ganze sucht und der hegelianische Idealist glaubt, 
es von Anfang an zu besitzen. Er glaubt nicht, in einem Ganzen zu sein, sondern es tota
litär zu besitzen. […] Man glaubt, die Gesamtheit zu besitzen, man glaubt, das Ganze zu 
haben. Und das liegt daran, dass es an jenem Bewusstsein der Abhängigkeit, der eigenen 
Begrenzung fehlt, das Demut ist; die intellektuelle Demut, die unverzichtbare Begleiterin 
jedes Entdeckers.] 

Den philosophischen Idealismus versteht Zambrano folglich als Ausdruck und Ge
nerator der erläuterten neuen Form der Einsamkeit195 sowie des Individualismus 
eines modernen Subjekts, das seine Abhängigkeit vom Kontext verkennt und nur 
noch sich selbst wahrnehmen kann: »Nuestro extremado individualismo nos ha lle
vado a cada uno a reconocer no más que a un individuo: el nuestro, rechazando toda 
diversidad.«196 [Unser ausgeprägter Individualismus hat uns dazu gebracht, nur ein einzi
ges Individuum anzuerkennen: uns selbst, und jegliche Vielfalt abzulehnen.] Insbesonde
re ein individualistisch ausgeprägter moderner Liberalismus hat Zambrano zufolge 
die durch den Absolutismus der Vernunft bewirkte Isolierung des modernen Sub
jekts aus jeglicher Art von Kontext begünstigt: 

»El liberalismo es la máxima fe en el hombre y, por lo tanto, la mínima en todo lo 
demás. Llevó al hombre a creer en sí mismo y le llenó de dudas acerca de todo lo 
que no era él. Le inspiró la máxima confianza en sus fuerzas y lo dejó navegando 
solo y sin guía en su pobre cáscara de nuez. Le dio a la luz, y le separó de la pla
centa en que se asentaba el universo. Rompió su unidad, su solidaridad cósmica y 
vital, que solo el instinto o el amor proporciona.«197 [Der Liberalismus ist der größte 

194 María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 569. 
195 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 215. 
196 María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 209. 
197 Ebd., S. 244–245. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Justus Meier: Literatur und Polis 

Glaube an den Menschen und damit der geringste an alles andere. Er bewegte den Men
schen dazu, an sich selbst zu glauben, und erfüllte ihn mit Zweifeln an allem, was nicht er 
selbst war. Er schenkte ihm das höchste Vertrauen in seine Kräfte und ließ ihn allein und 
führungslos in seiner armseligen Nussschale treiben. Er schenkte ihm das Licht, trennte 
ihn jedoch von der Plazenta, in der das Universum eingebettet war. Er zerriss seine Ein
heit, seine kosmische und vitale Solidarität, die nur der Instinkt oder die Liebe gewähren 
kann.] 

Die Überwindung eines kontemplativen, rezeptiven Logos im Rahmen eines mo
dernen Rationalismus, Idealismus und Szientismus bewirkt Zambrano zufolge eine 
Konzeptualisierung der Welt: Konzepte werden der Realität übergestülpt, um die
se rational verfügbar zu machen und intellektuell-konzeptuell besitzen zu können, 
wodurch sich das moderne Subjekt mächtig und frei fühlt.198 Diesen Akt der Kon
zeptualisierung und Systematisierung versteht Zambrano als einen Gewaltakt, in
sofern durch die Konzeptualisierung die Heterogenität der Realität annulliert wird: 

»El pensamiento científico, descualificador, desubjetivador anula la heterogenei
dad del ser, es decir, la realidad inmediata, sensible, que el poeta ama y de la que 
no puede ni quiere desprenderse. […] El concepto se obtiene a fuerza de negacio
nes […].«199 [Das wissenschaftliche Denken, das entwertet und entsubjektiviert, hebt die 
Heterogenität des Seins auf, das heißt, die unmittelbare, sinnliche Realität, die der Dich
ter liebt und von der er sich weder lösen kann noch will. […] Der Begriff wird durch eine 
Reihe von Verneinungen gewonnen […].] 

Die rationale Verfügbarmachung der Realität ist folglich mit einem Akt des domi
nierenden Einwirkens auf die Welt gleichzusetzen: 

»El racionalismo es absolutismo por su parte, al extender sin más los principios 
de la razón a la realidad toda: una razón imperante, no contemplativa, no dirigida 
a descubrir la estructura de la realidad. El racionalismo es una presuposición, si 
pensar es exigir. Y en el exigir va la imposición de la voluntad de ser. Con indepen
dencia de lo que ya haya sido en la filosofía pura – cuestión delicada que aquí no 
es pertinente – ha funcionado como instrumento y medio de la voluntad de ser, de 
la voluntad de poderío del hombre occidental.«200 [Der Rationalismus ist seinerseits 
ein Absolutismus, da er die Prinzipien der Vernunft ohne weiteres auf die gesamte Realität 
ausdehnt: eine herrschende Vernunft, nicht kontemplativ, nicht darauf ausgerichtet, die 
Struktur der Realität zu entdecken. Der Rationalismus ist eine Voraussetzung, wenn Den
ken eine Forderung ist. Und im Fordern liegt die Durchsetzung des Willens gegenüber dem 
Sein. Unabhängig davon, was er in der reinen Philosophie gewesen sein mag – eine heikle 

198 Vgl. María Zambrano: Delirio y destino, S. 184, 185. 
199 María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 193. 
200 María Zambrano: Persona y democracia, S. 123. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 87 

Frage, die hier nicht relevant ist – hat er als Instrument und Mittel des Willens zum Sein, 
des Machtwillens des westlichen Menschen, fungiert.] 

Insofern das moderne Subjekt zunehmend das Andere beherrscht und rational sei
nen Willen verwirklicht, verschwindet Zambrano zufolge ein Raum, in dem das An
dere sich zeigen und ausdrücken könnte, sodass authentische Kommunikation er
schwert wird.201 Die Autorin argumentiert, dass der moderne Rationalismus zu
nächst das pensamiento [Denken] auf eine rein rationale Form reduzierte und in einem 
zweiten Schritt der Positivismus und Pragmatismus die Wirklichkeit auf Tatsachen 
und Dinge reduzierte.202 In diesem Rahmen wird auch das moderne Subjekt selbst 
letztlich auf ein mechanisch erklärbares Ding reduziert.203 Während der moderne 
Rationalismus zunächst vornehmlich die Beherrschung und noch nicht notwendi
gerweise die Instrumentalisierung der Welt implizierte, argumentiert Zambrano, 
dass insbesondere der Pragmatismus und Positivismus die Instrumentalisierung 
der Welt durch das moderne Subjekt begünstigt hatten, insofern Mensch, Gesell
schaft und Natur in der Moderne zur formbaren, instrumentalisierbaren Materie 
werden.204 

Die mit der Aufwertung der Ratio und Isolierung des Subjekts einhergehende 
Abwertung der Gefühle bewirkt Zambrano zufolge die zunehmende Unfähigkeit, 
sich mittels der piedad emotional für das Andere zu öffnen, wodurch die Basis für 
Kommunikation und Wahrnehmung des Anderen wegfällt. An die Stelle eines auf 
Kommunikation und Wahrnehmung ausgerichteten Umgangs mit dem Anderen 
tritt eine spezifisch moderne Toleranz, die das Andere respektvoll auf Distanz vom 
Subjekt hält: 

»[…] ›tolerancia‹ no es comprensión, ni trato adecuado, es simplemente, el man

tener a distancia respetuosamente, eso sí, aquello con lo cual no se sabe tratar. 
Otras edades en que la piedad no había sufrido su eclipse, como la Edad Media, 
por ejemplo, nos muestran una situación contraria. Naturalmente, sin violencia, 
ni discursos, sin organismos oficiales, de una manera espontánea, sabían tratar 
los hombres medievales con lo diferente: en el mundo de lo humano con el en
fermo incurable, con el monstruo, inclusive, hasta con el criminal. Y más allá del 
hombre, con las quimeras y los fantasmas, con los ángeles y Dioses, con Dios mis

mo, no concibiéndole como una gran conciencia, no reduciéndole a lo humano. 

201 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 748–749. 
202 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 180–182; María Zambrano: Los bienaventura

dos, S. 441. 
203 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 182. 
204 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 215; María Zambrano: El hombre y lo divino, 

S. 182; María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 229; María Zambrano: Notas de un mé

todo, S. 74; María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 596. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Justus Meier: Literatur und Polis 

Mientras que el hombre moderno ha intentado reducirlos todo a lo que encuen
tra de un modo inmediato dentro de sí mismo; a lo que ha creído era su esencia: la 
conciencia, la razón. Todo ha sido reducido a conciencia y razón y lo que no podía 
serlo, quedaba desconocido, olvidado y a veces, vilipendiado. Y así hemos venido 
a quedar solos; solos e inhábiles para tratar con ›lo otro‹.«205 [[…] ›Toleranz‹ ist we
der Verständnis noch ein angemessener Umgang, sondern schlicht das respektvolle, zuge
gebenermaßen höfliche, Distanzwahren gegenüber dem, womit man nicht umzugehen 
weiß. Andere Zeitalter, in denen die Demut noch nicht ihren Niedergang erlitten hatte, 
wie etwa das Mittelalter, zeigen uns eine gegenteilige Situation. Ohne Gewalt, ohne Re
den, ohne offizielle Institutionen wussten die mittelalterlichen Menschen auf spontane 
Weise mit dem Andersartigen umzugehen: im Bereich des Menschlichen mit dem unheil
bar Kranken, mit dem Monströsen, ja sogar mit dem Verbrecher. Und über den Menschen 
hinaus mit Chimären und Gespenstern, mit Engeln und Göttern, mit Gott selbst, ohne ihn 
als großes Bewusstsein zu begreifen, ohne ihn auf das Menschliche zu reduzieren. Der mo
derne Mensch hingegen hat versucht, alles auf das zu reduzieren, was er unmittelbar in 
sich selbst findet, auf das, was er für sein Wesen hielt: das Bewusstsein, die Vernunft. Al
les wurde auf Bewusstsein und Vernunft reduziert, und was sich dem nicht fügen konnte, 
blieb unerkannt, wurde vergessen und manchmal verachtet. Und so sind wir am Ende al
lein geblieben; allein und unfähig, mit dem ›Anderen‹ umzugehen.] 

Die moderne Philosophie und Wissenschaft begünstigen Zambrano zufolge eine 
zunehmende Kommunikationsunfähigkeit des modernen Subjekts, insofern diese 
zwar dialogisch arbeiten, aber letztlich nicht personale Ausdrucksformen sind: 

»La filosofía, como toda ciencia, se manifiesta en forma enunciativa, impersonal. 
No es, propiamente hablando, comunicativa. La experiencia, si sale de su silen
cio, en cambio, es para comunicar.«206 [Die Philosophie, wie jede Wissenschaft, mani
festiert sich in einer enunziativen, unpersönlichen Form. Sie ist, genau genommen, nicht 
kommunikativ. Die Erfahrung hingegen, wenn sie ihr Schweigen verlässt, dient der Kom
munikation.] 

Es wird deutlich, dass sich der Selbstbezug des modernen Subjekts in Zambranos 
Verständnis nicht nur auf einer zwischenmenschlich-sozialen Ebene widerspiegelt, 
sondern sich auch in einem modernen Anthropozentrismus manifestiert. Dieser ist 
jedoch nicht als eine bloße Nicht-Akzeptanz des Göttlichen im Sinne des absolut An
deren zu verstehen, sondern als die Ersetzung des Göttlichen durch den Menschen 
selbst: Das moderne Subjekt tritt Zambrano zufolge als Maß aller Dinge und idea
listisch-konzeptueller Schöpfer an die Stelle eines Schöpfergottes, es dominiert die 

205 María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 106. 
206 María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 89 

Welt rational und vergöttert sich selbst.207 Folglich erträgt das moderne Subjekt kei
nen Utopismus mehr, der auf die im Kapitel 4.3 erläuterte utopische Existenz des 
Menschen und somit dessen Grenzen verweisen würde, die letztlich dessen Identi
tät und Beschaffenheit als persona im oben erläuterten Sinne konstituieren. Im Rah
men eines Machtrausches und radikalen Fortschrittsoptimismus soll alles erreich
bar und verfügbar gemacht werden. Zambrano erläutert, dass der schöpferischen 
Kraft des Menschen im Selbstbewusstsein des modernen Subjekts keine Grenzen 
mehr gesetzt werden, denn zumindest hypothetisch wird alles als erreichbar ange
sehen: 

»Y por eso la más grave enfermedad europea será la caricatura de su íntima es
peranza, la que envuelve la traición a su utopismo revolucionario de resurrección. 
Enfermedad que bajo la aparente energía oculta la desgana, la fatiga de seguir vi
viendo en tensión, en la tensión idealista del habitante entre dos mundos. La fati
ga de este consubstancial idealismo puede llamarse pragmáticamente, necesidad 
de ›éxito‹ inmediato, de destruir el horizonte para que todo esté al alcance de la 
mano; embriaguez que haga olvidar la distancia insalvable entre las dos ciudades, 
la de Dios siempre en el horizonte, y la tierra, siempre en edificación, que anule 
también la diferencia entre los dos hombres, entre el hombre concreto y el siemp

re naciente ›hombre nuevo‹. La anulación totalitaria de la distancia, de la distin
ción entre ›el bien que quiero y el mal que hago‹. Barbarie monista, falsificada mí

stica que suplanta a la permanente esperanza de resurrección y a la consustancial 
utopía creadora. Cansancio de la lucidez y del amor imposible y abandono del sa
ber más peculiar del hombre europeo: el saber vivir en el fracaso.«208 [Und deshalb 
wird die schwerwiegendste Krankheit Europas die Karikatur seiner innersten Hoffnung 
sein, jene, die den Verrat an seinem revolutionären Utopismus der Wiederauferstehung 
umschließt. Eine Krankheit, die hinter der scheinbaren Energie die Lustlosigkeit verbirgt, 
die Müdigkeit, weiter in Spannung zu leben, in der idealistischen Spannung des Bewoh
ners zwischen zwei Welten. Die Müdigkeit dieses konsubstanziellen Idealismus lässt sich 
pragmatisch ausdrücken als das Bedürfnis nach sofortigem ›Erfolg‹, nach der Zerstörung 
des Horizonts, damit alles in Reichweite ist; ein Rausch, der die unüberbrückbare Distanz 
zwischen den beiden Städten vergessen lässt – der Stadt Gottes, die immer am Horizont 
bleibt, und der irdischen Stadt, die immer noch im Bau ist –, und auch den Unterschied zwi
schen den beiden Menschen: dem konkreten Menschen und dem immer neu entstehenden 
›neuen Menschen‹. Die totalitäre Aufhebung der Distanz, der Unterscheidung zwischen 
›dem Guten, das ich will, und dem Bösen, das ich tue‹. Monistische Barbarei, eine falsche 
Mystik, die die beständige Hoffnung auf Wiederauferstehung und die konsubstanzielle 
schöpferische Utopie verdrängt. Müdigkeit gegenüber der Klarheit und der unmöglichen 

207 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 13–17, 139–153; María Zambrano: Filosofía y 
Poesía, S. 740, 746–747. 

208 María Zambrano: La agonía de Europa, S. 64–65. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Justus Meier: Literatur und Polis 

Liebe und der Verzicht auf das eigentümlichste Wissen des europäischen Menschen: das 
Wissen, im Scheitern zu leben.] 

Eine reine Hoffnung im oben erläuterten Sinne sowie ein Utopismus im oben darge
legten Sinne der Hoffnung auf eine gemeinsame Stadt am Horizont werden folglich 
nicht nur dadurch behindert, dass das Ideal des Zusammenlebens einem Autono
mieanspruch weicht, sondern das moderne Subjekt wird unfähig zum Utopismus 
im Allgemeinen, insofern der Mensch seine im Kapitel 4.3 erläuterte conditio huma
na als utopisches, beschränktes Wesen negiert.209 Indem das moderne Subjekt im 
Rahmen einer frenesí de la razón [Rausch der Vernunft]210 seinen eigenen Willen zuneh
mend schöpferisch und dominierend verwirklicht und sich keiner Instanz und kei
nem Kontext mehr unterwirft, stellt es sich selbst Zambrano zufolge im Sinne der 
Erbsünde den Göttern gleich und beansprucht absolute Autonomie und Autorität 
für sich selbst.211 

Die Isolierung des modernen Subjekts von der Realität und dem Anderen in jeg
licher Hinsicht, im Rahmen seiner Selbstvergöttlichung212 im Sinne der Ersetzung 
des Göttlichen durch das schöpferisch-dominierend agierende moderne Subjekt, 
entspricht Zambrano zufolge dem modernen Streben nach Unabhängigkeit und Au
tonomie und begünstigt die Herauslösung aus einem gemeinschaftlichen Kontext. 
Folglich stellt Zambrano fest, dass sich auch die Stadt in der Moderne – durchaus 
im oben skizzierten Sinne Simmels, Arendts, Taylors oder MacIntyres – durch die 
Isolation der Bürger und die Abwertung der Gemeinschaft auszeichnet.213 An die 
Stelle der im Kapitel 4.2 erläuterten, positiv verstandenen Einsamkeit des Bürgers, 
die sowohl mit Kommunikation als auch mit Gemeinschaft vereinbar ist, tritt in der 
modernen Stadt die Isolation und Entfremdung vom sozialen Kontext.214 

Während das moderne Subjekt die eigene Schöpfung, verstanden als Ausdruck 
von Macht, zelebriert, wird eine subtilere Form der Schöpfung im Sinne der in den 
Kapiteln 4.2 und 4.3 erläuterten kollektiven und utopischen creación der Polis zuneh
mend erschwert: Die Unfähigkeit zum Zusammenleben und zur Akzeptanz der uto
pischen Spannung sowie der eigenen Grenzen verhindert die Integration in die Po
lis, verstanden als gemeinschaftliches, politisches und identitätskonstituierendes 
Projekt, das auf die Partizipation der Bürger angewiesen ist. Die Konstituierung der 
modernen Demokratien sowie ein radikaler Fortschrittsoptimismus verdecken die 

209 Vgl. ebd., S. 65. 
210 Vgl. María Zambrano: Claros del bosque, S. 189. 
211 Vgl. María Zambrano: España, sueño y verdad, S. 29. 
212 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 99–104. 
213 Vgl. María Zambrano: Para una historia de la piedad, S. 19–21. 
214 Vgl. María Zambrano: La ciudad, S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 91 

zunehmende Unfähigkeit des modernen Subjekts zum Zusammenleben mit dem 
Anderen auf einer emotionalen und existenziellen Ebene: 

»Y es que esta idea del progreso tuvo su máxima eficacia en lo científico con vistas 
a la técnica y en el adelanto industrial. Alcanzó todo su esplendor en el desarrollo 
de lo que llamamos civilización frente a la cultura; a él le deberá la humanidad el 
haber alcanzado mayor dominio sobre la naturaleza y el haber pulido las condicio
nes de la vida material. Pero en lo que signifique una dimensión de profundidad, 
de adelanto moral o político efectivo poco tendrá por qué recordarle.«215 [Und die
se Idee des Fortschritts entfaltete ihre größte Wirksamkeit im Wissenschaftlichen in Hin
blick auf die Technik und den industriellen Fortschritt. Sie erreichte ihren ganzen Glanz in 
der Entwicklung dessen, was wir Zivilisation im Gegensatz zur Kultur nennen; ihr wird 
die Menschheit verdanken, dass sie eine größere Kontrolle über die Natur erlangte und die 
Bedingungen des materiellen Lebens verfeinern konnte. Doch was eine Dimension der Tie
fe, eines moralischen oder politischen Fortschritts im eigentlichen Sinne betrifft, wird es 
wenig geben, an das man sich erinnern müsste.] 

Diesen Gedanken führt die Autorin in Hacia un saber del alma weiter aus, wenn sie 
wissenschaftlichen Fortschritt und die damit einhergehende Akkumulation techni
scher Instrumente mit einer zunehmend emotionalen Leere im Inneren des moder
nen Subjekts assoziiert: 

»Y resulta que el esplendor de los sistemas ha coincidido con la pobreza de con
vicciones. Agravado por otro gran lujo: el de la técnica. Mientras la vida se llenaba 
de instrumentos técnicos, de maravillas mecánicas, de cachivaches de todas cosas, 
el alma y el corazón quedan vacíos, y las horas, al ser liberadas del trabajo opresor, 
transcurren más oprimidas todavía, porque están sujetas a la terrible opresión de 
la vaciedad de un tiempo muerto. La quietud se hacía imposible. Paralelamente a 
los medios de comunicación y a las posibilidades de ir y venir, el vacío se adueña 
de las vidas.«216 [Und daher fällt der Glanz der Systeme mit der Armut an Überzeugun
gen zusammen. Verschärft durch einen weiteren großen Luxus: den der Technik. Während 
das Leben sich mit technischen Instrumenten, mechanischen Wundern, Geräten aller Art 
füllte, blieben Seele und Herz leer, und die Stunden, befreit von der belastenden Arbeit, 
vergingen noch bedrückter, weil sie der schrecklichen Last eines toten, leeren Zeitraums 
unterworfen waren. Die Ruhe wurde unmöglich. Parallel zu den Kommunikationsmedi
en sowie den Möglichkeiten, hin und her zu reisen, nahm das Nichts Besitz von den Leben 
der Menschen.] 

Insofern das moderne Subjekt Zambrano zufolge dem Anderen und der Realität 
gleichsam ins Wort fällt, bevor diese sich dem Subjekt überhaupt als etwas ande

215 María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 229. 
216 María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Justus Meier: Literatur und Polis 

res darstellen könnte, wird die Konstitution einer Kultur des Zusammenlebens und 
letztlich die Konstituierung eines öffentlichen Raumes verhindert, in dem die Men
schen als Andere und dennoch Gleiche gemeinschaftlich zusammentreffen könn
ten. Folglich diagnostiziert Zambrano im oben erläuterten Sinne Arendts Diagno
se des Absterbens des öffentlichen Raumes das Verschwinden des Glaubens an die 
Stadt und letztlich der Stadt selbst, verstanden als kollektive creación.217 An die Stelle 
der Stadt treten Zambrano zufolge zunehmend urbane Räume, in denen Menschen 
wohnen, aber nicht zusammenleben.218 Im Rückblick auf das Gesagte kann jedoch 
festgestellt werden, dass Zambrano im Gegensatz zu Arendt das Absterben des öf
fentlichen Raumes in der Moderne letztlich nicht auf die Reduktion der Politik auf 
Fragen der Wirtschaftlichkeit und Effizienz sowie die Konstitution des modernen 
Subjekts als Animal laborans zurückführt219, sondern auf die Hegemonie eines mo
dernen Absolutismus der Vernunft. Zambrano betont zwar das Potenzial der mo
dernen Demokratien, insofern dem modernen Subjekt in ihnen mehr Freiheiten ge
geben sind, sich als persona zu konstituieren, als in jeder vorherigen Epoche.220 Aber 
gleichzeitig kritisiert die Autorin, dass diese Freiheit auf einen gemeinschaftszer
setzenden Autonomieanspruch reduziert wird und der oben erläuterte absolutismo 
des Menschen und der Vernunft das moderne Subjekt für das Andere verschließt 
und dessen Konstituierung als persona verhindert: 

»El absolutismo es nuestro gran pecado, porque en él, con él, negamos lo mismo 
que queremos: el que la persona humana se realice íntegramente.«221 [Der Abso
lutismus ist unsere große Sünde, denn in ihm, mit ihm, leugnen wir genau das, was wir 
wollen: dass die menschliche Person sich vollständig realisiert.] 

In dem Maße, in dem die Konstituierung der persona durch die Selbstvergöttlichung 
des modernen Subjekts erschwert wird, wird die Konstituierung einer Perversion 
der persona begünstigt – der personaje. Diese definiert Zambrano als ein sich selbst 
vergötterndes Wesen, das seine eigenen Grenzen leugnet und keine authentische 
Beziehung zu seinen Mitmenschen aufbauen kann, da es diese dominiert und bes
tenfalls auf die Bewunderer seiner selbst reduziert.222 

In Horizonte del liberalismo arbeitet die Autorin heraus, dass insbesondere ein 
spätmoderner, auf freie Marktwirtschaft sowie Autonomieansprüche reduzierter 

217 Vgl. María Zambrano: La ciudad, S. 19. 
218 Vgl. ebd. 
219 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa, S. 57–58, 66, 73, 136–139, 191, 267, 271–272, 409. 
220 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 21–22, 183–187. 
221 Vgl. ebd., S. 98. 
222 Vgl. ebd., S. 69–70, 102–105, 167; María Zambrano: Delirio y destino, S. 31; María Zambrano: 

Notas de un método, S. 106, 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 93 

Liberalismus223 die modernen Demokratien von innen heraus ausgehöhlt hatte: 
Der spätmoderne Liberalismus ist der Autorin zufolge das Ergebnis des modernen 
Rationalismus und Individualismus.224 Im Rahmen eines zunehmend antagonis
tischen Verständnisses von Individuum und Gesellschaft225 hatte ein radikaler 
Individualismus, der das Andere und den Kontext zugunsten eines absoluten 
Autonomieanspruches negiert, letztlich sich selbst negiert: 

»La independencia del individuo no ha de ser su arbitrariedad, su reinado exclu
sivo, que, por paradoja, llega a destruirse a sí mismo. […] Tampoco el individuo, 
por fuerte que sea, puede existir aislado: necesita para tener sentido sentirse vin
culado a algo, referirse a algo, llevar a alguien tras de sí.«226 [Die Unabhängigkeit 
des Individuums darf nicht seine Willkür sein, nicht seine exklusive Herrschaft, die para
doxerweise dazu führt, sich selbst zu zerstören. […] Auch kann das Individuum, so stark 
es auch sein mag, nicht isoliert existieren: Um Sinn zu erfahren, muss es sich mit etwas 
verbunden fühlen, sich auf etwas beziehen, jemanden hinter sich herführen.] 

Zambrano stellt fest, dass auch auf politischer Ebene der moderne Liberalismus ge
scheitert ist: Da er die Gleichheit und Brüderlichkeit zugunsten eines radikalisierten 
Freiheitsideals geopfert hatte,227 konnte er in eine egozentrische Form der Aristo
kratie umschlagen, in der einzelne Individuen – durchaus im Sinne Simmels oben 
erläuterten Konzepts des Großstädters – danach streben, sich selbst in ihrer Einzig
artigkeit von der Masse abzusetzen.228 Im Sinne MacIntyres oben erläuterter Dia
gnose einer modernen Gesellschaftsauffassung als Arena des Gegeneinanders, Bar
bers Auffassung der liberalen Demokratie als Ort des Konkurrenzkampfes hedonis
tischer Bürger und Tönnies oben erläuterter Diagnose der Gesellschaft als Ort des 
Handelns und Tauschens stehen sich die modernen Subjekte als kommunikations
unfähige Marktgegner gegenüber. »Porque hoy el liberalismo de muchos es el libera
lismo capitalista, el liberalismo económico burgués, y no el humano.«229 [Denn heute 
ist der Liberalismus der vielen der kapitalistische Liberalismus, der wirtschaftlich-bürgerliche 
Liberalismus, und nicht der menschliche.] Die dem Liberalismus zugrundeliegende Mo
ral beschreibt Zambrano folglich als kalt, rational und gefühlsfrei:230 

223 Vgl. María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 276–268. 
224 Vgl. ebd., S. 251. 
225 Vgl. ebd., S. 252. 
226 Ebd., S. 253. 
227 Vgl. ebd., S. 234. 
228 Vgl. ebd., S. 252. 
229 Ebd., S. 268. 
230 Vgl. ebd., S. 240. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Justus Meier: Literatur und Polis 

»La moral humana del liberalismo eluda al hombre verdadero, a sus problemas 
efectivos de sentimiento. Elimina al hombre en su verdadera y humilde humani

dad, dejando de él una pura forma esquemática.[…] Ya tenemos diseñada la fría 
arquitectura; en vez del horizonte de la fe, el imperativo categórico; el deber he
roico sustituyendo al fecundo y creador amor […]«.231 [Die menschliche Moral des Li
beralismus weicht dem wahren Menschen aus, seinen tatsächlichen Problemen auf Ge
fühlsebene. Sie eliminiert den Menschen in seiner wahren und bescheidenen Menschlich
keit und lässt nur eine rein schematische Form von ihm übrig. […] Wir haben bereits die 
kalte Architektur entworfen; anstelle des Horizonts des Glaubens steht der kategorische 
Imperativ; die heroische Pflicht ersetzt die fruchtbare und schöpferische Liebe […].] 

Den spätmodernen Liberalismus versteht Zambrano dementsprechend – durchaus 
im oben skizzierten Sinne Taylors und Barbers – als die Reduktion des Miteinan
ders auf einen durch formelle Regeln strukturierten Kontext sowie die Reduktion 
des Menschen auf seinen Willen: 

»Lo que tenemos que sacrificar de nuestro ser en aras de la ética liberal es, por 
lo pronto, todo apetecer, todo ansiar, todo amar… los instintos, las emociones, las 
pasiones. Hay que dejar sólo la voluntad, decretando inflexibles normas. Normas 
vacías, formales.«232 [Was wir von unserem Sein zugunsten der liberalen Ethik opfern 
müssen, ist zunächst jedes Begehren, jedes Sehnen, jedes Lieben… die Instinkte, die Emo
tionen, die Leidenschaften. Es bleibt lediglich der Wille übrig und unflexible Normen wer
den erlassen. Leere, formale Normen.] 

Als politischer Ausdruck des modernen Individualismus und Rationalismus trägt 
die liberale Ethik Zambrano zufolge dazu bei, dass das moderne Subjekt Liebe und 
Vertrauen nur noch gegenüber sich selbst empfinden kann.233 

In diesem Kapitel wurde herausgearbeitet, inwiefern das dem Anderen gegen
über verschlossene moderne Subjekt Zambrano zufolge – und hier stimmt sie ins
besondere mit den oben skizzierten Diagnosen von Simmel, Tönnies, Bauman, Zi
ma, Barber, MacIntyre, Taylor und Arendt überein – unfähig ist, sich in einen Kon
text des Miteinanders zu integrieren und eine authentische Beziehung zum Ande
ren aufzubauen. Es ist der Autorin zufolge in egozentrisch-narzisstischer Weise auf 
sich selbst sowie auf seine eigene Schöpfung und Wirkung auf die Realität fokus
siert. An die Stelle einer Beziehung, in der das Andere in seiner Andersheit wahr
genommen werden könnte und authentische Kommunikation und Gemeinschaft 
möglich wäre, tritt eine von Zambrano kritisierte spezifisch moderne Toleranz, im 

231 Ebd., S. 241. 
232 Ebd., S. 243. 
233 Vgl. ebd., S. 209, 244. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 95 

Rahmen derer das moderne Subjekt lediglich in der Lage ist, das Andere zu dulden 
und zu ertragen.234 

»[…] tolerancia moderna no basta, tolerarse es soportarse y, aunque es algo, no es 
creador ni caritativo. Convivir más es que las pasiones fundamentales, los anhelos, 
marchen de acuerdo. Es compartir el pan y la esperanza […].«235 [[…] moderne Tole
ranz reicht nicht aus. Sich zu tolerieren bedeutet, sich zu ertragen. Toleranz ist besser als 
nichts, aber sie ist weder schöpferisch noch liebevoll. Zusammenleben hingegen bedeutet, 
dass die grundlegenden Leidenschaften und Sehnsüchte im Einklang sind. Es impliziert das 
Teilen von Brot und Hoffnung […].] 

4.5 Die Therapie des modernen Subjekts 

4.5.1 Die Notwendigkeit der Rehumanisierung des modernen Subjekts 

Im vorangegangenen Kapitel wurde aufgezeigt, dass Zambrano im Rahmen ihrer 
Analyse und Kritik des modernen Subjekts eine Enthumanisierung des Menschen 
und der Gesellschaft in der Moderne diagnostiziert, insofern das moderne Subjekt 
jene Eigenschaften und Voraussetzungen verliert und negiert, die es als Mensch 
auszeichnen: Es leugnet seine tragische Natur zwischen Realität und Notwendig
keit, das heißt seine conditio humana als utopisches Wesen, und akzeptiert sich 
nicht mehr in seiner Unzulänglichkeit, es beurteilt im Rahmen seiner Selbstver
göttlichung und in einem radikalen Fortschrittsoptimismus alles als potenziell 
greifbar und beherrschbar. In seinem Bedürfnis nach rationaler Beherrschung des 
Objekts sowie seinem Autonomiebestreben und seinen Geltungsansprüchen wird 
das moderne Subjekt zu einem authentischen Leben im Sinne des im Kapitel 4.2 
erläuterten Zusammenlebens mit dem Anderen unfähig. Es wurde dargelegt, dass 
diese Tendenz Zambrano zufolge dadurch verstärkt wird, dass das moderne Sub
jekt im Rahmen einer Glorifizierung der Ratio zur Etablierung einer emotionalen 
Beziehung mit dem Anderen unfähig wird, insofern es nur noch sich selbst dient 
und als Objekt seiner Liebe betrachten kann. Da sich das moderne Subjekt trotz 
der formalen Konstituierung moderner Demokratien nicht mehr als begrenztes 
und durch einen politischen und gemeinschaftlichen Kontext konstituiertes Wesen 
versteht, wird die Konstituierung des Menschen als ein seiner selbst und seiner 
Zugehörigkeit zum Kontext bewusstes Individuum und als Bürger im Sinne des im 
Kapitel 4.2 erläuterten Konzepts der persona verhindert. 

234 Vgl. María Zambrano: Para una historia de la piedad, S. 106; María Zambrano: Delirio y desti
no, S. 93. 

235 María Zambrano: Delirio y destino, S. 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Justus Meier: Literatur und Polis 

Enthumanisierung kann im Anschluss an Zambrano dementsprechend zum ei
nen als die Leugnung des modernen Subjekts seiner Abhängigkeit vom Anderen in 
jeglicher Hinsicht verstanden werden und zum anderen als konkreter Verlust der 
Verbundenheit mit dem Anderen im Sinne einer Herauslösung des modernen Sub
jekts aus einem den Menschen überhaupt erst konstituierenden politischen Kontext 
gedacht werden. 

Insofern Zambrano die Konstituierung der persona, das heißt des Menschen 
als politisches Wesen im Sinne der Ausführungen im Kapitel 4.2, mit der Mensch
werdung als solcher gleichsetzt,236 versteht sie den Menschen durchaus im Sinne 
Aristoteles als Zoon politikon, das heißt als ein Wesen, dessen Existenz und Telos 
sich überhaupt erst in der Polis erfüllt.237 In Politik hatte Aristoteles die Polis als 
Zusammenschluss von freien und gleichen Bürgern zur gemeinschaftlichen Suche 
nach dem guten, glücklichen Leben verstanden, das mit dem politischen Leben und 
dem Streben nach charakterlicher Qualität der Bürger einhergeht.238 Die Polis hatte 
er ausdrücklich nicht als einen Zusammenschluss zum gegenseitigen wirtschaftli
chen Nutzen verstanden,239 da solche Zusammenschlüsse ihrem Wesen nach dem 
Haushalt entsprechen. Der Haushalt stellt jedoch einen ökonomischen, das heißt 
auf die Notwendigkeiten des Lebens und letztlich die Körperlichkeit ausgerichteten 
Zusammenschluss dar, der auch den Tieren möglich ist und sich Aristoteles zufolge 
von der politischen und somit exklusiv menschlichen Lebensform unterscheidet.240 
Vielmehr warnt er trotz eines Eingeständnisses an die Notwendigkeit des Fernhan
dels vor der Reduktion des öffentlichen Raumes auf einen Markt im Sinne eines 
Umschlagplatzes gewinnsüchtiger Geschäfte.241 Aristoteles’ Konzept des Menschen 
als politisches Wesen – als Zoon Politikon – besagt dementsprechend nicht, dass der 
Mensch von Natur aus in einer Polis lebt, sondern dass der Mensch die Möglichkeit 
hat, sich als Mensch in der Polis zu konstituieren, indem er an einer gemeinsamen 
politischen Suche nach dem guten Leben teilnimmt und eine auf die Notwendigkei
ten des Lebens reduzierte Lebensweise überwindet. Die Menschlichkeit ist bei ihm 
vielmehr eine Möglichkeit, die sich im politischen Leben erfüllt. Die Verbindung 
der Bürger einer Polis versteht Aristoteles dabei explizit nicht durch Gesetze,242 
sondern durch ein Band der öffentlichen Freundschaft unter den Bürgern garan
tiert, da diese es ermöglicht, die Polis als ein gemeinsames Projekt zu verstehen und 

236 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 70–71, 112. 
237 Vgl. Aristoteles: Politik, Hamburg: Meiner 2012. S. 6–7. 
238 Vgl. ebd., S. 15, 100–103, 270. 
239 Vgl. ebd., S. 101. 
240 Vgl. ebd., S. 4–7. 
241 Vgl. ebd., S. 267. 
242 Vgl. ebd., S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 97 

die Bürger in die Lage versetzt, füreinander und miteinander Politik zu betreiben 
und das Wohl der Allgemeinheit anzustreben.243 

Durchaus im Sinne Aristoteles lässt Zambranos Verständnis vom Menschen die 
Möglichkeit einer Enthumanisierung im Sinne der Herauslösung aus einem ihn 
überhaupt erst konstituierenden politischen Kontext zu. In Analogie zu Aristoteles’ 
Feststellung, dass ein Mensch, der zum Leben in der Polis unfähig ist, entweder 
ein Gott oder ein Monster sein müsse,244 suggeriert Zambrano einen monströsen 
Charakter des modernen Subjekts hinsichtlich seines radikalen Selbstbezuges und 
Geltungsanspruches: 

»Sólo Dios puede ser fanático sin ser monstruo; porque él lleva dentro de sí las pu
ras esenciales de las cosas, y lo que esté fuera de él no es. Pero lo humano, siempre 
parcial, limitado, ha de amar a su contrario, que es su complemento.«245 [Nur Gott 
kann fanatisch sein, ohne dabei ein Ungeheuer zu sein; denn er trägt die reinen Essenzen 
der Dinge in sich, und was außerhalb von ihm ist, existiert nicht. Doch das Menschliche, 
immer nur Teil von etwas und begrenzt, muss seinen Gegensatz lieben, der seine Ergän
zung ist.] 

Zambranos im Kapitel 4.4.2 erläuterte Analysen der Selbstvergöttlichung und 
des absolutismo des modernen Subjekts gehen folglich mit dem Austritt aus der 
Polis, verstanden als Grundlage der Enthumanisierung des Menschen und der 
Gesellschaft in der Moderne, einher. Die Parallelen zwischen den normativen Sozi
alanthropologien von Zambrano und Aristoteles sind freilich einer eigenständigen 
Untersuchung würdig. An dieser Stelle kann jedoch in Hinblick auf das Gesag
te festgestellt werden, dass Zambrano sich sowohl in ihrer Sozialanthropologie 
als auch hinsichtlich ihrer in den folgenden Kapiteln erläuterten Vorschläge zur 
Therapie des modernen Subjekts im Sinne einer Öffnung für das Andere in eine 
aristotelisch geprägte Tradition246 stellt, insofern diese auf die Integration in einen 
identitäts-, sinn- und solidaritätsstiftenden Kontext abzielt. 

Im Hinblick auf die im vorangegangenen Kapitel herausgearbeiteten Patholo
gien, die sich aus ihrer Analyse und Kritik eines enthumanisierten modernen Sub
jekts ableiten, geht Rehumanisierung im Anschluss an Zambrano mit der Rekon
stitution des Menschen als gemeinschaftlich orientiertes und kommunikativ aus
gerichtetes Wesen einher. Konkret geht es um die Konstituierung des Menschen 
als persona, das heißt als ein Wesen, das sich selbst als begrenzt versteht und einen 

243 Vgl. ebd., S. 103–104, 156. 
244 Vgl. ebd., S. 7. 
245 María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 209–210. 
246 Vgl. Gary S. Schaal/Felix Heidenreich: Politische Theorien der Moderne, S. 62, 183; Emanuel 

Richter: Republikanische Politik, S. 76, 136. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Justus Meier: Literatur und Polis 

modernen absolutismo des Menschen überwindet, sich entgegen der radikalen Au
tonomieansprüche des modernen Subjekts durch einen sozialen Kontext sowie die 
Resistenz und Existenz des Anderen konstituiert weiß und einen zweckrationalen 
Umgang mit dem Anderen sowie einen spätmodernen Liberalismus der Toleranz im 
Sinne eines bloßen Erduldens des Anderen überwindet. Diese Paradigmenwechsel 
sollen das moderne Subjekt dazu befähigen, einen emotionalen und kommunika
tiv ausgerichteten Zugang zum Anderen einzunehmen und die Rekonstitution des 
Glaubens an die Stadt, verstanden als gemeinschafts-, sinn- und identitätsstiften
des Projekt, bewirken. 

An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass sich Zambranos Liberalismuskri
tik keineswegs gegen das Paradigma des politischen Liberalismus im Allgemeinen 
richtet. Vielmehr kritisiert sie einen spätmodernen Liberalismus, der die Freiheit 
des modernen Subjekts de facto durch Individualismus, einseitige Autonomiean
sprüche, Selbstvergöttlichung, Instrumentalisierung des Anderen sowie eine Glo
rifizierung des Gegeneinanders im Sinne des Wirtschaftsliberalismus begrenzt.247 
Stattdessen plädiert sie für einen neuen, authentischen, humanen Liberalismus,248 
der Gemeinschaft anstrebt, gegenseitige Abhängigkeit anerkennt und authentische 
Freiheit in Gemeinschaft intendiert.249 

Im Anschluss an ihre Analyse und Kritik des modernen Subjekts plädiert die Au
torin für einen Weltzugang, der ein emotional-rezeptives, das heißt ein poetisches 
Moment in den Vordergrund stellt.250 In diesem Rahmen entwickelt Zambrano ihr 
im Kapitel 4.5.2 erläutertes Konzept der razón poética als konkreten Vorschlag für 
einen neuen Weltzugang. Zudem identifiziert die Autorin in der spanischen Kul
tur und vor allem der spanischen Literatur einen realismo español, dem die Autorin 
das Potenzial zuspricht, zur Therapie des modernen Subjekts beizutragen, da die
ser einen vormodernen emotional-rezeptiven Weltzugang sowie eine Offenheit ge
genüber dem Anderen bewahrt hat, von einem modernen, individualistisch gepräg
ten Bestreben nach Beherrschung des Objekts unbeeinflusst geblieben ist und sich 
letztlich auch als Kritik gegenüber Letzterem konstituiert. Im Folgenden soll ana
lysiert werden, inwiefern einer razón poética sowie einer Literatur im Sinne des rea
lismo español mit Zambrano das Potenzial zugesprochen werden kann, zur Therapie 
des modernen Subjekts im oben erläuterten Sinne beizutragen. Diesbezüglich wird 
herausgearbeitet, dass beide Konzepte miteinander in Beziehung stehen. Der Fokus 
wird in dieser Arbeit jedoch auf den realismo español gelegt, da Zambranos Ausein
andersetzungen mit einer Literatur im Sinne des realismo español aus der in dieser 

247 Vgl. María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 240–245, 261, 269. 
248 Vgl. ebd., S. 268–269. 
249 Vgl. ebd., S. 261–262, 267–269. 
250 Vgl. María Zambrano: Los bienaventurados, S. 416; María Zambrano: Hacia un saber sobre el 

alma, S. 95–96; María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 599–600. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 99 

Arbeit eingenommenen literaturwissenschaftlichen Perspektive besonders relevant 
sind. 

4.5.2 Die razón poética – Eine Synthese der Ratio und Poesie 

Zambranos im Kapitel 4.4.1 skizzierte Analyse des Antagonismus zwischen Philoso
phie und Poesie sowie ihre im Kapitel 4.4.2 erläuterte Kritik der Genese eines mo
dernen Absolutismus der Vernunft impliziert aus der Perspektive der Autorin die 
Notwendigkeit einer Reform des modernen Vernunftbegriffes,251 da dieser – wie in 
den genannten Kapiteln erläutert wurde – der Autorin zufolge zur Wahrnehmung 
der Realität unfähig ist, insofern die Ratio die Realität im oben erläuterten Sinne 
immer schon reduziert.252 Zudem wurde im Kapitel 4.4.1 dargelegt, dass Zambrano 
davon ausgeht, dass ein gewisser Anteil der Realität immer nur emotional und re
zeptiv erschlossen werden kann und des poetischen Wortes bedarf, um ausgedrückt 
werden zu können.253 Die Notwendigkeit der Reform ergibt sich im Anschluss an 
Zambranos Perspektive darüber hinaus dadurch, dass der moderne Absolutismus 
der Vernunft die im Kapitel 4.4.2 erläuterten, von Zambrano diagnostizierten Pa
thologien des modernen Subjekts begünstigt. In der razón poética wird der im Ka
pitel 4.4.1 skizzierte Antagonismus zwischen Philosophie und Poesie sowie damit 
einhergehend zwischen Ratio und Emotion überwunden, um die Realität in ihrer 
Gänze zu erschließen: 

»Así pues, el conocimiento que aquí se invoca, por el que se suspire, este conoci
miento postula, pide que la razón se haga poética sin dejar de ser razón, que acoja 
al ›sentir originario‹ sin coacción, libre casi naturalmente, como una fysis devuel
ta a su original condición. Así la aurora se nos aparece como la fysis misma de la 
razón poética.«254 [Das hier beschworene, ersehnte Wissen verlangt, dass die Vernunft 
poetisch wird, ohne aufzuhören, Vernunft zu sein, dass sie das ›ursprüngliche Empfinden‹ 
aufnimmt, ohne Zwang, frei, fast natürlich, wie eine Physis, die in ihren ursprünglichen 
Zustand zurückkehrt. So erscheint uns die Morgenröte wie die Physis der poetischen Ver
nunft selbst.] 

251 Vgl. María Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 61. 
252 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 168; María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 696; 

María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 193; María Zambrano: El horizonte y la de
strucción, S. 173; María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 215. 

253 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 159, 175–181; María Zambrano: Delirio y de
stino, S. 184; María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 293; María Zambrano: Frag
mentos, aurora, S. 122. 

254 María Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Justus Meier: Literatur und Polis 

Elena Laurenzi stellt diesbezüglich fest, dass die von Zambrano verwendete Meta
pher der Morgenröte auf die nicht statische, sondern dynamische und emotionale 
Wahrnehmung der Heterogenität der Realität im Kontext der razón poética verweist. 
Sie stellt Laurenzi zufolge eine gelebte, gefühlte Erfahrung der Entwicklung eines 
nicht statischen Bewusstseins der dynamischen Realität dar.255 Die razón poética ist 
trotz ihrer Dynamik hinsichtlich der zwei Pole primär kontemplativ ausgerichtet, 
insofern sie sich durch eine Passivität auszeichnet: 

»Un modo de razón en el que se redime la pasividad, la total pasividad, frente al 
conocimiento y a aquello que lo mueva y aun engendra, el amor. Una razón sin pa
radojas, sin agonías, sin parecerse a sí misma, casi sin juicio, mas no sin orden.«256 
[Eine Art von Vernunft, in der die Passivität erlöst wird, die totale Passivität gegenüber 
dem Wissen und dem, was es bewegt und sogar hervorbringt: die Liebe. Eine Vernunft oh
ne Paradoxien, ohne Qualen, ohne sich selbst zu gleichen, fast ohne Urteil, doch nicht ohne 
Ordnung.] 

Obwohl die razón poética durch ihre Passivität Zambranos oben erläutertem Konzept 
der Poesie sehr nahesteht, betont die Autorin den synthetischen Charakter der razón 
poética: Die Poesie allein ist Zambrano zufolge nicht in der Lage, die Realität eindeu
tig zu erschließen, da sie dazu neigt, sich in Dinge hineinzusteigern, und es ihr an 
der notwendigen Präzision fehlt, wohingegen die Ratio zwar sehr präzise ist, aber 
durch die Emotion angeleitet werden muss, um nicht in eine Reduktion und Beherr
schung der Realität zu entarten, sondern eine Rezeptivität gegenüber den Dingen 
zu bewahren: 

»La pasión sola ahuyenta a la verdad, que es susceptible y ágil para evadirse de 
sus zarpas. La sola razón no acierta a sorprender la caza. Pero pasión y razón uni
das, la razón disparándose con ímpetu apasionado para frenar en el punto justo, 
puede recoger sin menoscabo a la verdad desnuda.«257 [Die Leidenschaft allein ver
treibt die Wahrheit, die so empfindlich und geschickt ist, dass sie ihren Klauen entkommt. 
Die Vernunft allein vermag die Beute nicht zu überraschen. Doch wenn Gefühl und Ver
nunft vereint sind, kann die Vernunft sich mit leidenschaftlichem Schwung entfalten und 
im richtigen Moment anhalten, um die nackte Wahrheit unversehrt zu erfassen.] 

Die Synthese von Vernunft und Poesie beschreibt die Autorin als einen Tanz von dis
kursiver Vernunft und Poesie, das heißt von Ratio und Gefühl: 

255 Vgl. Elena Laurenzi: Bajo el signo de la aurora, S. 43–44. 
256 María Zambrano: Fragmentos, aurora, S. 62. 
257 María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 101 

»El sentir y el entender no pueden reunirse sino, como todo lo viviente o en vía de 
serlo, por una especie de simbiosis. Simbiosis, danza en un conocimiento durante 
un tiempo, en el cual los que van a reunirse ocupan el uno el lugar del otro. Cam

bios de lugar, entrecruzamiento según ritmo. El sentir despierta, aviva, y es fuego 
reanimado por el entender; el sentir que guía, velando solo en largas noches os
curas, luego es sostenido, custodiado.«258 [Das Fühlen und das Verstehen können sich 
nur vereinen – wie alles Lebendige oder im Entstehen Begriffene – durch eine Art Symbio
se. Symbiose, ein Tanz im Rahmen eines Wissens über eine bestimmte Zeit hinweg, in dem 
diejenigen, die sich vereinen sollen, die Plätze tauschen und einander durchkreuzen, nach 
einem Rhythmus. Das Fühlen erwacht, wird entfacht, ist ein Feuer, das durch das Verste
hen neu belebt wird; das Fühlen, das führt und alleine über lange dunkle Nächte wacht, 
wird später [durch die Vernunft] getragen und bewacht.] 

Die Vereinigung von Vernunft und Poesie entspricht dabei einer Wiedervereinigung 
von Ratio und Gefühl, die – wie im Kapitel 4.4.1 dargelegt wurde – Zambrano zufol
ge ursprünglich in einer vorsokratischen poetisch-rationalen Erkenntnisform ver
eint waren.259 Diesbezüglich identifiziert Zambrano im Werk Heraklits noch eine 
ursprüngliche Erkenntnisform, die im Nachhinein als eine Verbindung von Philo
sophie und Poesie bewertet werden kann.260 Aufgrund der Passivität ihres poeti
schen Moments spricht Zambrano der razón poética das Potenzial zu, dem moder
nen Subjekt eine rezeptive Grundhaltung zu vermitteln sowie eine Liebe und emo
tionale Beziehung zum Anderen wiederherzustellen und dadurch die Konstitution 
einer Kultur des Zusammenlebens verstanden als notwendiges Merkmal mensch
licher Existenz zu begünstigen.261 In diesem Sinne ist die razón poética kompatibel 
zu einer Kultur, in der trotz des notwendigerweise rationalen Zuganges zur Wirk
lichkeit das Andere immer auch in seiner Andersheit wahrgenommen werden kann, 
das Subjekt für das Andere rezeptiv und emotional offen bleibt, sich in Abhängigkeit 
und Gemeinschaft konstituiert weiß und ein dominierender und instrumentalisie
render Zugang zum Anderen unterbunden wird: 

»El conocimiento poético se logra por un esfuerzo al que sale a mitad de camino 
una desconocida presencia, a mitad de camino porque el afán que busca esa pre
sencia jamás se encontró en soledad, en esa soledad angustiada que tiene quien 
ambiciosamente se separó de la realidad. […] no es aleteia, sino revelación gracio
sa y gratuita; razón poética. […] Equilibrio individual y comunidad. Por el conoci
miento poético el hombre no se separa jamás del universo y, conservando intacta 
su intimidad, participa de todo, es miembro del universo, de la naturaleza y de 

258 María Zambrano: Los bienaventurados, S. 447. 
259 Vgl. ebd., S. 446–447. 
260 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 564. 
261 Vgl. María Zambrano: Los bienaventurados, S. 416; María Zambrano: Los intelectuales en el 

drama, S. 193; María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 95–96. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Justus Meier: Literatur und Polis 

lo humano y aun de lo que hay entre lo humano, y aún más allá de él. Pero este 
conocimiento poético maravilloso, confesémoslo, no es mucho más todavía que 
una promesa, porque no había sonado su hora. De su plenitud puede surgir to
da una cultura en la que ciencia y conocimientos hasta ahora errabundos, como 
la historia, sean la médula; en la que ciencias como la Sociología, nacientes aún, 
alcancen su pleno desarrollo; en que el saber más audaz y más abandonado sea 
por fin posible: el conocimiento del hombre. Conocimiento del hombre que no 
será sino el movimiento de reintegración, de restauración de la unidad humana 
hace tiempo perdida en la cultura europea.«262 [Das poetische Wissen wird durch ei
ne Anstrengung erreicht, der auf halbem Weg eine unbekannte Präsenz entgegenkommt 
– auf halbem Weg, denn das Streben, das diese Präsenz sucht, war niemals in Einsamkeit, 
in jener verzweifelten Einsamkeit, die derjenige erlebt, der sich ehrgeizig von der Realität 
getrennt hat. […] Es ist nicht die Aletheia sondern eine gnädige und unentgeltliche Offen
barung; poetische Vernunft. […] Individuelles Gleichgewicht und Gemeinschaft. Durch das 
poetische Wissen trennt sich der Mensch niemals vom Universum, und während er seine 
Intimität unversehrt bewahrt, nimmt er an allem teil, ist Mitglied des Universums, der 
Natur und des Menschlichen, ja sogar dessen, was zwischen den Menschen existiert, und 
darüber hinaus. Doch dieses wunderbare poetische Wissen, gestehen wir es ein, ist noch 
nicht viel mehr als eine Verheißung, denn seine Stunde hat noch nicht geschlagen. Aus sei
ner Fülle könnte eine ganze Kultur entstehen, in der die Wissenschaften und die bis jetzt 
umherirrenden Erkenntnisse wie etwa Geschichte das Rückgrat bilden; in dem poetischen 
Wissen können Wissenschaften wie etwa die Soziologie, die sich noch im Entstehen be
findet, ihre volle Entwicklung erreichen; in ihr könnte so schließlich das kühnste und am 
stärksten vernachlässigte Wissen möglich werden: das Wissen vom Menschen. Ein Wissen 
vom Menschen, das nichts anderes sein wird als die Bewegung der Wiedereingliederung, 
der Wiederherstellung der menschlichen Einheit, die vor langer Zeit in der europäischen 
Kultur verloren gegangen ist.] 

In diesem Sinne schreibt Zambrano der razón poética ein reintegratives Potenzial zu, 
wenn sie diese an anderer Stelle als eine Vernunft der wieder in die Welt integrie
renden Liebe263 bezeichnet. Auch wenn die razón poética eine Synthese von Ratio und 
Gefühl darstellt, spricht Zambrano insbesondere dem poetischen Anteil der razón 
poética das Potenzial zu, eine Therapie, wie sie im Kapitel 4.5.1 skizziert wird, zu be
günstigen, insofern der Autorin zufolge die Poesie – wie im Kapitel 4.4.1 dargelegt 
wurde – Gemeinschaft in jeglicher Hinsicht anstrebt und das Subjekt rezeptiv für 
das Andere werden lässt. Dementsprechend stellt Zambrano bezüglich der Poesie 
fest, dass es an ihr liegt, eine in der modernen Kultur verloren gegangene Gemein
schaft der Menschen wiederherzustellen: »A ella, le pertenece el restituir la comu

262 María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 599–600. 
263 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 103 

nión entre los hombres, errabundos en su perdición.«264 [Ihr obliegt es, die Gemein
schaft unter den Menschen wiederherzustellen, die umherirren in ihrem Verlust.] 

Es wird deutlich, dass Zambrano ihren Ausführungen zur razón poética einen 
Kunstbegriff zugrunde legt, welcher Kunst nicht auf das Produkt eines Prozesses 
der subjektiven Schöpfung und Expression des Künstlers reduziert, sondern sich 
am im Kapitel 4.4.1 erläuterten griechisch-antiken Verständnis des Künstlers als 
Medium orientiert. Das conocimiento poético [poetische Erkenntnis/poetisches Wissen] 
zielt dementsprechend auf das Empfangen einer kontemplativ erfahrenen offen
barte Wahrheit ab.265 Im Zentrum von Zambranos Ausführungen zur razón poética 
steht folglich eine im erläuterten Sinne auf Rezeption und Kommunikation aus
gelegte Einstellung zur Wirklichkeit. Nichtsdestotrotz macht Zambrano deutlich, 
dass diese Einstellung – wie im folgenden Kapitel dargestellt wird – durch den 
Künstler und insbesondere die Literatur konkret thematisiert und ausgedrückt 
werden kann. Zambrano spricht diesbezüglich einer Literatur im Sinne des realis
mo español das Potenzial zu, zur Überwindung der oben erläuterten cultura hostil 
de origen racionalista [feindselige, auf den Rationalismus zurückzuführende Kultur]266 
beizutragen. Wie im folgenden Kapitel deutlich wird, versteht Zambrano den 
realismo español als Basis eines conocimiento poético, welches die spanische Kultur 
dominiert.267 

4.5.3 Der realismo español – Zambrano und die spanische Literatur 

4.5.3.1 Zambranos Konzept des realismo español 
Zambranos Konzept des realismo español kann ausgehend von ihrer Distanzierung 
von der Escuela de Madrid, ihrer Hinwendung in ihrem Spätwerk zur Mystik und 
Poesie, ihrer Vernunftkritik und damit einhergehend ihren oben erläuterten Aus
führungen zur Dichotomie zwischen Ratio und Poesie verstanden werden. 

In den vorangegangenen Kapiteln wurde herausgearbeitet, dass Zambrano in 
ihrem Werk die Entfremdung des modernen Subjekts aus einem gemeinschaftli
chen Kontext im Rahmen eines spezifisch modernen Absolutismus der Vernunft kri
tisiert,268 der die Zersetzung der Beziehung zwischen dem modernen Subjekt und 
dem Anderen in jeglicher Hinsicht bewirkt, das heißt die Beziehung zum Mitmen
schen, zur belebten und unbelebten Natur sowie zum Göttlichen.269 

264 María Zambrano: Los bienaventurados, S. 416. 
265 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 599. 
266 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 236. 
267 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 597. 
268 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 86–129, 219–222; María Zambrano: Hacia un 

saber sobre el alma, S. 106; María Zambrano: La confesión, S. 45–46. 
269 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 159, 181–199; María Zambrano: Notas de un 

método, S. 108–109; María Zambrano: España de Galdós, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Justus Meier: Literatur und Polis 

Wie Adorno und Horkheimer diagnostiziert auch Zambrano einen auf die ra
tionale Beherrschung des Anderen ausgerichteten Weltzugang und Selbstbehaup
tungszwang eines modernen Subjekts, das sich dem Objekt, das heißt dem Anderen 
gegenüber rezeptiv verschlossen hat und diesem gegenüber eine dominierende so
wie instrumentalisierende Haltung einnimmt.270 An die im Kapitel 4.4 erläuterten 
Analyse- und Kritikansätze knüpfen Zambranos ästhetische Auseinandersetzungen 
mit dem Unterschied zwischen einem rationalen und poetischen Weltzugang an. 
Sowohl ihre im Kapitel 4.5.2 erläuterten Ausführungen zur razón poética als auch ihr 
in diesem Kapitel behandeltes Konzept des realismo español sind in diesen Kontext 
einzuordnen, da – wie im Laufe dieses Kapitels deutlich wird – beide Konzepte dar
auf abzielen, einen instrumentalisierenden und dominierenden Zugang des moder
nen Subjekts zum Objekt zu therapieren und das Subjekt rezeptiv für das Andere zu 
öffnen.271 

In der Sekundärliteratur wurde herausgearbeitet, dass Zambranos ästhetische 
Reflexionen und Auseinandersetzungen mit spanischer Literatur insbesondere im 
Kontext einer Distanzierung von der Escuela de Madrid sowie einer Hinwendung 
in ihrem Spätwerk zur Mystik und Poesie zu verstehen sind. Diesbezüglich wurde 
dargelegt, dass Zambrano insbesondere in ihrer Vernunftkritik maßgeblich von 
ihrem akademischen Lehrer und der zentralen Figur der Escuela de Madrid, José 
Ortega y Gasset, beeinflusst worden ist.272 Dieser hatte einen durch den deutschen 
Idealismus begünstigten subjektzentrierten Vernunftbegriff kritisiert, der die 
Koexistenz von Subjekt und Objekt weitgehend ignoriert.273 Im Rahmen seines 
raciovitalismo hatte Ortega y Gasset einen Vernunft- und Realitätsbegriff entwickelt, 
der die wechselseitige Beziehung von Ratio und Leben berücksichtigt, wobei er das 
Leben als Kontext der Koexistenz von Subjekt und Objekt verstanden hatte: Realität 
hatte Ortega y Gasset weder im Sinne des Realismus als gegeben noch im Sinne des 
Idealismus als vom Subjekt rational konstruiert verstanden, sondern im Rahmen 

270 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 736–755, 768; María Zambrano: Los intelectuales 
en el drama, S. 144–157, 236, 295; María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 228–229; Ma

ría Zambrano: Notas de un método, S. 74; María Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, 
S. 46–48, 165–170; María Zambrano: Unamuno, S. 22, 50, 143. 

271 Vgl. María Zambrano: Claros del bosque, S. 87–165; María Zambrano: Filosofía y Poesía, 
S. 746–776; María Zambrano: Los bienaventurados, S. 447–452; María Zambrano: Notas de un 
método, S. 167, 169; María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 193, 200, 378; María 
Zambrano: Hacia un saber sobre el alma, S. 43–56, 73; María Zambrano: Fragmentos, aurora, 
S. 61–67, 184; María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 595–640. 

272 Vgl. Pamela Soto García/Ricardo Espinoza Lolas: Zubiri y Zambrano, S. 442; Carmen Guzmán 
Revilla: Scheler y Zambrano, S. 151–152; Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 30, 75, 211; 
José Luis López-Aranguren, et al.: Mesa redonda, S. 126–139. 

273 Vgl. María Luisa Maillard García: Concepto de creencia, S. 31–32; Gladis del Socorro García 
Restrepo/Conrado Giraldo Zuluaga: De Ortega a Zambrano, S. 205; Ana Bundgård: Más allá 
de la filosofía, S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 105 

seines perspectivismo für ein Verständnis von Realität als ein aus verschiedenen 
Perspektiven zusammengesetzter Kontext geworben, welcher letztlich immer auch 
vom historischen Kontext bedingt ist.274 Er war zu der Aussage yo soy yo y mi circuns
tancia [Ich bin ich und meine Umstände/mein Umfeld] gelangt,275 die dahingehend als 
Überwindung eines subjektzentrierten Weltzuganges und Vernunftbegriffes ver
standen werden kann, dass diese Aussage ein Verständnis von Realität als im Dialog 
des Subjekts mit seiner Umwelt zustande gekommener Kontext sowie ein Verständ
nis von Leben als Zusammenleben impliziert.276 Wie oben ausgeführt wurde, greift 
Zambrano diesen Gedanken auf, wenn sie das Subjekt als intersubjektiv und kom
munikativ konstituiert versteht, Leben mit Zusammenleben gleichsetzt277 und die 
Etablierung eines solchen Verständnisses von Realität anstrebt.278 Während Ortega 
y Gasset jedoch lediglich die Reform eines subjektzentrierten, vom Leben abs
trahierten Vernunftbegriffes angestrebt hatte, beabsichtigt Zambrano mit ihrem 
oben erläuterten Konzept der razón poética eine mit Konzepten verfahrende Ratio im 
Allgemeinen zu überwinden, da Konzepte im Sinne ihrer im Kapitel 4.4 erläuterten 
Ausführungen bloße Abstraktionen der Realität darstellen und eine authentische 
Erfahrung der Realität verhindern. Vielmehr geht Zambrano Ana Bundgård und 
Diego Sánchez Meca zufolge davon aus, dass Realität immer nur erlebt werden 
kann.279 Hinsichtlich Zambranos Distanzierung von der Escuela de Madrid hatte 
Amarís Duarte herausgearbeitet, dass Zambrano sich im Laufe ihres Lebens im
mer weiter von einer philosophisch-rationalen Perspektive im Sinne ihres Lehrers 
entfernt und ihrer Philosophie zunehmend metaphysisch-mystische Prämissen 
unterstellt hatte.280 Die Mystik ist auf die Religionen der Pythagoreer und Orphiker 

274 Vgl. Elena Laurenzi: Bajo el signo de la aurora, S. 40; Gladis del Socorro García Restrepo/ 
Conrado Giraldo Zuluaga: De Ortega a Zambrano, S. 205; José Luis Abellán: Una pensadora 
de nuestro tiempo, S. 90. 

275 Vgl. Gladis del Socorro García Restrepo/Conrado Giraldo Zuluaga: De Ortega a Zambrano, 
S. 205; Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 59, 405. 

276 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 757. 
277 Vgl. María Zambrano: La ciudad, S. 20; María Zambrano: Unamuno, S. 85; María Zambrano: 

Persona y democracia, S. 34–40, 154, 171, 221; María Zambrano: Delirio y destino, S. 16, 50. 
278 Vgl. Carmen Danés Eibas: »La ciudad: paradigma de libertad«, in: Aurora: papeles del Semi

nario María Zambrano 2 (1999), S. 19–24, hier S. 21. https://raco.cat/index.php/Aurora/article/ 
view/144852 (Zugriff: 01.07.2025); Luis Miguel Pino Campos: En los orígenes, S. 135; Eva María 
Marquéz Jimeno: Historia y convivencia, S. 420–421; Laura García Portela: Educación para la 
democracia, S. 160–161; Juan Fernando Ortega Muñoz: »Europa: sueño y esperanza en María 
Zambrano«, in: Javier Gómez-Montero (Hg.), Ethos & Polis: Europa y la Ciudad en el pensa
miento de María Zambrano, Kiel: Ludwig 2014, S. 93–103, hier S. 96–97; Juana Sánchez-Gey 
Venegas: Galdós y Zambrano, S. 20. 

279 Vgl. Diego Sánchez Meca: Arte y metafísica, S. 43–47; Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, 
S. 29. 

280 Vgl. Olga Amarís Duarte: La mística del exilio, S. 250–263. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144852
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144852
https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144852
https://raco.cat/index.php/Aurora/article/view/144852


106 Justus Meier: Literatur und Polis 

zurückzuführen281 und hatte später christliche Momente aufgegriffen, insofern sie 
sich insbesondere auf die augustinische Suche im Inneren beruft.282 In Anschluss 
an Amarís Duarte kann diese als subjektive Erfahrung der Einkehr in das Innere 
verstanden werden, die darauf ausgerichtet ist, eine verlorengegangene Harmonie 
und Einheit mit dem Ganzen und dem Anderen wiederherzustellen.283 In diesem 
Rahmen praktiziert der Mystiker das Schweigen seines Selbst sowie die Einkehr 
in das Innere, um sich rezeptiv gegenüber einer rational nicht fassbaren Instanz 
zu öffnen, mit welcher der Mystiker beabsichtigt, sich zu verbinden und an dessen 
Wahrheit teilzuhaben.284 Diese Öffnung und Hinwendung zum Anderen stellt ein 
zentrales Motiv von Zambranos Konzept des realismo español dar. 

Die zunehmende Annäherung der Autorin an die Mystik führt Amarís Duarte 
vornehmlich auf Zambranos Exilerfahrungen zurück, insofern sowohl das Exil als 
auch die Mystik eine Trennung von einem alten Kontext und Denkschema wider
spiegeln, die eine zweite Geburt in einem neuen – im Falle des Mystikers höher be
werteten – Kontext begünstigen.285 In diesem Sinne hatte Amarís Duarte zufolge 
das lokale Exil Zambranos Wurzeln zu einer weltlichen Heimat getrennt und ihre 
zunehmend metaphysisch-mystische Suche nach einer Heimat im Sinne einer lie
bevollen Wiedervereinigung mit dem Sein und dem Anderen begünstigt.286 Dem
entsprechend folgert Amarís Duarte, dass Zambranos Exil eine Abstandnahme von 
der Escuela de Madrid um Ortega y Gasset sowohl im lokalen als auch im intellek
tuellen Sinne eine zunehmende Distanzierung von Ortega y Gassets Vernunftop
timismus bewirkte und Zambranos zunehmende Auseinandersetzung mit Poesie 
und Mystik begünstigte.287 

In ähnlicher Weise hatte Bundgård darauf hingewiesen, dass Zambrano Ortega 
y Gasset zunächst auch in seinem Projekt gefolgt war, zwischen einer nordeuro
päischen und südeuropäischen Kultur zu vermitteln und später über ihn hinaus
ging.288 Ortega y Gasset stellt in Meditaciones del Quijote einen südeuropäischen 
Weltzugang in römischer Tradition einem nordeuropäischen Weltzugang in grie
chischer Tradition gegenüber: Ersteren assoziiert er mit einem an die unmittelbare 
Realität gebundenen Impressionismus und Fokus auf die individuell-konkrete und 
sinnlich fassbare Form, und Letzterem spricht er einen Fokus auf Transzendenz, 

281 Vgl. ebd., S. 75. 
282 Vgl. ebd., S. 118. 
283 Vgl. ebd., S. 69, 70, 72, 73, 77. 
284 Vgl. ebd., S. 84–103. 
285 Vgl. ebd., S. 15–36, 69–71, 88, 259–263, 369–371, 429–436. 
286 Vgl. ebd., 465–468. 
287 Vgl. ebd., S. 259–263. 
288 Vgl. Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 210. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 107 

Essenzialität und Konzeptualität jenseits der konkreten Form zu.289 Beide Ansätze 
versteht er als gleichberechtigte Perspektiven der europäischen Kultur,290 da beide 
zu einer ganzheitlichen Wahrnehmung der Realität beitragen: Ein südeuropäisch- 
impressionistischer Zugang zur Realität ist dem Autor zufolge notwendig, um 
die individuell-konkrete Existenz eines Gegenstandes im Sinne dessen innerer 
Natur zu erfassen,291 und ein nordeuropäisch-konzeptueller Zugang erlaubt es, 
das Verhältnis eines Gegenstandes zu anderen Gegenständen zu bestimmen und 
dadurch zum einen dessen äußere Grenzen und zum anderen dessen relative Po
sition in einem Kontext der Koexistenz mit anderen Gegenständen zu erfassen.292 
Dementsprechend wirbt er für einen Wirklichkeitszugang, der beide Perspekti
ven berücksichtigt.293 Den Fokus legt Ortega y Gasset in Meditaciones del Quijote 
jedoch auf ein Plädoyer für die Öffnung der spanischen Kultur für einen durch die 
nordeuropäische Kultur vermittelten Weltzugang nach griechischem Vorbild sowie 
eine Kritik des spanischen Antikonzeptualismus: Die spanische Kultur beschreibt 
Ortega y Gasset als das europäische Zentrum jenes Impressionismus in römischer 
Tradition294 und kritisiert im Gegensatz zu Zambrano eine spanische Abneigung 
gegenüber einem konzeptuellen Denken, welche die spanische Kultur daran hinde
re, das Potenzial eines durch die nordeuropäische Kunst und Wissenschaftskultur 
vermittelten griechischen Fokus auf Essenzialität und Konzeptualität auszuschöp
fen.295 In diesem Rahmen kritisiert Ortega y Gasset die Tendenz des spanischen 
Künstlers, unabhängig von einem Bezug zur transzendenten, konzeptuell fass
baren Essenz eines Gegenstandes, die unmittelbare Impression zu formulieren 
und dadurch in jedem Werk einen radikalen Neuanfang zu realisieren.296 Durch 
den einseitigen Fokus auf die Erfahrung und den Ausdruck der individuell-kon
kreten Form verwehrt sich die spanische Kultur dem Autor zufolge sowohl einer 
ganzheitlichen Wahrnehmung der Realität als auch einer werksübergreifenden 
Weiterentwicklung des Konzepts eines Gegenstandes oder Sachverhaltes und 
damit einhergehend des Zugangs zu diesem.297 Letztlich wirbt er für die Über
windung eines spanischen Antikonzeptualismus und einseitigen Fokus auf den 
oben erläuterten Impressionismus und plädiert für eine Integration des durch 
die nordeuropäische Wissenschaftskultur und Kunst vermittelten griechischen 

289 Vgl. José Ortega y Gasset: »Meditaciones del Quijote«, in: José Ortega y Gasset, Meditaciones 
del Quijote y otros ensayos, Madrid: Alianza 2014, S. 15–146, hier S. 62–94. 

290 Vgl. ebd., S. 62, 79. 
291 Vgl. ebd., S. 70–73, 80. 
292 Vgl. ebd., S. 76–81. 
293 Vgl. ebd., S. 79–84. 
294 Vgl. ebd., S. 88. 
295 Vgl. ebd., S. 79–94. 
296 Vgl. ebd., S. 82. 
297 Vgl. ebd., S. 82–84. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Justus Meier: Literatur und Polis 

Wirklichkeitszugangs in die spanische Kultur.298 Zambrano hingegen stellt einem 
durch den nordeuropäischen Rationalismus und Idealismus geprägten Absolutis
mus der Vernunft, den sie für die oben genannten gesellschaftlichen Pathologien 
verantwortlich macht, einen realismo español gegenüber und spricht diesem – wie in 
diesem Kapitel herausgearbeitet wird – das Potenzial zur Therapie des Egozentris
mus des modernen Subjekts in einer rationalistisch geprägten modernen Kultur 
zu. 

Auch bezüglich Zambranos Kritik eines modernen Egozentrismus kann festge
stellt werden, dass die Autorin die zentralen Themen ihres Lehrers aufgreift, jedoch 
in ihrer konkreten Analyse sowie ihren Ausführungen zu einer durch die Literatur 
im Sinne des realismo español vermittelten Therapie des modernen Subjekts von des
sen Perspektive abweicht: In La rebelión de las masas hatte Ortega y Gasset einen spät
modernen Egozentrismus sowie damit einhergehend die zunehmende Unfähigkeit 
des Menschen zu einem bürgerlichen Zusammenleben analysiert.299 Der Autor dia
gnostiziert zunächst die Konstitution und gesellschaftliche Hegemonie eines neuen 
Menschentypus in der Spätmoderne – des hombre masa [Massenmenschen].300 Dieser 
zeichnet sich Ortega y Gasset zufolge durch ein geringes Maß an Ansprüchen an sich 
selbst sowie einen selbstgenügsamen Lebensstil aus, der auf die Befriedigung egois
tischer Ziele ausgerichtet ist.301 An die traditionelle Stelle des Bürgers, der Normen, 
Traditionen sowie moralische Verpflichtungen akzeptiert, tritt der hombre masa, der 
diese ablehnt302 und stattdessen verstärkt Freiheitsrechte zur subjektiven Entfal
tung einfordert.303 Obwohl der hombre masa dem Autor zufolge aufgrund seiner An
spruchslosigkeit an die eigene Moral und Bildung sowie seines egozentrischen Le
bensstils zur Politik unfähig ist,304 beansprucht dieser im Kontext einer spätmoder
nen hyperdemocracia [Hyperdemokratie]305 die Führung der Gesellschaft für sich.306 An 
die Stelle einer minoría selecta [Elite/auserlesene Minderheit],307 der aufgrund ihres ho
hen Anspruches an die eigene Moral und Bildung sowie ihrer daraus resultierenden 
politischen Kompetenz von der Mehrheit die wichtigsten politischen Ämter anver
traut wurden,308 tritt im Rahmen einer spätmodernen rebelión de las masas [Rebellion 

298 Vgl. ebd., S. 68, 85, 88, 89. 
299 Vgl. José Ortega y Gasset: »La rebelión de las masas«, in: José Ortega y Gasset, La rebelión de 

las masas y otros ensayos, Madrid: Alianza 2020, S. 17–312, hier S. 129–137. 
300 Vgl. ebd., S. 70, 163, 172, 203. 
301 Vgl. ebd., S. 70–73, 107, 122–125. 
302 Vgl. ebd., S. 93, 105, 203–205, 211, 261–262. 
303 Vgl. ebd., S. 73, 123, 130. 
304 Vgl. ebd., S. 134. 
305 Vgl. ebd., S. 72. 
306 Vgl. ebd., S. 70–77. 
307 Vgl. ebd., S. 70. 
308 Vgl. ebd., S. 70–71, 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 109 

der Massen] eine Regierung, die lediglich als Stellvertreter und Sprachrohr der Mas
se fungiert.309 Der vernunftgeleitete politische Diskurs, in dem Menschen einander 
zuhören und gemeinsam Politik betreiben, verschwindet im Kontext einer spätmo
dernen Spaßgesellschaft, in der gemeinsame Normen und Moralvorstellungen zu
gunsten subjektiver Freiheitsrechte abgelehnt werden.310 Der hombre masa versteht 
das Gemeinwesen nicht mehr als ein kollektives, auf die Zukunft ausgerichtetes Pro
jekt, das die politische Partizipation der Bürger erfordert,311 sondern reduziert das 
demokratische Gemeinwesen auf die Funktion eines Garanten seiner subjektiven 
Freiheiten und nimmt die Existenz der demokratisch strukturierten Gesellschaften 
als selbstverständlich hin.312 Dementsprechend diagnostiziert Ortega y Gasset eine 
mit dem Zerfall einer Diskussionskultur des einander Zuhörens sowie der Ableh
nung kollektiver Moralvorstellungen assoziierte spezifisch moderne Rückkehr zur 
Barbarei.313 

Im Rückblick auf die vorangegangenen Kapitel kann festgestellt werden, dass 
Zambrano zwar durchaus mit Ortega y Gassets Diagnosen eines modernen Egozen
trismus sowie einer Unfähigkeit des modernen Subjekts zum bürgerlichen Zusam
menleben übereinstimmt, jedoch in ihrer konkreten Analyse und Kritik des moder
nen Subjekts von der aristokratischen Perspektive ihres Lehrers abweicht: Weder 
identifiziert die Autorin diese Pathologien als exklusiv spätmoderne Phänomene, 
noch führt sie diese auf die gesellschaftliche Hegemonialstellung eines anspruchs
losen hombre masa zurück. Nicht die Machtergreifung eines hombre masa und die 
damit einhergehende Schwächung einer vermeintlich moralisch überlegenen, bil
dungsaristokratischen minoría selecta, die in besonderer Weise zur Politik befähigt 
ist, stellt sich für Zambrano als das zentrale Problem dar, sondern die oben erläuter
te moderne Glorifizierung eines zweckrationalen Umganges mit der Realität. Dem
entsprechend zielen Zambranos Ansätze zur Therapie des modernen Subjektzen
trismus sowie der Abwertung des öffentlichen Raumes auf die Überwindung des 
oben erläuterten Absolutismus der Vernunft ab, um unabhängig von der elitären 
Unterscheidung zwischen einer minoría selecta314 und masa vulgar [vulgäre Masse]315 
das moderne Subjekt rezeptiv für das Andere zu öffnen und die Basis für eine Kul
tur des gegenseitigen Zuhörens und Wahrnehmens sowie die Integration des mo
dernen Subjekts in einen gemeinschaftlich-politischen Kontext zu legen. An dieser 
Stelle setzen ihre im Kapitel 4.5.2 erläuterten Reflektionen zur razón poética sowie 

309 Vgl. ebd., S. 107. 
310 Vgl. ebd., S. 105–111, 131–134, 163, 219. 
311 Vgl. ebd., S. 225, 234, 244. 
312 Vgl. ebd., S. 103, 108, 118, 161, 219, 264. 
313 Vgl. ebd., S. 132–136. 
314 Vgl. ebd., S. 70. 
315 Vgl. ebd., S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Justus Meier: Literatur und Polis 

ihre Analyse einer Literatur im Sinne eines realismo español an. Diesbezüglich wird 
in den folgenden Kapiteln herausgearbeitet, inwiefern sie Letzterem das Potenzi
al zuspricht, die Öffnung des Subjekts für das Andere zu begünstigen und einem 
Egozentrismus des modernen Subjekts gleichsam von vornherein das Fundament 
zu entziehen. 

Während im vorangegangenen Kapitel herausgearbeitet wurde, dass Zambra
nos Konzept der razón poética als eine nicht gleichberechtigte Synthese eines ratio
nalen und poetischen Weltzuganges im Sinne eines antiken Kunstverständnisses 
verstanden werden kann, hat ihr Konzept des realismo español keinen synthetischen 
Charakter mehr. Wie Bundgård feststellt, steht hier die Therapie eines pathogenen, 
nordeuropäisch geprägten Rationalismus durch einen rezeptiv ausgerichteten und 
dadurch sozialverträglichen und gemeinschaftsfördernden Weltzugang im Sinne 
des realismo español im Zentrum.316 In der Sekundärliteratur konnte herausgestellt 
werden, dass Zambrano in ihrer Skepsis gegenüber einer rationalistisch geprägten 
Kultur der Moderne sowie ihrer Annahme des Potenzials eines gemeinschaftsför
dernden und die Realität wahrnehmenden Weltzuganges der spanischen Kultur in 
die Tradition der generación 98317[Generation 98] und vor allem Miguel de Unamunos 
getreten war.318 Während Zambrano in ihrer Rationalismus- und Idealismuskritik 
zunächst Ortega y Gasset gefolgt war, ging sie mit Unamuno über ihn hinaus. José 
Luis Abellán, Carlos Segade Alonso und Ana Bundgård zufolge beeinflusste dieser 
Zambrano vor allem dahingehend, dass sie einen Fokus auf den historischen und so
zialen Kontext im Sinne José Ortega y Gassets zunehmend transzendierte, eine me
taphysisch-mystisch-religiöse Ebene beschritt und der Poesie und Ästhetik einen 
zunehmend bedeutenden Stellenwert in ihren Reflexionen eingestand.319 Bundgård 
hatte diesbezüglich herausgearbeitet, dass Zambrano vor allem in ihrem Bestreben, 
die Krise Europas mithilfe eines Bezuges auf die spanische Kultur zu therapieren, 
in ihrer Suche nach einem metaphysisch-mystischen, das Subjekt mit dem Anderen 
vermittelnden Kern sowie in ihrer Diagnose des Hoffnungsverlusts des modernen 
Subjekts als Ursache für die Krise der spätmodernen Kultur von Unamuno beein
flusst wurde.320 Angesichts dieser Parallelen ist es nicht verwunderlich, dass Zam
brano – wie im weiteren Verlauf dieses Kapitels dargelegt wird – auch im Kontext 
ihrer Reflexionen zum realismo español Unamunos literarischem Werk sowie insbe
sondere seiner Quijote-Interpretation besondere Aufmerksamkeit schenkt. 

316 Vgl. Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 182–214. 
317 Vgl. ebd., S. 36, 146, 190, 210; Patricia Palomar Galdón: Génesis de la actitud confesional, S. 47; 
318 Vgl. Patricia Palomar Galdón: Génesis de la actitud confesional, S. 47; José Luis Abellán: Una 

pensadora de nuestro tiempo, S. 89–92. 
319 Vgl. Carlos Segade Alonso: El descubrimiento del misticismo, S. 94–100; José Luis Abellán: 

Una pensadora de nuestro tiempo, S. 89–92; Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 75. 
320 Vgl. Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 40, 76–97. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 111 

Neben der Wirkung ihrer akademischen Lehrer Unamuno und Ortega y Gasset 
auf ihr Werk wurde in der Sekundärliteratur insbesondere der Einfluss von Heid
egger auf Zambranos Vernunftkritik und Poesiebegriff herausgearbeitet. Wie Jorge 
Acevedo Guerra erläutert, unterscheidet dieser ähnlich wie Zambrano zwischen ei
ner römisch geprägten Ratio im Sinne eines rechnenden, kalkulierenden Denkens, 
das darauf abzielt, die Realität zu verändern und zu beherrschen, sowie einem grie
chisch geprägten Logos im Sinne eines besinnlichen Denkens, das darauf abzielt, 
die Wahrheit kontemplativ zu erkennen und auszudrücken.321 Im Anschluss an sei
ne Technikkritik, in der Heidegger die Instrumentalisierung und Beherrschung der 
Welt durch die kalkulierende Ratio diagnostiziert, ergibt sich für den Philosophen 
die Notwendigkeit und das Potenzial einer Besinnung auf einen Logos des Erkennens 
und Sein-Lassens.322 Diesen Logos hatte er insbesondere in der Poesie verortet, wel
che wahrnimmt und das Sein der Dinge, das heißt deren Essenz im Wort ausdrückt. 
Wie Bundgård und Acevedo Guerra feststellen, trägt Poesie im Anschluss an Heideg
ger folglich zur Entfaltung der Aletheia bei, indem das Sein ausgedrückt und benannt 
wird.323 Im Anschluss an Chiara Zamboni, Jorge Acevedo Guerra und Ana Bundgård 
kann zusammengefasst werden, dass Zambrano dieses Moment aus Heideggers Äs
thetik übernimmt, wenn sie Poesie als nicht gewaltvollen Akt, sondern als Ausdruck 
des Seins im Sinne des Logos versteht und eine Wahrheit jenseits der wissenschaft
lichen, rationalen Erkenntnis annimmt.324 Zamboni zufolge lässt Kunst sowohl bei 
Heidegger als auch bei Zambrano dementsprechend den Menschen mit dem Sein 
und damit auch mit dem Göttlichen in Kontakt treten.325 In diesem Sinne betreiben 
Bundgård zufolge sowohl Heidegger als auch Zambrano eine Suche nach der ur
sprünglichen Nicht-Dualität, die infolge einer seit Descartes eingeleiteten, für die 
Moderne konstitutiven Trennung zwischen Subjekt und Objekt verloren gegangen 
ist.326 

Wie auf den folgenden Seiten deutlich wird, kann auch Zambranos Konzept des 
realismo español in den Kontext einer Suche nach einer ursprünglichen Nicht-Duali
tät eingeordnet werden. Diesbezüglich wird herausgearbeitet, dass der realismo es
pañol auf die Re-Etablierung der Gemeinschaft und die rezeptive Öffnung des mo
dernen Subjekts für das Andere abzielt, welches sich – wie oben dargelegt wurde 

321 Vgl. Jorge Acevedo Guerra: La razón poética, S. 78–80. 
322 Vgl. ebd., S. 81. 
323 Vgl. Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 442–450; Jorge Acevedo Guerra: La razón poé

tica, S. 84. 
324 Vgl. Chiara Zamboni: Heidegger y Zambrano, S. 129–130; Jorge Acevedo Guerra: La razón poé

tica, S. 86–89; Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 392–394. 
325 Vgl. Chiara Zamboni: Heidegger y Zambrano, S. 132; Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, 

S. 447. 
326 Vgl. Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 442, 450. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Justus Meier: Literatur und Polis 

– dem modernen Subjekt Zambrano zufolge vornehmlich als beherrschbares und 
instrumentalisierbares Objekt darstellt. 

Hinsichtlich Zambranos Verwendung des Begriffes realismo español kann zu
nächst festgestellt werden, dass die Autorin sich hiermit auf einen spezifischen 
Weltzugang im Sinne eines conocimiento admirativo [einer bewundernden Erkennt
nis/eines bewundernden Wissen]327 bezieht, das dem Anderen, das heißt der Realität, 
kontemplativ und antikonzeptionell328 begegnet und in der spanischen Kultur und 
insbesondere Literatur Ausdruck findet.329 Diese Aussagen sollen auf den folgenden 
Seiten näher erläutert werden, bevor auf Zambranos konkrete Auseinandersetzung 
mit spanischer Literatur im Sinne des realismo español eingegangen wird. 

Das kontemplative Moment des realismo español im Sinne eines conocimiento ad
mirativo, welches die Realität explizit nicht konzeptuell erfasst,330 kann im Kontext 
von Zambranos im Kapitel 4.4.1 herausgearbeiteten Annahmen zur Dichotomie 
zwischen Ratio und Poesie sowie ihrer Exegese eines griechisch-antiken Poesie
begriffs und ihrer mystischen Prämissen verständlich gemacht werden: Wie im 
Kapitel 4.4.1 ausgeführt wurde, orientiert sich Zambrano normativ an einem grie
chisch-antiken Poesiebegriff, welcher Poesie explizit nicht als subjektive Expressi
on, sondern als Ausdruck des Anderen, nicht rational, sondern lediglich emotional 
fassbaren versteht und durch den Poeten, verstanden als Medium, metaphorisch 
ausgedrückt wird.331 Die ursprünglich mittels der Metapher der Inspiration des 
Künstlers durch die Musen veranschaulichte Funktion des Poeten als Medium des 
Göttlichen im Sinne des absolut Anderen332 führt Zambrano auf eine Passivität aus 
Liebe333 zurück, insofern dieser seine eigene Stimme zum Schweigen bringt und 
sich rezeptiv für das Andere öffnet334 und zu einem conocimiento admirativo im Sinne 
des realismo español fähig wird. 

Diese Dichotomie zwischen einer aktiv-schöpferisch-dominierenden Ratio und 
einem passiv-kontemplativen poetischen Zugang zur Welt, welcher sich im von 
Zambrano skizzierten Poeten in exemplarischer Form manifestiert, zieht sich nicht 
nur durch ihre im Kapitel 4.4.1 erläuterte Ästhetik in filosofía y poesia und bildet 

327 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 581–584. 
328 Vgl. ebd., S. 576–577, 597; María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 329. 
329 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 232–246, 328–331; María Zambrano: 

Pensamiento y Poesía, S. 578–597; María Zambrano: España, sueño y verdad, S. 83, 130; María 
Zambrano: España de Galdós, S. 58–62; María Zambrano: Unamuno, S. 138–143. 

330 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 576–577, 597; María Zambrano: Los intelec
tuales en el drama, S. 329. 

331 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 709–712; María Zambrano: Los bienaventurados, 
S. 451; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 195. 

332 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 710. 
333 Vgl. ebd., S. 765. 
334 Vgl. ebd., S. 759–772. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 113 

das Fundament ihrer im Kapitel 4.5.2 skizzierten Überlegungen zur razón poética, 
sondern wird von der Autorin ebenfalls ihren Ausführungen zum realismo español 
zugrunde gelegt: So gebraucht die Autorin den Begriff des realismo durchaus in 
Abgrenzung zu einem rationalen Weltzugang, da dieser im oben erläuterten Sinne 
durch die Bedürfnisse motiviert ist, sich aus einer ursprünglichen Situation der 
Gemeinschaft und Gegebenheit zu lösen, die Realität in rational fassbare Kate
gorien zu zwängen, um sie konzeptuell besitzen zu können, durch die rationale 
Konstruktion von Systemen, Kategorien und Konzepten selbst schöpferisch tätig 
zu werden und somit Macht auf die Realität auszuüben.335 

Die Autorin bezeichnet den realismo español in Abgrenzung zur Ratio als einen 
antikonzeptionellen und antisystematischen336 sowie seinerseits nicht systematisch 
fassbaren337 Zugang zur Wirklichkeit. Sie versteht ihn in diesem Sinne als eine Form 
der Erkenntnis,338 da der realismo español einen spezifischen Modus des Umganges 
mit der Realität darstellt. Insofern im Sinne der Erläuterungen im Kapitel 4.4.2 der 
Autorin zufolge die schöpferisch-subjektzentrierten Momente des Idealismus in ei
nem Streben nach Macht und Selbstbehauptung begründet sind,339 stellt die Autorin 
den passiv ausgerichteten realismo español insbesondere dem Idealismus antagonis
tisch gegenüber: 

»De ello solamente podemos sacar la raíz profunda de este realismo y verlo así 
como un modo de conocimiento, desligado de la voluntad, desligado de toda vio
lencia más o menos precursora del apetito de poder. Esto hace que veamos al rea
lismo español como algo que ante todo que no es idealismo, y que no lo es por 
proceder de otros íntimos orígenes.«340 [Daraus können wir nur die tiefe Wurzel dieses 
Realismus ableiten und ihn als eine Form des Wissens betrachten, losgelöst vom Willen, 
losgelöst von jeglicher mehr oder weniger verborgenen Gewalt des Machtstrebens. Dies 
lässt uns den spanischen Realismus als etwas erkennen, das vor allem kein Idealismus ist, 
weil er aus anderen, inneren Ursprüngen hervorgeht.] 

Mit dem Begriff realismo bezieht sich die Autorin jedoch weder auf den philosophi
schen Realismus noch auf den Realismus als moderne literarische Strömung, wenn

335 Vgl. María Zambrano: La agonía de Europa, S. 64–65; María Zambrano: El hombre y lo divi
no, S. 113–117, 139–153; María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 740, 746–747; María Zambrano: 
Persona y democracia, S. 123; María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 193; María 
Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 581. 

336 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 576–577, 597; María Zambrano: Los intelec
tuales en el drama, S. 329. 

337 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 582. 
338 Vgl. ebd., S. 584. 
339 Vgl. María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 13–17, 139–153; María Zambrano: Filosofía y 

Poesía, S. 740, 746–747. 
340 María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 581. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Justus Meier: Literatur und Polis 

gleich festgehalten werden kann, dass Zambranos Konzept des realismo español bei
den Bedeutungen durchaus nahesteht, insofern der Realismus in allen drei Weisen 
die Existenz einer Realität voraussetzt, die – wenn auch auf unterschiedliche Weise 
und aus unterschiedlichen Motiven heraus – wahrgenommen und wiedergegeben 
wird. 

Die kontemplative Komponente des realismo español, die ihrerseits in der im 
Kapitel 4.4.1 erläuterten Passivität eines poetischen Weltzuganges begründet ist, 
führt Zambrano auf einen im Handlungsverzicht implizierten emotionalen Modus 
im Sinne eines apego a la realidad [Gebunden-Sein an die Realität]341 zurück, insofern 
der Handlungsverzicht immer auch ein Raumeingeständnis an das Andere zur 
Folge hat, welches seinerseits als Basis für die Wahrnehmung des Anderen fungiert: 

»El realismo […] es una forma de conocimiento porque es una forma de tratar con 
las cosas, de estar ante el mundo, es una manera de mirar al mundo admirándose, 
sin pretender reducirle en nada. Tal es la manera de conducirse del enamorado. 
El realismo español no es otra cosa como conocimiento que un estar enamorado 
del mundo, prendido de él, sin poderse desligar, por tanto. Y eso explica que un 
ser que tanto anhela la independencia, tan poco se afane y se plantee la libert
ad. Porque la libertad jamás ha sido planteada por ningún amante con respecto al 
objeto de su amor; el amante solo piensa en la libertad y se afana por ella cuando 
algún obstáculo se interpone entre el objeto que le enamora y él. No es el proble
ma intrínseco del amor, la libertad, porque enamorarse es forjar unas cadenas, es 
estar y vivir encadenado sin dolor, con gozo y plenitud en este encadenamiento. 
Quien mira al mundo como enamorado, jamás querrá separarse de él, no cultivar 
barreras que le separan ni las distinciones que le distinguen. Sólo buscará embe

berse más y más.«342 [Der Realismus […] ist eine Form des Wissens, weil er eine Form des 
Umgangs mit den Dingen darstellt, der Welt gegenüberzustehen, eine Form, die darin be
steht, die Welt bewundernd zu betrachten, ohne zu versuchen, sie in irgendeiner Weise zu 
reduzieren. So ist die Haltung des Verliebten. Der spanische Realismus ist als Erkenntnis 
nichts anderes als ein Verliebtsein in die Welt, ein Gebunden-Sein an sie, sodass er sich von 
ihr nicht lösen kann. Und das erklärt, warum ein Wesen, das so sehr nach Unabhängig
keit strebt, sich so wenig um Freiheit bemüht oder sie in Frage stellt. Denn die Freiheit ist 
für keinen Liebenden jemals ein Problem in Bezug auf das Objekt seiner Liebe gewesen; 
der Liebende denkt nur an Freiheit und strebt danach, wenn ein Hindernis zwischen ihm 
und dem Objekt seiner Liebe steht. Freiheit ist kein intrinsisches Problem der Liebe, denn 
sich zu verlieben bedeutet, Ketten zu schmieden, bedeutet, gefesselt zu sein und in dieser 
Fesselung ohne Schmerz, mit Freude und Erfüllung zu leben. Wer die Welt wie ein Verlieb
ter betrachtet, wird sich niemals von ihr trennen wollen, keine Barrieren kultivieren, die 
ihn von ihr trennen, noch Unterscheidungen, die ihn unterscheiden. Er wird nur danach 
streben, sich immer mehr in sie zu vertiefen.] 

341 Vgl. ebd., S. 585. 
342 Ebd., S. 584–585. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 115 

In diesem Zitat kommen die Parallelen zwischen Zambranos Konzept des realismo 
español und ihrer Ästhetik zum Ausdruck, insofern die Erkenntnisform des realismo 
español durchaus im Sinne des im Kapitel 4.4.1 erläuterten Martyriums des Poeten343 
emotional, das heißt durch eine Liebe zum Anderen begründet ist, die sich durch die 
im Kapitel 4.4.1 erläuterte Passivität aus Liebe344 ausdrückt. Die Liebe zur Realität, 
das heißt zum Anderen, manifestiert sich in einem Handlungsverzicht, der es dem 
Anderen erlaubt sich in seiner Andersheit zu zeigen und vom Subjekt erfahren zu 
werden. 

In den Kapiteln 4.4.1 und 4.4.2 wurde herausgearbeitet, dass die Poesie Zam
brano zufolge immer schon durch die Liebe des Poeten zum Anderen345 motiviert 
ist. Daher bezeichnet die Autorin den Poeten auch als einen liebevollen Sohn, der 
die Realität explizit nicht rational zu verfremden beabsichtigt.346 Wie im vorange
gangenen Zitat deutlich wird, geht es im realismo español explizit nicht um eine kon
zeptuelle Reduktion und Besitznahme der Realität, sondern um die emotional mo
tivierte Kontemplation des Anderen im Sinne des oben erläuterten conocimiento ad
mirativo. Die Tatsache, dass Zambrano den realismo español schließlich explizit mit 
dem conocimiento poético assoziiert,347 verdeutlicht die Parallelen zwischen Zambra
nos Konzept des realismo español und ihrer oben erläuterten Ästhetik. 

Wie bereits in den vorangegangenen Kapiteln herausgearbeitet wurde, machen 
nun auch ihre Annahmen zum realismo español deutlich, dass die Autorin Liebe mit 
einem authentischen Interesse am Anderen, das heißt mit einem Interesse an der 
Realität assoziiert, das mit Zambranos in den Kapiteln 4.4.1 und 4.4.2 erläuterter 
Auffassung einer konzeptuellen Annäherung an die Realität unvereinbar wäre. 

Insofern der realismo español der Realität rezeptiv begegnet, anstatt diese durch 
Konzepte zu verfremden und auf Distanz zu ihr zu gehen, geht der realismo español 
Zambrano zufolge immer auch mit einem positiv verstandenen Materialismus ein
her.348 Dies impliziert jedoch keineswegs einen positivistischen Materialismus, im 
Sinne der Reduktion der Realität auf Materie, welcher der Autorin zufolge die mo
derne Instrumentalisierung der Welt begünstigt hat:349 »No será menester recabar 
la absoluta independencia de este materialismo fanático español con respecto a to
dos los materialismos europeos.«350 [Es ist nicht notwendig, die absolute Unabhängigkeit 

343 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 711–712, 749. 
344 Vgl. ebd., S. 765. 
345 Vgl. ebd., S. 758. 
346 Vgl. ebd., S. 763. 
347 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 597. 
348 Vgl. ebd., S. 588–590. 
349 Vgl. María Zambrano: Persona y democracia, S. 215; María Zambrano: Pensamiento y Poesía, 

S. 596; María Zambrano: Horizonte del liberalismo, S. 228–229; María Zambrano: Notas de un 
método, S. 74; María Zambrano: El hombre y lo divino, S. 182. 

350 María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 589. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Justus Meier: Literatur und Polis 

dieses fanatischen spanischen Materialismus von allen europäischen Materialismen zu beto
nen.] Das Andere im Sinne Zambranos Materialismus wird vielmehr zur wahrge
nommenen und geliebten Materie, die es explizit nicht theoretisch zu entfremden 
gilt: 

»El español, tal vez por un amor excesivo, por una adhesión fidelísima a la reali
dad que le rodea, se ha negado persistentemente a elaborar teorías sobre ella, a 
dejársela suplantar por los conceptos, como ha hecho el europeo.«351 [Der Spani
er hat sich vielleicht aus übermäßiger Liebe, aus einer äußerst treuen Hingabe an die ihn 
umgebende Realität heraus hartnäckig geweigert, Theorien über sie zu entwickeln oder 
sie, wie der Europäer es getan hat, durch Konzepte zu ersetzen.] 

Durchaus im Sinne der oben erläuterten Passivität aus Liebe widerspricht der realis
mo español einem Bedürfnis nach Manipulierung und Beherrschung des Anderen im 
Sinne eines Absolutismus der Vernunft und wird von der Autorin als humilde [beschei
den/demütig] und misericordioso [mitleidsvoll/barmherzig] stilisiert – eine Aussage, die 
insbesondere im Rahmen ihrer im Kapitel 4.5.3.4 analysierten Auseinandersetzung 
mit dem Werk von Galdós verständlich wird: 

»A la luz de su aparición, el realismo español será algo mucho más que una cuali
dad y más decisivo que un estilo; será simplemente la actuación continua y humil

de de una razón que no ha comenzado por nombrarse a sí misma, por establecerse 
a sí misma; de una razón o manera de conocimiento que se ha extendido humilde

mente por seres y cosas, sin delimitarse previamente a sí propia; […] Razón esen
cialmente antipolémica, humilde, dispersa, misericordia.«352 [Im Lichte seines Auf
tretens wird der spanische Realismus weit mehr als eine Eigenschaft und ein Stil sein; er 
wird schlicht das kontinuierliche und demütige Wirken einer Vernunft sein, die nicht da
mit begonnen hat, sich selbst zu benennen, sich selbst zu etablieren; einer Vernunft oder 
einer Form des Wissens, die sich demütig über Wesen und Dinge ausgebreitet hat, ohne sich 
vorher selbst abzugrenzen; […] Eine Vernunft, die im Wesentlichen antipolemisch, demü
tig, zerstreut und barmherzig ist.] 

Die spanische Kultur als Ausdruck eines realismo español stellt die Autorin einer mo
dernen rationalistisch-szientistisch geprägten europäischen Kultur gegenüber, die 
Zambrano im oben erläuterten Sinne mit der rationalen Beherrschung des Anderen, 
mit der konzeptuellen Reduktion der Realität sowie mit einem spezifisch modernen 
Individualismus in Verbindung bringt:353 

351 María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 329. 
352 Ebd., S. 236. 
353 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 573–577; María Zambrano: Los intelectuales 

en el drama, S. 206–208. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 117 

»Mientras Europa creaba los grandes sistemas filosóficos desde Descartes a Hegel, 
con sus consecuencias; mientras descubría los grandes principios del conocimien

to científico de la naturaleza de Galileo y Newton a la física de la Relatividad, el 
español, salvo originalísimas excepciones individuales, se nutría de otros incóg
nitos, misteriosos manantiales de saber que nada o apenas nada tenían que ver 
con esta magnificencia teórica, como nada o apenas nada tenía que ver su mise

ria vida económica con el esplendor del moderno capitalismo.«354 [Während Euro
pa die großen philosophischen Systeme von Descartes bis Hegel mit all ihren Konsequen
zen schuf; während es die großen Prinzipien der Naturwissenschaften entdeckte, von Ga
lileo und Newton bis zur Relativitätstheorie, nährte sich der Spanier – abgesehen von eini
gen höchst originellen individuellen Ausnahmen – aus anderen unbekannten, mysteriösen 
Quellen des Wissens, die nichts oder kaum etwas mit dieser theoretischen Pracht zu tun 
hatten, ebenso wie sein wirtschaftlich kümmerliches Leben nichts oder kaum etwas mit 
dem Glanz des modernen Kapitalismus zu tun hatte.] 

Dieser Gedanke findet sich auch in Pensamiento y poesía en la vida española wieder, 
wenn die Autorin feststellt, dass die spanische Kultur zwar im Kontext der Konsti
tution eines Staates notwendigerweise Gewalt, Macht und Vereinheitlichung zum 
Ausdruck bringt, jedoch hinsichtlich eines im oben erläuterten Sinne antisystema
tischen und antikonzeptionellen Denkens anarchistisch geblieben ist: 

»En el terreno del poder también supimos y pudimos – bien que ello entrañe nues
tra más grande tragedia – levantar un estado, que es orden y violencia. Solamen

te en el terreno del pensamiento, la violencia y el orden no fueron aplicados; so
lamente en el saber renunciamos o no tuvimos nunca este ímpetu de construir 
grandes conjuntos sometidos a unidad. Podríamos decir que en cuanto al pen
samiento fuimos anárquicos, si por anárquico se entiende simplemente lo que la 
palabra manifiesta: sin poder, sin sometimiento.«355 [Auch auf dem Gebiet der Macht 
wussten und konnten wir – wenngleich dies unsere größte Tragödie birgt – einen Staat er
richten, der Ordnung und Gewalt ist. Nur auf dem Gebiet des Denkens wurden Gewalt und 
Ordnung nicht angewandt; nur im Bereich des Wissens verzichteten wir auf diesen Drang 
oder hatten niemals den Drang, große Zusammenhänge zu errichten, die einer Einheit 
unterworfen sind. Man könnte sagen, dass wir im Hinblick auf das Denken anarchistisch 
waren, wenn man unter anarchistisch das versteht, was das Wort ausdrückt: ohne Macht, 
ohne Unterwerfung.] 

Zambranos Annahme, dass der bereits in ihrer Ästhetik erläuterte Handlungsver
zicht, der ein zentrales Moment des realismo español darstellt, ein konstitutives Mo
ment der spanischen Kultur ist, spiegelt sich ebenfalls in ihren Reflexionen zum 

354 María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 207. 
355 María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 575. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Justus Meier: Literatur und Polis 

Stoizismus Senecas wider, wenn sie den Stoizismus zunächst als die einflussreichs
te und zugleich für die spanische Kultur konstitutive philosophische Tradition der 
Antike bezeichnet356 und deren Essenz in einem suicidio del yo [Suizid des Ichs] iden
tifiziert: Im Rahmen eines Suizids seines Selbst im Sinne eines Suizids seiner in
dividuellen Bedürfnisse und Geltungsansprüche bringt der Stoiker im Sinne Zam
branos im Kapitel 4.4.1 erläuterten Konzepts des martirio del poeta das Selbst und sei
ne individuellen Bedürfnisse sowie Geltungs- und Machtansprüche zum Schweigen 
und schafft dadurch Raum für das Universelle, Ganze, die Gemeinschaft und letzt
lich das Andere.357 

»En el estoicismo empieza el suicidio de la voluntad, la entrega que se consuma en 
el quietismo. El estoicismo es aniquilación del individuo ante la razón, ante la ob
jetividad que es la comunidad, ante algo humano-social, ante lo cual la voluntad 
individual resigna sus poderes, se abate, se entrega.«358 [Im Stoizismus beginnt der 
Selbstmord des Willens, die Hingabe, die im Quietismus vollendet wird. Der Stoizismus 
ist die Vernichtung des Individuums angesichts der Vernunft, angesichts der Objektivität 
der Gemeinschaft, angesichts etwas Menschlich-Sozialem, in Anbetracht dessen der indi
viduelle Wille seine Macht aufgibt, sich beugt, sich hingibt.] 

Durch das im Suizid des Stoikers implizierte Raumeingeständnis an das Andere 
wird die Entfaltung des Anderen möglich: 

»Y tal vez el suicidio del estoico signifique una amorosa aniquilación del yo, para 
que lo otro, la realidad, comience a existir plenamente.«359 [Und womöglich bedeutet 
der Selbstmord des Stoikers eine liebevolle Vernichtung des Selbst, damit das Andere, die 
Realität, beginnen kann, vollständig zu existieren.] 

Den im Stoizismus implizierten Suizid des Ichs bewertet Zambrano letztlich – wie 
auch die Mystik360 und die oben erläuterte Ablehnung eines Rationalismus361 und 
Idealismus362 – als Ausdruck einer für die spanische Kultur konstitutiven Hinwen
dung zum Anderen im Sinne ihrer Ausführungen zum realismo español.363 Die im 
realismo español implizierte Ablehnung der im Kapitel 4.4 erläuterten vereinheitli
chenden und absolutistischen rationalen Gewalt im Denken364 assoziiert Zambrano 

356 Vgl. ebd., S. 606–609. 
357 Vgl. ebd., S. 606–640. 
358 Ebd., S. 640. 
359 María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 193. 
360 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 615. 
361 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 207. 
362 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 581. 
363 Vgl. ebd., S. 615. 
364 Vgl. ebd., S. 576–577. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 119 

letztlich mit der spanischen Literaturaffinität, wenn sie diese als Konsequenz eines 
Denkens interpretiert, das die im Kapitel 4.4 erläuterte konzeptionelle Gewalt und 
Verfügbarmachung der Realität ablehnt: 

»Pensamiento desarraigado de la violencia y, por tanto, del querer, pensamiento 
no complicado con ningún querer ajeno, en la medida en que esto sea posible; 
pensamiento no absoluto, no unitario; libre, disperso. Su forma no es el sistema; 
no se ofrece en principio nombrándose a sí mismo, estableciéndose a sí mismo, 
sino a través de otras cosas, envuelto en otras formas. La necesidad ineludible de 
saber que tiene todo hombre y todo pueblo sobre las cosas que más le importan, se 
ha satisfecho en España en formas diríamos ›sacramentales‹ con la novela y su gé
nero máximo, la poesía. Novela y poesía funcionan, sin duda, como dos formas de 
conocimiento en las que se encuentra el pensamiento disuelto, disperso, extendi
do; por las que corre el saber sobre los temas esenciales y últimos sin revestirse de 
autoridad alguna, sin dogmatizarse, tan libre que puede parecer extraviado.«365 
[Ein Denken, das von der Gewalt entwurzelt ist und daher auch vom Wollen, ein Denken, 
das in keiner Weise mit einem fremden Wollen verstrickt ist, soweit dies möglich ist; ein 
Denken, das weder absolut noch einheitlich ist; frei, zerstreut. Seine Form ist nicht das Sys
tem; es bietet sich nicht an, indem es sich selbst benennt oder etabliert, sondern durch an
dere Dinge, eingebettet in andere Formen. Das unausweichliche Bedürfnis des Menschen 
und jedes Volkes, über die Dinge, die ihm am meisten bedeuten, Bescheid zu wissen, wurde 
in Spanien – so könnte man sagen – in ›sakramentalen‹ Formen erfüllt, durch den Roman 
und seine höchste Gattung, die Poesie. Roman und Poesie fungieren zweifellos als zwei 
Formen des Wissens, in denen das Denken aufgelöst, zerstreut, ausgedehnt ist; durch die 
das Wissen über die grundlegenden, letzten Themen fließt, ohne irgendeine Autorität zu 
beanspruchen, ohne sich zu dogmatisieren, so frei, dass es verloren erscheinen mag.] 

Der realismo español manifestiert sich der Autorin zufolge in der spanischen Litera
tur zum einen in Form eines Materialismus, insofern den Gegenständen und der 
Natur in den zentralen Werken der spanischen Literaturgeschichte ein protagonis
tischer Charakter eingeräumt wird.366 Zum anderen – und dieser Aspekt ist aus ei
ner subjektkritischen Perspektive besonders relevant – verortet sie in der literari
schen Manifestierung und Thematisierung eines Wirklichkeitszuganges im Sinne 
des realismo español ein Potenzial zur Überwindung einer subjektzentrierten mo
dernen Kultur im Sinne des im Kapitel 4.5.1 erläuterten Verständnisses von Rehu
manisierung. Letztere Formen der Manifestation eines realismo español identifiziert 
Zambrano insbesondere in den literarischen Werken von San Juan de la Cruz, Benito 
Pérez Galdós sowie Miguel de Unamuno. 

365 Ebd., S. 577. 
366 Vgl. ebd., S. 591. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Justus Meier: Literatur und Polis 

4.5.3.2 Zambrano und San Juan de la Cruz 
San Juan de la Cruz wird von Juan Jesús Páez Martín, Jesús Moreno Sanz und Olga 
Amarís Duarte als wichtiger Einflussfaktor für die mystisch-gnostischen Elemen
te in Zambranos Denken bezeichnet.367 Zambrano versteht San Juan de la Cruz als 
den bedeutendsten religiösen Poeten und begabtesten Vertreter der Mystik.368 Dies 
qualifiziert ihn im Anschluss an Zambrano ebenfalls als einflussreichen Vertreter 
des realismo español, insofern die Mystik im Sinne des realismo español eine der Rea
lität gegenüber rezeptiv ausgerichtete Haltung impliziert.369 Darüber hinaus stellt 
Zambrano fest, dass die spanische Mystik im Gegensatz zu einer nordeuropäischen 
Mystik durchaus im Sinne der materialistischen Facette des realismo español trotz 
der mystischen Einkehr ins Innere den äußeren Erscheinungen und Lebewesen ei
ne besondere Aufmerksamkeit schenkt und einen besonderen Wert zugesteht: 

»La mística alemana, predecesora de la reforma protestante, parte de la soledad 
absoluta del hombre frente a la tiránica voluntad divina, es mística asentada en 
el esfuerzo angustioso para consolidar la existencia, es mística de náufragos, de 
agonizantes que se agarran a la indescifrable potencia de Dios; en esa mística no 
aparece como en la nuestra la misericordia; ni tampoco la presencia maravillosa 
del mundo y sus criaturas, como en San Juan de la Cruz. Ni la carne, con su palpitar, 
la materia misma de las cosas consideradas maternalmente, como en Santa Tere
sa. El místico norteño es un hombre solo, que en su absoluta soledad no es padre 
ni hijo, ni tal vez hermano, está más cerca de la angustiosa filosofía idealista que 
tiene en ellos, con toda seguridad, su raíz. Si hemos nombrado al místico, tratán
dose de ›realismo español‹ como forma de conocimiento, ha sido para que veamos 
cómo hasta allí donde se parece estar más lejos de él, aparece en su fondo. En Es
paña, ni el místico quiere desprenderse por entero de la realidad, de la idolatrada 
realidad de este mundo. La realidad que es la naturaleza, la naturaleza que son las 
criaturas humanas y también las cosas.«370 [Die deutsche Mystik, Vorläuferin der pro
testantischen Reformation, geht von der absoluten Einsamkeit des Menschen angesichts 
des tyrannischen göttlichen Willens aus. Es ist eine Mystik, die auf dem angstvollen Bemü
hen beruht, die Existenz zu festigen, eine Mystik der Schiffbrüchigen, der Sterbenden, die 
sich an die unentschlüsselbare Macht Gottes klammern. In dieser Mystik erscheinen we
der die Barmherzigkeit, wie in unserer Mystik, noch die wunderbare Präsenz der Welt und 
ihrer Geschöpfe, wie bei San Juan de la Cruz. Auch nicht das Fleisch, mit seinem Pulsieren, 

367 Vgl. Juan Jesús Páez Martín: La filosofía poético-literaria, S. 50; Jesús Moreno Sanz: Panorámi

ca general, S. 18; Jesús Moreno Sanz: »Las fórmulas del corazón«, in: Fernando Savater, et al. 
(Hg.), Papeles de Almagro: El pensamiento de María Zambrano, Madrid: Zero 1983, S. 16–38, 
hier S. 22; Olga Amarís Duarte: La mística del exilio, S. 102, 322. 

368 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 285. 
369 Vgl. ebd., S. 294. 
370 María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 585. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 121 

die Materie der Dinge, die mütterlich betrachtet wird, wie bei Teresa von Ávila. Der nörd
liche Mystiker ist ein einsamer Mensch, der in seiner absoluten Einsamkeit weder Vater 
noch Sohn ist, vielleicht nicht einmal Bruder; er steht der angstvollen idealistischen Phi
losophie nahe, die in ihnen zweifellos ihre Wurzel hat. Wenn wir den Mystiker in Bezug 
auf den ›spanischen Realismus‹ als Form des Wissens genannt haben, dann, um zu zeigen, 
wie selbst dort, wo er scheinbar am weitesten entfernt ist, er doch im Hintergrund auf
taucht. In Spanien will sich nicht einmal der Mystiker völlig von der Realität lösen, von 
der vergötterten Realität dieser Welt. Der Realität, die die Natur ist. Die Natur, die die 
menschlichen Geschöpfe und auch die Dinge sind.] 

Im Sinne des im Kapitel 4.4.1 erläuterten Martyriums verschwindet Zambrano 
zufolge das Selbst im Rahmen der mystisch-asketischen Poesie von San Juan de 
la Cruz, um Raum für das Andere zu schaffen.371 Die mystische Poesie von San 
Juan de la Cruz wird von Zambrano zur Poesie par excellence erklärt, da jede Poesie 
der Autorin zufolge notwendigerweise mystische Anteile besitzt372 und einer Reli
giosität des Autors entspringt, insofern dieser sich entsprechend ihrer im Kapitel 
4.4.1 erläuterten Ästhetik im Rahmen einer Liebe zum Anderen als Vehikel einer 
nicht auf die Ratio reduzierbaren Existenz versteht: Der Mystiker dient – wie der 
von Zambrano normativ verstandene Poet – explizit nicht sich selbst, er betreibt 
keine Expression, sondern dient als Vehikel der Entfaltung und Manifestation des 
Anderen: 

»La poesía se separa de la filosofía porque el poeta no quiere conquistar nada por 
sí. Únicamente lo ofrece como gloriosa manifestación de quien tan generosamen

te se lo regala. Según un filósofo, Schelling, ›Dios es el Señor del ser‹. Y con esto 
sí está de acuerdo el poeta, aunque no lo diga, ni crea creerlo. Toda poesía no es 
sino servidumbre a un señor que está más allá del ser.«373 [Die Poesie trennt sich 
von der Philosophie, weil der Dichter nichts für sich selbst erobern will. Der Dichter bietet 
sie [seine Poesie] lediglich als glorreiche Manifestation dessen an, der es ihm so großzü
gig schenkt. Nach einem Philosophen, Schelling, ist ›Gott der Herr des Seins‹. Und damit 
stimmt der Dichter überein, auch wenn er es nicht sagt oder nicht glaubt, es zu glauben. Je
de Poesie ist nichts anderes als Dienerschaft gegenüber einem Herrn, der jenseits des Seins 
steht.] 

Die Verbindung zwischen Mystik und Poesie ist Zambrano zufolge zudem darin be
gründet, dass die mystische Erfahrung eines poetischen Ausdrucks bedarf,374 da die 
poetische Sprache als Vermittlerin des Gefühls als Ausdrucksmedium für das von 

371 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 287–290. 
372 Vgl. ebd., S. 294. 
373 María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 767. 
374 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 292. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Justus Meier: Literatur und Polis 

der Mystik thematisierte Innere des Menschen fungiert.375 Die Mystik von San Juan 
de la Cruz versteht Zambrano in diesem Sinne nicht primär als Produkt des Chris
tentums. Vielmehr ist die Mystik mit dem Christentum eine Verbindung eingegan
gen, da das Christentum Zambrano zufolge in der Liebe zum Anderen mit der Mys
tik übereinstimmt: 

»Al místico el cristianismo le ha sobrevenido, y su amor entonces se encamina a 
Cristo, pero sin Cristo hay también místicos. El místico no es problema netamen

te cristiano, y tal vez lo que sea problema es cómo existe una mística cristiana. La 
mística es ella, de por sí, una religión, que luego vino a entrar en el cristianismo, 
inclusive el catolicismo, pero la cuestión de la mística no coincide con la cuestión 
cristiana.«376 [Dem Mystiker ist das Christentum zugekommen, und seine Liebe richtet 
sich dann auf Christus, doch auch ohne Christus gibt es Mystiker. Der Mystiker ist kein ein
deutig christliches Phänomen, und vielleicht besteht das eigentliche Problem darin, wie 
eine christliche Mystik überhaupt existiert. Die Mystik ist an sich bereits eine Religion, die 
später ins Christentum, in den Katholizismus, eintrat, doch das Thema der Mystik deckt 
sich nicht mit dem christlichen Thema.] 

San Juan de la Cruz realisiert der Autorin zufolge in seiner Poesie einen Prozess des 
In-sich-Kehrens und einen Akt des Schweigens der eigenen Stimme im Sinne des 
realismo español, der ihn rezeptiv für das Andere öffnet und einen Raum schafft, in 
welchem die Begegnung mit dem Anderen möglich wird: 

»Y así vemos que el místico ha realizado toda una revolución; se hace otro, se ha 
enajenado por entero; ha realizado la más fecunda destrucción, que es la destruc
ción de sí mismo, para que en este desierto, en este vacío, venga a habitar por ente
ro otro; ha puesto en suspenso su propia existencia para que este otro se resuelva 
a existir en él. Y hay por fuerza un espacio en esta transmutación en que nada hay, 
en que es la nada absoluta. Y así San Juan previene y aconseja: ›No pierda cuid
ado orar, y espere en desnudez y vacío que no tardará su bien…‹. ›Por lo cual mejor 
es aprender a poner las potencias en silencio y callando, para que hable Dios.‹«377 
[Und so erkennen wir, dass der Mystiker eine regelrechte Revolution vollzogen hat; er wird 
ein anderer, er hat sich vollständig entfremdet; er hat die fruchtbarste Zerstörung vollzo
gen, nämlich die Zerstörung seiner selbst, damit in dieser Wüste, in dieser Leere ein anderer 
vollständig zu wohnen beginnt; er hat seine eigene Existenz ausgesetzt, damit das Ande
re sich entschließt, in ihm zu existieren. Und es gibt zwangsläufig einen Moment in dieser 
Verwandlung, in dem nichts da ist, in dem absolute Leere herrscht. Und so warnt und rät 
San Juan: ›Sorge nicht weiter zu beten, und harre in Nacktheit und Leere, denn das Gu

375 Vgl. ebd., S. 293. 
376 Ebd., S. 288. 
377 Ebd., S. 289. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 123 

te wird nicht lange auf sich warten lassen…‹. ›Deshalb ist es besser, die eigenen Mächte 
schweigen und verstummen zu lassen, damit Gott spricht.‹] 

In diesem Sinne wird das Sterben zur Bedingung für das Leben, da Leben Zambrano 
zufolge – wie in den Kapiteln 4.2 und 4.3 erläutert wurde – immer mit einem Zusam
menleben gleichzusetzen ist, und der erläuterte Suizid des Ichs letztlich authen
tisches Leben jenseits eines individualistischen Weltzugangs und einer rationalen 
Reduktion der Realität begünstigt. Das Motiv eines gewählten Todes des Selbst als 
Grundlage eines Lebens in Gemeinschaft greift Zambrano an diversen Stellen ih
res Werkes auch unabhängig von ihren Ausführungen zur Mystik von San Juan de la 
Cruz sowie zum realismo español auf und präsentiert es als ein universales Prinzip.378 
Die Mystik von San Juan wird in diesem Sinne zum Ausdruck jenes Prinzips. 

Zambrano argumentiert, dass die von San Juan de la Cruz praktizierte mysti
sche Einkehr ins Innere in augustinischer Tradition letztlich der Kommunikation 
mit dem Anderen dient379 und durch eine Liebe zum Anderen im Sinne des realismo 
español motiviert ist.380 Dementsprechend präsentiert Zambrano den mystischen 
Zugang zur Realität als Gegensatz zu einem in den Kapiteln 4.4 und 4.5.2 erläuter
ten, das Andere rational beherrschenden und reduzierenden Zugang: 

»San Juan renunció, más no por el camino de la filosofía. Fue el amor el que le 
apuró para que renunciara. La violencia aquí no se originó de la voluntad ansio
sa de poderío, como sospechamos ocurrió en el conocimiento filosófico, en virtud 
de algunos fuertes indicios. Y ésa tal vez sea la diferencia. Siempre que de la ad
miración primera se es arrancado por una violencia que no persigue el poder, el 
afán de dominación, se va a parar a la poesía y no al conocimiento racional. Y así, 
la unidad con que sueña el filósofo solamente se da en la poesía. La poesía es to
do; el pensar escinde a la persona, mientras el poeta es siempre uno.«381 [San Juan 
verzichtete, aber nicht auf dem Weg der Philosophie. Es war die Liebe, die ihn drängte, zu 
verzichten. Die Gewalt entsprang hier nicht einem nach Macht strebenden Willen, wie wir 
vermuten, dass es beim philosophischen Erkenntnisweg aufgrund einiger deutlicher Hin
weise der Fall war. Und das ist womöglich der Unterschied. Immer, wenn jemand aus der 
anfänglichen Bewunderung herausgerissen wird durch eine Gewalt, die nicht nach Macht 
oder Herrschaft strebt, gelangt er zur Poesie und nicht zur rationalen Erkenntnis. Und so 
wird die Einheit, von der der Philosoph träumt, nur in der Poesie erreicht. Die Poesie ist 
alles; das Denken spaltet die Person, während der Dichter immer eins bleibt.] 

378 Vgl. María Zambrano: Delirio y destino, S. 339; María Zambrano: Unamuno, S. 188; María Zam

brano: Los bienaventurados, S. 422. 
379 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 289. 
380 Vgl. ebd., S. 295. 
381 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Justus Meier: Literatur und Polis 

Zambrano präsentiert die mystische Poesie als eine exemplarische Realisierung 
und Praxis eines Weltzuganges im Sinne des realismo español.382 Eine dem mo
dernen Subjekt im Rahmen seines Individualismus abhandengekommene Liebe 
zum Anderen stellt das zentrale Motiv der mystischen Einkehr in das Innere dar.383 
Im Schweigen des Selbst wird eine Leere erzeugt, in der sich das Andere dem 
Subjekt zeigen kann.384 Das Schweigen kann dabei als Ausdruck einer Passivität 
und Rezeptivität verstanden werden, die es Zambrano zufolge in einer modernen 
Kultur, in der nur noch Aktion möglich ist, zu re-etablieren gilt, da ein expressiv- 
selbstbezogenes Subjekt dem Anderen immer schon ins Wort fällt: »Es la pasividad 
la que no ha sido tenida en cuenta ni por el pensamiento ni por la poesía apenas, 
ni mucho menos por la moral. Todo es acción.«385 [Es ist die Passivität, die weder vom 
Denken noch von der Poesie und noch viel weniger von der Moral berücksichtigt wurde. Alles 
ist Aktion.] Durch die rezeptive Einkehr in das Innere als Sitz der Gefühle wird die 
Basis für eine authentische Kommunikation gelegt, die eine emotionale Beziehung 
voraussetzt: 

»Porque para ver hemos de salir afuera, para oír hundirnos más adentro, allí en el 
›fondo del alma‹, que dicen los místicos, allí se recibe la música y de allí nace esa 
comunicación profunda, ese tiempo, ›el mismo‹, que roza la identidad y surge un 
instante de vida verdadera.«386 [Denn um zu sehen, müssen wir nach außen gehen, um 
zu hören, müssen wir uns tiefer nach innen begeben, dorthin, zum ›Grund der Seele‹, wie 
die Mystiker sagen. Dort wird die Musik empfangen, und von dort entspringt jene tiefe 
Kommunikation, jene Zeit, ›dieselbe‹, die die Identität streift, und ein Moment wahren 
Lebens entsteht.] 

Während Zambrano feststellt, dass das moderne Subjekt sich dem Anderen gegen
über verschlossen hat, insofern es unfähig geworden ist, mit diesem zu kommu
nizieren und eine harmonische Beziehung einzugehen,387 stellt die mystische Poe
sie im Anschluss an Zambranos Ausführungen einen diesbezüglich gegensätzlichen 
Ansatz dar, weil der Mensch durch die Einkehr ins Innere für das Andere emotional 
geöffnet und zur Kommunikation mit dem Anderen befähigt wird. Folglich kann der 
realismo español, wie er in der spanischen Mystik realisiert ist, im Anschluss an Zam
branos Analysen einen Beitrag zur Wiederherstellung des oben erläuterten mensch

382 Vgl. ebd., S. 285–298. 
383 Vgl. ebd., S. 290. 
384 Vgl. ebd., S. 289. 
385 María Zambrano: Los bienaventurados, S. 386. 
386 María Zambrano: Delirio y destino, S. 162. 
387 Vgl. María Zambrano: Para una historia de la piedad, S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 125 

lichen Zusammenlebens388 leisten und somit die Basis für eine von Zambrano an
gestrebte Kultur des Einander-Zuhörens und des Miteinanders legen.389 

Was im Falle des Mystikers zunächst nur für die religiös-kontemplative Erfah
rung einer nicht-rational fassbaren Entität zu gelten scheint, kann im Anschluss 
an Zambrano ebenso für die Öffnung des Menschen für das menschliche Gegen
über und somit für die Integration in einen politisch-gemeinschaftlichen Kontext 
gelten, in dem Menschen sich wahrnehmen und gemeinschaftlich miteinander ver
bunden fühlen, anstatt primär danach zu streben, aufeinander und auf die Welt zu 
wirken, sich expressiv zu entfalten und Geltungsansprüche aneinander zu stellen. 
Während Kommunikationsunfähigkeit sowie die Beherrschung und Instrumenta
lisierung von Mensch und Natur mit Zambrano als Symptome einer strukturellen 
Verschlossenheit eines selbstbezogenen modernen Subjekts gegenüber dem Ande
ren verstanden werden können, kann die mystische Poesie als eine Ausdrucksform 
aufgefasst werden, welche die Öffnung des Menschen im Rahmen einer Passivi
tät aus Liebe390 in exemplarischer Weise realisiert und die Re-Etablierung der in 
der Moderne verloren gegangenen, im Kapitel 4.4 erläuterten piedad391 begünstigen 
kann. Der Mystiker öffnet sich für das Andere, das heißt letztlich für die Realität 
als solche, auch wenn er einen Fokus auf das Göttliche legt. Dies sieht Zambrano 
im oben erläuterten Befund bestätigt, dass die spanische Mystik immer auch im 
Sinne des mit dem realismo español einhergehenden materialismo español [spanischer 
Materialismus] für die Lebewesen sowie die Natur empfänglich ist und sich zu die
sen hingezogen fühlt.392 Abschließend kann festgestellt werden, dass sich Zambra
no durchaus in romantische Tradition begibt, wenn sie den Künstler –in ihrem Fall 
den mystischen Poeten – als Vorbild für einen neuen Menschen in einer utopischen 
Kultur des Miteinanders präsentiert, insofern die Figur des Künstlers Taylor zufol
ge vor allem in der Romantik zum Visionär393 und Vorbild394 für den Menschen im 
Allgemeinen stilisiert wurde. Gleichzeitig kann jedoch bereits an dieser Stelle fest
gestellt werden, dass die mystische Poesie von San Juan de la Cruz im Anschluss an 
Zambranos Analysen durchaus als Alternative zu einer expressionistischen Kunst in 
romantischer Tradition verstanden werden kann, insofern die Romantik zwar eben
falls von der Einkehr ins Innere und in die Gefühlswelt des Künstlers ausging und 
sich – wie Hilmar Schäfer feststellt – gegen einen spezifisch neuzeitlichen rational- 

388 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 208–209. 
389 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 599–600; María Zambrano: Los intelectuales 

en el drama, S. 209, 216, 220. 
390 Vgl. María Zambrano: Filosofía y Poesía, S. 765. 
391 Vgl. María Zambrano: Para una historia de la piedad, S. 103–107. 
392 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 585. 
393 Vgl. Charles Taylor: Quellen des Selbst, S. 357, 658–659, 737. 
394 Vgl. ebd., S. 836. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Justus Meier: Literatur und Polis 

instrumentalisierenden Weltzugang richtete,395 sie jedoch – wie Zambrano bemerkt 
– vielfach in der expressiven Konsolidierung der eigenen Existenz im Sinne einer fu
ria de expresión [Furie des Ausdrucks] mündete.396 Dadurch vernachlässigte sie Taylor 
zufolge ihr ursprüngliches Motiv der Wiederherstellung der Gemeinschaft mit dem 
Anderen im Allgemeinen, das heißt mit der Natur, mit dem Kosmos, mit Gott und 
dem Menschen – ein Motiv, das die Romantik ursprünglich mitkonstituiert hatte.397 
Auf diesen Aspekt wird im Kapitel 6 näher eingegangen. 

4.5.3.3 Zambrano und Miguel de Unamuno 
Die Einflüsse des baskischen Autors und akademischen Lehrers Miguel de Un
amuno auf Zambrano wurden in der Sekundärliteratur von diversen Autor(inn)en 
hervorgehoben. Hinsichtlich der diesbezüglichen Forschungsergebnisse kann zu
sammengefasst werden, dass Zambrano insbesondere hinsichtlich ihrer Kritik 
eines modernen Positivismus und Rationalismus,398 einer zunehmenden Distan
zierung der Ratio vom Leben399 sowie eines modernen Verlusts von Hoffnung und 
Utopismus400 von Unamuno beeinflusst ist. Darüber hinaus wird Zambranos 
Bestreben der Vermittlung zwischen Poesie und Vernunft als Erbe Unamunos 
interpretiert.401 

Insbesondere in ihrer Monografie Unamuno analysiert und interpretiert die Au
torin das philosophisch-religiös geprägte literarische Werk des Autors. Hinsicht
lich des religiösen Charakters von Unamunos Werk ist anzumerken, dass Zambra
no dem Autor eine spezifisch spanische Religiosität zuschreibt.402 Diese ist der Au
torin zufolge zwar eher dem Katholizismus als dem Protestantismus zuzurechnen, 
insofern sie einem protestantisch geprägten Individualismus gegenübersteht und 
primär das im Kapitel 4.4 erläuterte Moment der Demut im Sinne der Öffnung für 
das Andere und die Gemeinschaft betont,403 sie kann jedoch nicht mit dem Katholi
zismus als solchem gleichgesetzt werden, welcher der Autorin zufolge ein Konglo

395 Vgl. Andreas Reckwitz: Analytischer Bezugsrahmen, S. 15, 34. 
396 Vgl. María Zambrano: La agonía de Europa, S. 74. 
397 Vgl. Charles Taylor: Quellen des Selbst, S. 667–668, 721, 790, 799–800. 
398 Vgl. Sergio Sevilla: Saber y racionalidad, S. 70; Ricardo Tejada: »Sacar a la luz la crisis de Occi

dente. En torno al diagnóstico y a las terapias defendidas por Camus y Zambrano para curarse 
de esta«, in: Javier Gómez-Montero (Hg.), Ethos & Polis: Europa y la Ciudad en el pensamiento 
de María Zambrano, Kiel: Ludwig 2014, S. 117–130, hier S. 124. 

399 Vgl. Patricia Palomar Galdón: Génesis de la actitud confesional, S. 47; José Luis Abellán: Una 
pensadora de nuestro tiempo, S. 81, 91. 

400 Vgl. Carlos Segade Alonso: El descubrimiento del misticismo, S. 92–100; Ana Bundgård: Más 
allá de la filosofía, S. 36–37, 40. 

401 Vgl. Juan Jesús Páez Martín: La filosofía poético-literaria, S. 57, 59. 
Ana Bundgård: Más allá de la filosofía, S. 97, 199, 294. 

402 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 51–58. 
403 Vgl. ebd., S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 127 

merat aus vielen Religionen darstellt.404 Die spanische Religiosität, die Zambrano 
zufolge in besonders prägnanter Weise auch in den Werken von Fray Luis León und 
San Juan de la Cruz zum Ausdruck kommt,405 ist der Autorin zufolge darüber hin
aus schon deshalb inkompatibel mit einem römischen Katholizismus, weil sie einer 
durch die katholische Inquisition bekämpften Mystik besonders nahe steht.406 

Auch wenn Zambrano hervorhebt, dass das literarische Werk von Unamuno äu
ßerst vielfältig ist, da dieses Theaterstücke, Romane, lyrische und satirische Poesie 
sowie Essays beinhaltet,407 spricht sie von einer Einheit seines Werkes,408 insofern 
sein Gesamtwerk letztlich den existenziellen Konflikt des Menschen im Sinne seiner 
tragischen Existenz zum Ausdruck bringt:409 Auf der einen Seite steht der Wunsch 
nach individueller Existenz und auf der anderen Seite das Wissen um das gemein
schafts- und harmoniezersetzende Potenzial dieses Verlangens sowie damit einher
gehend der Wunsch nach Liebe und Teilhabe an einem Ganzen.410 Der Fokus von 
Zambranos Auseinandersetzung mit dem baskischen Autor liegt auf der Beschäfti
gung mit seinem poetischen Werk sowie seiner Quijote-Interpretation. Diesbezüg
lich arbeitet die Autorin in ihrer Monografie zu Unamuno heraus, dass, während 
der Autor in seiner Poesie den genannten Konflikt zum Ausdruck bringt, er in seiner 
Quijote-Interpretation diesen Konflikt überwindet. Ihre diesbezügliche Auseinan
dersetzung mit dem literarischen Werk von Unamuno soll auf den folgenden Seiten 
erläutert und zu Zambranos Reflexionen bezüglich des realismo español sowie ihrer 
Analyse und Kritik des modernen Subjekts in Beziehung gesetzt werden. 

Zunächst kann festgestellt werden, dass Zambrano mehrfach betont, dass 
Unamuno durch den Wunsch gekennzeichnet ist, nicht individuell sein zu wollen, 
das heißt, nicht aus eigener Kraft heraus existieren zu wollen, insofern er diesen 
Wunsch mit der Erbsünde identifiziert,411 welche den Menschen für das Andere 
verschließt und insbesondere in der Moderne in ihrer radikalisierten Form in 
eine Selbstvergöttlichung, einen Individualismus sowie den Wunsch nach der Be
herrschung des Anderen gemündet ist.412 Diesbezüglich kann mit Ricardo Tejada 
ergänzt werden, dass Unamunos Auffassung eines Selbst, das in einem konti
nuierlichen Konflikt mit sich selbst gedacht wird, in einer biblischen Tradition 
interpretiert werden kann, insofern der Autor die Existenz eines guten und bösen 

404 Vgl. ebd., S. 51. 
405 Vgl. ebd. 
406 Vgl. ebd. 
407 Vgl. ebd., S. 71. 
408 Vgl. ebd., S. 71–75. 
409 Vgl. ebd., S. 95. 
410 Vgl. ebd., S. 71–103. 
411 Vgl. ebd., S. 94, 124, 133, 142. 
412 Vgl. ebd., S. 49–50, 83, 97, 114–115, 124. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Justus Meier: Literatur und Polis 

Selbst in einem übergeordneten Subjekt annimmt und diese in seinem Werk mit
einander in Konflikt und Dialog treten lässt.413 Zwar stellen Ricardo Tejada und 
Carmine Luigi Ferraro fest, dass Unamuno in mystischer Tradition eine Einkehr 
ins Innere praktiziert, um mit dem Anderen sowie letztlich dem Göttlichen als dem 
Anderen par excellence in Kontakt zu treten.414 Zambrano selbst stimmt mit Unamu
nos diesbezüglichem Ansatz überein, stellt jedoch fest, dass während die Mystik im 
oben erläuterten stoischen Sinne einen Suizid des Ichs415 betreibt, Unamuno sich 
trotz seiner Annahme des pecado original del querer ser [Ursünde des Sein-Wollens]416 
durch einen modernen Individualismus auszeichnet,417 der ihn von der absoluten 
Öffnung für das Andere im Sinne eines aus Liebe zum Anderen begründeten Suizids 
des Ichs abhält.418 Nichtsdestotrotz betont Zambrano, dass Unamunos Gesamtwerk 
von einem Interesse für das Andere, insbesondere im Sinne einer der Realität zu
grundeliegenden Basis – durchaus im existenzialistischen Sinne419 – geleitet ist.420 
Insofern Unamuno das Andere jedoch nicht durch die Ratio, sondern mittels einer 
religiös motivierten Poesie im Ausdruck zu erschließen beabsichtigt,421 stellt er sich 
Zambrano zufolge in eine spanische Tradition, welche einer rationalen Reduktion 
der Realität und Beherrschung des Anderen widerstrebt: 

»El fondo último de la vida española había quedado escondido y prisionero. La cul
tura europea no le proporcionaba manera de expresión; no era su clima adecuado; 
la razón cartesiana no le había sido propicia; esto parece indudable […]. La cultura 
moderna nos condena a vivir de incógnito, y justo es decir que cierta flexibilidad 
que coexiste con la interna irreductibilidad contribuyó a que las aguas se cerra
sen sobre nuestras cabezas. Inhibición del pensamiento ante el esplendor de los 
grandes sistemas, ante la majestad y la eficacia del racionalismo, del que solo tu
vimos curiosidad. […] Y por no haber penetrado efectivamente hasta las creencias 
del español, la reforma cartesiana, es decir, la razón moderna en su plenitud, que 
era matemática y que era la afirmación del individuo como tal, la mente española 

413 Vgl. Ricardo Tejada: »Las peripecias de la subjetividad y de la alteridad en Unamuno y 
Zambrano«, in: Cuadernos de la cátedra de Miguel de Unamuno 42 (2006), S. 109–125, hier 
S. 112–115. 

414 Vgl. Carmine Luigi Ferraro: »María Zambrano, Intérprete de Miguel de Unamuno«, in: Cua
dernos de la cátedra de Miguel de Unamuno 34 (1999), S. 13–28, hier S. 16; Ricardo Tejada: Las 
peripecias, S. 113. 

415 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 192, 228; María Zambrano: Pensami

ento y Poesía, S. 615–640. 
416 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 94, 124, 133, 142. 
417 Vgl. ebd., S. 42. 
418 Vgl. ebd., S. 42, 93, 94, 183. 
419 Vgl. ebd., S. 81. 
420 Vgl. ebd., S. 44, 49. 
421 Vgl. ebd., S. 79, 130, 154, 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 129 

no puede entrar en el concierto europeo. No era cuestión de dotes, sino de que en 
España no se realizó esa reforma del entendimiento que puso en libertad al indi
viduo, en libertad y soledad, y aceleró la marcha de la razón dominadora. No tom

amos parte en esa violencia del entendimiento, nosotros, pueblo tan dado a vio
lencia. La razón moderna ha estado penetrada de violencia en la misma raíz, vio
lencia por desvelar la realidad y poseerla, razón eminentemente activa.«422 [Der 
tiefste Grund des spanischen Lebens blieb verborgen und gefangen. Die europäische Kultur 
bot ihm keinen Ausdrucksweg; sie war ihm kein angemessenes Klima; die kartesische Ver
nunft war ihm nicht günstig; das scheint unbestreitbar […]. Die moderne Kultur verurteilt 
uns dazu, inkognito zu leben, und es muss gesagt werden, dass eine gewisse Flexibilität, 
die mit der inneren Unnachgiebigkeit koexistierte, dazu beitrug, dass die Wasser sich über 
unseren Köpfen schlossen. Eine Hemmung des Denkens angesichts des Glanzes der großen 
Systeme, angesichts der Majestät und Effizienz des Rationalismus, für den wir nur Neu
gier hegten. […] Und weil die reformierte kartesische Vernunft – das heißt die moderne 
Vernunft in ihrer Fülle, die mathematisch war und die das Individuum als solches bekräf
tigte – nicht effektiv bis zu den Überzeugungen der Spanier vordringen konnte, konnte 
der spanische Geist nicht in das europäische Konzert eintreten. Es war keine Frage der Fä
higkeiten. Vielmehr hatte in Spanien jene Reform des Verstandes nicht stattgefunden, die 
das Individuum in Freiheit und Einsamkeit setzte und den Fortschritt der beherrschenden 
Vernunft beschleunigte. Wir nahmen nicht an dieser Gewalt des Verstandes teil, wir, ein 
Volk, das doch so sehr zur Gewalt neigt. Die moderne Vernunft war von Grund auf von Ge
walt durchdrungen, Gewalt, um die Realität zu enthüllen und zu besitzen, eine eminent 
aktive Vernunft.] 

Da Unamuno Zambrano zufolge trotz der Anerkennung der oben genannten nega
tiven Folgen des Wunsches nach Individualität423 den Wunsch nach Individualität 
mit einem Wunsch nach Gemeinschaft und Harmonie mit dem Anderen in seinem 
Denken vereint, versteht die Autorin Unamuno als einen Sonderfall innerhalb ei
ner Tradition des realismo español.424 In Form einer queja [Wehklage]425 beteuert Un
amuno seinen Wunsch nach Individualität und bringt das Bedürfnis zum Ausdruck, 
nicht individuell sein zu wollen. Zambrano beruft sich diesbezüglich insbesondere 
auf Unamunos Gedicht La unión con dios [Vereinigung mit Gott]: 

»La unión con dios 

Querría, Dios, querer lo que no quiero; 
fundirme en Ti, perdiendo mi persona, 

422 Ebd., S. 49–50. 
423 Vgl. ebd., S. 83, 97, 114–115, 124. 
424 Vgl. ebd., S. 112–113, 162, 170, 189. 
425 Vgl. ebd., S. 177. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Justus Meier: Literatur und Polis 

este terrible yo por el que muero 
y que mi mundo en derredor encona. 

Si tu mano derecha me abandona 
¿qué será de mi suerte? prisionero 
quedaré de mí mismo; no perdona 

la nada al hombre, su hijo, y nada espero. 

›¡Se haga tu voluntad, Padre!‹ – repito – 
al levantar y al acostarse el día, 

buscando conformarme a tu mandato, 

pero dentro de mí resueña el grito 
del eterno Luzbel, del que quería 
ser, de veras, ¡fiero desacatado!«426 

[Vereinigung mit Gott 
Ich wollte, Gott, dass ich wöllte, was ich nicht will; 

mich in Dir auflösen, mein Selbst verlieren, 
dieses schreckliche Selbst, an dem ich sterbe 
und das meine Welt ringsumher vergiftet. 
Wenn deine rechte Hand mich verlässt, 

wie wird mein Schicksal aussehen? Gefangener 
werde ich bleiben meines eigenen Selbst; Es verzeiht nicht 

das Nichts dem Menschen, seinem Sohn, und ich erwarte nichts. 
›Dein Wille geschehe, Vater!‹ – wiederhole ich – 

beim Aufgang und Untergang des Tages, 
bemüht, mich Deinem Gebot zu fügen. 

Doch in mir hallt der Schrei 
des ewigen Luzifers, jener, aus dem ich 

wahrhaftig sein wollte, rebellisches Ungeheuer!] 

Das zitierte Gedicht interpretiert Zambrano als poetischen Ausdruck des oben er
läuterten existenziellen Konflikts Unamunos sowie letztlich des Menschen im Allge
meinen.427 Unamunos Wunsch, nicht nach Individualität streben zu wollen, sowie 
das darin implizierte Raumeingeständnis an das Andere drückt der Autorin zufolge 
die im Kapitel 4.4 erläuterte, mit dem realismo español assoziierte Demut im Sinne 

426 Ebd., S. 97–98. 
427 Vgl. ebd., S. 93–96. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 131 

der Öffnung für das Andere aus.428 Zambrano stellt fest, dass Unamuno in christ
licher Tradition steht, wenn er den existenziellen Konflikt des Menschen im Sinne 
einer christlichen Anthropologie auf zwei Facetten seiner Existenz zurückführt: Lie
be und Neid.429 Auf der einen Seite steht die Liebe zum Anderen in Anerkennung 
der eigenen Unvollständigkeit sowie Abhängigkeit und auf der anderen Seite der 
Wunsch nach eigener Existenz im Sinne eines Begehrens, sich selbst eine individu
elle, selbstgenügsame Existenz zuzusprechen.430 Das tragische Selbst Unamunos, 
welches sich im lyrischen Ich des Gedichts widerspiegelt, vergleicht Zambrano auf
grund seines Bestrebens nach einer die ursprüngliche Gemeinschaft negierenden, 
selbstgenügsamen Existenz mit dem Selbst des biblischen Menschen, der nach der 
verbotenen Frucht des Baumes der Erkenntnis greift: »Este yo de Unamuno es el 
yo de la tragedia de la Creación y del Paraíso Perdido, del ›Seréis como Dioses‹.«431 
[Dieses Selbst bei Unamuno ist das Selbst der Tragödie der Schöpfung und des verlorenen Pa
radieses, des ›Ihr werdet sein wie Götter‹.] 

Über den zusprechenden Ton hinaus, den Zambrano anstimmt, wenn sie den 
von Unamuno ausgedrückten Konflikt als den poetischen Ausdruck der menschli
chen Existenz432 und der existenziellen Tragik433 des Menschen bezeichnet, lassen 
sich aus den Zeilen des zitierten Gedichts diverse Parallelen zu Zambranos eigenen 
anthropologischen und ästhetischen Prämissen aufzeigen und Bezüge zu ihrer Ana
lyse und Kritik des modernen Subjekts sowie ihren Reflexionen zum realismo español 
herstellen: 

Die erste Strophe kann vor allem mit dem in den Kapiteln 4.4.1 und 4.5.3.1 er
läuterten, von Zambrano glorifizierten Suizid des Ichs im Sinne des Martyriums 
des Poeten kompatibel gedacht werden. So wurde in den genannten Kapiteln her
ausgearbeitet, dass der Autorin zufolge das Individuelle zugunsten des Universel
len, Gemeinschaftlichen und Göttlichen zurücktreten muss, damit der Mensch, ver
mittelt durch ein Schweigen, in Kontakt mit dem Anderen treten und in einer poe
tisch-rezeptiven Haltung einen modernen Individualismus überwinden kann. Auch 
die zweite Strophe ist kompatibel zu einer zentralen Annahme Zambranos: Hierfür 
kann zunächst auf die Feststellung von Fernando Pérez-Borbujo Álvarez verwiesen 
werden, dass eine zentrale Annahme Unamunos darin besteht, dass die moderne 
Kultur jegliche Objektivität in einem Atheismus und Subjektzentrismus abgelehnt 
hat und das moderne Subjekt dementsprechend ohne Bezug zu etwas Festem, was 

428 Vgl. ebd., S. 171, 187. 
429 Vgl. ebd., S. 97–100. 
430 Vgl. ebd., S. 92–97. 
431 Ebd., S. 98. 
432 Vgl. ebd., S. 94. 
433 Vgl. ebd., S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Justus Meier: Literatur und Polis 

ihm Halt bieten könnte, auf einer Suche nach Objektivität und Halt umherirrt.434 
Dies tut es durchaus im Sinne des lyrischen Ichs in Unamunos Gedicht, das sich in 
der zweiten Strophe im Kontext seines Individualismus als Gefangener seiner selbst 
bezeichnet. Wie im Kapitel 4.4.2 herausgearbeitet wurde, war auch Zambrano im 
Rahmen ihrer Analyse und Kritik des modernen Subjekts zur Diagnose gekommen, 
dass das moderne Subjekt durch seinen Subjektzentrismus sowie die Hegemonie 
eines Absolutismus der Vernunft im Sinne einer Glorifizierung der instrumentel
len Vernunft darin behindert ist, das Andere sowie durch das Andere vermittelt sich 
selbst in seiner intersubjektiven Identität und Eingebundenheit in einen Kontext 
des Zusammenlebens wahrzunehmen. Wenn das lyrische Ich in der dritten Stro
phe eine Hinwendung zum Göttlichen als Befreiung eines Status als prisionero de 
mí mismo [Gefangener meiner Selbst] in Aussicht stellt, entspricht dies durchaus Zam
branos im Kapitel 4.5.3.1 erläuterten Ausführungen zur im realismo español themati
sierten Hinwendung zum Anderen. Die Tatsache, dass das lyrische Ich sich in dem 
Gedicht konkret an das Göttliche richtet, kann mit Zambrano dahingehend erklärt 
werden, dass Unamuno der Autorin zufolge das Göttliche letztlich als den antago
nista por excelencia [Antagonist par excellence] des Menschen denkt.435 Auch in diesem 
Punkt stimmt die Autorin mit dem baskischen Autor überein, insofern Zambrano 
im Rahmen ihrer oben erläuterten Anthropologie dargelegt hatte, dass das Göttliche 
dem absolut Anderen des Menschen und damit einer Resistenzfläche entspricht, im 
Angesicht derer sich die Existenz des Menschen darstellt. Die letzte Strophe des Ge
dichts verweist schließlich auf den oben erwähnten, von Tejada identifizierten, bi
blischen Dualismus im Denken Unamunos,436 insofern Unamuno von der Existenz 
eines zweiten Selbst ausgeht, das in christlicher Tradition als Luzbel benannt wird. 
Hierbei handelt es sich um eine Instanz, die den Menschen von der Hinwendung 
zum Anderen mittels eines Egozentrismus – durchaus im Sinne Zambranos Aus
führungen zum modernen Subjektzentrismus – abhält. 

Über die dargelegten Parallelen des Gedichts zu Zambranos anthropologischen 
und ästhetischen Prämissen ihrer Analyse und Kritik des modernen Subjekts sowie 
ihren Reflexionen zum realismo español hinaus, sei an dieser Stelle auf die Parallelen 
zu einem Gedicht von Zambrano selbst verwiesen. In diesem thematisiert die Au
torin, wie Unamuno in La unión con dios, eine Rezeptivität und Passivität im Sinne 
ihrer Ausführungen zum realismo español, welche von ihr als Basis für den Kontakt 
mit dem Anderen im göttlichen Sinne gedacht wird: 

434 Vgl. Fernando Pérez-Borbujo Álvarez: »El Quijote y la filosofía española del XX«, in: Ars Brevis 
13 (2008), S. 258–275, hier S. 260–264. 

435 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 103. 
436 Vgl. Ricardo Tejada: Las peripecias, S. 112–115. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 133 

»16 de agosto de 1974 
Viernes siguiente a la Asunción de la Virgen, a la caída del sol. 

El hacer 

Hay que hacer el vaso vacío y puro resistente, para que en él 
Se haga el espíritu. 

No hay que hacer el espíritu tal como en el Romanticismo 
algunos incurrieron. 

No hay que hacer el espíritu, sino el vaso. 
Ser vaso vacío y resistente hacia fuera, 

Sin forma hacia dentro. 
No hay que hacer la forma. 
No hay que hacerse espíritu. 

No hay que darse forma – trascendente. 
No hay que ser forma.«437 

[16. August 1974 
Freitag nach Himmelfahrt, bei Sonnenuntergang. 

Das Tun 
Man muss das Gefäß leer, rein und resistent machen, damit sich in ihm 

der Geist entfalten kann. 
Man darf den Geist nicht erschaffen, wie es in der Romantik 

manche versuchten. 
Man darf den Geist nicht erschaffen, sondern das Gefäß. 

Ein leeres, nach außen hin resistentes Gefäß sein, 
ohne Form nach innen. 

Man darf die Form nicht machen. 
Man darf sich nicht zum Geist machen. 

Man darf sich keine – transzendente – Form geben. 
Man darf keine Form sein.] 

Wie La unión con dios handelt auch El hacer von der Vereinigung mit dem Anderen im 
Sinne einer transzendenten Instanz. Zwar steht bei Zambrano nicht wie in Unamu
nos Gedicht die konfliktive Existenz des Menschen im Zentrum, wohl aber verweist 
das lyrische Ich darauf, dass durch die Wahl eines expressiven Weges, wie ihn die 

437 María Zambrano: »Escritos autobiográficos. Delirios. Poemas (1928–1990)«, in: Goretti Ramí

rez, et al. (Hg.), Obras completas, Barcelona: Galaxia Gutenberg 2014, S. 127–799, hier 
S. 546–547. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Justus Meier: Literatur und Polis 

Romantik im Sinne Zambranos Kritik an einer Furie des Ausdrucks438 eingeschla
gen hat, der Kontakt mit dem Anderen – die Vereinigung mit dem espíritu [Geist] – 
scheitern muss. Durchaus im Sinne des lyrischen Ichs in Unamunos Gedicht, das in 
den ersten Zeilen den Wunsch ausdrückt, seine individuelle Person zu verlieren, um 
sich selbst in Gott wiederzufinden, rät das lyrische Ich in El hacer, das Glas zu lee
ren, um im Sinne des in den Kapiteln 4.4.1 und 4.5.3.1 erläuterten Suizid des Poeten 
durch Passivität einen rezeptiven Raum zu schaffen, in dem sich das Andere offen
baren kann. 

Während in den Strophen zwei bis fünf das lyrische Ich in La unión con dios be
klagt, dass ein nach Identität strebender Anteil seiner selbst der ersehnten unión con 
dios im Wege steht, ist sich auch das lyrische Ich in El hacer bewusst, dass eine aktive, 
expressive Dynamik, die sich selbst oder etwas anderem – im Falle des Gedichts ei
nem Geist – aktiv eine Form gibt, immer schon verhindert, dass sich das Andere von 
sich aus konstituieren und in seiner Andersheit zeigen kann. Dies wird in der zwei
ten Zeile demjenigen in Aussicht gestellt, der sich wie ein Gefäß leert, um gefüllt 
werden zu können. Obwohl beide Gedichte letztlich auf eine Dynamik verweisen, 
die sich im Sinne Zambranos Konzept des realismo español durch einen Verzicht auf 
eigene Geltungsansprüche und die Ablehnung eines Subjektzentrismus im Rahmen 
eines Raumeingeständnisses an das Andere auszeichnet, fehlt in El hacer im Gegen
satz zu La unión con dios das expressive Moment: Gemäß ihrer in ihrem essayistischen 
Werk sowie dem Gedicht El hacer getätigten Kritik einer spezifisch modernen sub
jektiven Expression verzichtet auch das lyrische Ich in El hacer auf eine ausgeprägte 
Expression seiner Gefühle und Konflikte, sondern erteilt vielmehr Ratschläge, die 
im Vergleich zum lyrischen Ich in La unión con dios als nüchtern bezeichnet werden 
können. Das Gedicht La unión con dios hingegen weist trotz der Einsicht des lyrischen 
Ichs in die Abträglichkeit seines eigenen Anspruchs auf Individualität und Expres
sion für die unión con dios einen expressiven Charakter auf, insofern die Expression 
der konfliktiven Existenz des Menschen im oben erläuterten Sinne im Zentrum des 
Gedichts steht. 

Hinsichtlich der Formulierung dieser konfliktiven Existenz des Menschen, die 
sich Zambrano zufolge über seine Poesie hinaus durch das Gesamtwerk Unamu
nos zieht,439 sieht Zambrano den Autor nicht nur in einer christlichen Tradition, 
sondern ebenfalls in einer europäischen Tradition der Konfession des Subjekts seit 
Rousseau, was ihn zugleich in eine dem realismo español gegenüberstehende expres
siv-romantische Tradition stellt.440 Da Unamuno zugleich seinen Individualismus 
und sein Streben nach Existenz sowie Wirkung kritisiert und – wie im Folgenden 

438 Vgl. María Zambrano: La agonía de Europa, S. 74. 
439 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 94–95. 
440 Vgl. ebd., S. 40–41. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 135 

erläutert wird – eine Lösung für den Konflikt findet, bricht der Autor Zambrano zu
folge jedoch mit dieser individualistischen europäischen Tradition, von welcher er 
hinsichtlich seines individualistischen Diskurses zunächst ausgegangen war: »La li
bertad, la creencia ilimitada en el individuo y en su talento ha sido, pues el suelo ini
cial de Unamuno, mas no seguramente su área de desarrollo […]«.441 [Die Freiheit, der 
unbegrenzte Glaube an das Individuum und sein Talent waren also der Ausgangspunkt Un
amunos, jedoch sicherlich nicht sein Entwicklungsfeld […].] Zur Lösung des existenziellen 
Konflikts des Menschen setzt Unamuno der Autorin zufolge explizit nicht auf die 
Ratio.442 Vielmehr zeichnet sich sein Werk durch einen Antipositivismus und Anti
pragmatismus im Sinne der Kritik einer modernen religión de la ciencia [Wissenschafts
religion]443 aus: 

»Lo que Unamuno combate en el positivismo, en el pragmatismo, es lo que com

bate en toda filosofía, algo que él no especifica y que es lo que está, justamente 
en el fondo de ella, de toda filosofía, pero más aún en su comienzo, en Grecia: la 
resignación. Sin embargo, Unamuno no va a esta fuente. Él combate, no contra 
la razón griega, sino contra la razón moderna. Y contra ésa, sí va explícitamen

te. Frente a la filosofía, defiende los derechos de la tragedia y, luego, apurándola, 
descubre la semilla salvadora que no es una nueva razón, sino un nuevo género 
de amor.«444 [Das, was Unamuno am Positivismus, am Pragmatismus bekämpft, ist das
selbe, was er an jeder Philosophie bekämpft. Etwas, das er nicht genau benennt und das 
exakt im Kern der Philosophie liegt – mehr noch, an ihrem Ursprung in Griechenland: die 
Resignation. Doch Unamuno kehrt nicht zu dieser Quelle zurück. Er kämpft nicht gegen 
die griechische Vernunft, sondern gegen die moderne Vernunft. Und gegen diese richtet 
er sich explizit. Gegenüber der Philosophie verteidigt er die Rechte der Tragödie und ent
deckt, wenn er sie bis zur Grenze ausreizt, den rettenden Samen, der keine neue Vernunft 
ist, sondern eine neue Form der Liebe.] 

Unamunos Ablehnung der Ratio sieht die Autorin in dessen Kritik einer spezifisch 
modernen Isolierung des Subjekts vom Objekt begründet,445 welche er auf eine 
durch die positivistisch-pragmatisch ausgeprägte moderne Wissenschaftskultur 
bewirkte Sinnentleerung sowie einen Hoffnungsverlust des modernen Subjekts 
zurückführt.446 Letzteres ist der Autorin zufolge im Anschluss an Unamuno im 
Kontext einer modernen cultura voluntariosa [eine auf das eigene Wollen ausgerichtete 

441 Ebd., S. 42. 
442 Vgl. ebd., S. 82–85. 
443 Vgl. ebd., S. 88. 
444 Ebd., S. 87. 
445 Vgl. ebd., S. 85–86. 
446 Vgl. ebd., S. 83–84. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Justus Meier: Literatur und Polis 

Kultur]447 lediglich in der Lage, seinem Wunsch nach selbstständiger Existenz und 
Realisierung des eigenen Willens nachzugehen. 

Darüber hinaus ist Unamunos Hinwendung zum Anderen der Autorin zufolge 
immer auch durch den Wunsch nach Selbsterkenntnis motiviert, insofern Unamu
no sich im Rahmen seiner Wehklage in alttestamentarischer Tradition Hiobs an das 
Göttliche, verstanden als das absolut Andere im Sinne eines Antagonisten par excel
lence,448 richtet, um Selbsterkenntnis zu erlangen, da nur im Angesicht der Resis
tenzfläche des Anderen Identität und Realität des Selbst erfahrbar werden.449 

Zur Überwindung des erläuterten tragischen Konflikts sowie eines die Reali
tät reduzierenden und dominierenden modernen Rationalismus und Szientismus 
setzt Unamuno demnach durchaus im Sinne des realismo español auf eine bewusste 
Hinwendung zum Anderen. Diese erläutert Zambrano insbesondere vor dem Hin
tergrund der Quijote-Interpretation Unamunos und bezeichnet diese als semilla sal
vadora [rettender Same], insofern sich hieraus ein nuevo género de amor [neue Art der Lie
be]450 im Sinne einer durch Liebe motivierten Öffnung für das Andere entsprechend 
ihrer im Kapitel 4.5.3.1 erläuterten Ausführungen zum realismo español ableiten lässt. 
Wie auf den folgenden Seiten deutlich wird, stimmt Zambrano Unamunos Inter
pretation der Bedeutung der Figur des Don Quijote in Vida de Don Quijote y Sancho in 
vielen Aspekten zu. 

Zunächst kann mit Pérez-Borbujo Álvarez festgestellt werden, dass die spani
sche Quijote-Rezeption im 20. Jahrhundert einen besonderen Fokus auf das Her
auslesen einer Essenz des Spanischen aus dem Roman gelegt hatte.451 Pérez-Bor
bujo Álvarez zufolge hatte sich Spaniens Kultur insbesondere seit der Renaissance 
durch eine Abkehr von einem philosophischen Denken ausgezeichnet, welche ih
rerseits die Bedeutung von Literatur für die spanische Geistesgeschichte begüns
tigt hatte.452 Diesbezüglich weist der Autor darauf hin, dass Unamuno selbst – den 
er nicht nur als Schriftsteller, sondern auch als zentrale Figur der spanischen Phi
losophie des 20. Jahrhunderts versteht453 – zur Feststellung gelangt war, dass sich 
die spanische Philosophie stets literarischer Ausdrucksformen bedient und deren 
zentrale Themen weniger konzeptuell-systematisch als literarisch ausgedrückt wer
den.454 Hierbei handelt es sich Pérez-Borbujo Álvarez zufolge um eine Feststellung, 
die das Denken von Zambrano maßgeblich beeinflusst hatte.455 Wie auf den folgen

447 Vgl. ebd., S. 115. 
448 Vgl. ebd., S. 103. 
449 Vgl. ebd., S. 92–97. 
450 Vgl. ebd., S. 87. 
451 Vgl. Fernando Pérez-Borbujo Álvarez: El Quijote y la filosofía española, S. 260. 
452 Vgl. ebd., S. 258–259. 
453 Vgl. ebd. 
454 Vgl. ebd., S. 259. 
455 Vgl. ebd., S. 260. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 137 

den Seiten deutlich wird, können Zambranos Auseinandersetzung mit Unamunos 
Quijote-Interpretation sowie ihre Reflexionen zum realismo español und zur spani
schen Literaturaffinität im Kontext dieser Prämissen verstanden werden. 

Entgegen einer traditionellen Auslegung des Romans als kritisch gemeinte Par
odie des Ritterromans verstehen Unamuno und Zambrano Don Quijote als Sinnbild 
und Ausdruck eines spanischen Strebens nach Tugend und Gemeinschaft im Sin
ne eines Hungers nach Gerechtigkeit, Liebe, Unsterblichkeit456 sowie Brüderlich
keit.457 Zambrano arbeitet im Anschluss an Unamuno heraus, dass sich Don Quijote 
für eine liebevolle und wohltätige Hinwendung zum Anderen entschließt. Liebe und 
Wohltätigkeit werden dabei Dulcinea dargeboten, die metaphorisch für das Andere, 
das heißt für das Objekt eines der Liebe unterworfenen Willens, steht: 

»Dulcinea es la mujer símbolo de la voluntad de don Quijote, en esto muy occiden
tal, pues la dama que el varón medieval adoraba y a la que dedicaba todo su heroi
co esfuerzo era la mujer que bajo una imagen sagrada, hacía existir a su amador. 
[…] El amor, el eros es el suelo nutricio de la voluntad, y así resulta perfectamente 
claro que el caballero medieval, del que es pervivencia don Quijote, necesite de la 
imagen de la dama, objeto erótico del que su voluntad se alimenta. Mas el amor 
nada quiere para sí. La voluntad, en cambio, parece quererlo todo. Amor y volun
tad son contrapuestos, contrarios, pero la habilidad suprema consiste en unirlos, 
fundiéndolos el uno en el otro, acción de las más sutiles y eficaces, creadoras, de 
una cultura. Nuestra época, tan poco afortunada en estos asuntos, ha tomado el 
partido de la voluntad, pero resulta, y es bien visible, que la voluntad sin amor 
pierde el horizonte, pierde unidad y objeto, como si el amor le diese no solo las 
emociones últimas inefables, sino la unidad del objeto. La voluntad, al predomi

nar sin amor, crea una cultura voluntariosa o voluntarista en la que la voluntad 
acaba por quedarse sin objeto y, al cabo, sin funcionamiento. Unamuno identifica 
a Dulcinea con el ansia de inmortalidad, con el yo mejor de don Quijote y de cada 
uno.«458 [Dulcinea ist das Symbol des Willens von Don Quijote, in diesem Sinne sehr west
lich, denn die Dame, die der mittelalterliche Mann verehrte und der er all seine heroischen 
Anstrengungen widmete, war die Frau, die unter einem heiligen Bildnis ihren Liebhaber 
existieren ließ. […] Die Liebe, der Eros, ist der nährende Boden des Willens, und so wird 
vollkommen klar, dass der mittelalterliche Ritter, dessen Erbe Don Quijote ist, das Bildnis 
der Dame benötigt, das erotische Objekt, von dem sein Wille genährt wird. Doch die Liebe 
will nichts für sich. Der Wille hingegen scheint alles zu wollen. Liebe und Wille sind Ge
gensätze, Widersprüche. Die höchste Kunst besteht darin, sie zu vereinen, sie ineinander 
zu verschmelzen – eine der subtilsten, wirksamsten und schöpferischsten Handlungen ei
ner Kultur. Unsere in diesem Belangen so unglückliche Epoche hat sich auf die Seite des 

456 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 115. 
457 Vgl. ebd., S. 116. 
458 Ebd., S. 114–115. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Justus Meier: Literatur und Polis 

Willens geschlagen, doch es zeigt sich, und das ist deutlich sichtbar, dass der Wille oh
ne Liebe den Horizont, die Einheit und das Objekt verliert – so als würde die Liebe ihm 
nicht nur die letzten unaussprechlichen Empfindungen geben, sondern auch die Einheit 
des Objekts. Der Wille, der ohne Liebe dominiert, schafft eine willensbetonte oder volun
taristische Kultur, in der der Wille letztlich ohne Objekt bleibt und am Ende sogar ohne 
Funktion. Unamuno identifiziert Dulcinea mit dem Verlangen nach Unsterblichkeit, mit 
dem besseren Ich von Don Quijote und von jedem von uns.] 

Zambrano stimmt Unamuno in seiner Interpretation zu, dass die Verrücktheit Don 
Quijotes keiner tatsächlichen Verrücktheit entspricht, sondern einen gewählten 
Existenzmodus im Sinne einer Entscheidung für die Hinwendung zum Anderen, 
durchaus im Sinne Zambranos Konzept des realismo español, darstellt. In diesem 
Sinne interpretieren Zambrano und Unamuno die vermeintlichen Einbildungen 
und Verwechslungen Quijotes nicht als tatsächliche Halluzinationen, sondern als 
einen gewählten Vorwand für ein heroisches Handeln im Sinne eines Dienstes am 
Anderen und eines Strebens nach Tugendhaftigkeit und Gemeinschaft: 

»Don Quijote es la fe humanizada, combinada de muchas y diferentes maneras 
con la duda. Uno de los más conmovedores episodios es aquel en que se mues

tra a don Quijote saludando, rodilla en tierra ante las tres aldeanas, de las que 
Sancho ha dicho ser Dulcinea y sus doncellas. Bien visible resulta que don Quijote 
no acaba de creerlo, pues quizá no cree tampoco en Dulcinea, es decir, en su rea
lidad. Por la palabra de su Escudero, se humilla ante ellas, ofreciéndoles toda la 
devoción que su alma enamorada atesora. Y quién sabe si vio a los molinos como 
molinos, y a los carneros del legendario rebaño como tales carneros, y se fingió 
a sí mismo ver gigantes y caballeros que le eran imprescindibles para su heroi
co empeño. La fe crea también las imágenes que adora, y el amor, la imagen de 
la mujer amada, que es inventada siempre.«459 [Don Quijote ist der vermenschlichte 
Glaube, auf vielerlei und unterschiedliche Weise mit dem Zweifel kombiniert. Eine der er
greifendsten Episoden ist die, in der Don Quijote kniend vor den drei Bäuerinnen erscheint, 
von denen Sancho gesagt hat, sie seien Dulcinea und ihre Zofen. Es wird deutlich, dass Don 
Quijote es nicht ganz glaubt, denn vielleicht glaubt er ebenso wenig an Dulcinea selbst, 
das heißt, an ihre Realität. Aufgrund der Worte seines Knappen verneigt er sich vor ihnen 
und widmet ihnen die ganze Hingabe, die seine verliebte Seele in sich trägt. Und wer weiß, 
ob er die Windmühlen als Windmühlen und die Schafe der legendären Herde als Schafe 
sah und sich selbst vorgab, Riesen und Ritter zu sehen, die er für sein heroisches Unterfan
gen unbedingt brauchte. Der Glaube erschafft auch die Bilder, die er verehrt, und die Liebe 
erschafft das Bild der geliebten Frau, das immer erfunden ist.] 

459 Ebd., S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 139 

Folglich ändern auch die Zweifel nichts am Entschluss für den Glauben an das Ande
re und den liebevollen Dienst am Anderen.460 Während das moderne Subjekt durch 
den egozentrischen Wunsch nach Existenz und Realisierung seiner Selbst angetrie
ben wird und in seiner Selbstbezogenheit das Objekt seines Willens verloren hat,461 
ist für Don Quijote eben dieses Objekt in Dulcinea vorhanden und durch seinen 
bewusst gewählten Glauben garantiert: ein Glaube an das Andere, der mit einem 
durch Don Quijote realisierten Heldentum einhergeht, das sich – wie Zambrano 
in España, Sueño y Verdad ergänzt – in einer entmythologisierten Welt nur noch als 
Verrücktheit manifestieren kann.462 Im Anschluss an Unamunos Quijote-Interpre
tation erläutert Zambrano, dass sich in Don Quijotes Entschluss für das Festhalten 
an einem Heldentum463 und seiner Entscheidung, die vermeintliche Verrücktheit 
als Vorwand zu nutzen sowie den damit einhergehenden Spott als Preis seines hel
denhaften Dienstes am Anderen zu akzeptieren,464 eine spanische Hingabe an die 
Realität ausdrückt:465 »El español está hecho para volcarse íntegro en la realidad y, 
por ello, cuando va a la realidad, es el hombre que más íntegramente la recibe.«466 
[Der Spanier ist dafür gemacht, sich vollständig in die Realität zu vertiefen, und daher ist er, 
wenn er sich der Realität zuwendet, derjenige, der sie am umfassendsten wahrnimmt.] Wie 
im folgenden Zitat deutlich wird, stilisiert die Autorin in Los intelectuales en el drama 
de España auch unabhängig von ihren Ausführungen zu Unamunos Interpretation 
Don Quijote als Antagonist des modernen Subjekts.467 Ihm ist der Fokus auf das An
dere und insbesondere auf den anderen Menschen nicht wie einem egozentrischen 
modernen Subjekt abhandengekommen, sondern er richtet sein Leben und seine 
Handlungen auf den Mitmenschen aus, wobei er in diesem Kontext die Etablierung 
einer Beziehung der Liebe, der Gemeinschaft und des Vertrauens anstrebt: 

»La soledad esencial sobre la que se funda el idealismo es en don Quijote profun
da, esencial convivencia; allí donde está su voluntad, allí está el otro, el hombre 
igual a él, su hermano, por quien hace y arremete contra todo. El prójimo no es 
algo que sobreviene a la soledad del hombre en nuestro don Quijote, sino que, en 
su misma melancólica soledad, está esencialmente el prójimo; cuanto más solo 
y lejos de los hombres, más unido y entregado por su voluntad a ellos. […] Pero a 
nadie parece locura su profunda convivencia con Sancho, su escudero y amigo. A 
nadie su profunda confianza en el hombre, tan extremada que le lleva a vencer 

460 Vgl. ebd., S. 112. 
461 Vgl. ebd., S. 114–115. 
462 Vgl. María Zambrano: España, sueño y verdad, S. 33. 
463 Vgl. ebd., S. 32. 
464 Vgl. ebd., S. 36. 
465 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 138, 141. 
466 Ebd., S. 138. 
467 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 216–217. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Justus Meier: Literatur und Polis 

la burla, el resentimiento. […] Ante el resentimiento que poco a poco ha ido enve
nenando las relaciones humanas, hasta dejarnos encerrados en oscuros calabozos 
de aislamiento, hasta hacer perder al hombre la imagen del hombre, hasta perder 
la noción del semejante y creerse cada cual único, y al creerse único, perdiendo la 
medida de lo humano, perder la noción de sí; de su propia medida. La nobleza 
de don Quijote presupone todo lo contrario; él lleva clara e inequívoca la noción 
del semejante en el centro de su espíritu; está solo en su empeño, pero esencial
mente acompañado por lo mejor de cada hombre que vive en él. Es la nobleza 
esencial del hombre lo que don Quijote cree y crea, la mutual confianza y reco
nocimiento.«468 [Die essentielle Einsamkeit, auf der der Idealismus gründet, ist bei Don 
Quijote eine tiefe, wesentliche Gemeinschaft; dort, wo sein Wille ist, ist auch der Andere, 
der Mensch, der ihm gleich ist, sein Bruder, für den er handelt und gegen alles kämpft. Der 
Nächste ist für unseren Don Quijote nicht etwas, das zur Einsamkeit des Menschen hin
zukommt, sondern in seiner melancholischen Einsamkeit ist der Nächste wesentlich prä
sent; je einsamer und weiter entfernt von den Menschen er ist, desto stärker ist er durch 
seinen Willen hingebungsvoll mit ihnen verbunden. […] Doch niemand empfindet seine 
tiefe Gemeinschaft mit Sancho, seinem Knappen und Freund, als verrückt. Niemand emp
findet seine tiefe Zuversicht in den Menschen als so extrem, dass sie ihn dazu bringt, Spott 
und Groll zu überwinden. […] Der Groll vergiftete nach und nach die menschlichen Bezie
hungen, bis er uns in dunkle Kerker der Isolation einschloss, bis er den Menschen das Bild 
des Menschen verlieren ließ, bis er die Vorstellung vom Mitmenschen auslöschte und je
den glauben machte, einzigartig zu sein. In diesem Glauben, einzigartig zu sein, ließ er 
den Menschen das Maß des Menschlichen verlieren und somit auch die Vorstellung von 
sich selbst. Don Quijotes Edelmut setzt genau das Gegenteil voraus; er trägt die klare und 
unmissverständliche Vorstellung des Mitmenschen im Zentrum seines Geistes; er ist in sei
nem Vorhaben allein, aber im Wesentlichen begleitet vom Besten eines jeden Menschen, 
das in ihm lebt. Es ist der tiefe Edelmut des Menschen, an den Don Quijote glaubt und den 
er schafft: das gegenseitige Vertrauen und die gegenseitige Anerkennung.] 

Don Quijote kann im Anschluss an Zambrano und Unamuno als Ausdruck der Tra
gödie des Spaniers verstanden werden, der an einer Liebe zur Realität festhält, die 
sich in der Moderne zunehmend als uneuropäisch erweist, insofern die europäische 
Kultur im Rahmen des oben erläuterten Absolutismus der Vernunft die rationale 
Reduktion und Beherrschung der Realität glorifiziert469 und die Verbindung zum 
Anderen in jeglicher Hinsicht verliert.470 

Don Quijotes Zugang zur Welt und sein Verhältnis zu sich selbst stellen folglich 
Alternativen zu einem modernen Individualismus und Rationalismus dar, insofern 
Don Quijote das Bedürfnis nach individueller Existenz und Wirkung auf die Welt 
in den Dienst der Liebe, Wohltätigkeit und Gerechtigkeit stellt. Zambrano betont, 

468 Ebd., S. 214–215. 
469 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 143. 
470 Vgl. María Zambrano: Para una historia de la piedad, S. 105–107. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 141 

dass die Quijote-Interpretation Unamunos gleichsam die Lösung für Unamunos in 
seiner Poesie formulierten persönlichen Konflikt und zugleich den menschlichen 
Konflikt als solchen darstellt,471 der in der Moderne zugunsten der radikalen Reali
sierung des eigenen Willens aufgelöst wurde.472 Die Autorin stellt im Anschluss an 
Unamunos Interpretation fest, dass es Don Quijote gelingt, zwei Pole menschlicher 
Existenz zu vereinen: den Wunsch nach individueller Existenz und Wirkung auf 
die Welt auf der einen Seite und das Bedürfnis nach Befreiung von diesem gemein
schaftszerstörenden Bestreben sowie der damit zusammenhängende Wunsch nach 
Harmonie und Teilhabe an einem Ganzen auf der anderen Seite.473 Dadurch über
windet Don Quijote den in der oben erläuterten Poesie formulierten Konflikt eines 
Subjekts, das sich selbst als Gefangenes seines eigenen Egozentrismus betrachtet. 
Die explizit nicht instrumentelle Ausrichtung auf das Objekt im Kontext einer Hin
gabe an das Andere im oben erläuterten Sinne, verstanden als rechtfertigende und 
sinnstiftende Instanz des eigenen Strebens und Handelns, steht im Anschluss an 
Zambranos Ausführungen einem modernen Subjektzentrismus gegenüber, den die 
Autorin im Gegensatz zum gewählten Existenzmodus Don Quijotes als Albtraum 
und tatsächliche Verrücktheit bezeichnet: 

»Pues no basta querer vivir. Si sólo tenemos este querer, acabará siendo locura y 
pesadilla, querer fantasmagórico en laberinto de espejos. Hace falta una justifi
cación, es decir, una objetividad.«474 [Denn es reicht nicht, leben zu wollen. Wenn wir 
nur diese Form des Wollens haben, wird diese letztlich zum Wahnsinn und Albtraum, ein 
gespenstisches Wollen in einem Labyrinth aus Spiegeln. Es braucht eine Rechtfertigung, 
das heißt, eine Objektivität.] 

Die Autorin betont, dass Don Quijote zwar – wie der Mensch im Allgemeinen und 
die Romanfigur insbesondere – an die individuelle Existenz und Realisierung sei
ner selbst gebunden ist, Don Quijote im Anschluss an die Unamuno-Interpretation 
jedoch einen produktiven Umgang mit dieser Notwendigkeit findet: Er entschließt 
sich für eine Hingabe an die Realität, das heißt für die Wohltätigkeit am Anderen, 
und negiert dabei nicht seine eigene Individualität, wie etwa der Stoiker oder Mys
tiker. In diesem Sinne wird Don Quijote – und hier knüpft die Autorin durchaus an 
Unamunos Interpretation von Don Quijote als Caballero de la Fe [Ritter des Glaubens]475 
an – für Zambrano zum Ausdruck einer fe humanizada [humanisierter Glaube].476 Un

471 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 112–113. 
472 Vgl. ebd., S. 114. 
473 Vgl. ebd., S. 123–124. 
474 Ebd., S. 123. 
475 Vgl. Miguel de Unamuno: Vida de Don Quijote y Sancho, Madrid: Cátedra 1988. S. 157, 336, 

436. 
476 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Justus Meier: Literatur und Polis 

amunos Interpretation versteht Zambrano auf der einen Seite durch dessen eigene 
Konfession eines gemeinschaftszersetzenden Bedürfnisses nach eigener Existenz 
motiviert.477 Auf der anderen Seite wird der Roman von Unamuno und Zambrano 
zur guía [Wegweiser] für die Überwindung eines die Realität reduzierenden Ratio
nalismus, eines Individualismus sowie eines Sinnverlusts mittels einer liebevollen 
Hinwendung zum Anderen stilisiert.478 

Im Anschluss an Zambrano und Unamuno kann die vermeintliche Rückschritt
lichkeit eines spanischen Weltzuganges im Sinne des realismo español, der sich in 
Don Quijote als Hingabe zur Realität und Dienst am Anderen manifestiert, nicht 
als Problem, sondern vielmehr als Potenzial einer Kultur verstanden werden, die ei
ner rationalen Reduktion und Beherrschung der Realität entsagt und in ihrer Liebe 
zum Anderen und zur Realität die Möglichkeit einer Rehumanisierung des moder
nen Subjekts im Sinne der Ausführungen im Kapitel 4.5.1 impliziert. Auch wenn Un
amuno selbst Don Quijote in seiner Interpretation an diversen Stellen als prototypi
schen Christen präsentiert,479 diesen mit Jesus vergleicht480 und Cervantes’ Roman 
schließlich als ein christliches Epos bezeichnet,481 wird im Anschluss an Zambra
nos Analysen deutlich, dass sich die Hinwendung zum Anderen bei Unamuno – wie 
auch bei San Juan de la Cruz – nicht notwendigerweise auf das Göttliche beschränkt, 
sondern vielmehr in einer Hinwendung zu einem Existenzmodus im Sinne des rea
lismo español gründet. Dies wird unter anderem dadurch deutlich, dass die Öffnung 
für das Objekt im Allgemeinen und der liebevolle Dienst am Anderen als Lösung des 
existenziellen Konflikts dargestellt wird. Das Andere ist bei Unamuno Zambrano 
zufolge trotz seines Fokus auf das Göttliche als das absolut Andere im Sinne eines 
Antagonisten par excellence482 durchaus generell gefasst: 

»Dentro de la temática de Unamuno, es este tema, ›el otro‹, uno de los más pró
ximos al nudo central, quizá sea – la forma dubitativa aquí es sincera expresión 
de duda, no afirmación paliada – el nudo mismo. ›El otro‹, que es mi igual sin ser 
yo, mi forma en otra existencia distinta de la mía, que puede ser mi hermano – mi 
Abel o Caín –, que es mi yo fuera de mí, que es ›el otro‹, Dios.«483 [Innerhalb der The
matik Unamunos ist der Aspekt ›des Anderen‹ von zentraler Bedeutung. Vielleicht – die 
zweifelnde Form ist hier ein ehrlicher Ausdruck von Zweifel, keine abgefederte Behaup
tung – handelt es sich bei diesem Aspekt um das Zentrum seines Denkens. ›Der Andere‹, 

477 Vgl. ebd., S. 119, 175, 177. 
478 Vgl. ebd., S. 109, 119, 175. 
479 Vgl. Miguel de Unamuno: Vida de Don Quijote y Sancho, S. 164–169, 256, 366, 370. 
480 Vgl. ebd., S. 172, 183, 194, 230, 269–270, 279, 394, 424, 459, 524. 
481 Vgl. ebd., S. 522. 
482 Vgl. María Zambrano: Unamuno, S. 103. 
483 Ebd., S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 143 

der mein Gleicher ist, ohne ich zu sein, meine Form in einer anderen Existenz, die von mei
ner abweicht, die mein Bruder sein kann – mein Abel oder Kain –, der mein Ich außerhalb 
von mir ist, der ›Andere‹, Gott.] 

Darüber hinaus kann festgehalten werden, dass sich in Unamunos Intention der 
Hinwendung zum Anderen, die Zambrano zufolge in der Motivation gründet, die 
eigene Identität vermittelt durch das Andere zu erfahren,484 ebenfalls die Sozialan
thropologie Zambranos widerspiegelt: So wurde im Kapitel 4.2 dargelegt, dass die 
Autorin in El hombre y lo divino und Persona y democracia herausgearbeitet hatte, dass 
sich das Selbst nur in Relation zum Anderen konstituieren kann. In diesem Sinne in
terpretiert Zambrano in Unamunos Werk ihre oben erläuterten eigenen Ansichten 
hinein, dass authentisches Leben notwendigerweise durch das Andere vermittelt ist 
und als Zusammenleben verstanden werden muss. 

4.5.3.4 Zambrano und Benito Pérez Galdós 
Auch wenn Zambranos Konzept des realismo español sich nicht auf den literarischen 
Realismus und Naturalismus des 19. Jahrhunderts bezieht, ist der von Zambrano 
hinsichtlich seiner Elemente eines realismo español analysierte Roman Misericordia 
in die Tradition des literarischen Realismus einzuordnen.485 Beeinflusst durch den 
französischen Realismus skizziert Galdós in Misericordia die Armut der Unterschicht 
Madrids.486 Wie Luciano García Lorenzo und Carmen Menéndez Onrubia bemer
ken, steht diese spätmoderne Unterschicht nicht mehr primär im Konflikt mit der 
Aristokratie, sondern mit der Bourgeoisie, die das liberale Paradigma als ideolo
gische Rechtfertigung ihrer ökonomischen Privilegien gebraucht.487 Insofern das 
spätmoderne liberale Paradigma einseitig auf die Ökonomie ausgerichtet ist und 
die im Zuge der industriellen Revolution sich entwickelnden Probleme der sozia
len Gerechtigkeit missachtet, kann es zu der für das 19. Jahrhundert charakteristi
schen und im realistischen Roman dargestellten sozialen Ungleichheit kommen, die 
insbesondere in den Großstädten sichtbar wird.488 Konkret kann diesbezüglich mit 
Habermas zusammengefasst werden, dass diese neue Form der Ungleichheit durch 
die Annahme gerechtfertigt wurde, dass – ungeachtet der Tatsache, dass es in einem 
Konkurrenzsystem Gewinner und Verlierer gibt – in einem liberalen Konkurrenz
system zumindest jeder Mensch die gleichen Chancen auf die Erlangung von Reich

484 Vgl. ebd., S. 93, 96. 
485 Vgl. Rocío Pizarro: »Introducción«, in: Benito Pérez Galdós, Misericordia, Madrid: Edimat 

2008, S. 5–24, hier S. 8–10; Luciano García Lorenzo/Carmen Menéndez Onrubia: »Introduc
ción«, in: Benito Pérez Galdós, Misericordia [Edición de Luciano García Lorenzo], Madrid: Cá
tedra 2017, S. 9–69, hier S. 40–43. 

486 Vgl. Rocío Pizarro: Introducción, S. 8–10. 
487 Vgl. Luciano García Lorenzo/Carmen Menéndez Onrubia: Introducción, S. 6–7. 
488 Vgl. Rocío Pizarro: Introducción, S. 8–10. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Justus Meier: Literatur und Polis 

tum und Bildung hätte,489 obwohl die Bedingungen einer authentischen Chancen
gleichheit in der Realität freilich nicht erfüllt waren.490 Eben diese mit den Wer
ten der Aufklärung und des Humanismus schwer zu vereinbarende Realität der Un
gleichheit in der Epoche des Umbruchs vom Absolutismus zum Liberalismus wird 
Rocío Pizarro zufolge in dem Roman Misericordia kritisch abgebildet.491 Neben den 
sozio-politischen Implikationen des Romans zeichnet sich dieser durch ein spiritu
elles Moment aus, insofern – wie Pizarro erläutert – im Spätwerk von Galdós der 
sozio-politische Gehalt seiner Werke zunehmend durch religiöse Aspekte ergänzt 
und abgelöst wird.492 Insofern die Kirche sich auch mit den neuen Machtstrukturen 
einer elitären Bourgeoisie verflochten und damit endgültig als authentische Reprä
sentantin christlicher Werte disqualifiziert hatte,493 realisiert Galdós Pizarro zufol
ge in seinem Spätwerk eine Berufung auf die zentralen Elemente des Christentums 
jenseits der Institution Kirche.494 In diesem Zuge tritt der spirituelle Held im Spät
werk von Galdós an die Stelle des politischen Helden seines Frühwerks.495 Die Prot
agonistin des Romans Misericordia kann in Anschluss an Pizarro als eine solche spiri
tuelle Heldin verstanden werden, insofern diese in dem Roman als Trägerin christ
licher Werte fungiert.496 Jedoch wird die Protagonistin von Pizarro, García Loren
zo und Menéndez Onrubia nicht nur als Repräsentantin christlicher Werte identi
fiziert,497 sondern wurde – wie García Lorenzo und Menéndez Onrubia darlegen – 
aufgrund ihrer materiellen Armut, Nächstenliebe und Opferung für ihre Mitmen
schen von Autoren wie Donald W. Bleznick, Mario E. Ruiz und Gustavo Correa mit 
Jesus selbst verglichen.498 Eben diese Eigenschaften der Protagonistin bilden die 
Ausgangsbasis für Zambranos Interpretation des Romans Misericordia. So interes
siert sich Zambrano trotz des politischen Aspekts ihres eigenen Gesamtwerks und 
der in Kapitel 4.5.1 erläuterten Skepsis gegenüber einem einseitig auf die Ökonomie 
ausgerichteten liberalen Paradigma weniger für den in der kritischen Darstellung 
einer spätmodernen gesellschaftlichen Realität implizierten politischen Gehalt des 
Romans, sondern vornehmlich für die ethisch-religiöse Dimension in Misericordia, 
von welcher ausgehend sie – wie im Folgenden herausgearbeitet wird – den Bogen 
zu ihrem Konzept des realismo español spannt. 

489 Vgl. Jürgen Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit, S. 143–160. 
490 Vgl. ebd., S. 158. 
491 Vgl. Rocío Pizarro: Introducción, S. 10–20. 
492 Vgl. ebd., S. 22–23. 
493 Vgl. ebd. 
494 Vgl. ebd. 
495 Vgl. ebd., S. 23. 
496 Vgl. ebd. 
497 Vgl. ebd.; Luciano García Lorenzo/Carmen Menéndez Onrubia: Introducción, S. 50. 
498 Vgl. Luciano García Lorenzo/Carmen Menéndez Onrubia: Introducción, S. 30–31, 52–53. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 145 

In ihren Analysen des literarischen Werks von Benito Pérez Galdós identifiziert 
Zambrano diesen als Vertreter des realismo español,499 insofern der Autor in seinem 
Werk die im realismo español implizierte, oben erläuterte Hinwendung zur Realität 
thematisiert: 

»En la novela de Galdós, como en el realismo español, la fascinación de la vida ha 
triunfado sobre el poder de las ideas, sobre su prometedora fuerza de avasallar la 
realidad. Mas amor con amor se paga; la realidad viene a entregarse plenamente a 
quien así se le entrega […]«.500 [In den Romanen von Galdós, wie im spanischen Realis
mus, hat die Faszination des Lebens über die Macht der Ideen gesiegt, über ihre verlockende 
Kraft, die Realität zu überwältigen. Doch Liebe wird mit Liebe vergolten; die Realität gibt 
sich vollends dem hin, der sich ihr in dieser Weise hingibt […].] 

Zambrano beschäftigt sich im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit dessen Werk 
– insbesondere in ihrer Monografie La España de Galdós – vor allem mit Benina, der 
Protagonistin des Romans Misericordia, den die Autorin wiederum als Schlüsselwerk 
in Galdós’ Gesamtwerk bezeichnet.501Sie arbeitet heraus, inwiefern die Protagonis
tin den anderen Figuren im Roman, die im Sinne eines modernen Egozentrismus 
den Kontakt zur Realität verloren haben, antagonistisch gegenübergestellt wird:502 
Sie betreiben novelería [hier: das Leben im Sinne einer [selbstbezogenen] Romanfigur leben], 
das heißt, sie sind unfähig, mit der Realität und dem Anderen eine Verbindung ein
zugehen, weil sie in egozentrischer Weise versuchen, sich in zeitlichen Kategorien 
narrativ selbst zu verwirklichen.503 Die Figuren sind vom Wunsch angetrieben, sich 
selbst und ihr eigenes Konzept von der Realität zu verwirklichen, anstatt eine gege
bene Realität wahrzunehmen.504 Sie drängen sich selbst sowie ihr Welt– und Selbst
verständnis der Welt auf. »Y esta realidad así ganada, contra todo y aun por encima 
de todo, se arriesga a ser monstruosa.«505 [Und diese auf solche Weise gewonnene Reali
tät, gegen alles und sogar über alles hinaus, läuft Gefahr, monströs zu sein.] Ausgehend von 
einem Konzept ihrer selbst, streben sie nach Wirkung auf die Welt und haben den 
Status einer personaje im Sinne Zambranos diesbezüglichen, im Kapitel 4.4.2 erläu
terten Konzepts: 

»Al personaje que ›vive su vida‹, le acompaña, sostiene y guía un proyecto, una fi
gura en la que se ve, y a la que se va reduciendo, mientras que el ávido de ganar 

499 Vgl. María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 235–238. 
500 Ebd., S. 238. 
501 Vgl. María Zambrano: España de Galdós, S. 29. 
502 Vgl. ebd., S. 49, 68. 
503 Vgl. ebd., S. 46–73. 
504 Vgl. ebd., S. 54–55. 
505 Ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Justus Meier: Literatur und Polis 

realidad no la tiene.«506 [Die Figur, die ›ihr Leben lebt‹, wird von einem Projekt beglei
tet, getragen und geleitet, einer Gestalt, in der sie sich erkennt und auf die sie sich zu
nehmend reduziert, während derjenige, der gierig danach ist, Realität zu gewinnen, eine 
solche nicht besitzt.] 

Diese subjektzentrierte Lebensweise identifiziert die Autorin als Grundlage für ei
ne Geschichte der Gewalt, in der Menschen sich selbst gegenüber der Welt und den 
Mitmenschen durchsetzen und im Extremfall – durchaus im Sinne MacIntyres Ge
sellschaftsauffassung als Arena des Gegeneinanders oder Barbers Auffassung des 
modernen Subjekts als ein auf Konkurrenzdenken ausgerichteter, hedonistischer 
Kämpfer – einen modernen Krieg gegen ihre Mitmenschen führen.507 Die Figuren 
leiden nicht nur, weil es in einem solchen System notwendigerweise Verlierer und 
Gewinner geben muss, denen es besser oder schlechter gelingt, sich selbst auf Kos
ten des Anderen zu verwirklichen.508 Sie leiden ebenfalls, weil sie sich selbst die 
Möglichkeit nehmen, eine Beziehung zum Anderen, das heißt letztlich zur Realität, 
herzustellen und authentisch im Sinne des oben erläuterten menschlichen Zusam
menlebens zu existieren, da ihnen ihr egozentrisches Selbst im Weg steht.509 

Zambrano argumentiert, dass die Figuren im Roman Misericordia – ausgenom
men Benina – in ihrer Selbstbezogenheit sowie ihrem Bedürfnis nach Selbstver
wirklichung exemplarisch für die Romanfigur als solche stehen.510 Paradoxerweise 
zeichnet sich die Protagonistin im Roman Misericordia der Autorin zufolge explizit 
dadurch aus, nicht die typischen Eigenschaften der Romanfigur zu vereinen, inso
fern diese sich nicht narrativ selbst zu verwirklichen beabsichtigt: 

»¿Es Nina en verdad un personaje de novela? El mundo todo que la rodea parece 
no sólo girar en su torno, sino encuentra en ella su centro invisible: parece cobrar 
realidad de ella. Ellos sí tienen carácter fantasmagórico del personaje de nove
la, de quien está viviendo una novela. Sólo Nina vive la vida. La vida más que su 
vida, pues el que vive su vida es justamente el que está viviendo una novela, la 
vida encumbrada y decaída en novela.«511 [Ist Nina tatsächlich eine Romanfigur? Die 
gesamte Welt, die sie umgibt, scheint sich nicht nur um sie zu drehen, sondern findet in 
ihr ihr unsichtbares Zentrum: Es scheint, als ob sie der Welt Realität verleiht. Die anderen 
haben tatsächlich den gespenstischen Charakter einer Romanfigur, von jemandem, der ein 
[selbstbezogenes] Romanleben lebt. Nur Nina lebt das Leben. Sie lebt ›das Lebe‹ mehr als 
ihr eigenes Leben, denn derjenige, der sein eigenes Leben lebt, lebt sein Leben als ein Roman 
lebt, ein erhobenes Leben, das zu einem Roman herabgesunken ist.] 

506 Ebd., S. 55. 
507 Vgl. ebd., S. 45. 
508 Vgl. ebd. 
509 Vgl. María Zambrano: España, sueño y verdad, S. 96. 
510 Vgl. María Zambrano: España de Galdós, S. 49–50. 
511 Ebd., S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 147 

In der Protagonistin des Romans Misericordia ist im Anschluss an Zambrano eine 
Kritik an einem der Romanfigur als solcher typischen Selbstbezug impliziert: 

»Todos están viviendo una novela, y Nina solamente vive la vida. Y aquí comienza 
Nina a servirnos para descubrir la condición de estos personajes y aun del perso
naje de novela.«512 [Alle leben ein Leben als Roman, und nur Nina lebt das Leben. Und 
hier beginnt Nina uns dabei zu helfen, die Beschaffenheit dieser Figuren und sogar der Ro
manfigur an sich zu entdecken.] 

Ähnlich wie in ihren oben dargelegten Ausführungen zu Don Quijote arbeitet Zam
brano heraus, dass auch Benina letztlich zur Hauptfigur eines selbstkritischen Ro
mans wird.513 Das Leben der Romanfiguren in Misericordia hat der Autorin zufol
ge einen tragischen Charakter, da sie in ihrem Egozentrismus unfähig sind, sich 
selbst in ihrer Einbettung in einem sozialen Kontext sowie in die Realität als solche 
zu erkennen und unabhängig von ihren egozentrischen Bestrebungen sich und die 
Welt wahrzunehmen. Alles dreht sich um sie selbst. Der einzige Kontext, in den sie 
bewusst hineintreten, ist ein Kontext des Gegeneinanders im Sinne der Verwirkli
chung ihrer selbst auf Kosten des Anderen und der Realität.514 

Das Leben der Romanfigur, die Zambrano zufolge zwanghaft ein fiktives Kon
zept ihrer selbst realisiert und der Welt aufzwingen will,515 vergleicht Zambrano 
schließlich mit der Hölle.516 Dies heißt jedoch nicht, dass Zambrano das Genre Ro
man als solches kritisiert. Zum einen kann der Roman Zambrano zufolge die Reali
tät in besonders authentischer Weise abbilden, insofern er diese als ein Gefüge aus 
unterschiedlichen Individuen und diesbezüglichen Perspektiven darstellen kann – 
wie es der Autorin zufolge Galdós in besonderer Weise gelingt517 – und zum ande
ren kann der Roman die Tragik eines pathogenen Selbstbezuges in besonderer Wei
se veranschaulichen, kritisieren und Alternativen aufzeigen. Zambrano erläutert, 
dass Galdós dies in seinem Roman Misericordia gelingt, wenn er den auf sich selbst 
fixierten personajes de novela [Romanfiguren]518 die Protagonistin Benina normativ ge
genüberstellt. Sie bildet den Kontrast und repräsentiert zugleich einen alternativen 
Weltzugang im Sinne des realismo español. Diesbezüglich legt Zambrano dar, dass 
Benina vom Bedürfnis befreit ist, ein Konzept ihrer selbst zu verwirklichen und sich 
selbst narrativ der Welt aufzudrängen. 

512 Ebd. 
513 Vgl. ebd., S. 68. 
514 Vgl. ebd., S. 45, 56. 
515 Vgl. ebd., S. 32, 33, 46, 92–98. 
516 Vgl. ebd., S. 32. 
517 Vgl. María Zambrano: España, sueño y verdad, S. 93–94. 
518 Vgl. María Zambrano: España de Galdós, S. 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Justus Meier: Literatur und Polis 

»Su historia, como se verá, es la historia de alguien que se adentra en la verdad y 
en la vida habiendo estado desde el principio tan en ella. Si alguna novelería tuvo 
se le fue sin dejar rastro, y no entró en su verdadera historia.«519 [Ihre Geschichte ist, 
wie sich zeigen wird, die Geschichte einer Person, die in die Wahrheit und ins Leben eintritt, 
obwohl sie von Anfang an so sehr in ihm verwurzelt war. Wenn sie jemals ihr Leben wie 
eine [selbstbezogene] Romanfigur lebte, so verflog diese spurlos und wurde nicht Teil ihrer 
wahren Geschichte.] 

Im Gegensatz zu den anderen Figuren und zur paradigmatischen Romanfigur hat 
sie kein Bedürfnis nach Expression und der Formulierung von Geltungsansprüchen, 
sondern redet nur, wenn es der Kommunikation dient.520 Ihre Ruhe und ihr Schwei
gen sind folglich keineswegs Ausdruck der Verweigerung von Kommunikation, son
dern erzeugen vielmehr einen Raum, in dem authentische Kommunikation, die im
mer auch auf ein Zuhören und eine Wahrnehmung des Anderen angewiesen ist, 
überhaupt erst möglich wird. Galdós gelingt es Zambrano zufolge mittels der Fi
gur Benina in ihrer Funktion als unsichtbares Zentrum des Romans521 die ande
ren Figuren in ihrem Wunsch nach Selbstverwirklichung, Geltung und individueller 
Existenz bloßzustellen.522 Durch die Ruhe Beninas können sich die anderen Figu
ren überhaupt erst in ihrer narrativen Existenz konstituieren, was diese freilich in 
übertriebenem Maße praktizieren.523 Zambrano versteht Benina dabei nicht nur als 
eine Bettlerin im wörtlichen Sinne, sondern ebenfalls in einem existenziellen Sinne, 
insofern sie mit offenen Händen bedingungslos Realität empfängt: 

»Una mendiga, un mendigo, no sabe qué cosa tendrá mañana ni dentro de un in
stante siquiera. Está colocado, tendido el corazón y la mano abierta ante la im

penetrable realidad y lo que la vida tiene de don: ante la inmensidad de la vida y 
bajo ella, que puede abrirse y derramarse, colocado el mendigo entre necesidad 
y esperanza. Mas entre la esperanza y la necesidad estamos todos de una u otra 
manera. Y ello es sabido por Nina.«524 [Eine Bettlerin, ein Bettler weiß nicht, was mor
gen geschehen wird, ja nicht einmal, was im nächsten Augenblick geschehen wird. Dem 
Bettler sind sein Herz und seine offene Hand vor die undurchdringliche Realität gelegt und 
vor das, was das Leben als Gabe bereithält: vor die Unermesslichkeit des Lebens und un
ter ihr, die sich öffnen und verströmen kann, befindet sich der Bettler zwischen Not und 
Hoffnung. Doch zwischen der Hoffnung und der Bedürftigkeit befinden wir uns alle auf 
die eine oder andere Weise. Und Nina weiß das.] 

519 Ebd., S. 48. 
520 Vgl. ebd., S. 70, 102. 
521 Vgl. ebd., S. 49. 
522 Vgl. ebd., S. 48, 49. 
523 Vgl. ebd., S. 48. 
524 Ebd., S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 149 

In diesem Sinne versteht Zambrano das Leben als empfangene Realität und dadurch 
zugleich als Antagonist der Geschichte als gemachte, durchgesetzte, durch die sich 
der Wunsch des Menschen nach individueller Existenz und Wirkung auf die Realität 
ausdrückt:525 

»Una verdadera historia sería aquella que no novelizase la vida, que fuese paso a 
paso el camino que alguien hace por necesidad, adentrándose en la vida, vivién
dola; y donde, si sacrificio hay, no sea a ningún ›ser‹ proyectado, inventado, ima

ginado, donde el sacrificio mismo no sea ni tan siquiera sabido.«526 [Eine wahre 
Geschichte wäre jene, die das Leben nicht zum Roman werden lässt, sondern Schritt für 
Schritt den Weg zeigt, den jemand aus Notwendigkeit geht, indem er sich in das Leben 
hineinbegibt und es lebt; und wenn es in ihr ein Opfer gäbe, würde dieses nicht einem ›We

sen‹ dargeboten werden, das projiziert, erfunden oder erdacht ist, sondern das Opfer selbst 
würde nicht einmal als ein solches empfunden werden.] 

Authentisches Leben setzt Zambrano zufolge eine Hinwendung zur Realität im Sin
ne der Akzeptanz des Anderen sowie der Aufgabe eines fiktiven Konzepts seiner 
selbst voraus.527 Benina spiegelt im Gegensatz zu den sie umgebenden Figuren das 
Leben wider und fungiert dadurch als Vorbild und Erlöserin aus der Hölle eines Le
bens als Romanfigur.528 Sie will Zambrano zufolge das Leben und die Realität nicht 
verlassen, um Geschichte zu machen,529 und wird dadurch gleichsam zu einem of
fenen Ort.530 Beninas Bezug zur Zukunft ist kein narrativer, geschichtlicher, der auf 
Selbstverwirklichung ausgerichtet ist, sondern ein durch Hoffnung geleiteter. Folg
lich fungiert sie als Ruhepol in einem Umfeld, das durch die fanatische Selbstver
wirklichung egozentrischer Subjekte geprägt ist: 

»El centro de este mundo de personajes ávidos de realidad, sedientos de ser, ha de 
ser, por necesidad metafísica, alguien que no padece ni por la realidad ni por el ser. 
Porque ya no es devorado ni por ansia ni por esperanza; calma la una y transmite 
la otra, desde ese centro transmisor de lo que más vivifica: Centro no es solo lo 
que distribuye, sino lo que vivifica.«531 [Das Zentrum dieser Welt von Figuren, die nach 
Realität und dem eigenen Sein dürsten, muss aus metaphysischer Notwendigkeit jemand 
sein, der weder unter der Realität noch unter dem Sein leidet. Denn er wird weder von 
Sehnsucht noch von Hoffnung verzehrt; er beruhigt die eine und übermittelt die andere, 

525 Vgl. ebd., S. 33, 41–46, 57, 63, 64, 69, 74–87. 
526 Ebd., S. 57. 
527 Vgl. ebd., S. 83, 87. 
528 Vgl. ebd., S. 32, 73, 172. 
529 Vgl. ebd., S. 43, 63. 
530 Vgl. ebd., S. 63. 
531 Ebd., S. 68. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Justus Meier: Literatur und Polis 

aus jenem Zentrum, das das Lebendigste überträgt: Ein Zentrum ist nicht nur das, was 
verteilt, sondern das, was belebt.] 

Das Leben der Benina umgebenden Figuren vergleicht die Autorin mit einem 
traumhaften Zustand, in welchem die Realisierung des eigenen Willens glorifiziert 
und das Streben nach der Realisierung eines Traumes seiner selbst letztlich zum 
Wahn wird.532 Menschliches Leben beginnt Zambrano zufolge jedoch erst dort, 
wo ein Traum seiner selbst verlassen wird und der Eintritt in eine authentische 
Beziehung zur Realität stattfindet.533 Authentisches Leben besteht folglich immer 
auch in der Suche nach Realität, jedoch nicht im Sinne einer konzeptuellen Philoso
phie und Wissenschaft, sondern im Sinne einer rezeptiv ausgerichteten Suche, die 
durch eine Liebe und Bewunderung für das Andere motiviert ist und Raum schafft, 
in dem sich das Andere zeigen kann: 

»Pues la vida, si es realidad, lo es de una tan extraña condición que necesita in
eludiblemente de algo, de algo que al viviente se le aparece – en su necesidad y 
en su esperanza – como realidad.[…] Vivir es buscar realidad, perseguirla, hasta 
pordiosearla.«534 [Denn das Leben, wenn es Realität ist, ist von einer so seltsamen Be
schaffenheit, dass es unweigerlich etwas bedarf, etwas das dem Lebenden – in seiner Not 
und in seiner Hoffnung – als Realität erscheint. […] Leben heißt, nach Realität suchen, sie 
verfolgen, sie sogar zu erbitten.] 

Insofern Benina von Zambrano als Trägerin und Repräsentantin des Lebens ver
standen wird, vergleicht die Autorin diese schließlich mit dem Element Wasser,535 
wobei der Vergleich sich sowohl auf das authentische Leben an sich bezieht, das in 
Benina zum Ausdruck kommt, als auch auf die Figur Benina selbst, die im Sinne 
des realismo español offen für das Andere ist. Im Rahmen ihrer Erläuterung der Be
deutung der Metapher Wasser legt Zambrano in Bezug auf Benina dar, dass das Ele
ment Wasser sich nicht von selbst bewegt,536 dennoch in allen Dingen enthalten und 
zugleich der Ursprung ist.537 Darüber hinaus erläutert Zambrano, dass das Wasser 
einen Ort darstellt, an dem das Leben sprudelt.538 Wasser will dienen,539 und oh
ne es würden die Menschen –gleichsam durch die Abwesenheit von authentischer 

532 Vgl. ebd., S. 70. 
533 Vgl. ebd., S. 71. 
534 Ebd., S. 79. 
535 Vgl. ebd., S. 102–106. 
536 Vgl. ebd., S. 103. 
537 Vgl. ebd., S. 104. 
538 Vgl. ebd., S. 105. 
539 Vgl. ebd., S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 151 

Realität – verdursten.540 Zudem legt Zambrano dar, dass Benina wie das Wasser fol
gen, empfangen und dienen kann.541 Über diesen Vergleich hinaus wird Benina von 
Zambrano zur Erlöserin,542 zum Engel543 und zur Bewahrerin des Lebens544 stili
siert. Diesbezüglich kann festgestellt werden, dass Zambrano in diesem Punkt an 
Galdós selbst anknüpft. So hatte dieser an diversen Stellen des Romans betont, dass 
Benina sich um kranke sowie bedürftige Menschen kümmert,545 und Benina von an
deren Figuren als Engel bezeichnen lassen.546 Zudem hatte er eine Verwechslung 
Beninas mit einer verstorbenen Wohltäterin inszeniert, die von den Bewohnern des 
Armutsviertels für heilig erklärt wird.547 

Zambrano erläutert, dass Benina ihrer Hausherrin trotz deren Schikane sowie 
ihrer selbstbezogenen und selbstgerechten Lebensführung treu bleibt und dadurch 
das Leiden der Welt mitfühlt: Sie steigt in eine Hölle hinab, die eigentlich nicht ihre 
ist. Dies tut sie, um zu dienen und denen Beistand zu leisten, die – wie ihre Hausher
rin – in ihrer Selbstbezogenheit und ihrem Krieg gegen die Welt im oben erläuterten 
Sinne verdursten oder die – wie die anderen Figuren, denen Benina Beistand leis
tet – im wahrsten Sinne des Wortes der Armut, dem Hunger und der Hilfslosigkeit 
ausgesetzt sind:548 

»¿Por qué, entonces, si no la tenía, el suyo, el infierno, tenía que pasarlo? Porque al 
no tenerlo, y siendo su condición a servir, el tiempo que le quedaba aquí lo había 
de pasar así, sirviendo a alguien que estuviera en el infierno. […] Y éste, sí, era su 
infierno: el infierno de todos los que sirven con su ser y su libertad últimos, el de 
los que sirven no ya desde el fondo de su alma, que mucho es, sino desde el centro 
de su persona misma.«549 [Warum also, wenn sie die Hölle nicht besaß, musste sie diese 
durchleben? Weil sie diese nicht besaß und ihre Bestimmung im Dienen lag, musste sie die 
verbleibende Zeit damit verbringen, jemandem zu dienen, der sich in der Hölle befand. […] 
Und dies war tatsächlich ihre Hölle: die Hölle all jener, die mit ihrem letzten Sein und ihrer 
letzten Freiheit dienen, jener, die nicht nur aus der Tiefe ihrer Seele dienen, was bereits viel 
bedeutet, sondern aus dem Zentrum des eigenen Wesens.] 

Zambranos Ausführungen machen deutlich, dass, insofern sich durch Benina exem
plarisch eine Offenheit für das Andere und die Realität sowie damit auch die eigene 

540 Vgl. ebd., S. 106. 
541 Vgl. ebd. 
542 Vgl. ebd., S. 172. 
543 Vgl. ebd., S. 73–74. 
544 Vgl. ebd., S. 73. 
545 Vgl. Benito Pérez Galdós: Misericordia, Madrid: Edimat 2008. S. 64, 158, 196, 199, 275. 
546 Vgl. ebd., S. 128, 281. 
547 Vgl. ebd., S. 204–207. 
548 Vgl. María Zambrano: España de Galdós, S. 95–98. 
549 Ebd., S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Justus Meier: Literatur und Polis 

Realität als eine vom Anderen abhängige ausdrückt, Benina im Sinne des realismo es
pañol handelt, der auf persönlicher Ebene die Erlösung aus der erläuterten Hölle des 
novelarse und auf gesellschaftlicher Ebene die Erlösung aus einer in der modernen 
Kultur radikalisierten Geschichte der Selbstbehauptung und Beherrschung des An
deren bewirken kann, wie sie im Kapitel 4.4 erläutert wurde. Die Rehumanisierung 
des Menschen ist in diesem Sinne mit der Überwindung eines radikalen Fokus auf 
die Selbstverwirklichung gleichzusetzen.550 Diese stellt zwar – wie Zambrano be
reits im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit Unamuno gezeigt hatte – eine not
wendige Facette der tragischen Konstitution des Menschen dar, sie wurde jedoch – 
wie Zambrano im Rahmen ihrer im Kapitel 4.4 erläuterten Ausführungen zur Kon
stituierung des modernen Subjekts dargelegt hatte – im Kontext eines modernen 
Individualismus radikalisiert. 

Im Anschluss an Zambranos Interpretation kann Benina als Prototyp eines neu
en, rehumanisierten Menschen und Vorbild für das moderne Subjekt verstanden 
werden. Benina wird in diesem Sinne zur Erlöserin nicht nur für die Figuren im Ro
man, sondern für den Leser und das moderne Subjekt im Allgemeinen, insofern sie 
prototypisch als Erlöserin aus einer in der Moderne selbstverständlich gewordenen 
Hölle des Lebens als selbstbezogene Romanfigur im Sinne ihres im Kapitel 4.4.2 er
läuterten Konzeptes der personaje [Figur/Persönlichkeit] fungieren kann. 

Zambrano plädiert in diesem Sinne für die Etablierung eines literarischen Gen
res, das sich am realismo español orientiert und einen Zugang zum Anderen sowie 
eine Erkenntnisform im oben erläuterten Sinne eines conocimiento poético vermittelt, 
die von der rationalen Beherrschung des Anderen sowie der Selbstbehauptung eines 
dem Objekt gegenüber in Opposition stehenden Subjekts absieht und sich stattdes
sen durch Liebe, Offenheit, Bescheidenheit und letztlich misericordia auszeichnet: 

»Más que nunca es necesario hoy esto, pues para dar al hombre alimento espiri
tual que necesita es preciso que este género de saber se muestre en su plenitud 
creando el nuevo género literario que ya echamos de menos y haciendo posible la 
madurez de algunas ciencias que lo necesitan para el logro de sus frutos, tal his
toria. […] A la luz de su aparición, el realismo español será algo mucho más que 
una cualidad y más decisivo que un estilo; será simplemente la actuación de es
te género de saber en el clima hostil de una cultura de origen racionalista que va 
agotando su ciclo. Será la actuación continua y humilde de una razón que no ha 
comenzado por nombrarse a sí misma, por establecerse a sí misma; de una razón 
o manera de conocimiento que se ha extendido humildemente por seres y cosas, 
sin delimitarse previamente a sí propia; que ha actuado sin definirse ni separarse, 
mezclándose, inclusive, con la razón al uso, con su enemiga y dominadora razón 
racionalista. Pero es que una de las características de tal género de razón sería el 
no tomar represalias contra lo que domina, el no tomar represalias más que en el 

550 Vgl. ebd., S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 María Zambrano – Die Analyse, Kritik und Therapie des modernen Subjekts 153 

terreno de la creación, rebasando, superando – jamás rebatiendo ni disputando. 
Razón esencialmente antipolémica, humilde, dispersa, misericordiosa. Humilde, 
dispersa, misericordiosa, más que ninguna otra, es la obra de Galdós;«551 [Mehr 
denn je ist dies heute notwendig, denn um dem Menschen die geistige Nahrung zu geben, 
die er braucht, muss sich diese Art von Wissen in ihrer Fülle zeigen, indem sie das neue 
literarische Genre schafft, das wir bereits ersehnen, und die Reife einiger Wissenschaften 
ermöglicht, die auf dieses Wissen angewiesen sind, um ihre Früchte zu tragen, wie etwa 
die Geschichte. […] Im Licht seines Auftretens wird der spanische Realismus weit mehr als 
nur eine Eigenschaft und bedeutender als ein Stil sein; er wird schlicht die Verwirklichung 
dieser Art von Wissen im feindlichen Klima einer Kultur rationalistischen Ursprungs sein, 
deren Zyklus allmählich endet. Er wird die kontinuierliche und demütige Ausübung einer 
Vernunft sein, die nicht bei sich selbst begonnen hat, die sich nicht selbst benannt oder 
etabliert hat; einer Vernunft oder Erkenntnisweise, die sich demütig über Wesen und Din
ge ausgebreitet hat, ohne sich zuvor selbst abzugrenzen; die gehandelt hat, ohne sich zu 
definieren oder abzusondern, sich sogar mit der gängigen Vernunft vermischte, mit der 
ihr feindlichen und dominierenden rationalistischen Vernunft. Doch eines der Merkmale 
dieser Art von Vernunft wäre es, keine Repressalien gegen das Dominierende zu ergreifen, 
keine Repressalien außer auf dem Gebiet der Schöpfung, indem sie überwindet, übersteigt 
– niemals jedoch widerlegt oder bestreitet. Eine im Wesentlichen antipolemische, demü
tige, zerstreute, barmherzige Vernunft. Demütig, zerstreut, barmherzig, mehr als jedes 
andere, ist das Werk von Galdós.] 

4.5.4 Zwischenfazit 

In den vorangegangenen Kapiteln wurde dargelegt, dass Rehumanisierung im An
schluss an Zambrano als rezeptive Wieder-Öffnung des Subjekts für das Andere ver
standen werden kann. Auf diese Rehumanisierung zielt die Therapie des modernen 
Subjekts ab. Diese Öffnung eines gegenüber dem Anderen verschlossenen, kommu
nikationsunfähigen und selbstbezogenen modernen Subjekts impliziert zum einen 
das Raumeingeständnis an das Andere im Schweigen des Subjekts und zum ande
ren die Etablierung einer emotionalen Beziehung mit dem Anderen. Auf diese Wei
se kann der Autorin zufolge ein zweckrationaler Weltzugang abgelöst werden, der 
eine Selbstglorifizierung und Beherrschung der Welt durch das moderne Subjekt 
begünstigt. Durch die Öffnung des Subjekts für das Andere soll der von ihr dia
gnostizierte und im Kapitel 4.4.2 erläuterte, spezifisch moderne Absolutismus des 
Menschen überwunden und eine Kultur etabliert werden, die eine Basis für ein au
thentisches Leben darstellt, in dem das Subjekt dem Objekt gegenüber eine domi
nierende und manipulative Haltung im Sinne der oben skizzierten Diagnosen von 
MacIntyre, Taylor, Adorno und Horkheimer ablegt, sich anstelle einer narzisstischen 
Selbstglorifizierung in seinen Grenzen sowie seiner Bedingtheit akzeptiert und sich 

551 María Zambrano: Los intelectuales en el drama, S. 236–237. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Justus Meier: Literatur und Polis 

in einem Kontext integriert weiß und fühlt. Es wurde erläutert, dass die von Zam
brano angestrebte Rehumanisierung letztlich auch auf die Re-Etablierung eines in 
der Moderne verloren gegangenen Glaubens an die Stadt – verstanden als identi
täts-, sinn- und solidaritätsstiftendes gemeinschaftliches Projekt – abzielt sowie die 
Überwindung eines Paradigmas impliziert, das Fortschritt mit der zunehmenden 
Befähigung des Menschen zur Beherrschung und Nutzbarmachung des Menschen 
und der Natur gleichsetzt. 

Die Offenheit für das Andere im Sinne der Etablierung eines Raumeingeständ
nisses, einer emotionalen Hinwendung zum Anderen sowie einer Akzeptanz der Be
dingtheit der eigenen Realität und Identität stellen zentrale Momente sowohl des 
Konzepts der razón poética als auch des realismo español dar. Wenngleich die razón 
poética als konkretes Medium zur Therapie des modernen Subjekts berücksichtigt 
wurde, lag in den vorangegangenen Kapiteln der Fokus auf dem realismo español und 
dessen von Zambrano analysierten literarischen Manifestationen. Insofern deutlich 
gemacht wurde, dass in beiden Konzepten jedoch eine Offenheit gegenüber dem 
Anderen im Zentrum steht und Zambrano selbst den Hinweis gibt, dass – trotz der 
rationalen Komponente der razón poética – immer auch ein Weltzugang im Sinne 
des realismo español in der razón poética impliziert ist,552 kann festgehalten werden, 
dass die Einbindung einer Literatur im Sinne des realismo español in das Projekt der 
Therapie im oben erläuterten Sinne stets auch die von der Autorin angestrebte Eta
blierung einer razón poética begünstigt. 

In Zambranos Ausführungen zum realismo español wird zwar – wie auch im 
Rahmen ihrer Ausführungen zum Konzept der razón poética – ein Verständnis von 
Kunst als Ausdrucksmedium und Kulturpraxis transzendiert und Kunst letztlich 
als normative Wirklichkeitserfahrung verstanden, das heißt als ein Wirklichkeits
zugang, der die Basis für eine Kultur des Zusammenlebens legen kann. Es wurde 
jedoch aufgezeigt, dass dieser Wirklichkeitszugang im Anschluss an Zambranos 
Analysen durchaus mittels der Literatur exemplarisch dargestellt, einem selbstbe
zogenen Wirklichkeitszugang gegenübergestellt sowie dahingehend thematisiert 
werden kann, dass der existenzielle Konflikt des Menschen formuliert und zuguns
ten einer rezeptiven Öffnung des Subjekts für das Andere im Sinne des realismo 
español aufgelöst werden kann. 

Die Ergebnisse der in den vorangegangenen Kapiteln getätigten Analysen 
werden im Kapitel 6 aufgegriffen und im Rahmen einer In-Beziehung-Setzung zu 
Gomá und dem zeitgenössischen ästhetisch-literaturwissenschaftlichen Diskurs 
diskutiert. 

552 Vgl. María Zambrano: Pensamiento y Poesía, S. 597. 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005 - am 13.02.2026, 13:43:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

