194

Masken denken - in Masken denken

sie Anspruch darauf erheben konnten, unmittelbare Gewissheiten oder unwider-
sprochene Wahrheiten zu sein, endgiiltig vorbei sein diirfte.

3.3. Mit der Sprache gegen die Sprache - Nietzsches
Schreibstrategien

Nach diesen Uberlegungen ist zunichst folgendes festzuhalten: Es sind die der
Sprache inhirenten Strukturen, die zu solchen irrefithrenden, aber kulturell ein-
gespielten und deshalb lebensnotwendig gewordenen Annahmen tiber Subjekti-
vitit verleiten. Doch sind es eben diese der Sprache inhirenten Strukturen, die
von Nietzsche fortwihrend thematisiert werden, wobei die Sprache wiederholt als
Irrtiimer schaffendes und gleichzeitig unbedingten Glauben einforderndes Medi-
um ausgewiesen wird. Menschen scheinen grundsitzlich dazu geneigt, aus Ge-
wohnung an die grammatischen Strukturen, die von ihnen erzeugten Kategorien
ebenso fiir wahr zu halten, wie die daraus resultierenden irrtiimlichen Schluss-
folgerungen. Nach Nietzsche aber ist die Anwendung der Kategorie des Wahren
auf die schon in ihrer Entstehung mehrfachen Ubertragungsmechanismen unter-
worfene Sprache grundsitzlich fragwiirdig und dazu geeignet, andere Arten von
Erkenntnissen und Welt-Auslegungen iiberhaupt zu blockieren.® Da die gramma-
tischen Strukturen und die Funktionsweise der Sprache aber faktisch unhinter-
gehbar sind, bleibt als einzige Losung, in der Sprache und aus der Sprache heraus
gegen sie anzugehen. Ein in den Texten Nietzsches vielerorts spiirbares Anliegen
ist daher, sich so oft als méglich jenseits dieses Glaubens an die Grammatik zu
bewegen. Die hierbei angewandten Techniken spiegeln den Impuls wider, eine Art
frohliches Misstrauen und itbermiitiges Zweifeln durch die Sprache in die Sprache
zu bringen. Oben wurde die Denkfigur der Maske charakterisiert als ein Modus,
der im Zeigen des Zeigens die Kiinstlichkeit einer Sache betont und dadurch darauf
hinweist, inwiefern sie als konventionelle Fiktion wirksam wird. Wohl wissend um
den Umstand, dass es kein sinnvolles »Jenseits< der Sprache und ihrer Regeln gibt,
prasentiert uns Nietzsche eine ironische, spielende Sprache, die dann am deut-
lichsten ihr Anliegen vertritt, wenn sie die als fehlerhaft erkannten Strukturen der
Grammatik selbst thematisiert. Beispielsweise, indem auf das grammatische Ge-
schlecht der Worte verwiesen wird und etwa die Wahrheit als Weib und Frauen-
zimmer (JGB, Vorrede) sowie die Vernunft als »Weibsperson« (GD, Vernunft, 5) be-

63 Vgl hierzu)CB20:»Gerade, wo Sprach-Verwandtschaftvorliegt, ist es gar nicht zu vermeiden,
dass, Dank der gemeinsamen Philosophie der Grammatik — ich meine Dank der unbewuss-
ten Herrschaft und Fithrung durch gleiche grammatische Funktionen —von vornherein Alles
fiir eine gleichartige Entwicklung und Reihenfolge der philosophischen Systeme vorberei-
tet liegt: ebenso wie zu gewissen andern Moglichkeiten der Welt-Ausdeutung der Weg wie
abgesperrt erscheint.« JGB 20, KSA 5, S. 34).

am 14.02.2028, 13:45:02.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

zeichnet wird oder Philosophie und Wahrheit als Frauenzimmer benannt werden
(GM 111, 24).%* Auch verdeutlicht Nietzsche wiederholt das eminente Problem von
Bezeichnungsmechanismen, wenn psychische Vorginge in einen einzigen Begriff
gedringt werden, wobei die innere Differenziertheit und oft genug Widerspriich-
lichkeit durch dieses eine Wort weder erfasst, noch abgebildet werden kann (vgl.
z.B. »Mitleid«: M 133; »Wille«: JGB 19; »Leidenschaft«: M 502; »Rache«: MA II WS, 33;
»Liebe«: FW 14; »Mut«: M 277). Ebenso wird die Macht der Namensgebung als Welt
und Wirklichkeit schaffender Akt reflektiert, der darum oft so produktiv wie frag-
wiirdig daherkommt.® Ferner gilt Nietzsche die Form einander ausschliefender
Gegensitze schlicht als plumper Irrtum, weshalb er demgegeniiber das Operieren
mit feineren Abstufungen vorschligt.®® Eine aufmerksame Analyse von Nietzsches

64  Die entsprechenden Abschnitte betten das Sprachspiel immer auch in grofRere Metaphern-
kontexte ein. Etwa, wenn in der bekannten Vorrede zu Jenseits von Gut und Bose der Erken-
nende gleichsam zum »Freier« der in ihrem grammatischen Geschlecht als feminin betonten
Wahrheit gemacht wird: »Vorausgesetzt, dass die Wahrheit ein Weib ist —, wie? Ist der Ver-
dacht nicht gegriindet, dass alle Philosophen, sofern sie Dogmatiker waren, sich schlecht auf
Weiber verstanden? dass der schauerliche Ernst, die linkische Zudringlichkeit, mit der sie bis-
her auf die Wahrheit zuzugehen pflegten, ungeschickte und unschickliche Mittel waren, um
gerade ein Frauenzimmer fiir sich einzunehmen?« (JGB, Vorrede, KSA 5, S.11). In der Gotzen-
Diammerung wird hingegen auf einen anderen Frauentypus angespielt, wobei die Charakteri-
sierung an das typisierte Figurenensemble einer franzésischen Verwechslungskomédie erin-
nern mag: »Die>Vernunft<in der Sprache: oh was fiir eine alte betriigerische Weibsperson!«
(GD Vernunft, 5, KSA 6, S. 78). Einen weiteren Topos bildet das >Umdrehen<bzw. >Umkehrenc<
dieser weiblichen Wahrheit. Nach einem Verweis auf die Unmoglichkeit voraussetzungslo-
ser, objektiver Wissenschaft heifit es Anspielung auf Hegel: »Wer es umgekehrt versteht, wer
zum Beispiel sich anschickt, die Philosophie>auf streng wissenschaftliche Grundlage<zu stel-
len, der hat dazu erst néthig, nicht nur die Philosophie, sondern auch die Wahrheit selber auf
den Kopf zu stellen: die drgste Anstands-Verletzung, die es in Hinsicht auf zwei so ehrwiir-
dige Frauenzimmer geben kann!« (CM Il1, 24, KSA 5, S. 400). Andeutungen dieser Art finden
sich indes bereits in Menschliches, Allzumenschliches: »Und doch steht hier die Wahrheit ganz
auf dem Kopfe: was fiir die Wahrheit besonders unschicklich ist.« (MA |, 141, KSA 2, S.135).
Man muss sich freilich die Metapher bildlich vorstellen, um zu verstehen, weshalb dieser
Topos dersauf den Kopf gestellten< Wahrheit oder Philosophie als unschickliche Anstands-
verletzung thematisiert wird: Wenn diese »Frauenzimmer, solcherarts>umgedreht«werden,
verrutscht ihnen unweigerlich der Rock und sie werden entsprechend entblofit.

65  Nietzsche spricht etwa vom »Herrenrecht, Namen zu geben« (GM 1, 2, KSA 5, S. 260), von
»Vorurtheile[n], die sie \Wahrheiten< taufen« JGB 5, KSA 5, S.19) und konstatiert anldsslich
der Redlichkeit genannten Tugend, die fiir andere eine Teufelei sein kdnne: »was wissen wir
zuletzt von uns? Und wie der Geist heissen will, der uns fiihrt (es ist eine Sache der
Namen.)« (JGB 227, KSA 5, S.163).

66 Vgl.JGB24,KSAS,S. 41:»Mag namlichauch die S prach e, hierwie anderwirts, nicht iiber
ihre Plumpheit hinauskénnen und fortfahren, von Cegensitzen zu reden, wo es nur Grade
und mancherlei Feinheit der Stufen giebt«.

am 14.02.2028, 13:45:02.

195


https://doi.org/10.14361/9783839454862-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Masken denken - in Masken denken

Schreibpraxis im Hinblick auf seine Sprachkritik wiirde zweifelsfrei weitere Bei-
spiele zutage fordern.

Dass sich die Sprache bei Nietzsche immer wieder als Sprache thematisiert
findet, dass Textstellen vom Schreiben wie vom Lesen gleichermafien reden -
dass wir also als Lesende iiber das Lesen lesen oder der Text den eigenen Entste-
hungsprozess rekapituliert — ist von der Forschung neuerdings im Hinblick auf
Selbstthematisierungs- und Selbstbeziiglichkeitsstrategien untersucht worden.*’
Das Problematische dieser Interpretationen liegt allerdings dort, wo solche auto-
deiktischen Hinweise auf ihren reinen Selbstzweck hin ausgebreitet werden:*® Das
Zeigen wiirde dabei nur noch das eigene Zeigen anzeigen und nichts auflerdem,
endet also in der Konsequenz als leere, in sich kreisende Zeigegeste, die sich in
ihrer Autodeixis erschopft, ohne dass dariiberhinausgehende Inhalte auch nur
in Betracht kimen. Meines Erachtens ist dies jedoch eine verkiirzte Sichtweise,
die allenfalls unter der Mafdgabe isolierter Sitze funktioniert, die den Stresstest
in einem grofReren Rahmen — etwa der den jeweiligen Abschnitt formierenden
Motiv-Konstellationen - jedoch nicht bestehen wiirde. Denn eine Spirale un-
endlicher Selbstbeziiglichkeit lisst sich nur um den Preis konstruieren, dass
vorhandene Sinnbeziige in den Hintergrund gedringt werden. Stellt man diese
Mechanismen hingegen unter die Bedingungen einer Denkfigur der Maske, gerit
die Selbstthematisierung etwa des Schreibens und Lesens zu einem praktikablen

67  Oft unter argumentativer Zuhilfenahme textgenetischer Lektiiremethoden. Vgl. z.B. Axel
Pichler: Philosophie als Text — Zur Darstellungsform der »G6tzen-Dammerung, Berlin/Bos-
ton 2014; Jakob Dellinger: »die Person verrith sich«. Uberlegungen zu den reflexiven Kompli-
kationen von Nietzsches Symptomatisierung des Denkens. In: Christian Benne, Enrico Muller
(Hg.): Ohnmacht des Subjekts — Macht der Personlichkeit, Basel 2015, S.131-150; Marcus A.
Born, Axel Pichler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in
»)enseits von Gut und Bose«, Berlin/Boston 2013.

68 Vgl.z.B.die Einleitung der Herausgeber Marcus A. Born; Axel Pichler (Hg.): Texturen des Den-
kens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Bése«, Berlin/Boston
2013. S.1-46), sowie Jakob Dellinger: Vorspiel, Subversion und Schleife. Nietzsches Inszenie-
rung des >Willens zur Machtc in Jenseits von Gut und Bose. In: Marcus A. Born; Axel Pich-
ler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von
Gut und Bose«, Berlin/Boston 2013, S.165-187. Zwar ist es richtig, dass Nietzsche vielerorts
durch performative Methoden das, was thematisiert wird, auch ausfiithrt und in einem zwei-
ten Schritt genau darauf nochmals hinweist. Wenn jedoch jedes indexikalische Wort (z.B.
»hier«, aber auch »alle Philosophen«, oder »jede Philosophie«) als willkommene Gelegen-
heit betrachtet wird, die strukturell immergleiche Selbstbeziglichkeitsfigur aufzuweisen,
dabei jedoch die inhaltlich naheliegenden und die philosophiehistorischen Bezugspunkte
nicht weiter in Betracht kommen, scheint etwas ins Ungleichgewicht geraten zu sein. Ein
solches Vorgehen hiefRe meines Erachtens, die Rede vom »fréhliche[n] Misstrauen« (JGB 154)
ibermaflig ernst zu nehmen, jedenfalls die Verdachtsmomente bestidndiger Selbstthema-
tisierung insofern iiberhand nehmen zu lassen, dass den Texten nicht mehr zuzutrauen ist,
Uberhaupt noch relevante philosophische Aussagen treffen zu kénnen.

am 14.02.2028, 13:45:02.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Modus, einerseits immer wieder auf die Fallstricke, Tiicken und Gewohnheiten
der Sprache durch die Sprache selbst aufmerksam und einen Text als Text bewusst
zu machen (Zeigen des Zeigens). Andererseits verlieren die stets gleichzeitig an-
wesenden >Oberflichen< der Masken nicht an Bedeutung (Zeigen von etwas), fallen
die konkreten philosophischen Themen nicht durch das Raster, hat Nietzsche iiber
die Autodeixis hinaus und noch durch sie hindurch uns auch etwas zu sagen.
Das vielmehr naheliegende Ziel dieser Methoden der Aufmerksamkeitslenkung
ist nimlich schlicht die Leserin, ist der Leser: Wann immer der Text sich selbst,
das Schreiben oder das Lesen thematisiert, steht nicht die Selbstbeziiglichkeit
des Vorgangs im Vordergrund und auch nicht die Selbstanwendung des Gesagten
auf den Text, sondern soll eine Sensibilisierung und Verfithrung der Leserschaft
erreicht werden (ausfithrlicher dazu im Kapitel 5). Nietzsches Wort dafir ist u.a.
die »Tapferkeit des Gewissens«, als einer Bezeichnung fir das Aushalten-Kénnen
der Vorliufigkeit jedweder Erkenntnis, der >Wahrheiten« in Anfithrungszeichen,
der notwendigen Fiktionen als Regulative und nicht zuletzt als Vorsichtsmaf-
nahmen gegen die Ideologisierung des Denkens. In JGB 5 wird zunichst auf die
Durchdrungenheit jeglichen Denkens von Vorurteilen, Wiinschen, Moralen und
subtilen Denkzielen hingewiesen. Die Uberzeugung fritherer Philosophen, ihr
Denken entstiinde »durch die Selbstentwicklung einer kalten, reinen, géttlich
unbekiimmerten Dialektik«,* also ginzlich abgeldst von der eigenen Person, wird
als unredlich verspottet:

[Slie sind allesammt Advokaten, welche es nicht heissen wollen, und zwar zumeist
sogar verschmitzte Fiirsprecher ihrer Vorurtheile, die sie »Wahrheiten« taufen —
und sehr ferne von der Tapferkeit des Gewissens, das sich dies, eben dies einge-
steht, sehr ferne von dem guten Geschmack der Tapferkeit, welche dies auch zu
verstehen giebt, sei es um einen Feind oder Freund zu warnen, sei es aus Ueber-
muth und um ihrer selbst zu spotten.”

Der »gute[] Geschmack« dieser Tapferkeit ist nun nichts anderes als das Zusam-
menwirken solch oben zusammengefasster Techniken und Funktionsweisen von
Nietzsches philosophischem Schreiben. Hier sind zwei Schritte redlichen Philoso-
phierens benannt: Der erste Schritt wire, die »Tapferkeit des Gewissens« auszubil-
den, also das Eingestindnis der Verwickeltheit des eigenen Denkens in die jewei-
lige Moral und Absicht, mithin die unhintergehbare Gebundenheit an die eigenen
Perspektiven anzuerkennen und nicht Objektivitit und Unabhingigkeit vorzugau-
keln. Danach gilte es in einem zweiten Schritt, diese Haltung zum eigenen Denken

69 JGBs5, KSA, S.18f.

70  Ebd. S.19. Nietzsche benennt mit Kant (insbesondere dessen kategorischen Imperativ) und
Spinoza beispielhaft zwei Philosophen dieser seines Erachtens wenig redlichen Art des Den-
kens.

am 14.02.2028, 13:45:02.

197


https://doi.org/10.14361/9783839454862-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Masken denken - in Masken denken

auch anderen zu verstehen zu geben, sie also in irgendeiner Weise transparent zu
machen. Die Frage danach, wie das geschehen soll, fithrt zu den Strukturen von
Nietzsches Schreiben. Die Frage nach méglichen Griinden wird hingegen in JGB 5
sofort beantwortet: »sei es um einen Feind oder Freund zu warnen, sei es aus Ue-
bermuth und um ihrer [der Tapferkeit, C.S.] selbst zu spotten«. Spott, Ubermut,
Warnung - als neue Tugenden fiir Philosophen mégen diese Worte zunichst be-
fremdlich klingen und sie bediirfen allemal einer Erklirung. Dass das Spotten eine
gute Methode sein kann, Distanz zwischen dem Wahrheitsanspruch von Aussagen
und dem Glauben an sie herzustellen, ist im Kapitel 2.3.2 anhand der Textfigur des
Narren entwickelt worden. Und wenn aus der ohnehin anspruchsvollen »Tapferkeit
des Gewissens« sogar noch Uber-Mut, also iiberschiissiger Mut, resultiert, wird
sie ihre Implikationen nicht nur sich selbst offenlegen, sondern sie auch anderen
kommunizieren wollen. Zuletzt scheint die Wendung, mit einer solchen Haltung
»Feind oder Freund« zu warnen, darauf hinzudeuten, dass es selbst nach hinrei-
chender Erkenntnis der Bedingtheit jeder Aussage und der Unmdglichkeit objek-
tiver Wahrheit noch der Signale und Hinweiszeichen bedarf. Grund dafiir mégen
die oben erlduterten Tiicken von Sprache und Grammatik sein, derer sich zu be-
dienen man nicht umhinkommt, obwohl sie Riickfille hinter die einmal erlangten
Einsichten provozieren. Solche Warnsignale konnen z.B. in der Verwendung von
Anfithrungszeichen bestehen oder im Einsatz rhetorischer, provozierender Fragen,
sie scheinen im ironisch spottenden Tonfall auf oder werden durch verstreute An-
deutungen iiber die Fiktionen schaffende Wirkungsweise von Begriffen erzeugt.
Die eher beiliufig von Nietzsche entwickelte neue Erkenntniskategorie der
konventionellen oder regulativen Fiktionen wurde hier unter dem Signum der
Denkfigur der Maske vorgestellt. Insofern in die Maskenproblematik der Zusam-
menhang von Verinderung qua Verwandlung, erzeugter Vielheit und gezeigter
Kinstlichkeit eingelagert ist, sind diese Elemente produktiv aufeinander bezogen
worden. Vor dem Hintergrund der mit Nietzsches Heraklit-Rezeption unternom-
menen Umsetzung einer Philosophie des Werdens gegeniiber dem in seinem
Konstruktionscharakter begriffenen >Sein, ist eine Aufwertung fiktionaler Ebenen
und Elemente des Scheins gegeniiber der Vorstellung einer unbedingten >wahren
Welt« zu beobachten.” Ferner eine immense Vervielfiltigung von Beschreibungs-
ebenen, Darstellungsformen, Techniken der Sinnvermittlung, Verlagerung von
Sinnproduktion in den Leser, das Offnen pluraler Interpretationsriume, Mo-
di moralischer Provokation oder Vereinnahmung und dergleichen mehr. Nicht
zuletzt wurde der Einflussbereich der Denkfigur auf ein neues deontologisches

71 Zur ErschliefSung der Philosophie Nietzsches als einer Aufwertung des Schein-Charakters
der Welt vgl. die Studie von Hans-Gerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins,
Weimar 1999, in der der Autor ausfithrlich auf den Zusammenhang von Metaphysikkritik
und Sprachkritik eingeht und sie in eine Beziehung zu Nietzsches spielender Sprache stellt.

am 14.02.2028, 13:45:02.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Verstindnis des Menschen gepriift, als dessen Eckpunkte Nietzsches Sprach- und
Subjektkritik gelten konnen, worin folgenschwere Mechanismen des Riickfalls
angedeutet sind. Wird der Mensch zum Maskenspiel, ist damit einerseits auf
das fiktive Momentum des Festgewordenen hingewiesen (die Oberfliche der
Maske), andererseits den notwendigen Vorgingen entsprochen, durch die wir uns
einander zeigen und als die wir einander zu erkennen geben.

Firderhin ist es also moglich geworden, den Wert von Fiktionen fir die Welt
der Erkenntnis neu zu taxieren und Formen des »dazwischen« zu denken: zwischen
wahr und falsch, zwischen den extremen Polen von Gegensitzen, oder in Nietz-
sches Worten, als »Stufen der Scheinbarkeit«.”” Gemif} der in JGB 4 geiufierten
Ansicht, es miisse durchaus Urteile geben, deren Falschheit man erkennt, die aber
trotzdem ob ihrer Wirkmichtigkeit als produktiv einzustufen wiren und die dem-
nach, obwohl falsch, durchaus >wahr wirken< konnen. Freilich geniigt es nun nicht
einfach, jeder beliebigen Fiktion ein fragliches Recht einzurdumen, sondern es ist
lediglich die Moglichkeit eroffnet, die Falschheit etablierter Positionen anzuerken-
nen, deren Wert eben nicht in ihrer unverbriichlichen Wahrheit, sondern in ihrer
funktionalen Giltigkeit und Fruchtbarkeit fir Leben und Kultur der Menschen ge-
sehen werden muss.”

Vermoge der Denkfigur der Maske werden Worte als funktionale und fiktionale
Elemente in den Blick genommen. Es sind dies Worte, die eben als Worte infrage
kommen und die darum nicht mehr, aber auch nicht weniger sind als jene bereits
zitierten »reine[n] B e g riffe«, derer man sich eben nur »als conventioneller Fik-
tionen zum Zweck der Bezeichnung, der Verstindigung, nicht der Erklirung«
zu bedienen habe.” Einerseits wird also der Notwendigkeit Rechnung getragen,
dass es Namen, Begriffe, Bezeichnungen, kurz: Sprache braucht, um iiberhaupt zu
erkennen. Gleichzeitig ist dem kommunikativen Aspekt aller Erkenntnis und Wis-
senschaft, nicht zuletzt aber auch alles menschlichen Lebens entsprochen. Denn
erst der Drang und die Notwendigkeit zur Ubereinkunft mit anderen Menschen,
hat all jene Praktiken der Kommunikation und Verstindigung entstehen lassen,
derer sich nolens volens auch Forschende, Erkennende, Wissenschaftler und Philo-
sophen bedienen miissen. Dass diese Praktiken nicht frei von Fallstricken, ja dass
sie gelegentlich selbst Irrtumsgeneratoren sind, ist oben erliutert worden. Nietz-
sches Pladoyer fiir das Operieren mit konventionellen, regulativen Fiktionen be-

72 ]JGB34,KSASs,S. 53.

73 Zu Nietzsches Idee der Kultur- und Lebenssteigerung vgl. Werner Stegmaier: Nietzsches
Neubestimmung der Philosophie. In: Mihailo Djuri¢ (Hg.): Nietzsches Begriff der Philoso-
phie, Wiirzburg 1990, S. 21-36. Auch Wolfgang Miiller-Lauter: Nietzsche. Seine Philosophie
der Gegensatze und die Cegensatze seiner Philosophie, Berlin/New York 1971, S.13ff. hebt
diesen Aspekt hervor, um Nietzsches Kritik an den Implikationen der Logik und der Idee ab-
soluter Gegensitze zu charakterisieren.

74 JGB21,KSAS,S. 36.

am 14.02.2028, 13:45:02.

199


https://doi.org/10.14361/9783839454862-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Masken denken - in Masken denken

schreibt einen Ausweg aus dieser unverschuldeten Unmiindigkeit. Es handelt sich
dabei keineswegs um ein aporetisches Unterfangen, gilt es doch einerseits, gerade
den Glauben an bestimmte Mechanismen der Sprache radikal infrage zu stellen
und dadurch andererseits zu einem neuen Umgang mit ihr zu gelangen. Dieser
neue Umgang mit der Sprache wiirde die grammatischen Implikationen als solche
zu sehen lernen und einen Sprachgebrauch kultivieren, der fortwihrend gegen ih-
re metaphysischen und substanzontologischen Tendenzen anarbeitet. Daraus folgt
geradezu mit Notwendigkeit ein experimentierendes Suchen nach diesem neuen
Sprechen, gilt es doch, mit der Sprache zu arbeiten, gleichzeitig um ihre Gren-
zen und Fehlerbehaftetheit zu wissen und drittens dieses Wissen auch zu kommu-
nizieren. Ein solches Selbstthematisieren von Sprache als fehlerreichem Medium
menschlicher Erkenntnisbestrebungen hat dabei nichts Zynisches an sich, wenn
man darunter versteht, dass durch zynische Bemerkungen einer mit den Sprach-
méingeln verbundenen Hoffnungslosigkeit Ausdruck verliehen wiirde. Im Gegenteil
ist es gerade das raffinierte Spiel mit den verschiedensten Ebenen verbaler Aus-
drucksmittel, durch das Nietzsche auf die sprachinduzierten Irrtiimer hinweist,
um lediglich den unbedingten Glauben an sie zu zerstoren, nicht aber, um jegli-
chem Erkennen eine Absage zu erteilen. Dass man sich der Sprache und auch ihrer
grammatischen Struktur zu Erkenntniszwecken weiterhin bedienen kann und so-
gar ausdriicklich dazu angehalten ist, sich ihrer zu bedienen, steht dabei aufier
Frage.

am 14.02.2028, 13:45:02.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

