
 

6  Ausblick 

 

 

6.1 BLACKLIVESMATTER – EINE KONTROVERSE 

ÜBER DEN WERT DES LEBENS 

 

Um die verschiedenen Thematiken dieser Arbeit an einem Beispiel aufzu-

zeigen und in dieser Form die Dringlichkeit einer Hinwendung zur lévinasi-

schen Ethik zu verdeutlichen, möchte ich ans Ende meiner theoretischen 

Auseinandersetzungen eine Anwendung der unterschiedlichen Themen, wie 

Anerkennung, Betrauerbarkeit, Antlitz, Wir-Konstitution und Verantwor-

tung, am Beispiel der Black Lives Matter- Bewegung thematisieren, um in 

zweierlei Hinsicht der Forderung Emmanuel Lévinas zu entsprechen: so-

wohl den Anderen in und aufgrund seiner absoluten Andersheit anzuerken-

nen als auch die Gemeinschaft mit dem Anderen auf Basis des von Butler 

eingeführten Terms der Verletzbarkeit zu exemplifizieren.  

Diese Themen aufzugreifen, lässt sich im Sinne der Konzeption der 

Arbeit besonders gewinnbringend am Beispiel des BlackLivesMatter- 

Movements
1
 verdeutlichen, das in Amerika im Jahr 2013 genutzt wurde, 

                                                   

1  Ab dem Frühjahr 2013 begann die Bewegung, in sozialen Netzwerken unter 

Verwendung des Hashtags „Black Lives Matter“ aktiv zu werden. Zur ersten öf-

fentlichen Nutzung des Hashtags kam es nach dem Freispruch von George 

Zimmermann, der aus Selbstschutz den afroamerikanischen Teenager Trayvon 

Martin getötet hatte. Die Mitglieder beschreiben auf ihrer Website, „black peop-

le are intentionally left powerless at the hands of the state“ und wie ihnen folg-

lich die Mehrheit der Grundrechte und damit die Würde ihres Lebens abgespro-

chen würden. Der Bewegung geht es um die Sichtbarmachung unterschiedlicher 

sozialer Gewaltakte, die an Menschen afroamerikanischer Herkunft in den Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007 - am 14.02.2026, 09:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | Der Andere als Herausforderung 

um auf die alltägliche Polizeigewalt und die Diskriminierung von afroame-

rikanischen Bürger_innen hinzuweisen. Um eine digitale Sichtbarkeit der 

Forderung zu gewährleisten, entwickelte eine/r der Begründer_innen der 

Bewegung
2
 den Hashtag

3
 #BlackLivesMatter. Schon bald stiftete die Ver-

breitung der mit dem Hashtag assozierten Berichterstattungen eine Kontro-

verse über den Wert des Lebens unterschiedlicher Bevölkerungsgruppen, 

die sich in dem Slogan nicht als repräsentiert empfanden. Im lévinasischen 

Sinne kann dieser Protest zunächst als rechtmäßig erkannt werden, da die 

alteritätsbasierte Ethik keine wertende Priorität in den Umgang mit dem 

Leben des Anderen einführt.  

Als Reaktion auf die Kontroverse wurde der Hashtag „AllLivesMatter“ 

entwickelt. Auch dieser wurde kritisch betrachtet, da in der Öffnung und 

Übertragbarkeit des Begriffes die ursprünglich intendierte Sichtbarkeit der 

marginalisierten Gruppe, der afroamerikanischen Bevölkerung, erneut ver-

schleiert werde.  

                                                   

einigten Staaten von Amerika verübt werden, darunter wird beispielsweise ge-

fasst, dass 2,8 Millionen Menschen afroamerikanischer Herkunft in Gefängnis-

sen einsitzen, dass Frauen und Kinder unter Gewalt und sexuellen Übergriffen 

leiden. Zudem wird über die Lage von homo- und transsexuellen Menschen so-

wie auch über das Fehlen staatlicher Versorgung für afroamerikanische Men-

schen mit körperlichen und geistigen Beeinträchtigun-gen berichtet, die Bewe-

gung setzt sich diesem Selbstverständnis folgend für eine Gleichwertigkeit der 

afroamerikanischer Bürger_innen ein. (vgl. Black Lives Matter Website, 

http://blacklivesmatter.com/who-we-are/. Abrufdatum: 09.09.2016) 

2  Als Gründungsmitglieder der Bewegung und des Netzwerkes des BlackLives-

Matter-Movements werden auf der Website Patrisse Cullors, Opal Tometi, und 

Alicia Garza be-nannt, dabei ist unbekannt, wer genau für die Erstellung des 

Hashtags verantwortlich war.  

3  Hashtags sind eine Form der digitalen Markierung, ihre verlinkende Wirkung 

ermöglicht es, unterschiedliche Beiträge zu ähnlichen Themen miteinander zu 

verbinden. So ermöglicht die Eingabe z.B. des Hashtags #BlackLivesMatter 

eine Informationskette, mit der Nutzer_innen durch die eigene Verwendung des 

Hashtags direkt in die Diskussion einstei-gen oder sich über den aktuellen Stand 

einer Entwicklung informieren können. (Focus Online: http://www.focus.de/ 

thema/hashtag/ (Abrufdatum 09.09.2016) 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007 - am 14.02.2026, 09:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ausblick | 181 

Die Grundlage der Kontroverse bildet die Frage nach der Wertigkeit des 

Lebens des Anderen. Wer wird mit einem Slogan wie BlackLivesMatter 

angesprochen, an wen richtet sich die aus ihm ergehende imperativische 

Forderung, das Leben afroamerikanischer Bürger_innen zu schützen? Be-

darf das Lebens des marginalisierten, des bedrohten Anderen mehr Auf-

merksamkeit? Haben diese Menschen in ihrer unter dem Slogan exklamier-

ten Wir-Identität mehr Anspruch auf Schutz als andere? Diesen Fragen 

möchte ich mit Hilfe der Theoriekonzepte von Lévinas und Butler nachge-

hen, um im Folgenden eine moderne Anwendungsperspektive zu eröffnen.  

Im Kontext der Beschäftigung mit der Bedeutung des afroamerikani-

schen Lebens in den Vereinigten Staaten lässt sich auf eine jahhundertelan-

ge Unterdrückung verweisen, die durch ein framing von Menschen mit af-

roamerikanischen Menschen gerechtfertigt wurde. Die im framing institu-

tionalisierte Machtstruktur ermöglichte nicht nur die Geringschätzung afro-

amerikanischer Kultur, sondern auch die soziale Abwertung afroamerikani-

schen Lebens. Der gesetzliche Status dieser Menschengruppe hat sich in-

nerhalb der letzten Jahrhunderte wesentlich verbessert, das soziale framing 

wirkt jedoch in differenzierten gesellschaftlichen Problematiken weiter. 

Immer noch werden in einem modernen und auf Gleichheitsgesetzen basie-

renden Staat Menschen afroamerikanischer Herkunft marginalisiert, die 

Exklamation des Anspruches BlackLivesMatter verweist auf die fehlende 

Wertschätzung von Menschen mit afroamerikanischem Migrationshinter-

grund. Das Aufbegehren, das im Slogan zu erkennen ist und das auf 

Demonstrationen mit Bildern der ermordeten Zivilisten verknüpft wird, 

verweist auf die Gemeinschaft in einer Wir-Identität, die von einem Mehr-

heitsdiskurs ausgeschlossen wird. Der Ausschluss des Anderen wider-

spricht der Öffnung zur Alterität, die durch den Slogan eingefordert werden 

muss. Der Andere erscheint hier nicht mehr vereinzelt, sondern gewinnt 

seine Kraft durch die Gemeinschaft mit dem Dritten. Der Dritte wirkt im 

Slogan wie ein Schutzwall, denn die Bewegung formierte sich auf dem Er-

leben, dass das Leben des Einzelnen nicht anerkannt werde. Im Slogan ist 

der schutzlose Andere geschützt, er kann aufbegehren und sich Gehör ver-

schaffen. Die in dieser Form gegründete Gemeinschaft kann so Forderun-

gen stellen, die in der unmittelbaren Begegnung nicht möglich sind. Die 

verübten Gewaltakte gehen dabei von einer historischen Konnotation des 

afroamerikanischen Menschen als gesichtslos aus. Die Gesichtslosigkeit, 

die mit einer Form der Angst vor der Repräsentanz der Beanspruchung 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007 - am 14.02.2026, 09:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | Der Andere als Herausforderung 

durch einen absoluten Anderen einhergeht, ermöglicht die Gewaltbereit-

schaft an dieser Stelle. Die Auseinandersetzung mit dem Anderen wird 

unterbrochen, ein reflexiver Prozess, der eine Auseinandersetzung mit der 

Geschichte des Anderen und der eigenen Geschichte bedeuten könnte, 

bleibt ausgesetzt. Auch wenn nach Lévinas deutlich wird, dass der Begeg-

nung mit dem Anderen und der Beanspruchung durch diesen nicht entgan-

gen werden kann, wird dies durch die Gewalteinwirkung versucht. Der 

ethische Anspruch transformiert sich in Form der Bewegung, um den ein-

zelnen Anderen zu schützen und für seine Rechte einzutreten. In den 

Grundlagen der Bewegung wird zudem vor allem auf die erhöhte Verletz-

barkeit afroamerikanischer Bürger_innen hingewiesen, diese konstituiert 

sich nach Butler auf Grundlage des gesellschaftlichen Diskurses, der die 

Bedeutung afroamerikanischen Lebens unterminiert und Menschen afro-

amerikanischer Herkunft vielfach ausschließt. Nach Butler lässt sich in die-

ser Form eine Existenz „außerhalb des Lebens“ erkennen, da dieser Men-

schengruppe nur wenig gesellschaftliche Anerkennung zu Teil werde und 

ihre Leben nicht in selber Weise institutionell geschützt würden wie die an-

derer Gruppen. Diese Differenzierung erhöht die Verletzbarkeit der Grup-

pe, die durch den Slogan ins Bewusstsein gerufen werden soll. Die damit 

einhergehende Einführung des Diskurses um die Verletzbarkeit kann Butler 

folgend als Versuch verstanden werden, Widerstand gegen geltende Nor-

men zu etablieren und den gesellschaftlichen Fokus umzulenken (Butler, 

Köln 22.06.2016). Diese geteilte und gleichzeitig öffentliche Reflexion der 

Verletzbarkeit regt dazu an, den Wert des Lebens in seiner gesellschaftli-

chen Differenzierbarkeit zu hinterfragen, für Butler ein entscheidender 

Moment, um die eigene Verletzbarkeit in eine direkte Relation zum Ande-

ren zu setzen und Verletzbarkeit nicht als Merkmal einer bestimmten Grup-

pe zu verstehen, sondern sie als sozial induzierten Zustand zu begreifen, der 

kulturelle und soziale Gemeinschaften tradiert. Ansätze dieser Reflexion 

lassen sich in unterschiedlichen Diskussionen erkennen, die der Bewegung 

vorwerfen, eine Gruppe zu bevorzugen und im gleichen Schritt anderen so-

zialen Gruppen die Wertigkeit ihres Lebens abzusprechen. Im Fokus der 

Organisation steht jedoch die Bedeutung des afroamerikanischen Lebens, 

nicht auf Kosten der Bedeutung anderer Leben, sondern in Form eines Im-

perativs, der zur Berücksichtigung und Einbindung einer marginalisierten 

Gruppe in den gesellschaftlichen Diskurs beitragen soll.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007 - am 14.02.2026, 09:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ausblick | 183 

Abschließend soll nun die Frage diskutiert werden, die vor einigen Mona-

ten online Protestbewegungen auslöste und an die Frage anknüpft, ob der 

Slogan nicht in ein AllLivesMatter umformuliert werden müsste, um damit 

einer Vorstellung von Gleichwertigkeit zu entsprechen, die auch dem lévi-

nasischen Anspruch genügen könnte.  

 

 

6.2 VON DER GLEICHWERTIGKEIT VON LEBEN: 

ALLLIVESMATTER 

 

Judith Butler reagierte in einem Interview mit der New York Times im Ja-

nuar 2015 auf die Kritik an AllLivesMatter, die sich im Zusammenhang mit 

den Thesen aus dem Werk Gefährdetes Leben (2005) verstehen lässt, damit 

reagiert der Interviewer George Yancy auf Butlers folgende Fragestellun-

gen: „The question that preoccupies me in the light of recent global violen-

ce is , Who counts as human? Whose lives count as lives?“ (Butler, New 

York Times, 2015) An dieser Stelle wird eine Verbindung zwischen den 

Postulaten im 2005 erschienen Werk und der Positionierung des BlackLi-

vesMatter- Movements deutlich, beide Auseinandersetzung fokussieren die 

Frage der Wertigkeit des Lebens unterschiedlicher sozialer Gruppen. An 

dieser Stelle lässt sich besonders auf die prekären alltäglichen Lebensbe-

dingungen der afroamerikanischen Bevölkerung rekurrieren, die durch die 

Ermordung mehrerer unbewaffneter Zivilisten in den letzten Jahren auf 

eine gesteigerte Ausgesetztheit der Bevölkerungsschicht hinweisen. Butler 

verdeutlicht die Dichotomie der unterschiedlichen Wertigkeit des Lebens 

unterschiedlicher Gruppen wie folgt:  

 

„If black lives do not matter, then they are not really regarded as lives, since a life is 

supposed to matter. So what we see is that some lives matter so muchthat they need 

to be protected at all costs and that other lives matter less, or not at all [...] they can 

be killed or lost, can be exposed to conditions of destitution and there is no concern, 

or even worse, that is regarded as the way it is supposed to be.“ (Butler, NYT, 2005)  

 

Butler verknüpft diese Sichtweise auf das Leben der afroamerikanischen 

Bevölkerung mit einem Rückgriff auf die historische Wahrnehmung des 

fragmentierten Lebens eines Sklaven und stellt die Frage, wann und unter 

welchen Bedingungen das Leben der afroamerikanischen Bevölkerung je-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007 - am 14.02.2026, 09:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | Der Andere als Herausforderung 

mals als annähernd gleichwertig betrachtet worden sei und ob die partielle 

Aussetzung von gesetzlich gerechtfertigten Gewaltakten bereits als An-

erkennung verstanden werden könne. In dieser Hinsicht bewertet sie die 

Bedeutung des Ausrufes „Black Lives Matter“ im Rahmen seiner performa-

tiven Kraft und Bedeutung: „One reason to chant „ Black Lives Matter“ is 

so important is that it states the obvious has not been historically realized“ 

(Butler, NYT, 2005). Im Rückbezug auf die in dieser Arbeit vorliegenden 

Argumentationen zeigt sich hinsichtlich der Polizeigewalt gegenüber un-

bewaffneten afroamerikanischen Zivilisten ein antizipiertes Bedrohungs-

potenzial, das Butler in dem vorliegenden Interview auf die Frage nach der 

Begründung für die Ermordung weiter ausführt:  

 

„[...] killed because the police officer perceives a threat, sees the threat in the person 

[...]perceived as a threat even when unarmed or completely physically subdued [...] 

these figures are perceived as threats even when they do not threaten [...].“ (Butler, 

NYT 2005) 

 

Die von den Tätern antizipierte Bedrohung, die sie zur Tat veranlasst, lässt 

sich mit der gesellschaftlich vertretenen Minderwertigkeit des Lebens 

schwarzer Bürger begründen, zudem wurde eine Vielzahl dieser Taten nicht 

als Mord, sondern als Selbstverteidigung beurteilt, so dass in den meisten 

Fällen keine angemessene gesetzliche Strafe verhängt wurde. In dem Aus-

ruf, ob in seiner vokalisierten Form auf der Straße oder online, realisiert 

sich eine Sichtbarkeit dieser marginalisierten Gruppe und ihrer sozialen Ge-

fährdung, daher ist die Spezifikation des Ausrufes und der direkten Bezug-

nahme auf „Black Lives“ für die Bedeutung der Aussage zentral. Nur eine 

in dieser Form fokussierte Aussage kann das Bedürfnis nach sozialer An-

erkennung einer durch ihre kulturelle Alterität definierten Gruppe angemes-

sen benennen:  

 

„On the one hand, there is a message ,Black Lives Matter‘, which always risks being 

misheard (,What? Only black lives matter?‘) or not heard at all (,these are just peo-

ple who will protest anything.‘). On the other hand, the assembly, even without 

words, enacts a message in its own way. For it is often in public spaces where such 

violence takes place, so reclaiming public space to oppose both racism and violence 

[...].“ (Butler, NYT 2005) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007 - am 14.02.2026, 09:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ausblick | 185 

In dieser Zusammenkunft liegt nach Butler die Möglichkeit, auf die Ver-

letzbarkeit zu verweisen und durch Exklamation und Versammlung diese 

sogar partiell zu überwinden, da der Andere hier nicht als vereinzelter Kör-

per, sondern im Schutze des Dritten aktiv handelt und damit eine Form der 

Macht exekutiert. Auch wenn soziopolitischer Widerstand erst durch die 

Äußerung der Verletzbarkeit ermöglicht wird, kann diese jedoch nicht 

überwunden werden, die Überwindung gilt laut Butler auch nicht als das 

Ziel, primär an dieser Stelle ist die Präsentation der Verletzbarkeit und da-

mit die ethische Inanspruchnahme des Selben (oder auch der Institution) 

durch den Anderen auf menschlicher Ebene, die eine Verantwortungsüber-

nahme im Angesicht des Leids der Anderen fordert. Der einzelne Andere 

ist immer noch in Sichtweite, er geht nicht über eine amorphe Masse an 

Körpern hinaus, seine Bedürftigkeit spricht in der Stellvertretung der Ande-

ren, so wie diese seine Ansprüche vertreten. Damit fasst Butler den Körper 

stärker als eine Relationalität denn als eine Entität auf. Zentral ist für Butler 

die Stellung der Verletzbarkeit, die als politischer Begriff abgelehnt werde, 

aber eine Bezugnahme auf die ethische Verpflichtung dem Anderen gegen-

über ermögliche, parallel auch einen Widerspruch zum Postulat eines sou-

verän handelnden Subjekts darstelle. Jedoch stärkt Butler das Motiv der 

Verletzbarkeit und konstatiert, dass dieses uns zur Verantwortungsüber-

nahme für den Anderen zurückbringen könnte, sobald es als Praktik politi-

schen Widerstands gedacht werde und in dieser Form auch auf den Begriff 

der Betrauerbarkeit rekurriere. Zentral ist für Butler, eine Gleichwertigkeit 

der Betrauerbarkeit des Anderen, um kulturelle Ungleichbehandlungen und 

Diskriminierungen abzubauen. Die Anerkennung der Gleichwertigkeit des 

Lebens versteht sie als zentrale Forderung hinsichtlich der Annäherung an 

eine lévinasische Ethik, deren vollständige Umsetzung jedoch im Bereich 

der ethischen Utopie zu verorten sei. Die Mobilität für den Widerstand 

gegen geltende Normen, gegen Ungleichbehandlungen, Rassismen und 

Ausgrenzungen ist ein zentraler Ansatzpunkt der Umsetzbarkeit der von 

Lévinas geforderten Ethik.  

An dieser Stelle lässt sich die Frage stellen, ob mit einer Veränderung 

des Slogans „Black Lives Matter“ in „All Lives Matter“ im Sinne einer 

gleichwertigen Anerkennbarkeit aller Leben nicht dem Primat der lévinasi-

schen Ethik entsprochen werden könnte. Butler formuliert im zuvor er-

wähnten Interview die inhärente Problematik des Slogans wie folgt:  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007 - am 14.02.2026, 09:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | Der Andere als Herausforderung 

„When some people rejoin with ,All Lives Matter‘ they misunderstand the problem, 

but not because their message is untrue. It is true that all lives matter , but it is equal-

ly true that not all lives are understood to matter which is precisely why it is most 

important to name the lives that have not mattered, and are struggeling to matter in 

the way they deserve.“ (NYT)  

 

Darüber hinaus zeigt sich an dieser Stelle, dass das Leben afroamerikani-

scher Bürger_innen im gesellschaftlichen Diskurs um die Bedeutung der 

Wertigkeit des Lebens keinen Platz hat. Eine ethische Form der Wahr-

nehmbarkeit anzustreben, die zu sozialer Anerkennung führt, ist Ziel der 

Versammlung und Demonstration auf der Straße und im digitalen Raum, 

die laut Butler mit sozialer Subversion gleichzusetzen ist. In der Versamm-

lung auf der Straße erhält der Andere seine Heimat durch die Gemeinschaft 

mit dem Dritten zurück, die die Möglichkeit bereithält, in eine friedliche 

Kohabitation zu münden und von einer Anerkennung der reziproken Ver-

letzbarkeit sowie von der Annahme, dass der Andere und der Selbe soziale 

Wesen seien, ausgeht. Dabei ist entscheidend, dass sich der Wert des Le-

bens des Einzelnen aus der Verwobenheit mit dem Leben des Anderen er-

gibt. Eine positive Vorstellung von dieser Verwobenheit zu entwickeln, ist 

Fokus der lévinasischen Alteritätsethik wie auch Butlers kritischer Anwen-

dungsexegese.  

Weiteres Ziel einer postlevinasischen Ethik ist es, eine Inklusion des 

marginalisierten Lebens in den Diskurs gesellschaftlicher Anerkennung zu 

leisten und in dieser Form der Forderung des lévinasischen Imperativs ent-

sprechend eine Öffnung zum Anderen hin zu gewährleisten und damit die 

Möglichkeit zu erhalten, vom Anderen zu lernen, ohne in diesem Prozess 

die vollkommene Entschlüsselung des Anderen vorauszusetzen. Darüber 

hinaus kann es als Ziel verstanden werden, anhand der Anerkennung des 

Lebens des Anderen eine gemeinsame Grundlegung der Ethik zu schaffen, 

die zu einer nachhaltigen Verbesserung der politischen, ökonomischen und 

sozialen Lebensbedingungen aller Menschen im Sinne einer postlévinasi-

schen Ethik beitragen könnte. 

 

„No freedom ’til we’re all equal“ – Macklemore  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007 - am 14.02.2026, 09:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

