1

6 Foucault ist nicht genug.
Amy Allen und die Méglichkeit
freiheitlicher Institutionen

6.1 Einleitung: Der Ort der Freiheit - soziale Bewegungen
oder politische Institutionen?

Amy Allen ist der Auffassung, dass das Freiheitsproblem bei Foucault nicht in-
nerhalb seines theoretischen Rahmens gel6st werden konne, sondern Foucault
durch die normative Sozialphilosophie der spaten Frankfurter Schule ergénzt
werden miisse. Ihre Interpretationsstrategie kann deshalb mit dem Leitspruch
JFoucault ist nicht genug* bezeichnet werden.! Dass das Freiheitsproblem nicht

Die These ,Foucault ist nicht genug‘ unterliegt in unterschiedlichen Varianten den meis-
ten Theorievergleichen, wenn sie davon ausgehen, dass der Vergleich Schwachstellen
oder blinde Flecken bei Foucault aufdeckt oder behebt — dabei geht es nicht immer um
die Themen Freiheit und Normativitdt, wie bei Allen und in der vorliegenden Studie.
Vgl. zu dieser Vergleichsmethode und einen Vergleich der Machttheorien von Luhmann
und Foucault Martinsen 2013: ,Negative Theoriesymbiose*; weiterhin zu Luhmann und
Foucault Borch 2005: ,,Systemic Power: Luhmann, Foucault, and Analytics of Power”,
Bublitz 2003b: ,Foucaults ,Okonomie der Machtverhiltnisse‘ und Luhmanns ,Politik der
Gesellschaft“, Link 2003: ,Wieweit sind (foucaultsche) Diskurs- und (luhmannsche)
Systemtheorie kompatibel?“, Reinhardt-Becker 2004: ,,(Luhmannsche) Systemtheorie -
(foucaultsche) Diskurstheorie“ und Opitz 2013: ,,Was ist Kritik? Was ist Aufklarung?“;
vgl. fiir Vergleiche von jeweils Foucault mit Luhmann und Deleuze Pottage 1998: , Power
as an art of contingency: Luhmann, Deleuze, Foucault“; mit Luhmann und Habermas
Kneer 1996: Rationalisierung, Disziplinierung und Differenzierung und Guibentif 2010:
Foucault, Luhmann, Habermas, Bourdieu, une génération repense le droit; mit Habermas

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

268 Freiheit als Kritik

2

im Rahmen der Genealogie gelost werden kann, sondern nur durch eine Um-
stellung des Kritikmodus auf normative politische Theorie, ist auch das Ergeb-
nis der Rekonstruktion und Kritik der drei Interpretationsstrategien von Patton,
Lemke und Saar, die mit dem Ziel angetreten sind, das Freiheitsproblem intern
zu 16sen. Allen bietet also einen Ansatz der Losung des Freiheitsproblems, der
auf Basis der bisher entwickelten Ergebnisse vielversprechend ist.? In diesem

und Lacan Dorfler 2001: Das Subjekt zwischen Identitdt und Differenz; mit Habermas Bie-
bricher 2005: Selbstkritik der Moderne (siehe dazu auch die weitere Literatur in Fn. 69,
S. 230); mit Sartre (unter Einfluss von Habermas) Richter 2011: Freiheit und Macht;
mit Adorno (allerdings mit einem Fokus auf Gemeinsamkeiten anstatt auf Schwach-
stellen) Naumann-Beyer 1993: ,Anders denken - ein Vergleich zwischen Adorno und
Foucault“; mit Bourdieu Langemeyer 2008: ,,Subjekte im gesellschaftlichen Desintegra-
tionsprozess®; mit Castoriades Restrepo 2012: Castoriadis, Foucault and Autonomy: New
Approaches to Subjectivity, Society and Social Change; mit Elias Dahlmanns 2008: Die Ge-
schichte des modernen Subjekts; mit Gadamer Vasilache 2003: Interkulturelles Verstehen
nach Gadamer und Foucault; mit Skinner Vucina, Drejer und Triantafillou 2011: , Histo-
ries and freedom of the present: Foucault and Skinner“; und mit Weber Szakolczai 1998:
Max Weber and Michel Foucault.

Eine weitere Variante der These ,Foucault ist nicht genug‘ ist Koopman 2013: Genealogy
as critique. Koopman hat in der amerikanischen Foucault-Debatte einige Beachtung er-
fahren (siehe Foucault Studies, No. 18, Oktober 2014), weshalb hier ausfiihrlicher Stel-
lung genommen und begriindet wird, dass Koopmans Ansatz weniger vielversprechend
ist als Allens. Koopman tritt wie Saar an, um die Spezifizitdt von Foucaults genealogi-
scher Kritik zu untersuchen und damit einen Beitrag zur sozialphilosophischen Debatte
um Foucault zu leisten. Er versucht, eine Reihe an Problemen in dieser Debatte zu l6sen,
allen voran die Entgegensetzung von Foucault und Habermas, denen er die Schlagworte
Kontingenz und Universalismus zuweist. Sein Losungsvorschlag besteht in einer sozi-
alphilosophischen Aufgabenteilung: Die genealogische Kritik problematisiert, wahrend
die Kritische Theorie (in ihrem Universalismus durch den Pragmatismus abgeschwécht)
eine normative Zukunftsorientierung anbietet (12, 181, 221, die Seitenzahlen in dieser
Fussnote beziehen sich auf Koopman 2013). Die drei Traditionen so zusammen zu brin-
gen ist fiir Koopman nicht problematisch, und sein Argument besteht weniger darin, die
durch eine solche These aufgeworfenen philosophischen Probleme durchzuarbeiten, als
die drei Traditionen — Foucault, Kritische Theorie, Pragmatismus — so zu interpretieren,
dass sie kompatibel erscheinen. Dafiir interpretiert er Foucault mit zwei Akzentverschie-
bungen: Erstens betreibe Foucault Problematisierungen, die uns helfen, die empirischen
konstitutiven Bedingungen der Moglichkeit unserer Gegenwart besser zu sehen; diese
Problematisierungen seien gar nicht normativ und schon gar nicht subversiv (Genea-

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug

logie als Subversion zu verstehen unterstellt Koopman Saar, 147f.) und deshalb ohne
weiteres mit normativen Projekten kompatibel (88-94), ermdglichen sie (140) und er-
muntern sie sogar (148). Zweitens sieht Koopman Foucault als Erben Kants, aber nicht
des transzendentalen, sondern des empirischen und kritischen; genau solche postfunda-
mentalistischen Kantianer seien auch Habermas und Dewey, was Koopman als weiteres
Indiz der Kompatibilitdt dient. Dass Foucault mit normativ-rekonstruktiven Ansétzen
kompatibel ist, begriindet Koopman dariiber hinaus durch eine Interpretation des Spét-
werks als normative Antwort auf die Problematisierungen des mittleren Werkes (151,
185) — hierin dhnelt er also Lemke. Allerdings fallt diese Antwort nach Koopman unbe-
friedigend aus, entweder weil Foucault zu frith starb (185), oder weil er einfach nicht
so gut in normativer Theorie war (wie er hitte sein wollen) (214f.) bzw. ihm bei all der
Problematisierung keine Zeit mehr fiir normative Theoriebildung blieb (242). Jeden-
falls, so Koopman, seien es nur kontingente und akzidentielle, keine notwendigen und
theoriesystematischen Griinde, die Foucault dahin trieben, nicht oder kaum normativ zu
arbeiten. Wegen folgender Punkt ist Koopman keine ldngere Besprechung gewidmet: 1.
Koopman geht mit den Theorien wie mit einem Steckbaukasten um. Er baut so lange um,
bis es passt. Damit verliert er ihre philosophischen Motivationen und auch Probleme aus
dem Blick. Dies zeigt sich in seinem Umgang mit allen drei Traditionen, weil er einerseits
behauptet, sie wiirden sich so gut ergdnzen und diese Ergdnzung sei sogar notwendig,
aber diese angebliche Notwendigkeit nicht aus einer internen Kritik der Traditionen be-
griindet. Kurz: Dass sie mit viel Miihe auf ein von ihnen unabhéngiges Projekt angepasst
werden kdnnen, zeigt nicht, dass es eine jeweils interne Notwendigkeit gibt, dies auch zu
tun. Genau hier unterscheidet sich Allen, die immer von internen Problemen ausgehend
argumentiert. 2. Genealogie erscheint bei Koopman als ein neutral-objektives Beschrei-
bungsinstrument, das nur die normative Arbeit anderer Theorien informieren soll (130)
— damit ist aber vollig unklar, was das rhetorisch-dramatische Moment soll und wieso
es ein Freiheitsproblem gibt. Die von Saar herausgearbeitete Spezifizitdt der Genealogie
kommt bei Koopman nicht vor. 3. In seiner Auseinandersetzung mit Allen macht Koop-
man dann auch klar, dass ihn das Freiheitsproblem eigentlich nicht interessiert: Dass
Widerstand schwer ist, sei ein praktisches Problem und kein theoretisches; Foucault be-
schreibe schon realistisch, dass es so wenig Widerstand gebe (207). Allens Konzept der
Freiheit als Fahigkeit zur kritischen Reflexion lehnt Koopman ab, weil es keine Hand-
lungsanweisungen generiere und zu stark an die Autonomiekonzeption des Liberalismus
erinnere, und spricht sich fiir ein Verstédndnis von Ethik als selbsttransformativer Praxis
aus. Aus Koopmans debatteniiberschreitenden Hintersichlassen der Unterschiede der so-
zialphilosophischen Traditionen und seiner Verhandlung des kontextualisierten Univer-
salismus (223ff.) konnte sich die Frage ergeben, wie sich ein solcher Freiheitsbegriff der

Transformation universalisiert werden konnte, die er aber nicht anspricht.

- am 14.02.2026, 11:54:4:

269


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

270 Freiheit als Kritik

Kapitel wird zunéchst ihr Losungsansatz rekonstruiert, der auf der Entwick-
lung eines immanenten Kritikmodus beruht, durch den Freiheit als Kritik kon-
texttranszendierend begriindet werden soll. Dann wird in zwei Kommentaren
kritisiert, dass Allen hinter das postfundamentalistische Argumentationsniveau
ihrer theoretischen Synthese zuriickfallt, weil sie Freiheit in sozialen Bewegun-
gen verortet und deshalb die politische Konfliktualitdt von Freiheit ausblendet.
Kurz: Sie verldsst das Spielfeld der politischen Theorie, von dem sie gestartet
war.

6.2 Kontextualistische Kontexttranszendierung

Im Zentrum von Amy Allens Monographie The Politics of Our Selves (2008) steht
das Freiheitsproblem der Subjektivierung bei Foucault, das Allen wie folgt fasst:
Die Foucault’sche ,,Politik des Selbst“ (2, eigene Ubersetzung)® hat zwei mitein-
ander inkompatible Komponenten: Foucault nimmt einerseits an, dass Subjekte
machtkonstituiert sind, und er nimmt andererseits an, dass es Freiheit als Au-
tonomie, als die Fahigkeit zur kritischen Reflexion und Selbsttransformation,
gibt.

However, this leads us to a difficulty, for these sides of the politics
of the self are often thought to be incompatible with each other. It
has been assumed that thinking of the self as political in the first
sense, as constituted by power, makes a politics of the self in the
second sense impossible, because it reveals agency, autonomy and
critique to be nothing more than illusions, power’s clever ruses. (2)

Allens Ziel ist es, dieses Problem zu 16sen, indem sie eine Sozialphilosophie ent-
wickelt, die sowohl Machtkonstituiertheit als auch Freiheit erkldren kann (2,
21). Thr Losungsvorschlag unterscheidet sich fundamental von den drei bisher
untersuchten Ansétzen, ,Foucault ist kohdrent’, ;Foucault korrigiert sich‘ und
JFoucault kritisiert kohidrent‘. Wahrend diese drei Ansétze Versuche sind, Fou-
caults Werk kohdrent zu machen, es also so zu interpretieren, dass es eine inter-
ne Losung fiir die an Foucault herangetragenen Probleme erlaubt, geht Allen
davon aus, dass Foucaults Werk fiir eine kohérente sozialphilosophische L6-
sung dieser Probleme nicht ausreicht, sondern durch Ressourcen aus anderen

3 | Alle Seitenzahlen ohne Literaturangabe beziehen sich in diesem Kapitel auf Allen 2008:
The Politics of Our Selves.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 271

Theorietraditionen, insbesondere durch Habermas’ normatives Begriindungs-
programm, ergdnzt werden muss. Allens Ansatz wird hier deshalb mit dem
Leitspruch ,Foucault ist nicht genug‘ bezeichnet. Wie Patton und Lemke und im
Gegensatz zu Saar argumentiert Allen auf einer sozialtheoretischen Ebene und
liest Foucaults Aussagen als Sozialtheorie; die Spezifizitdt des genealogischen
Kritikmodus ist fiir sie dabei nicht relevant.

Dabei geht Allen von vorn herein von der Préamisse aus, dass kritische Sozi-
alphilosophie zwei Aspekte haben sollte: einen explanatorisch-diagnostischen,
bei dem es um die genaue Analyse von sozialen Pathologien geht, und einen
antizipatorisch-utopischen, bei dem es um das Herausarbeiten von Wegen
der zukiinftigen Verinderung und Handlungsalternativen geht (3).* Um bei-
de Funktionen erfiillen zu konnen, sei eine Zusammenfiithrung und Integrati-
on von Foucault und Habermas in einem einheitlichen sozialphilosophischen
Ansatz noétig (3): Das Foucault’sche Freiheitsproblem der Subjektivierung ist
vor dem Hintergrund dieser Pramisse der zweifachen Aufgabe der kritischen
Theorie deshalb problematisch, weil es dazu fiihrt, dass die zweite Aufgabe,
das Aufzeigen von Moglichkeiten der Verdanderung, nicht mehr erfillt werden
kann. Denn Wege der Verdnderung kénnen nach Allen nur aufgezeigt werden,
wenn Autonomie erklart werden kann, weil nur auf der Basis von Autonomie
Kritik legitimiert werden kann (19) — was aus Foucaults Theorie heraus nicht
gelingt, so dass sie eine Habermas’sche Erganzung benétigt (3).°

4 | Allen bezieht sich dabei auf Benhabib 1986: Critique, norm, and utopia, S. 226. Schon
die Struktur des Freiheitsproblems bei Patton und Lemke beruht implizit auf dieser Pra-
misse, dass Sozialphilosophie Orientierung geben konnen soll. Dieser Wunsch macht
es erst notwendig, Freiheit als normativen Begriff besser zu verstehen und sich seiner
zu vergewissern. Direkt sichtbar ist der Zusammenhang zwischen begrifflicher Klarheit
von Freiheit und Orientierungsleistung der Sozialphilosophie im Motivationsproblem,
das auch fiir Lemke ein Aspekt des Freiheitsproblems (der Machtdetermination) ist: Fou-
cault fordere zum Widerstand auf, beschreibe ihn aber gleichzeitig als unmoéglich; damit
seine Theorie erldutern konne, wie Widerstand zu leisten ist, miisse sie ihn auch erkldren
konnen, siehe Freiheit und Widerstand (Unterabschnitt 3.2.4). Insofern scheint Allen die
Verortung ihrer Problematisierung im Sprachspiel der normativen Sozialphilosophie kla-
rer auszuweisen, als Lemke es tut. Saar hingegen zeigt, dass Foucaults Aufforderungen
zum Widerstand gerade auf Basis der Verunklarung seiner Méglichkeit funktionieren
und ist deshalb auch nicht (implizit) normativistisch.

5 | Entsprechend kritisiert Allen die Position Nancy Frasers, die von einer Arbeitsteilung aus-

geht: Foucault liefere nur empirisches Material iiber problematische Machtverhéltnisse,

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

272 Freiheit als Kritik

Andersherum reicht Habermas alleine nicht aus und muss durch Foucault
erganzt werden, weil seine idealisierende Theorie Macht nicht geniigend mit
einbezieht und dadurch eine falsche, ndmlich zu optimistische Diagnose anbie-
tet: ,,One of the central arguments of this book is that, to date, Habermasian
critical theory has done a much better job with the second task [antizipatorisch-
utopisch, K.S.] than it has with the first [explanatorisch-diagnostisch, K.S.]. In
order for critical theory to offer a compelling diagnosis of the present, it would
do well to take very seriously the analysis of subjection offered by Foucault” (3).
Allen versucht deshalb, eine einheitliche Sozialphilosophie zu schaffen, die die
jeweils plausiblen Aspekte des Foucault’schen und Habermas’schen Denkens
integriert und beide Aufgaben der Sozialphilosophie erfiillen kann, indem sie
sowohl Machtkonstituiertheit als auch Freiheit erklart.

Um eine solche einheitliche Sozialphilosophie zu entwickeln unternimmt
Allen detaillierte Relektiiren der Positionen von Foucault und Habermas, in de-
nen sie zeigt, dass es wesentlich mehr ,,middle ground“ (4) zwischen den beiden
Theoretikern gibt, als in der Foucault-Habermas-Debatte® {iblicherweise gese-
hen wird. Um zu prézisieren, welche Theorieelemente jeweils problematisch
sind und welche in den von Allen anvisierten integrierten Ansatz {ibernommen
werden sollten, geht sie auch auf die Weiterentwicklung des Foucault’schen
Antiuniversalismus durch Judith Butler und die Weiterentwicklung des Haber-
mas’schen Universalismus durch Seyla Benhabib ein.

In ihrer Foucault-Interpretation zeigt Allen, dass der Vorwurf an Foucault,
seine Theorie wiirde jegliche Konzeption von Subjektivitdt und Autonomie ver-
hindern,” auf Missverstindnissen und Fehlinterpretationen beruht. Sowohl das
Frithwerk (Kapitel 2, 22-44) als auch das Spatwerk (Kapitel 3, 45-71) seien
eine Thematisierung der (historischen) Bedingungen der Moglichkeit von Sub-

was aber die normative Idealtheorie nicht beeinflusse (7, 126). Allen geht hingegen
davon aus, dass Foucault die Grundbegriffe der normativen Theorie vor eine ernste Her-
ausforderung stellt, die zu iiberwinden es der Integration der Ansétze (im Gegensatz
zur Arbeitsteilung) bedarf, die Allen unternimmt. Siehe Fraser 1994a: ,Foucault iiber
die moderne Macht: Empirische Einsichten und normative Unklarheiten“ und auch Fra-
ser 1993a: ,Falsche Gegenséatze* und Fraser 1993b: , Pragmatismus, Feminismus und die
linguistische Wende“.

6 | Siehe Fn. 69, S. 230.

7 | Dieser Vorwurf wurde unter anderem von Habermas, Benhabib und Fraser gedufert und
auch von Lemke als den ,rationalen Kern“ der Foucault-Kritik geteilt, siehe Disziplin —
Das Freiheitsproblem der Machtdetermination (Abschnitt 3.2).

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 273

jektivitidt mit dem normativen Fokus auf Autonomie. Butlers Analyse von Sub-
jektivierung unter Riickgriff auf die Psychoanalyse ist nach Allen geeigneter als
Foucaults Arbeiten, um innerpsychische Unterwerfungsmechanismen zu erkla-
ren (Kapitel 4, 72-95). Doch sowohl Foucaults als auch Butlers Ansétze litten
an dem Problem, nicht zwischen Freiheit und Machtabhingigkeit bzw. Wider-
stand und Unterwerfung bzw. subjektkonstitutiver und unterdriickender Aner-
kennung unterscheiden zu kénnen (20, 74, 174) und deshalb weder Freiheit,
noch Intersubjektivitét, noch gelungene Anerkennungsverhéltnisse, noch kol-
lektive politische Handlungen konzipieren zu konnen (93). Diese Unfdhigkeit
fiihre wiederum zu einem Motivationsproblem — wenn es nur Unterwerfung
gibt, kann es keine Motivation geben, Widerstand gegen bestimmte Arten der
Macht zu leisten (83f.).8

Zur Losung dieser Probleme wendet sich Allen Habermas zu, der Intersub-
jektivitdt und Autonomie beschreiben kénne und damit theoretische Instru-
mente bereithalte, um zwischen Macht und Widerstand unterscheiden zu kon-
nen. Um einen kontexttranszendierenden Universalismus zu begriinden, spiele
Habermas allerdings die Bedeutung von Macht in Sozialisationsprozessen, die
zu Autonomie fiihren sollen, herunter, was im Lichte des Foucault’schen Subjek-
tivierungstheorems unplausibel sei (Kapitel 5, 96-122). Allen schlégt deshalb
eine kontextualistische und pragmatische Lesart des Habermas’schen Univer-
salismus vor, die sie unter Riickgriff auf Maeve Cooke und Thomas McCarthy
konstruiert (Kapitel 6, 123-1 50).% Sie untersucht dann als einen Vorschlag ei-
ner solchen kontextualistischen Lesart von Habermas Benhabibs Vorschlag ei-
nes interaktiven und kontextrelativen Universalismus, wobei sie kritisiert, dass
auch dieser zu universalistisch sei, weil er von einer essentialistischen Auffas-
sung von Geschlecht ausgehe (Kapitel 7, 151-171).1°

Allen interpretiert Foucault als einen Sozialphilosophen unter anderen und
nicht, wie Lemke, als den ganz anderen der Sozialphilosophie, der diese kom-

8 | Dass Foucault dieses Motivationsproblem nicht 16sen kann, kritisiert bereits Habermas,
vgl. Habermas 1988: Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 333.

9 | Allen bezieht sich dabei vor allem auf Cooke (2006: Re-presenting the good society), die
argumentiert, dass Gesellschaftskritik antiautoritar und normsetzend zugleich sein soll-
te (vgl. auch zusammenfassend Cooke 2009: ,,Zur Rationalitdt von Gesellschaftskritik“)
und auf McCarthy (1993: Ideale und Illusionen), der fiir den Einbau dekonstruktivisti-
scher Elemente in die Kritische Theorie argumentiert.

10 | Allen bezieht sich hier vor allem auf Benhabib 1995: Selbst im Kontext und Benhabib
1999: ,,Sexual difference and collective identities: The new global constellation®.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

274 Freiheit als Kritik

plett ablehnt.!! Foucault ist nach Allen ein immanenter (und kein radikaler)
Kritiker der Moderne, ihrer Sozialphilosophie und deren Kernbegriffe wie Sub-
jektivitat und Freiheit, und lehnt diese nicht komplett ab.!? Der Unterschied
zwischen Allens Rekonstruktionen des kontextualistischen Habermas’schen Uni-
versalismus und der immanenten Modernekritik Foucaults ist nach Allen so
gering, dass er einer Theoriesynthese nicht mehr entgegensteht und vernach-
lassigt werden kann (149f.). Allens Interpretation erlaubt so, eine fiir die vor-
liegende Studie zentrale Bewegung zu plausibilisieren: Foucault als politischen
Theoretiker zu lesen.

Zusammengefasst besteht Allens Argumentationsstrategie darin, die anti-
universalistische und die universalistische Theorietradition abgeschwicht zu
interpretieren, so dass beide miteinander kompatibel werden. Die dabei ent-
stehende Position ist die eines kontextualistischen Universalismus, der die Un-
reinheit der praktischen Vernunft'® betont (8) und kontexttranszendierende
Geltungsanspriiche negiert bzw. sie nur fiir den Immanenzraum der Spatmo-
derne zulésst. Der kontextualistische Universalismus {ibernimmt einerseits die
Foucault’sche Einsicht, dass es keine Trennung von Vernunft und Macht gibt.
Macht ist allgegenwartig und praktische Vernunft ist immer unrein (65ff.). An-
dererseits {ibernimmt er von Habermas ein Konzept von positiver Anerkennung

11 | Siehe dazu die Kritik an Lemkes Vorstellung einer einheitlich-repressiven Wissenschaft
als Grund fiir die Schwierigkeiten seines Ansatzes dabei, das Freiheitsproblem der Sub-
jektivierung zu l6sen in Totalitdt und Regierungstranszendenz (Saar vs. Lemke) (Ab-
schnitt 5.2).

12 | Allen argumentiert, dass Foucaults Auseinandersetzung mit Kants Transzendentalphi-
losophie keine Ablehnung der Aufkldrung sei, sondern eine immanente Kritik, durch
die die historischen und sozialen Bedingungen der Moglichkeit von Subjektivitdt unter-
sucht werden konnen; Foucault wende die Bewegung der transzendentalen Kritik auf
Kants eigenes Denken an und fithre so dessen Projekt fort (35f.). Dass Foucault zeigt,
dass Vernunft immer machtgebunden ist, heif3t nach Allen nicht, dass es keine Autono-
mie als eine Kritik dieser Machtgebundenheit geben kann, sondern nur, dass wir immer
neu beginnen miissen (68). Foucault schliefe damit auch im Spatwerk an einen auf-
Kklarerischen Autonomiebegriff an, und entwickele ihn weiter um die Problematisierung
der Machtgebundenheit. Damit grenzt sich Allen (34f.) auch von Han (2002: Foucault’s
critical project), die diagnostiziert, dass Foucault wie Kant das problematische Verhaltnis
zwischen dem Historischen und dem Transzendentalen nicht auflésen konnte.

13 | ,,Die Kritik der unreinen Vernunft“ ist der Titel von McCarthys Kapitel zu Foucault in
McCarthy 1993: Ideale und Illusionen, S. 64-114.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 275

und Autonomie — aber in einer kontextabhingigen und nicht universalistischen
Art —, durch das Widerstand und Macht unterschieden werden kann, was es
ermoglichen soll, Widerstand zu begriinden und zu motivieren. Daraus ergibt
sich eine Mittelposition: Dass Macht allgegenwiértig ist, hei3t nicht, dass es
keine Autonomie und keine Kritik geben kann; der Universalismus in seiner
kontextualistischen Variante wiederum bedeutet nicht, dass Macht im Prozess
der Subjektivierung keine Rolle spielt (177).'*

Die Kernidee des kontextualistischen Universalismus oder der situierten Ra-
tionalitédt (142) ist, kontexttranszendierende Geltungsanspriiche zu kontextua-
lisieren und als ein spezifisch westlich-modernes Ideal, nicht als eine universelle
Forderung der Vernunft zu begreifen (141, 144, 148)."® Kritik bestehe in der

14 | In ihrer jiingeren Monographie beschéftigt sich Allen (2016: The End of Progress) mit
ganz dhnliche Problemen der Begriindung von Gesellschaftskritik, allerdings in Bezug
auf die Frage nach der Méglichkeit oder Unmoglichkeit von ,Fortschritt’. Das Ergebnis
ihrer langen Diskussion der Positionen von Jiirgen Habermas, Axel Honneth, Rainer Forst
auf der fortschrittsfreundlichen und Adorno und Foucault auf der fortschrittsfeindlichen
Seite ist eine Mittelposition, die wiederum genauso konstruiert ist wie diejenige in The
Politics of Our Selves: Ein metaethischer Kontextualismus, den Allen im neuen Buch ins-
besondere unter Riickgriff auf Michael Williams und Linda Martin Alcoff entwickelt Al-
len 2016, S. 210-229. In Bezug auf die in der vorliegenden Studie verhandelten Pro-
bleme bringt The End of Progress also nichts systematisch Neues. Ein weiteres Ziel des
Buches ist die Verbindung der Kritischen Theorie mit der postkolonialen Theorie, dafiir
schlagt Allen unter Riickgriff auf Foucault und Adorno eine kritische Haltung gegeniiber
den eurozentrischen Fortschrittsgeschichten vor, die einen offenen Dialog und ,,Unlear-
ning“ von Rassismus ermoglichen soll: ,A genuinely open and open-ended dialogue with
colonized or subaltern subjects requires a kind of humility or modesty about our nor-
mative commitments and ideals that is inconsistent with these vindicatory narratives“
(ebd., S. 210). Ob es nun aus der Perspektive der postkolonialen Theorie wirklich no-
tig erscheint, sich durch alte eurozentristische Denker — den Eurozentrismus ihrer fiinf
Protagonisten problematisiert Allen selbst — durchzuarbeiten, um zu begriinden, dass
die Perspektive der ,Subalternen“ Gewicht bekommen sollte, erscheint zumindest frag-
lich. So bleibt das Buch eine komplexe Auseinandersetzung mit Problemen, die weniger
an der Schnittstelle zwischen postkolonialer Theorie und Frankfurter Schule stehen, als
vielmehr originér Frankfurter Probleme sind — was die Bedeutung dieser Probleme aber
nicht mindert.

15 | Die Struktur ist dabei zirkuldr: Auch die Idee der Situiertheit ist schon im westlichen
Denken situiert (142).

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

276 Freiheit als Kritik

westlichen Moderne immer darin, kontexttranszendierende Geltungsansprii-
che aufzustellen. Freiheit als ein universelles Ideal zum normativen Kern einer
Sozialphilosophie zu machen, konne so immanent aus dem westlichen Begriin-
dungskontext gerechtfertigt werden.'®

Allerdings fiihrt das Ideal der Freiheit zum Problem der Situiertheit und po-
tentiellen Interessenbasiertheit und Machtabhangigkeit jedes Freiheitsbegriffs
— also, dass die Universalisierung von Freiheit in Unfreiheit und Paternalismus
umschlagen kann. Deshalb sollte nach Allen die Universalisierung von Freiheit
mit ihrer stdndigen Dekonstruktion und Kritik einhergehen (148). Allen macht
dabei den oben in Auseinandersetzung mit Patton, Lemke und Saar heraus-
gearbeiteten Begriff von Freiheit als Kritik zum normativen Ideal: Sie definiert
Freiheit mit Foucault als Fahigkeit der Kritik der eigenen Subjektivierung, die
zu Selbsttransformation fithren kann (172), und weist diesen Freiheitsbegriff
als denjenigen normativen Begriff aus, der die situierte Kontexttranszendierung
mit der stdndigen Kritik der eigenen Machtsituiertheit vereinigt.

Allens Monographie hilft dabei, ein zentrales Problem zu 16sen, das sich un-
mittelbar aus der in dieser Untersuchung vorgeschlagenen Institutionalisierung
von Freiheit ergibt: Wenn Freiheit in Institutionen universalisiert werden soll,
muss dies normativ begriindet werden. Bis hierhin wurde diese Begriindungs-
last nur durch die Explikation des Freiheitsproblems getragen. Es wurde voraus-
gesetzt, dass die sozialtheoretische Beschreibung von (vormals unmerklicher)
Unfreiheit eine plausible Begriindung dafiir liefert, Institutionen zu unterstiit-
zen, die Freiheit erh6hen. Dies beruhte auf einer impliziten Pramisse, die mit
Allen expliziert werden kann: Dass Freiheit ein zentraler normativer Wert der
westlichen (Spat-)Moderne ist, der zwar nicht letztbegriindet und vollstandig
kontexttranszendierend universalisiert werden kann, der aber doch innerhalb
der westlichen (Spét-)Moderne so tief verankert ist, dass sich immanente Kritik

16 | Allen beschrinkt die Begriindungsleistung des kontextsensiblen Universalismus nicht auf
Freiheit, sondern inkludiert noch andere normative Ideale, wie ,,mutual respect and ega-
litarian reciprocity* (180), die sie von Benhabib iibernimmt. Da aber erstens Freiheit in
Allens Problemstellung eine herausgehobene Stellung hat (sie ist die notwendige Bedin-
gung von Kritik, entsprechend problematisiert Allen Freiheit nicht nur in ihren Kapiteln
zu Foucault und Butler, sondern auch im ersten von zwei Kapiteln zu Habermas (98ff.)),
Allen zweitens die anderen normativen Begriffe nicht trennscharf differenziert, und drit-
tens fiir die vorliegende Erlauterung Freiheit der zentrale Begriff ist, wird im Folgenden
nur von Freiheit als dem vom kontextualistischen Universalismus begriindeten Ideal die
Rede sein.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 277

erfolgreich auf ihn berufen kann. Foucaults genealogische Problematisierung
von Vermachtung ist nach Allen eine solche immanente Kritik (und keine tota-
le Kritik der Moderne)” Fiir die vorliegende Studie gilt dies umso mehr. Durch
die Systematisierung und Explikation des Foucault’schen Freiheitsbegriffs der
Kritik problematisiert sie die negativen, reflexiven und sozialen Freiheitsbegrif-
fe, die in der politischen Philosophie und in der Begriindung von politischen
Institutionen {iblicherweise zugrunde gelegt werden und ist so ein Beitrag zur
immanenten Kritik an diesen Freiheitbegriffen und den damit begriindeten In-
stitutionen.

6.3 Freiheit als universelle Norm der Spatmoderne
ist zu allgemein

Allen kann durch den situierten und kontextabhéngigen Universalismus, in dem
nur immanente Kritik geiibt wird, plausibel begriinden, fiir Freiheit einzutre-
ten. Dadurch beantwortet sie die Frage nach der normativen Begriindung von
Freiheit. Von dieser Frage lésst sich die sozialtheoretische Frage nach der kon-
kreten Bestimmung von Freiheit und die strategische bzw. politische Frage nach
der angemessenen Umsetzung von Freiheit trennen. Beziiglich dieser beiden
Fragen weist Allens Studie Schwéchen auf, die nach der hier vorgelegten Ana-
lyse damit zusammenhéngen, dass sie den Freiheitsbegriff nicht an die Frage
der Universalisierung von Freiheit in politischen Institutionen riickbindet.

Um dieses Problem zu erldutern, wird in diesem Kommentar eine Spannung
zwischen zwei Aspekten in Allens Begriindung und Verortung von Freiheit auf-
gezeigt. Einerseits ist der von ihr begriindete Freiheitsbegriff zu schwach und
zu allgemein, dies zeigt dieser Abschnitt. Andererseits wird ihr Freiheitsbegriff
durch ihre Verortung von Freiheit in Widerstandsbewegungen (Allen fokus-
)18

siert den Feminismus und die queere Kritik) " zu stark und konkret, was der

17 | Siehe zum Begriff der immanenten Kritik Fn. 4, S. 255.

18 | Siehe zu Foucault und Feminismus Sawicki 1991: Disciplining Foucault, Ramazanoglu
(Hrsg.) 1997: Up against Foucault, McLaren 2002: Femninism, Foucault, and embodied
subjectivity und den den {iberwiegend gouvernementalitdtsanalytischen Sammelband
Bargetz, Ludwig und Sauer (Hrsg.) 2015: Gouvernementalitdt und Geschlecht. Nicht nur
von historischem Interesse ist die Debatte um Foucault und Feminismus in den 90er
Jahren, beispielsweise in den Beitrdgen im entsprechenden Abschnitt in O’Farrell (Hrsg.)
1997: Foucault, S. 287-344. Zu Foucault und queerer Theorie siehe Fn. 35, S. 288.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

278 Freiheit als Kritik

19

néchste Abschnitt erldutert. In beiden Fillen gerét der politische Charakter des
Freiheitsbegriffs aus dem Blick, weil in beiden Fillen kein politischer Konflikt
um Freiheit mehr vorkommt, obwohl doch die Unauflésbarkeit des immerwih-
renden Streits'® Freiheit als Kritik erst motiviert.

Allens kontextabhédngiger Universalismus ldsst die eigentlich interessante
Frage, von der das Begriindungsproblem erst erzeugt wurde, au8en vor: Wel-
che Freiheit? Diese Frage wird nicht dadurch beantwortet, dass Freiheit als ein
Wert der Moderne ausgewiesen wird, den man deshalb durch immanente Kritik
begriinden kann. Doch genau um diese Frage geht der Streit beziiglich des Uni-
versalismus. Nur wenn eine bestimmte Vorstellung von Freiheit universalisiert
wird und damit eine bestimmte Politik?® durchgesetzt wird, die nicht von allen
geteilt wird, ist Universalismus iiberhaupt ein Problem.?! Wenn sich sowieso

Dass Macht als Kampf sozialontologisch grundlegend ist und sich Konflikte nicht ab-
schlieffend durch Vernunft kldren lassen, kann als Grundthese von Foucaults Kriegs-
konzeption der Macht verstanden werden. Thre Operationalisierung ist die Hermeneutik
des Verdachts, die auch in (scheinbarer) Einigkeit noch (verborgenen) Konflikt vermu-
tet. Das postfundamentalistische politische Denken, das auch von Foucault beeinflusst
ist, macht diese Annahme, dass es keine Letztbegriindungen gibt und Konflikte um po-
litische Begriindungen (die alle Konflikte betreffen kénnen) nicht geldst, sondern nur
ausgetragen werden konnen, zu seinen Ausgangspunkt. Siehe Fn. 28, S. 282.

20 | Mit Rawls konnte man diesen Unterschied als denjenigen zwischen concept (dem ab-

21

strakten Begriff, beispielsweise Gerechtigkeit) und conceptions (den unterschiedlichen
spezifischen Interpretationen des Begriffs, beispielsweise Gerechtigkeit basierend auf
utilitaristischer oder kantianischer Moral) verstehen. Allen sagt nur, dass das concept der
Freiheit begriindet werden kann, sie miisste aber eine bestimmte conception begriinden.
Vgl. Rawls 1999: A theory of justice, S. 5.

In ihrer Diskussion des problematischen weil kontexttranszendierenden Universalismus
von Habermas schlédgt Allen als Losung vor, die Geltungsanspriiche auf den Kontext der
Spatmoderne zu beschrianken (137). Doch im nachmetaphysischen Zeitalter ist es trivial,
dass Geltungsanspriiche auf diesen Kontext beschrankt sind, wie Allen wenig spéter an-
merkt (143). Weil der kontextualistische Universalismus bei dieser trivialen Feststellung
halt macht, kann er keinen spezifischen Freiheitsbegriff begriinden. Anders gesagt: Der
Kontext ,der Spdtmoderne‘ ist immer noch viel zu grof} und allgemein, so dass auch nur
triviale, also unstrittige Normen so pauschal damit begriindet werden kénnen. Dass der
Anspruch auf ,absolute’ Kontexttranszendierung nicht plausibel ist, muss heutzutage als
allgemein anerkannt gelten; so hat dies mittlerweile auch Rawls eingesehen, der fiir die

metaphysisch-universalistische Konzeption seiner Theorie der Gerechtigkeit in der Kritik

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 279

alle einig beziiglich der Unterstiitzung von Freiheit sind, weil Freiheit sehr all-
gemein verstanden wird und gar nicht konkretisiert wird, also als ,leerer Si-
gnifikant“*? fungiert, gibt es gar keinen Streit um den Gehalt von Freiheit bzw.
der Streit wird verdeckt. Mit Allens kontextabhéngigem Universalismus ist aber
nur ein solcher schwacher Freiheitsbegriff begriindet, der fiir die Binnendiffe-
renzierungen innerhalb der Spatmoderne zwischen verschiedenen normativen
und politischen Bewertungsangeboten blind bleibt.??

Wenn nur gesagt ist, dass in der Spatmoderne Freiheit von allen Menschen
als Ideal geteilt wird und sie deshalb immanent begriindbar ist, dann kann das
keine Antwort auf das Grundproblem der sozialphilosophischen Kritik in der
Spatmoderne sein: das Faktum des Pluralismus — eben, dass sich in Bezug auf
wichtige Werte nicht alle einig sind. Die hier politik- bzw. demokratietheore-
tisch entscheidende Frage, die im Kern der Diskussion zwischen Universalismus
und Antiuniversalismus steht, ist diejenige nach der Unterscheidung derjeni-
gen Werte und Regelungsbereiche, die universalisierbar sind, und derjenigen,
die partikular und einer Pluralitdt von Einstellungen unterworfen sind. In der
Kant’schen Traditionslinie der Sozialphilosophie wird diese Unterscheidung oft
als diejenige zwischen dem Moralischen und dem Ethischen bezeichnet; sie

stand und sie daraufhin als eine politische Konzeption entfundamentalisierte, vgl. Rawls
1995: ,,Gerechtigkeit als Fairnef3: politisch und nicht metaphysisch“. Rawls eigener An-
spruch ist nach wie vor, die von allen Menschen (in der westlich-liberalen Spatmoderne)
verniinftigerweise geteilte Gerechtigkeitsvorstellung zu explizieren — doch selbstredend
ist dieser Anspruch, also die beste conception der Gerechtigkeit freizulegen, nur einer von
vielen. Der Unterschied zu Allens allgemeinem Sprechen von Freiheit ist, dass Rawls sei-
ne Gerechtigkeitskonzeption ausfiillt und konkretisiert, wodurch sie iiberhaupt erst zu
einer Kandidatin im Kampf der verschiedenen conceptions wird.

22 | Das Konzept des ,leeren Signifikanten“ kommt von Ernesto Laclau, der damit Signifikan-
ten bestimmt, die unterbestimmt sind und gerade deshalb hegemoniale Diskurse iiber
Differenzen hinweg stabilisieren konnen. Freiheit kann in der spatmodernen Gesellschaft
genauso als leerer Signifikant gelten wie Zivilisation, Gleichheit, Demokratie, etc. Vgl.
Laclau 2003: ,Why do empty signifiers matter to politics?“ und Laclau 2005: On popu-
list reason, S. 67-128. Vgl. fiir eine Analyse des Begriffs der sozialen Marktwirtschaft als
leeren Signifikanten Nonhoff 2001: ,Soziale Marktwirtschaft — ein leerer Signifikant?“

23 | Zwar definiert sie Freiheit nach Foucault als Fahigkeit zur kritischen Reflexion und
Selbsttransformation, doch sie erlautert nicht, wie dieser Freiheitsbegriff politisch uni-
versalisiert werden kann, so dass er konsequenzlos und damit allgemein akzeptabel
bleibt.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

280 Freiheit als Kritik

markiert aber unabhingig von dieser Theorieschule ein Grundproblem zeitge-
nossischer Sozialphilosophie und insbesondere von moderner Demokratietheo-
rie.?*

Ein Konzept von Freiheit kann nur ein Kandidat fiir einen normativen
Grundbegriff des Moralischen sein, wenn es einerseits strittig ist*> — sonst wi-
re es gar nicht notig, iiber dessen Universalisierung nachzudenken — und es
andererseits gute Griinde dafiir gibt, dass es universale Geltung beanspruchen
kann. Weil Allen die institutionellen Implikationen des Freiheitsbegriffs nicht
ausbuchstabiert, sondern sich damit begniigt, festzustellen, dass Freiheit ein
universeller Wert der Spatmoderne ist, kann sie sich nicht zur Differenz von

Moral und Ethik dufern.2®

24 | Vgl. zur Unterscheidung von Ethik und Moral Forst 2001: ,Ethik und Moral“ und das

folgende Zitat zur systematischen Persistenz der Unterscheidung im Pluralismus: ,,Nicht
nur eine kantische Konzeption der Moral, sondern eine jede, die sich dem stellt, was
John Rawls das ,Faktum des Pluralismus‘ nennt, muss in der einen oder anderen Form —
beispielsweise durch anthropologisch fundierte ,formale‘ Theorien des Guten oder eine
,Minimalmoral‘ - eine solche Unterscheidung zwischen héherstufigen Prinzipien und den
vielfaltigen ,Vorstellungen des Guten‘ vornehmen, die mit diesen Prinzipien kompatibel
und daher nicht unmoralisch sind“ (ebd., S. 345-346). Fiir eine historisch-systematische
Rekonstruktion der Ausdifferenzierung von Ethik und Moral seit dem 18. Jh. vgl. Haber-
mas 1992: Faktizitdt und Geltung, S. 124-129.

25 | Vgl. zum Begriff des strittigen Konzepts den klassischen Aufsatz Gallie 1955: , Essenti-

26

ally Contested Concepts“; auch der Begriff der conception als einer Interpretation eines
gemeinsamen umstrittenen concepts wurde von Gallie eingefiihrt (ebd., S. 176), wobei
die concept/conception-Unterscheidung erst in der kritischen Diskussion dieses Aufsatzes
unter anderem von Rawls entwickelt wurde, siehe auch die Fn. oben.

In ihrer Diskussion der Unterscheidung zwischen dem Ethischen und dem Moralischen
bei Habermas (anhand der Kritik von McCarthy, 145-148) geht es nur um den Argu-
mentationsschritt, die Moral von jedem Anspruch absoluter Kontexttranszendierung zu
befreien, und sie gleichsam auch als ethisch, also als partikular zu bezeichnen. Dabei
wird aber ein Partikulares anvisiert, das von der ganzen westlichen Spdtmoderne ge-
teilt werden soll, ndmlich kontexttranszendierende Begriindungsanspriiche aufzustel-
len. Die Binnendifferenzen innerhalb dieser pluralistischen Spatmoderne kénnen damit
nicht thematisiert werden. Damit geht der sozialphilosophische und demokratietheore-
tische Nutzen der Unterscheidung von Moral und Ethik verloren, ndmlich diejenigen
Werte, Themen und Institutionen zu unterscheiden, die a) partikular bleiben, abhédngig
von jeweiligen verschiedenen ethischen Einstellungen, die im Pluralismus auftreten, und

b) denjenigen, die (pragmatisch und kontextualistisch) universalisiert werden miissen,

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug

Dass Allen den Freiheitsbegriff nicht weiter differenziert und seine institu-
tionellen Implikationen nicht beschreibt, hingt damit zusammen, dass sie zum
sozialtheoretischen Freiheitsproblem der Subjektivierung nicht mehr sagt, als
dass Menschen sowohl relativ frei als auch relativ machtbestimmt sind. Dies
entspricht der Position, die Saar in seiner Rekonstruktion der genealogischen
Kritik als die zu dieser Kritikform passende Sozialtheorie ausgewiesen hat. Die-
se Sozialtheorie ist aber genau deshalb zur Genealogie passend, weil sie es nicht
erlaubt, auf ihrer Grundlage (kontextualistisch limitierte) kontexttranszendie-
rende Geltungsanspriiche zu erheben, denn die dadurch erzeugte Gewissheit
stiinde der Funktion der existenziellen Ansprache der genealogischen Kritik
entgegen. Deshalb arbeitet die Genealogie mit einem Freiheitsbegriff, der kei-
ne Differenzierung von Subjektivierungsregimen beziiglich der Wahrscheinlich-
keit von Freiheit zuldsst.

Um tatsdchlich eine sozialtheoretische Grundlage fiir den kontextualisti-
schen Universalismus anbieten zu kénnen, miisste Allen den Freiheitsbegriff
differenzieren und verschiedene Modalitdten der Freiheit angeben. Da ihre Kri-
tik an Foucault und Butler genau dieses Problem der Unféhigkeit zur Unter-
scheidung zwischen Macht und Autonomie in deren Subjektivierungstheorie
betrifft — in der hier vorgeschlagenen Begrifflichkeit: das Freiheitsproblem der
Subjektivierung — ist es erstaunlich, dass Allen dieses Problem auf einer an-
deren Argumentationsebene einfach reproduziert: Sie kommt zu dem Schluss,
dass sowohl Habermas als auch Foucault teilweise Recht und teilweise Unrecht
haben — Menschen sind frei und machtbestimmt, wobei Habermas zu optimis-
tisch sei und Macht ausblende und Foucault keine Unterscheidung von Macht
und Autonomie treffe. Dabei bestimmt sie aber nicht, wie genau diese beiden
Theorien so kombiniert werden kénnen, dass damit Aussagen dariiber getrof-
fen werden konnen, unter welchen Bedingungen welche Freiheit bzw. Unfrei-
heit herrscht. Mit anderen Worten: Allen differenziert den Freiheitsbegriff nicht
modal.

Bis hier lasst sich sagen, dass Allen den Freiheitsbegriff einerseits zu all-
gemein hilt, um zu versuchen, den die immanente Kritik ihres kontextuali-
sierten Universalismus gegen Paternalismusvorwiirfe abzusichern. Andererseits
kann sie den Freiheitsbegriff, der dabei hilft, mit Paternalismus umzugehen,
nicht konkretisieren, weil sie nicht die sozialtheoretische Grundlage dafiir ent-
wickelt, Freiheit und Macht modal robust zu differenzieren. Nur indem das

gerade um zu erlauben, dass die Pluralitit der partikularen Positionen erhalten bleibt,

und sich nicht eine Partikularitdt ungerechtfertigt universalisiert.

- am 14.02.2026, 11:54:4:

281


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

282 Freiheit als Kritik

27

28

Freiheitsproblem als demokratietheoretisches Problem der Differenzierung von
Moral und Ethik verstanden wird, also zwischen universalisierbaren Normen
und Bereichen der ethischen Selbstbestimmung — und damit in Bezug auf das
Politische: als Willkiirfreiheit?” —, kann die Frage danach, welche Freiheit kon-
kret begriindet und politisch umgesetzt werden soll, beantwortet werden.
Diese demokratietheoretische Wende des Freiheitsproblems lésst sich auch
von einem anderen Einsatzpunkt als demjenigen der Kritik der zu grof3en Allge-
meinheit des Begriindeten herleiten, ndmlich von den durch Allen anvisierten
gesellschaftlichen Orten der Freiheit. Allen verortet Freiheit in Protestprak-
tiken und Gegenkulturen und féllt dadurch hinter den kontextualistischen
und postfundamentalistischen®® Begriindungshorizont ihrer Argumentation

Im Gegensatz zu Menke 2015: Kritik der Rechte ist die hier entwickelte Position also
keine radikale Kritik der Form der subjektiven Rechte. Wenn zwar jede konkrete Grenze
zwischen Moral und Ethik und die damit verbundene Entpolitisierung privater Berei-
che immer auf repressive Effekte hin kontrolliert werden muss, so darf dies doch nicht
zu einer Totalpolitisierung durch das komplette Einreif3en dieser Grenze fithren, wie
Menke dies im Sinn zu haben scheint. Ein solcher vollstindiger Republikanismus, er-
zielt durch die Uberschreitung der liberalen Form des subjektiven Rechts, wiirde leicht
in einen politischen Paternalismus fithren, gegen den das Bollwerk des Foucault’schen
Antiuniversalismus gerichtet ist. Zugespitzt kénnte man sagen, dass Foucault in der hier
vorgeschlagenen Interpretation eher Liberaler als Republikaner ist.

Eine Grundeinsicht des postfundamentalistischen Denkens ist, dass jeder Anspruch auf
politische Universalitat partikular ist, es also keine Représentation der ganzen Gesell-
schaft im Politischen geben kann. Universalitét ist deshalb immer nur kontingente Uni-
versalitét, vgl. dazu Laclau 2000: ,Identity and Hegemony: The Role of Universality in
the Constitution of Political Logics“. Das Politische deshalb grundsatzlich konflikthaft,
was Mouffe als Antagnismus bezeichnet, vgl. Mouffe 2009: Uber das Politische. Fiir eine
systematische Rekonstruktion dieser Grundeinsicht der Abwesenheit eines letzten Grun-
des und der Pluralitdt verschiedener Begriindungsangebote vgl. Marchart 2010: ,,Politi-
sche Theorie als Erste Philosophie“, Marchart 2011: Die politische Differenz und Marchart
2013: Das unmdgliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie kann also nicht ein-
fach eine politisch-ethische Begriindung als gut auszeichnen, sondern muss die Partiku-
laritit und Umstrittenheit von Begriindungen reflektieren. Ahnlich wie die vorliegende
Studie vertritt Wingenbach (2011: Institutionalizing Agonistic Democracy) die Position,
dass sich demokratische Institutionen aus postfundamentalistischen Theorien ableiten
lassen, wéhrend dies bei antifundamentalistischen Theorien, die alle Begriindungen ab-
lehnen, nicht der Fall sei. Wegen der zugrundeliegenden erkenntnistheoretischen Posi-
tion bietet es sich auch an, postfundamentalistische Ansédtze als ,konstruktivistisch* zu

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 283

zuriick. Der nichsten Abschnitt zeigt, dass dies daran liegt, dass Allen dabei fiir
einen zu konkreten ethisch-politischen Freiheitsbegriff von partikularen linken
Bewegungen eintritt, der nicht universell begriindet werden kann. Hier blendet
Allen den notwendigen Konflikt um Freiheit dadurch aus, dass sie eine parti-
kulare Interpretation von Freiheit als die Richtige setzt und die Moéglichkeit,
dass im Namen dieses Freiheitsbegriffs repressive Macht ausgeiibt wird, gar
nicht mehr thematisiert. Nur wenn sie Freiheit in politischen Institutionen ver-
orten wiirde, die mit Konflikt um Freiheit umgehen konnen, kénnte Allen ihre
Argumentation davor bewahren, in einen Fundamentalismus zuriickzufallen.

6.4 Freiheit als Norm von linken Bewegungen ist zu konkret

Dieser zweite Kommentar Kritisiert, dass Allen Freiheit nicht nur zu allgemein
fast, wie im letzten Abschnitt gezeigt, sondern auch zu konkret, weil sie Frei-
heit nur in linken?® Bewegungen verortet. In ihrer Auseinandersetzung mit But-
ler kritisiert Allen, dass Butler genau wie Foucault nicht zwischen repressiver
Macht und positiver Anerkennung unterscheiden und letztlich alle Anerken-
nungsbeziehungen als repressive Macht auffassen wiirde (92). Nur durch ein
positives Konzept von gegenseitiger Anerkennung, mit dem ihre Theorie erkla-
ren kénnte, was soziale Bewegungen zusammenhalt und warum diese tatsach-
licher Widerstand und nicht nur eine weitere Ausformung repressiver Macht
sind, konne Butlers Theorie praktisch werden (92f.). Dabei wendet Allen das
gleiche Argument an, das oben als das Argument der modalen Robustheit*® be-

bezeichnen, vgl. dazu den Sammelband Martinsen (Hrsg.) 2014: Spurensuche und fiir
die Frage nach politischer Ordnungsbildung aus einer konstruktivistischen Perspektive
Martinsen (Hrsg.) 2015: Ordnungsbildung und Entgrenzung.

29 | Allen schreibt insbesondere iiber queere und feministische Kritik, doch ihr normatives
Projekt geht iiber diese Politikbereiche hinaus und zielt auf allgemeine Freiheit, Emanzi-
pation, Gleichheit und Gerechtigkeit (wobei Allen neben der Sonderstellung von Freiheit
als Moglichkeitsbedingung von Kritik die Begriffe nicht weiter systematisch unterschei-
det). In einem weiten Verstdndnis des Wortes konnen diese Prinzipien als ,links‘ beschrie-
ben werden — obwohl Allen auf diese Selbstbeschreibung verzichtet. Die Beschreibung
der zu begriindeten Normativitét als ,links’, also als eine politisch-partikulare, hat den
Vorteil, das von Allen problematisierte Spannungsverhéltnis von Universalitdt und Par-
tikularitat deutlicher zu machen.

30 | Siehe S. 151.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

284 Freiheit als Kritik

zeichnet wurde, wenn sie schreibt, dass das Entstehen von kollektivem Wider-
stand erkldrt werden konnen muss und aus Sicht der Theorie nicht nur eine
Sache des Gliicks sein darf:

Without an account of how the recognition of our commonality
provides the basis for political community and collective resistan-
ce, Butler is left suggesting that the transformation from identifica-
tion to disidentification, from signification to resignification, from
subjectivation to critical desubjectivation, is nothing more than a
matter of luck. (93)

Kritische politische Theorie soll nach Allen mehr sagen, als die triviale Einsicht,
dass zu (erfolgreichem)31 Widerstand immer Gliick gehort. Konkret soll Theo-
rie folgende Frage beantworten, und zwar vor dem von Foucault und Butler
aufgemachten Problemhintergrund, dass es eine psychische Verhaftung an die
unterdriickende Subjektivierung gibt:>*> 'How can members of subordinated
groups form nonsubordinating or at least less oppressive attachments“ (93)?

31 | Aus der Theorie kann nur die notwendige, nicht aber die hinreichende(n) Bedingung(en)

32

fiir erfolgreichen Widerstand angegeben werden; die notwendige Bedingung ist die
Transformation von (unterwerfender) Subjektivierung zu kritischer Desubjektivierung,
was ein anderer Ausdruck fir Freiheit als Kritik ist. Soviel l4sst sich mit Butler sagen;
die weitergehende Frage ist also, wie Freiheit als Kritik entsteht.

Die Einzelheiten von Butlers Ansatz, der das Problem der Subjektivierung mit Riickgriff
auf die psychoanalytische Theorie als eine Verhaftung an unterdriickenden Anerken-
nungsbeziehungen erklart — kurz: besser repressiv anerkannt zu werden und dadurch
erst ein Subjekt zu sein, als iiberhaupt nicht anerkannt zu werden und gar kein Sub-
jekt sein zu kénnen (11) - sind fiir den hier entwickelten Argumentationsgang nicht
relevant. Es reicht hier festzustellen, dass auch Butlers Ansatz das Freiheitsproblem der
Subjektivierung thematisiert und nicht l6sen kann, weil Freiheit und Widerstand nicht in
einer Differenzierung von Subjektivierungsregimen erklart werden, sondern entweder in
der Iterabilitdt und Briichigkeit der Macht oder in kérperlichem Widerstand durch einen
nicht-subjektivierbarem Rest, vgl. Butler 2005: Psyche der Macht, 89f. und 94-100 und
Butler 2004: ,Noch einmal: Kérper und Macht“, S. 53-58; vgl. fiir eine andere Position,
die sich dafiir ausspricht, im Gegensatz zu Foucaults Historismus nicht-subjektivierbare
Elemente von Subjektivitdt zu betonen Matysik 2012: ,Beyond Freedom: A Return to
Subjectivity in the History of Sexuality“. Beides (Iterabilitdt und nicht-Subjektivierbares)
ist aus Sicht der politischen Theorie zu zufillig, ungesteuert, reaktiv und nicht reflexiv
genug — weswegen Widerstand innerhalb dieses Konzepts ,,nothing more than a matter of
luck“ (93) sein kann; vgl. dazu auch Schubert 2010: ,Freiheit der Subjektivierung. Ahn-

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 285

Allen schreibt, dass es mehrere Antworten auf diese Frage geben kann, benennt
aber nur eine einzige: Indem Mitglieder von unterdriickten Gruppen auf die
Ressourcen von sozialen und politischen Bewegungen zuriickgreifen, wie die
feministische Bewegung oder die Queer-Bewegung, die alternative und neue
Weisen der psychischen Verhaftung und sozialen Anerkennung kreiert haben
(93).%

Als Beispiele im Kontext von feministischem Widerstand fiihrt Allen die Be-
wusstseinsbildung in Gender-Studies-Seminaren an, genauso wie offentliche
und private Rdume, in denen ,,girls and women are granted recognition for their
intelligence, wit, humor, talent, ambition, athletic prowess, accomplishments,
and so forth rather than for how closely they adhere to normative femininity,
and/or in which everyone is encouraged to critically examine and experiment

lich kritisiert Allen an Butlers Widerstandsbegriff, dass die Strategie der Wiedereinschrei-
bung (die auf der Iterabilitat der Macht beruht) schon eine Unterscheidung von repressi-
ver und nicht-repressiver Anerkennung voraussetzt, die Butler aber nicht vornimmt. Vgl.
Allen 2006: ,,Dependency, subordination, and recognition: On Judith Butler’s theory of
subjection” und die beiden frithen, und damit nur frithe Arbeiten einbeziehenden, Kri-
tiken an Butler aus einer Foucault’schen Perspektive, Lorey 1996: Immer Arger mit dem
Subjekt und Hauskeller 2000: Das paradoxe Subjekt, 114-147 und 211-220, die Butler
einen juridisch-repressiven Machtbegriff vorwerfen. Vgl. Meif3ner 2010: Jenseits des au-
tonomen Subjekts, S. 19-90 fiir eine optimistische Lesart von Butler, die nur kritisiert,
dass Butler nicht historisch-konkret genug arbeitet und zum Umgang mit diesem Pro-
blem vorschlégt, Butler durch Foucault zu ergianzen. Allerdings wére es falsch, Butlers
Ansatz wegen der angesprochenen Probleme abzulehnen, wie Kelly (2009: The political
philosophy of Michel Foucault, S. 89-94) es tut; Butler liefert durch ihre enthistorisierte
und subjekttheoretische Rekonstruktion der Subjektivierung eine prézise Formulierung
des in der hier rekonstruierten Debatte verhandelten Problems, siehe dazu auch Andere
Stimmen (Abschnitt 1.4).

33 | Der Vorteil dieses Konzeptes ist es nach Allen, dass es einen Ansatz zur Lésung des von
Butler fundamental formulierten Freiheitsproblems der Subjektivierung entwickelt. Die
tiefe Unterwerfung unter die herrschenden Normen hatte Butler dadurch erklart, dass
Menschen es vorziehen, unterdriickt anerkannt zu sein, als gar nicht anerkannt zu sein,
weil die Anerkennung sie erst zum Subjekt macht. Allens Vorschlag, die alternativen
Subjektivierungen von sozialen Bewegungen einzubeziehen, erlaubt es, sich vorzustel-
len, dass unterdriickte Individuen es riskieren vom herrschenden Normenregime nicht
anerkannt zu werden, weil ihnen alternative Weisen der Anerkennung zur Verfiigung

stehen, durch die sie anerkanntes Subjekt bleiben kénnen (93f.).

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

286 Freiheit als Kritik

with their gender performance, to explore and enact the full range of gende-
red experience“ (93). Ein weiteres Beispiel seien ,,queer activists and scholars
who are engaged in a project of challenging and questioning gender norms and
reworking social patterns of recognition® (94f.).

Im Schlussteil ihrer Abhandlung problematisiert Allen am Beispiel von ame-
rikanischen Gender-Studies-Studentinnen, dass auch die reflexive Kritik von
Geschlechternormen nicht notwendig zu einer Anderung der Anpassung an
sexistische und mitunter gesundheitsschidliche Schonheitsideale fithrt (180-
183). Dies ist das Motivationsproblem (84): das kritische Wissen reiche noch
nicht aus fiir eine Praxis der Freiheit, sondern auch eine Anderung der Begeh-
rens und der Fantasien sei dazu notig (10-13, 183). Um die drei von Allen
herausgearbeiteten Elemente zur Transformation unserer selbst umzusetzen —
Erweiterung der Moglichkeiten, Anderung des Denkens und Anderung des Be-
gehrens (183) —, schlégt sie auch hier den Riickgriff auf die ,,conceptual and
normative resources” (183) von kollektiven sozialen Bewegungen wie dem Fe-
minismus und der Queer-Bewegung vor, genauso wie die Anderung des so-
zialen Imaginéren durch Film, Literatur und Theater, in das feministische und
queere Narrative eingebracht werden konnen (183f.).

Diese Feststellungen sind grundsatzlich richtig. Allen macht klar, dass modal
robuste Aussagen iiber die Wahrscheinlichkeit von Freiheit und Widerstand nur
durch die Differenzierung der subjektivierenden Wirkung von Subjektivierungs-
bzw. Anerkennungsregimen getatigt werden konnen — dies ist auch das zentrale
Argument in der hier vorgelegten Kritik an Patton, Lemke und Saar. Es ist auch
richtig, dass queere und feministische Bewegungen, genau wie soziale Bewe-
gungen die Kapitalismus, Rassismus, Ableismus und andere Unterdriickungs-
verhéltnisse thematisieren, die auf einer Normierung unseres Denkens und
Begehrens beruhen, dazu fiihren konnen, Freiheit als kritische Reflexion der
eigenen Subjektivierung in Bezug auf diese Verhéltnisse zu erhohen.

Es ist aber problematisch, dass dies eine Aussage ist, die einem ganz be-
stimmten politischen Programm folgt (bzw. mehreren unterschiedlichen Pro-
grammen). Ein bestimmtes politisches Programm am Ende einer Studie {iber
die grundsatzliche Mdoglichkeit von normativer Kritik vor dem Problembhinter-
grund von Foucaults Thematisierung der subjektivierenden und normalisieren-
den Wirkung von Macht und den dadurch erhohten Anforderungen an die Be-
griindungskonstruktionen von normativer Sozialphilosophie einfach so anzu-
nehmen, fallt hinter ihr Reflexionsniveau zuriick. Die schon in der Besprechung
von Lemke thematisch gewordene Ablehnung der politischen Theorie durch

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 287

Foucault bezieht sich ja gerade auch auf die in sozialen Bewegungen benutzte
Theorie.

Zwar ist es moglich, dass die durch die Schule des Poststrukturalismus ge-
gangenen aktuellen sozialen Bewegungen weniger strukturell repressiv sind,
als der orthodoxe und parteiméfig organisierte Marxismus, gegen den Fou-
cault anschrieb. Doch das Grundproblem, das Allen richtigerweise in ihrer Mo-
nographie von allen Seiten beleuchtet und zu dessen Losung sie den kontex-
tualistischen Universalismus ins Rennen schickt, ist, dass es keine einzelne par-
tikulare politische Wahrheit gibt.>* Es gibt kein konkretes ethisches Konzept
der Freiheit, das universalisiert werden konnte, sondern der universalisierbare
Gehalt von Freiheit kann nur in der kontinuierlichen kritischen Reflexion beste-
hen. Die Grundeinsicht dieses Foucault’schen Freiheitsbegriffes ist seine Leere
auf der konkret-ethischen Ebene und seine pure Formalitét: stdndige kritische
Reflexion beziiglich unserer Subjektivierungen, ohne dass dadurch schon fest-
gelegt sei, was das gute Leben ist. Allen weill genau, dass wir uns taduschen
konnen, wie folgendes Zitat zeigt:

In other words, once we accept that there is no outside to power
in the sense that I delineated above, then we have to accept that it
may turn out from some future vantage point that our normative

34

Zu Recht problematisiert entsprechend auch Biebricher, dass Foucaults Perspektivismus
Gefahr lauft, eine generelle Unterstiitzung der (sich als) unterdriickt Positionierten zu
sein, wodurch es gar keine Méglichkeit von Gemeinsamkeit und Verstdndigung mehr
gebe, und zwar auch innerhalb dieser Gruppen nicht, weil der Perspektivismus ja auch
innerhalb der einer Gruppe von Unterdriickten wieder angewendet werden kann, vgl.
Biebricher 2005: Selbstkritik der Moderne, S. 147. Dass dies eine reale Problematik ist,
sieht man an den mit harten Bandagen — dem Argument des epistemischen Privilegs
— gefiihrten Diskussionen um Critical Whiteness innerhalb der deutschen Linken in den
letzten Jahren. Fiir die akademische Debatte vgl. Amesberger und Halbmayr 2008: Das
Privileg der Unsichtbarkeit, Dietze 2006: ,,Critical Whiteness Theory und Kritischer Ok-
zidentalismus“, Kilomba 2013: Plantation memories, Rohrdantz 2009: Weis(s)heiten im
postkolonialen Deutschland, Tilberger u. a. (Hrsg.) 2006: Weifs, WeifSsein, Whiteness und
Trepagnier 2010: Silent racism; fiir die Problematisierung in der politischen Praxis vgl.
aus Perspektive der Critical Whiteness Initiative Schwarze Menschen in Deutschland
14.5.2013: Offener Brief an die taz / Stellungnahme der ISD, Otoo 19.05.2013: Eklat
bei taz.lab-Veranstaltung: Eine eingige Enttduschung, Topcu 2013: Kinderbuch-Debatte:
Warum werden die Verletzungen anderer einfach ignoriert? und kritisch Karakayali u. a.
2012: ,Decolorise it!“

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

288

35 |

Freiheit als Kritik

ideals are themselves, in some way that we have yet to realize,
pernicious and oppressive. (180)

Eben deshalb muss kritische politische Theorie auch einen Umgang mit die-
ser Moglichkeit des Sich-Tauschens finden, und nicht das spezifische politische
Programm, an das sie gerade glaubt, als Losung fiir das Freiheitsproblem an-
geben. Genau deshalb hatte sich Allen fiir einen kontextualistischen Universa-
lismus ausgesprochen, in dem die Rekonstruktion von Idealen immer mit ih-
rer Dekonstruktion als interessen- und machtbasiert einhergehen soll, um mit
den repressiven Effekten eines {iberzeugten normativen Wahrsprechens (die es
mindestens in dem Falle hat, dass es hegemonial wird) umzugehen und sie
moglichst abzufangen (148). Doch diese stdndige Selbstkritik leisten die von
Allen gelobten politischen Bewegungen nicht notwendig. Zwar greift die quee-
re Kritik auf Foucault und andere Theoretiker innen zuriick, die die Macht-
effekte von Normativitit thematisieren, doch das bedeutet nicht, dass queere
Communities ihre momentanen ethischen MaRstédbe immer ausreichend kri-
tisch reflektieren und die von ihrer Kritik produzierten Ausschliisse angemes-
sen beurteilen. Noch fraglicher scheint Allens Optimismus, dass Bewegungen
Freiheit als Kritik beférdern konnen, beziiglich ,der* feministischen Kritik, die
teilweise mit Essentialisierungen arbeitet und nicht so grundsétzlich normati-
vitétskritisch ist, wie ,die‘ queere Kritik.3®

Dieses Problem kann in subjektivierungstheoretischem Vokabular wie folgt
gefasst werden: Allen kritisiert an Butler, dass diese nicht zwischen unter-
driickenden und nicht-unterdriickenden Anerkennungen unterscheiden wiir-
de, weshalb sie letztlich alle Anerkennungen als unterdriickend konzipieren
miisse. Um mit diesem Problem umzugehen, fiihrt Allen eine solche Unter-
scheidung ein. Die Einfiihrung einer solchen Unterscheidung ist aus der hier
vertretenen Perspektive grundsétzlich richtig — in der Auseinandersetzung mit
Lemke wurde eine systematisch analoge Unterscheidung von repressiver und

Dazu, dass sich nicht so vereinheitlichend {iber Femiminismus und Queere-Kritik spre-
chen lasst, siehe die Fussnote unten. Fiir das Argument, dass Foucaults Normalitéts- und
Normativititskritik eine Grundlage fiir heutige Queer-Theorie und queere Kritik bildet
vgl. Halperin 1997: Saint Foucault, Spargo 1999: Foucault and Queer Theory und Sawicki
2010: ,,Foucault, Queer Theory, and the Discourse of Desire“. Huffer (2010: Mad for Fou-
cault) betont, dass nicht nur die Geschichte der Sexualitdt, sondern auch Wahnsinn und
Gesellschaft grundlegend fiir die Queer-Theorie ist.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 289

freiheitlicher Subjektivierung (und Regierung) vorgeschlagen.*® Doch das Pro-
blem liegt in Allens Beschreibung der nicht-unterdriickenden und freien Aner-
kennung bzw. Subjektivierung: Dies ist nach Allen diejenige Anerkennung bzw.
Subjektivierung, die von den kollektiven Bewegungen der Unterdriickten aus-
geht. Durch eine solche — im weitesten Sinne linke — Bewegung subjektiviert
zu werden, fiihrt nach Allen zu Freiheit. Ihre Losung des Freiheitsproblems der
Subjektivierung liegt also in der Bestimmung dieser freiheitlichen Wirkung von
linken Bewegungen.

Doch dieser Vorschlag féllt hinter die Radikalitét des Freiheitsproblems der
Subjektivierung zuriick. Seine Radikalitdt besteht darin, dass wir wegen des
Faktums der Subjektivierung grundsatzlich nicht sicher sein kdnnen, ob die von
uns momentan geglaubten Uberzeugungen tatsichlich angemessen sind, und
uns nicht viel eher subtil unterdriicken. Und dieses Problem ist ein grundsatzli-
ches, weil das Subjekt wegen der Subjektivierung nicht mehr Herr im eigenen
Haus ist, es also keine Instanz mehr gibt, um verldsslich zu urteilen, sondern
eine generalisierte Hermeneutik des Verdachts berechtigt ist.>” Der einzig zu
diesem Problem passende Freiheitsbegriff, so behaupten iibereinstimmend alle
vier in dieser Studie untersuchten Autor innen, auch Allen, ist derjenige der
standigen kritischen Reflexion. Die Arbeit an der Freiheit ist nach Foucault nie
abgeschlossen, sondern ein Metaprinzip der Kritik, dass standig und wiederholt
auf alle konkreten normativen, ethischen und politischen Urteile angewendet
werden sollte.

Diese Problematisierung kann nun mit der oben beschriebenen Notwendig-
keit der Unterscheidung zwischen Moral und Ethik in einer politischen Theo-
rie im postfundamentalistischen Pluralismus zusammengefiihrt werden: Die
fiir die Losung des Freiheitsproblems der Subjektivierung notige Freiheit kann
nicht in einer spezifischen normativ besseren politischen bzw. ethischen Sub-
jektivierung liegen, also in einer konkreten inhaltlich-normativen Ethik, bei-

36 | Beide Unterscheidungen reagieren auf das gleiche Problem durch die gleiche systema-
tische Operation (Fille unterscheiden) beziiglich der gleichen Sphéare (das das Subjekt
subjektivierende ,Aul’en‘). Der Unterschied zwischen beiden Unterscheidungen ist nur,
dass sich die hier vertretene Unterscheidung auf Foucaults Subjektivierungstheorem be-
zieht, wihrend Allen von Butlers Erweiterung des Subjektivierungstheorems im Aner-
kennungsvokabular ausgeht.

37 | Genau vor diesem Hintergrund ist Foucaults Werk zunéchst eine grof3e Herausforderung
fiir linke Kritik, die dadurch in ihren Grundlagen erschiittert wird, vgl. Biebricher 2005:
Selbstkritik der Moderne, S. 107ff.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

290 Freiheit als Kritik

spielsweise derjenigen durch ,den®® Feminismus. Das Freiheitsproblem besteht
gerade darin, dass jede Subjektivierung normierend ist und dabei potentiell
schidlich, weshalb es ihm widerspricht, eine spezifische Subjektivierung als
grundsétzlich freiheitlich und positiv anerkennend auszuzeichnen. Ein Frei-
heitsbegriff, der mit diesem Problem umgeht, kann deshalb nur in einem Me-
taprinzip der stidndigen Reflexion und (Selbst-)Kritik bestehen, muss also auf
einer Metaebene angeordnet sein, die auf alle Subjektivierungen angewendet
wird. Freiheit in diesem Sinne beruht deshalb nicht auf einer konkreten inhalt-
lichen Vorgabe beziiglich des guten Lebens (Ethik), sondern auf einem Form-
und Verfahrensprinzip der Reflexion zweiter Ordnung.

In dieser inhaltlich-normativen Leere und Formalitit hat Freiheit als Kritik
groRe Ahnlichkeit zu den Verfahrensprinzipien, die in der liberalen politischen
Philosophie als das Moralische verhandelt werden.>® Das Moralische steht hier
fiir diejenigen Normen, die universalisierbar sind, auf die sich also alle Subjek-
te verniinftigerweise einigen konnen sollen, obwohl sie nach sehr unterschied-
lichen Ethiken leben; auch Freiheit als Kritik beschreibt eine Norm, die trotz
bzw. gerade wegen der Unterschiedlichkeit der Subjektivierungen bzw. Ethiken
auf alle angewendet werden sollte. Sie zu universalisieren folgt daraus, erstens
Freiheit als universelles Ideal der Spatmoderne anzunehmen (wie es mit Allens

38 | An der Schwierigkeit, hier das richtige Ma an Konkretion zu finden, sieht man genau

39

das angesprochene Problem, dass vollig unklar ist, was genau gute Subjektivierungen
sein sollen: Sobald man néher hinschaut, gibt es ,den‘ Feminismus nicht mehr, sondern
Kémpfe um verschiedene Normen, deren Vertreter innen die jeweils anderen als repres-
siv brandmarken. Dennoch soll hier kein Gegensatz zwischen queerer oder feministi-
scher Kritik und Freiheit als Kritik aufgemacht werden — im Gegenteil ist gerade der
stindige Kampf um bessere Normen und Politik, den man in feministischen und quee-
ren (und anderen, beispielsweise antirassistischen) Kontexten sieht, schon eine Verwirk-
lichung von Freiheit als Kritik.

Der Grundgedanke, Foucaults Freiheitsproblematik in einer politisch liberalen Theorie
zu entwickeln, verfolgt auch Ball (2002: ,,Sexual Ethics and Postmodernism in Gay Right
Philosophy*), der zeigt, dass die Einsicht in die soziale Situiertheit des Subjekts nicht mit
dem politischen Liberalismus inkompatibel ist; trotz der Annahme der sozialen Bedingt-
heit von Freiheit geht Ball aber nicht weiter auf ihre Moglichkeitsbedingungen ein. Auch
Wingenbach (2011: Institutionalizing Agonistic Democracy) vertritt die These, dass ei-
ne postfundamentalistische Perspektive zu liberalen Institutionen fithrt. Weil er dabei
aber nicht die stidndige Kritik zum Ausgangspunkt macht, erweitert er den politischen

Liberalismus durch die agonistische Demokratie kaum.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 291

kontextualistischen Universalismus moglich ist) und zweitens die Theorie der
Subjektivierung fiir wahr zu halten (was die Pramisse der vorliegenden Studie
und der in ihr verhandelten Autor innen ist), was zu der Spezifizierung von
Freiheit zur Freiheit als Kritik der eigenen Subjektivierung fiihrt. Genau wie die
Freiheit der Kritik beschreibt das Moralische nicht konkrete ethisch-normative
Vorschriften, sondern inhaltlich leere und rein formale Verfahrensprinzipien,
die zur besseren Koordinierung aller Ethiken fiihren, ist also eine Operation
zweiter Ordnung. Genau wie die Freiheit als Kritik haben die moralisch ge-
rechtfertigten politischen Prozeduren den Zweck, mit dem Konflikt zwischen
verschiedenen Ethiken umzugehen und dabei (unmerkliche) Normierung, Re-
pression und Paternalismus zu minimieren und Freiheit zu erhéhen.*

Nun gibt es die Moglichkeit, auch nach dieser Problematisierung die Leh-
re aus der Thematisierung von Freiheit und Macht bei Foucault nur beziiglich
linker und machtkritischer Bewegungen zu ziehen. Man kénnte diesen Bewe-
gungen raten, Freiheit als ein Metaprinzip der kritischen Reflexion innerhalb
der Bewegung zu integrieren. So konnte man eine Art reflexive Ethik aufbauen,
durch die versucht werden konnte, die nicht-repressive Anerkennung innerhalb
der linken und machtkritischen Bewegungen gegen immer wahrscheinliche
Einbriiche von repressiver Normierung zu schiitzen. Dies kénnte das angespro-
chene Problem l6sen, dass Allen bei ihrer bedingungslosen Unterstiitzung des
jeweils von Protestbewegungen Geforderten die Tiefe des Freiheitsproblems
der Subjektivierung aus den Augen verliert und paternalistische Ethiken unter-
stiitzen konnte.

Doch der kontextsensible Universalismus, den Allen vorschlégt, tritt mit
dem Anspruch auf, Freiheit in einer immanenten Kritik kontexttranszendie-
rend* fiir die gesamte Spiatmoderne zu begriinden und nicht nur fiir linke
soziale Bewegungen. Es geht ihr immer schon um die Frage danach, was fiir
alle verallgemeinerbar ist, also, um im liberalen Jargon zu bleiben, um das Mo-
ralische. Und um diesen Anspruch zu erfiillen, miisste sie die Konflikte {iber
unterschiedliche Ethiken in einer pluralen Gesellschaft ernst nehmen, die den
Hintergrund fiir die Auseinandersetzung um die Méglichkeit von sozialphilo-
sophischer Kritik bilden, die Allen zu 16sen versucht.

40 | Siehe zur Moral/Ethik-Unterscheidung die Fn. 24, S. 280.

41 | Die Figur der kontextualisierten Kontextranszendierung lésst sich klarer fassen, wenn
man sie sofort im Vokabular von Ethik und Moral formuliert: Allen mochte nicht nur
partikulare Ethiken unterstiitzen, sondern sie mochte kontexttranszendierend (immer
nur im Immanenzrahmen der Spdtmoderne, versteht sich) sprechen, also {iber die Moral.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

292 Freiheit als Kritik

42

43

Diese Konflikte blendet Allen aber aus, wenn sie entweder nur einen zu
allgemeinen Freiheitsbegriff voraussetzt, der konfliktlos von allen Menschen in
der Spatmoderne geteilt wird (weshalb Allen ihren Freiheitsbegriff nicht auf
die systematische Unterscheidung von Ethik und Moral bezieht, obwohl sie sie
diskutiert) oder einen zu konkreten ethischen bzw. politischen Freiheitsbegriff
verallgemeinert, den sie im feministischen und queeren Projekt verwirklicht
sieht, ohne dessen Machteffekte nach Innen und auf andere ethische Projekte
zu problematisieren.

Um den Konflikt innerhalb einer solchen Theorie zu behandeln, ist es sinn-
voll, {iber Institutionen nachdenken, in denen er ausgetragen werden kann.
Und das heil’t, ihn in eine demokratietheoretische Fragestellung zu tber-
tragen.*> So konnte der postfundamentalistische Freiheitsbegriff davor be-
wahrt werden, in einen Fundamentalismus zuriickzufallen.*® Und so kénnte er

Ein zusitzliches Argument formuliert Wendy Brown: Sie kritisiert aus der Perspektive
der politischen Theorie, dass Fouaults Machtanalytik den Begriff der Legitimitét ver-
nachléssigt, obwohl Legitimitédtsdiskurse ein Mechanismus seien, durch den sich Macht
intensiviere. Der Staat sei wiederum ,the singularily accountable object in the field of
political power“ (Brown 2008: ,,Power After Foucault®, S. 79) und miisse deshalb starker
in den Fokus der Analyse geriickt werden.

In einem &hnlichen Sinn rekonstruiert Markus Gabriel Foucaults Vorlesungen zur parr-
hesia, dem Wahrsprechen gegen hegemoniale Ordnungen. Die parrhesia konstituiere die
fiir die Demokratie grundlegende (Meta-)Einsicht in die Kontingenz (und damit der Irr-
tumsanfélligkeit) von Wahrheitsprozeduren und Lebensformen, die auch dem Postfun-
damentalismus zugrunde liegt: ,,Demokratie entsteht dort, wo die unbedingte Berufung
auf die Wahrheit die Moglichkeit eines anderen Lebens und damit die Kontingenz der
bestehenden Lebensform zu verstehen gibt.“ Parrhesia ist dabei nicht nur die Kontingent-
setzung des Inhalts innerhalb eines Prozeduralismus (wie bei Habermas), sondern auch
die Kontingentsetzung der Prozeduren selbst, wodurch parrhesia eine Ausnahme sei,
,was eine bisher noch wenig beachtete demokratische Alternative zum Schmitt’schen
Souveranitétsdiskus darstellen diirfte.“ Gabriel zeigt, dass die Einsicht in die Kontin-
genz das Problem der demokratischen Ausnahme im parrhesia-Begriff grof3ere systema-
tische Ubereinstimmung mit Problematisierungen der antiken Skepsis haben, als Fou-
cault sieht: ,,Wie spater Foucault stellt sich fiir die antike Skepsis genau das Problem,
wie ihre Ideologiekritik es vermeiden kann, selbst nur ein weiteres ideologietréchtiges
Programm zu formulieren.” Freiheit als Kritik kann als ein Antwortversuch auf genau
dieses Problem verstanden werden. Siehe Gabriel 2012a: ,, Analytik der Wahrheit und
Ontologie der Gegenwart?“, S. 44, 45 und 47.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foucault ist nicht genug 293

seinem eigenen Reflexionsniveau einer generalisierten Hermeneutik des Ver-
dachts** iiber politisches und ethisches normatives Wahrsprechen in einem
konflikthaften Pluralismus gerecht werden.

Es miisste deshalb untersucht werden, wie Freiheit als Kritik, verstanden als
Ideal im Raster des Moralischen, aus dem sich das politische und soziale Insti-
tutionengefiige ableitet, auf diese Institutionen auswirkt. Dies entsprache auch
dem von Allen geforderten Einbau eines stdndigen dekonstruktiven Moments
in die Rekonstruktion durch die kritische Theorie (147).* Freiheit als Kritik
wiirde dabei in zwei Richtungen wirken: Einerseits wiirde sie auf alle konkre-
ten partikularen Ethiken wirken und deren Reflexivitat erhdhen; andererseits
wiirde sie auch auf die Moral, das hei3t das jeweils moralisch begriindete insti-
tutionelle Gefiige wirken, als eine dort verortete Metareflexivitét, die die Parti-
kularitat bzw. ,Unreinheit’ der jeweils als universell behaupteten Institutionen
problematisiert.

44 | Siehe die Bemerkungen zur Hermeneutik des Verdachts in Kontextualistische Kontext-
transzendierung (Abschnitt 6.2).
45 | Diese Position entwickelt Allen in ihrer Rekonstruktion von Thomas McCarthys pragma-

tischer Relektiire von bzw. Kritik an Habermas, vgl. McCarthy 1993: Ideale und Illusionen.

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 11:54:4:


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

