
6 Foucault ist nicht genug.
AmyAllen und dieMöglichkeit
freiheitlicher Institutionen

6.1 Einleitung: Der Ort der Freiheit – soziale Bewegungen
oder politische Institutionen?

Amy Allen ist der Auffassung, dass das Freiheitsproblem bei Foucault nicht in-
nerhalb seines theoretischen Rahmens gelöst werden könne, sondern Foucault
durch die normative Sozialphilosophie der späten Frankfurter Schule ergänzt
werden müsse. Ihre Interpretationsstrategie kann deshalb mit dem Leitspruch
‚Foucault ist nicht genug‘ bezeichnet werden.1 Dass das Freiheitsproblem nicht

1 | Die These ‚Foucault ist nicht genug‘ unterliegt in unterschiedlichen Varianten den meis-

ten Theorievergleichen, wenn sie davon ausgehen, dass der Vergleich Schwachstellen

oder blinde Flecken bei Foucault aufdeckt oder behebt – dabei geht es nicht immer um

die Themen Freiheit und Normativität, wie bei Allen und in der vorliegenden Studie.

Vgl. zu dieser Vergleichsmethode und einen Vergleich der Machttheorien von Luhmann

und Foucault Martinsen 2013: „Negative Theoriesymbiose“; weiterhin zu Luhmann und

Foucault Borch 2005: „Systemic Power: Luhmann, Foucault, and Analytics of Power“,

Bublitz 2003b: „Foucaults ‚Ökonomie der Machtverhältnisse‘ und Luhmanns ‚Politik der

Gesellschaft‘“, Link 2003: „Wieweit sind (foucaultsche) Diskurs- und (luhmannsche)

Systemtheorie kompatibel?“, Reinhardt-Becker 2004: „(Luhmannsche) Systemtheorie -

(foucaultsche) Diskurstheorie“ und Opitz 2013: „Was ist Kritik? Was ist Aufklärung?“;

vgl. für Vergleiche von jeweils Foucault mit Luhmann und Deleuze Pottage 1998: „Power

as an art of contingency: Luhmann, Deleuze, Foucault“; mit Luhmann und Habermas

Kneer 1996: Rationalisierung, Disziplinierung und Differenzierung und Guibentif 2010:

Foucault, Luhmann, Habermas, Bourdieu, une génération repense le droit; mit Habermas

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


268 Freiheit als Kritik

im Rahmen der Genealogie gelöst werden kann, sondern nur durch eine Um-
stellung des Kritikmodus auf normative politische Theorie, ist auch das Ergeb-
nis der Rekonstruktion und Kritik der drei Interpretationsstrategien von Patton,
Lemke und Saar, die mit dem Ziel angetreten sind, das Freiheitsproblem intern
zu lösen. Allen bietet also einen Ansatz der Lösung des Freiheitsproblems, der
auf Basis der bisher entwickelten Ergebnisse vielversprechend ist.2 In diesem

und Lacan Dörfler 2001: Das Subjekt zwischen Identität und Differenz; mit Habermas Bie-

bricher 2005: Selbstkritik der Moderne (siehe dazu auch die weitere Literatur in Fn. 69,

S. 230); mit Sartre (unter Einfluss von Habermas) Richter 2011: Freiheit und Macht;

mit Adorno (allerdings mit einem Fokus auf Gemeinsamkeiten anstatt auf Schwach-

stellen) Naumann-Beyer 1993: „Anders denken - ein Vergleich zwischen Adorno und

Foucault“; mit Bourdieu Langemeyer 2008: „Subjekte im gesellschaftlichen Desintegra-

tionsprozess“; mit Castoriades Restrepo 2012: Castoriadis, Foucault and Autonomy: New

Approaches to Subjectivity, Society and Social Change; mit Elias Dahlmanns 2008: Die Ge-

schichte des modernen Subjekts; mit Gadamer Vasilache 2003: Interkulturelles Verstehen

nach Gadamer und Foucault; mit Skinner Vucina, Drejer und Triantafillou 2011: „Histo-

ries and freedom of the present: Foucault and Skinner“; und mit Weber Szakolczai 1998:

Max Weber and Michel Foucault.

2 | Eine weitere Variante der These ‚Foucault ist nicht genug‘ ist Koopman 2013: Genealogy

as critique. Koopman hat in der amerikanischen Foucault-Debatte einige Beachtung er-

fahren (siehe Foucault Studies, No. 18, Oktober 2014), weshalb hier ausführlicher Stel-

lung genommen und begründet wird, dass Koopmans Ansatz weniger vielversprechend

ist als Allens. Koopman tritt wie Saar an, um die Spezifizität von Foucaults genealogi-

scher Kritik zu untersuchen und damit einen Beitrag zur sozialphilosophischen Debatte

um Foucault zu leisten. Er versucht, eine Reihe an Problemen in dieser Debatte zu lösen,

allen voran die Entgegensetzung von Foucault und Habermas, denen er die Schlagworte

Kontingenz und Universalismus zuweist. Sein Lösungsvorschlag besteht in einer sozi-

alphilosophischen Aufgabenteilung: Die genealogische Kritik problematisiert, während

die Kritische Theorie (in ihrem Universalismus durch den Pragmatismus abgeschwächt)

eine normative Zukunftsorientierung anbietet (12, 181, 221, die Seitenzahlen in dieser

Fussnote beziehen sich auf Koopman 2013). Die drei Traditionen so zusammen zu brin-

gen ist für Koopman nicht problematisch, und sein Argument besteht weniger darin, die

durch eine solche These aufgeworfenen philosophischen Probleme durchzuarbeiten, als

die drei Traditionen – Foucault, Kritische Theorie, Pragmatismus – so zu interpretieren,

dass sie kompatibel erscheinen. Dafür interpretiert er Foucault mit zwei Akzentverschie-

bungen: Erstens betreibe Foucault Problematisierungen, die uns helfen, die empirischen

konstitutiven Bedingungen der Möglichkeit unserer Gegenwart besser zu sehen; diese

Problematisierungen seien gar nicht normativ und schon gar nicht subversiv (Genea-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 269

logie als Subversion zu verstehen unterstellt Koopman Saar, 147f.) und deshalb ohne

weiteres mit normativen Projekten kompatibel (88–94), ermöglichen sie (140) und er-

muntern sie sogar (148). Zweitens sieht Koopman Foucault als Erben Kants, aber nicht

des transzendentalen, sondern des empirischen und kritischen; genau solche postfunda-

mentalistischen Kantianer seien auch Habermas und Dewey, was Koopman als weiteres

Indiz der Kompatibilität dient. Dass Foucault mit normativ-rekonstruktiven Ansätzen

kompatibel ist, begründet Koopman darüber hinaus durch eine Interpretation des Spät-

werks als normative Antwort auf die Problematisierungen des mittleren Werkes (151,

185) – hierin ähnelt er also Lemke. Allerdings fällt diese Antwort nach Koopman unbe-

friedigend aus, entweder weil Foucault zu früh starb (185), oder weil er einfach nicht

so gut in normativer Theorie war (wie er hätte sein wollen) (214f.) bzw. ihm bei all der

Problematisierung keine Zeit mehr für normative Theoriebildung blieb (242). Jeden-

falls, so Koopman, seien es nur kontingente und akzidentielle, keine notwendigen und

theoriesystematischen Gründe, die Foucault dahin trieben, nicht oder kaum normativ zu

arbeiten. Wegen folgender Punkt ist Koopman keine längere Besprechung gewidmet: 1.

Koopman geht mit den Theorien wie mit einem Steckbaukasten um. Er baut so lange um,

bis es passt. Damit verliert er ihre philosophischen Motivationen und auch Probleme aus

dem Blick. Dies zeigt sich in seinem Umgang mit allen drei Traditionen, weil er einerseits

behauptet, sie würden sich so gut ergänzen und diese Ergänzung sei sogar notwendig,

aber diese angebliche Notwendigkeit nicht aus einer internen Kritik der Traditionen be-

gründet. Kurz: Dass sie mit viel Mühe auf ein von ihnen unabhängiges Projekt angepasst

werden können, zeigt nicht, dass es eine jeweils interne Notwendigkeit gibt, dies auch zu

tun. Genau hier unterscheidet sich Allen, die immer von internen Problemen ausgehend

argumentiert. 2. Genealogie erscheint bei Koopman als ein neutral-objektives Beschrei-

bungsinstrument, das nur die normative Arbeit anderer Theorien informieren soll (130)

– damit ist aber völlig unklar, was das rhetorisch-dramatische Moment soll und wieso

es ein Freiheitsproblem gibt. Die von Saar herausgearbeitete Spezifizität der Genealogie

kommt bei Koopman nicht vor. 3. In seiner Auseinandersetzung mit Allen macht Koop-

man dann auch klar, dass ihn das Freiheitsproblem eigentlich nicht interessiert: Dass

Widerstand schwer ist, sei ein praktisches Problem und kein theoretisches; Foucault be-

schreibe schon realistisch, dass es so wenig Widerstand gebe (207). Allens Konzept der

Freiheit als Fähigkeit zur kritischen Reflexion lehnt Koopman ab, weil es keine Hand-

lungsanweisungen generiere und zu stark an die Autonomiekonzeption des Liberalismus

erinnere, und spricht sich für ein Verständnis von Ethik als selbsttransformativer Praxis

aus. Aus Koopmans debattenüberschreitenden Hintersichlassen der Unterschiede der so-

zialphilosophischen Traditionen und seiner Verhandlung des kontextualisierten Univer-

salismus (223ff.) könnte sich die Frage ergeben, wie sich ein solcher Freiheitsbegriff der

Transformation universalisiert werden könnte, die er aber nicht anspricht.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


270 Freiheit als Kritik

Kapitel wird zunächst ihr Lösungsansatz rekonstruiert, der auf der Entwick-
lung eines immanenten Kritikmodus beruht, durch den Freiheit als Kritik kon-
texttranszendierend begründet werden soll. Dann wird in zwei Kommentaren
kritisiert, dass Allen hinter das postfundamentalistische Argumentationsniveau
ihrer theoretischen Synthese zurückfällt, weil sie Freiheit in sozialen Bewegun-
gen verortet und deshalb die politische Konfliktualität von Freiheit ausblendet.
Kurz: Sie verlässt das Spielfeld der politischen Theorie, von dem sie gestartet
war.

6.2 Kontextualistische Kontexttranszendierung
Im Zentrum von Amy Allens Monographie The Politics of Our Selves (2008) steht
das Freiheitsproblem der Subjektivierung bei Foucault, das Allen wie folgt fasst:
Die Foucault’sche „Politik des Selbst“ (2, eigene Übersetzung)3 hat zwei mitein-
ander inkompatible Komponenten: Foucault nimmt einerseits an, dass Subjekte
machtkonstituiert sind, und er nimmt andererseits an, dass es Freiheit als Au-
tonomie, als die Fähigkeit zur kritischen Reflexion und Selbsttransformation,
gibt.

However, this leads us to a difficulty, for these sides of the politics
of the self are often thought to be incompatible with each other. It
has been assumed that thinking of the self as political in the first
sense, as constituted by power, makes a politics of the self in the
second sense impossible, because it reveals agency, autonomy and
critique to be nothing more than illusions, power’s clever ruses. (2)

Allens Ziel ist es, dieses Problem zu lösen, indem sie eine Sozialphilosophie ent-
wickelt, die sowohl Machtkonstituiertheit als auch Freiheit erklären kann (2,
21). Ihr Lösungsvorschlag unterscheidet sich fundamental von den drei bisher
untersuchten Ansätzen, ‚Foucault ist kohärent‘, ‚Foucault korrigiert sich‘ und
‚Foucault kritisiert kohärent‘. Während diese drei Ansätze Versuche sind, Fou-
caults Werk kohärent zumachen, es also so zu interpretieren, dass es eine inter-
ne Lösung für die an Foucault herangetragenen Probleme erlaubt, geht Allen
davon aus, dass Foucaults Werk für eine kohärente sozialphilosophische Lö-
sung dieser Probleme nicht ausreicht, sondern durch Ressourcen aus anderen

3 | Alle Seitenzahlen ohne Literaturangabe beziehen sich in diesem Kapitel auf Allen 2008:

The Politics of Our Selves.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 271

Theorietraditionen, insbesondere durch Habermas’ normatives Begründungs-
programm, ergänzt werden muss. Allens Ansatz wird hier deshalb mit dem
Leitspruch ‚Foucault ist nicht genug‘ bezeichnet. Wie Patton und Lemke und im
Gegensatz zu Saar argumentiert Allen auf einer sozialtheoretischen Ebene und
liest Foucaults Aussagen als Sozialtheorie; die Spezifizität des genealogischen
Kritikmodus ist für sie dabei nicht relevant.

Dabei geht Allen von vorn herein von der Prämisse aus, dass kritische Sozi-
alphilosophie zwei Aspekte haben sollte: einen explanatorisch-diagnostischen,
bei dem es um die genaue Analyse von sozialen Pathologien geht, und einen
antizipatorisch-utopischen, bei dem es um das Herausarbeiten von Wegen
der zukünftigen Veränderung und Handlungsalternativen geht (3).4 Um bei-
de Funktionen erfüllen zu können, sei eine Zusammenführung und Integrati-
on von Foucault und Habermas in einem einheitlichen sozialphilosophischen
Ansatz nötig (3): Das Foucault’sche Freiheitsproblem der Subjektivierung ist
vor dem Hintergrund dieser Prämisse der zweifachen Aufgabe der kritischen
Theorie deshalb problematisch, weil es dazu führt, dass die zweite Aufgabe,
das Aufzeigen von Möglichkeiten der Veränderung, nicht mehr erfüllt werden
kann. Denn Wege der Veränderung können nach Allen nur aufgezeigt werden,
wenn Autonomie erklärt werden kann, weil nur auf der Basis von Autonomie
Kritik legitimiert werden kann (19) – was aus Foucaults Theorie heraus nicht
gelingt, so dass sie eine Habermas’sche Ergänzung benötigt (3).5

4 | Allen bezieht sich dabei auf Benhabib 1986: Critique, norm, and utopia, S. 226. Schon

die Struktur des Freiheitsproblems bei Patton und Lemke beruht implizit auf dieser Prä-

misse, dass Sozialphilosophie Orientierung geben können soll. Dieser Wunsch macht

es erst notwendig, Freiheit als normativen Begriff besser zu verstehen und sich seiner

zu vergewissern. Direkt sichtbar ist der Zusammenhang zwischen begrifflicher Klarheit

von Freiheit und Orientierungsleistung der Sozialphilosophie im Motivationsproblem,

das auch für Lemke ein Aspekt des Freiheitsproblems (der Machtdetermination) ist: Fou-

cault fordere zumWiderstand auf, beschreibe ihn aber gleichzeitig als unmöglich; damit

seine Theorie erläutern könne, wieWiderstand zu leisten ist, müsse sie ihn auch erklären

können, siehe Freiheit und Widerstand (Unterabschnitt 3.2.4). Insofern scheint Allen die

Verortung ihrer Problematisierung im Sprachspiel der normativen Sozialphilosophie kla-

rer auszuweisen, als Lemke es tut. Saar hingegen zeigt, dass Foucaults Aufforderungen

zum Widerstand gerade auf Basis der Verunklarung seiner Möglichkeit funktionieren

und ist deshalb auch nicht (implizit) normativistisch.

5 | Entsprechend kritisiert Allen die Position Nancy Frasers, die von einer Arbeitsteilung aus-

geht: Foucault liefere nur empirisches Material über problematische Machtverhältnisse,

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


272 Freiheit als Kritik

Andersherum reicht Habermas alleine nicht aus und muss durch Foucault
ergänzt werden, weil seine idealisierende Theorie Macht nicht genügend mit
einbezieht und dadurch eine falsche, nämlich zu optimistische Diagnose anbie-
tet: „One of the central arguments of this book is that, to date, Habermasian
critical theory has done a much better job with the second task [antizipatorisch-
utopisch, K.S.] than it has with the first [explanatorisch-diagnostisch, K.S.]. In
order for critical theory to offer a compelling diagnosis of the present, it would
do well to take very seriously the analysis of subjection offered by Foucault“ (3).
Allen versucht deshalb, eine einheitliche Sozialphilosophie zu schaffen, die die
jeweils plausiblen Aspekte des Foucault’schen und Habermas’schen Denkens
integriert und beide Aufgaben der Sozialphilosophie erfüllen kann, indem sie
sowohl Machtkonstituiertheit als auch Freiheit erklärt.

Um eine solche einheitliche Sozialphilosophie zu entwickeln unternimmt
Allen detaillierte Relektüren der Positionen von Foucault und Habermas, in de-
nen sie zeigt, dass es wesentlichmehr „middle ground“ (4) zwischen den beiden
Theoretikern gibt, als in der Foucault-Habermas-Debatte6 üblicherweise gese-
hen wird. Um zu präzisieren, welche Theorieelemente jeweils problematisch
sind und welche in den von Allen anvisierten integrierten Ansatz übernommen
werden sollten, geht sie auch auf die Weiterentwicklung des Foucault’schen
Antiuniversalismus durch Judith Butler und die Weiterentwicklung des Haber-
mas’schen Universalismus durch Seyla Benhabib ein.

In ihrer Foucault-Interpretation zeigt Allen, dass der Vorwurf an Foucault,
seine Theorie würde jegliche Konzeption von Subjektivität und Autonomie ver-
hindern,7 auf Missverständnissen und Fehlinterpretationen beruht. Sowohl das
Frühwerk (Kapitel 2, 22–44) als auch das Spätwerk (Kapitel 3, 45–71) seien
eine Thematisierung der (historischen) Bedingungen der Möglichkeit von Sub-

was aber die normative Idealtheorie nicht beeinflusse (7, 126). Allen geht hingegen

davon aus, dass Foucault die Grundbegriffe der normativen Theorie vor eine ernste Her-

ausforderung stellt, die zu überwinden es der Integration der Ansätze (im Gegensatz

zur Arbeitsteilung) bedarf, die Allen unternimmt. Siehe Fraser 1994a: „Foucault über

die moderne Macht: Empirische Einsichten und normative Unklarheiten“ und auch Fra-

ser 1993a: „Falsche Gegensätze“ und Fraser 1993b: „Pragmatismus, Feminismus und die

linguistische Wende“.

6 | Siehe Fn. 69, S. 230.

7 | Dieser Vorwurf wurde unter anderem von Habermas, Benhabib und Fraser geäußert und

auch von Lemke als den „rationalen Kern“ der Foucault-Kritik geteilt, siehe Disziplin –

Das Freiheitsproblem der Machtdetermination (Abschnitt 3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 273

jektivität mit dem normativen Fokus auf Autonomie. Butlers Analyse von Sub-
jektivierung unter Rückgriff auf die Psychoanalyse ist nach Allen geeigneter als
Foucaults Arbeiten, um innerpsychische Unterwerfungsmechanismen zu erklä-
ren (Kapitel 4, 72–95). Doch sowohl Foucaults als auch Butlers Ansätze litten
an dem Problem, nicht zwischen Freiheit und Machtabhängigkeit bzw. Wider-
stand und Unterwerfung bzw. subjektkonstitutiver und unterdrückender Aner-
kennung unterscheiden zu können (20, 74, 174) und deshalb weder Freiheit,
noch Intersubjektivität, noch gelungene Anerkennungsverhältnisse, noch kol-
lektive politische Handlungen konzipieren zu können (93). Diese Unfähigkeit
führe wiederum zu einem Motivationsproblem – wenn es nur Unterwerfung
gibt, kann es keine Motivation geben, Widerstand gegen bestimmte Arten der
Macht zu leisten (83f.).8

Zur Lösung dieser Probleme wendet sich Allen Habermas zu, der Intersub-
jektivität und Autonomie beschreiben könne und damit theoretische Instru-
mente bereithalte, um zwischen Macht und Widerstand unterscheiden zu kön-
nen. Um einen kontexttranszendierenden Universalismus zu begründen, spiele
Habermas allerdings die Bedeutung von Macht in Sozialisationsprozessen, die
zu Autonomie führen sollen, herunter, was im Lichte des Foucault’schen Subjek-
tivierungstheorems unplausibel sei (Kapitel 5, 96–122). Allen schlägt deshalb
eine kontextualistische und pragmatische Lesart des Habermas’schen Univer-
salismus vor, die sie unter Rückgriff auf Maeve Cooke und Thomas McCarthy
konstruiert (Kapitel 6, 123–150).9 Sie untersucht dann als einen Vorschlag ei-
ner solchen kontextualistischen Lesart von Habermas Benhabibs Vorschlag ei-
nes interaktiven und kontextrelativen Universalismus, wobei sie kritisiert, dass
auch dieser zu universalistisch sei, weil er von einer essentialistischen Auffas-
sung von Geschlecht ausgehe (Kapitel 7, 151–171).10

Allen interpretiert Foucault als einen Sozialphilosophen unter anderen und
nicht, wie Lemke, als den ganz anderen der Sozialphilosophie, der diese kom-

8 | Dass Foucault dieses Motivationsproblem nicht lösen kann, kritisiert bereits Habermas,

vgl. Habermas 1988: Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 333.

9 | Allen bezieht sich dabei vor allem auf Cooke (2006: Re-presenting the good society), die

argumentiert, dass Gesellschaftskritik antiautoritär und normsetzend zugleich sein soll-

te (vgl. auch zusammenfassend Cooke 2009: „Zur Rationalität von Gesellschaftskritik“)

und auf McCarthy (1993: Ideale und Illusionen), der für den Einbau dekonstruktivisti-

scher Elemente in die Kritische Theorie argumentiert.

10 | Allen bezieht sich hier vor allem auf Benhabib 1995: Selbst im Kontext und Benhabib

1999: „Sexual difference and collective identities: The new global constellation“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


274 Freiheit als Kritik

plett ablehnt.11 Foucault ist nach Allen ein immanenter (und kein radikaler)
Kritiker der Moderne, ihrer Sozialphilosophie und deren Kernbegriffe wie Sub-
jektivität und Freiheit, und lehnt diese nicht komplett ab.12 Der Unterschied
zwischen Allens Rekonstruktionen des kontextualistischenHabermas’schen Uni-
versalismus und der immanenten Modernekritik Foucaults ist nach Allen so
gering, dass er einer Theoriesynthese nicht mehr entgegensteht und vernach-
lässigt werden kann (149f.). Allens Interpretation erlaubt so, eine für die vor-
liegende Studie zentrale Bewegung zu plausibilisieren: Foucault als politischen
Theoretiker zu lesen.

Zusammengefasst besteht Allens Argumentationsstrategie darin, die anti-
universalistische und die universalistische Theorietradition abgeschwächt zu
interpretieren, so dass beide miteinander kompatibel werden. Die dabei ent-
stehende Position ist die eines kontextualistischen Universalismus, der die Un-
reinheit der praktischen Vernunft13 betont (8) und kontexttranszendierende
Geltungsansprüche negiert bzw. sie nur für den Immanenzraum der Spätmo-
derne zulässt. Der kontextualistische Universalismus übernimmt einerseits die
Foucault’sche Einsicht, dass es keine Trennung von Vernunft und Macht gibt.
Macht ist allgegenwärtig und praktische Vernunft ist immer unrein (65ff.). An-
dererseits übernimmt er von Habermas ein Konzept von positiver Anerkennung

11 | Siehe dazu die Kritik an Lemkes Vorstellung einer einheitlich-repressiven Wissenschaft

als Grund für die Schwierigkeiten seines Ansatzes dabei, das Freiheitsproblem der Sub-

jektivierung zu lösen in Totalität und Regierungstranszendenz (Saar vs. Lemke) (Ab-

schnitt 5.2).

12 | Allen argumentiert, dass Foucaults Auseinandersetzung mit Kants Transzendentalphi-

losophie keine Ablehnung der Aufklärung sei, sondern eine immanente Kritik, durch

die die historischen und sozialen Bedingungen der Möglichkeit von Subjektivität unter-

sucht werden können; Foucault wende die Bewegung der transzendentalen Kritik auf

Kants eigenes Denken an und führe so dessen Projekt fort (35f.). Dass Foucault zeigt,

dass Vernunft immer machtgebunden ist, heißt nach Allen nicht, dass es keine Autono-

mie als eine Kritik dieser Machtgebundenheit geben kann, sondern nur, dass wir immer

neu beginnen müssen (68). Foucault schließe damit auch im Spätwerk an einen auf-

klärerischen Autonomiebegriff an, und entwickele ihn weiter um die Problematisierung

der Machtgebundenheit. Damit grenzt sich Allen (34f.) auch von Han (2002: Foucault’s

critical project), die diagnostiziert, dass Foucault wie Kant das problematische Verhältnis

zwischen dem Historischen und dem Transzendentalen nicht auflösen konnte.

13 | „Die Kritik der unreinen Vernunft“ ist der Titel von McCarthys Kapitel zu Foucault in

McCarthy 1993: Ideale und Illusionen, S. 64–114.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 275

und Autonomie – aber in einer kontextabhängigen und nicht universalistischen
Art –, durch das Widerstand und Macht unterschieden werden kann, was es
ermöglichen soll, Widerstand zu begründen und zu motivieren. Daraus ergibt
sich eine Mittelposition: Dass Macht allgegenwärtig ist, heißt nicht, dass es
keine Autonomie und keine Kritik geben kann; der Universalismus in seiner
kontextualistischen Variante wiederum bedeutet nicht, dass Macht im Prozess
der Subjektivierung keine Rolle spielt (177).14

Die Kernidee des kontextualistischen Universalismus oder der situierten Ra-
tionalität (142) ist, kontexttranszendierende Geltungsansprüche zu kontextua-
lisieren und als ein spezifisch westlich-modernes Ideal, nicht als eine universelle
Forderung der Vernunft zu begreifen (141, 144, 148).15 Kritik bestehe in der

14 | In ihrer jüngeren Monographie beschäftigt sich Allen (2016: The End of Progress) mit

ganz ähnliche Problemen der Begründung von Gesellschaftskritik, allerdings in Bezug

auf die Frage nach der Möglichkeit oder Unmöglichkeit von ‚Fortschritt‘. Das Ergebnis

ihrer langen Diskussion der Positionen von Jürgen Habermas, Axel Honneth, Rainer Forst

auf der fortschrittsfreundlichen und Adorno und Foucault auf der fortschrittsfeindlichen

Seite ist eine Mittelposition, die wiederum genauso konstruiert ist wie diejenige in The

Politics of Our Selves: Ein metaethischer Kontextualismus, den Allen im neuen Buch ins-

besondere unter Rückgriff auf Michael Williams und Linda Martín Alcoff entwickelt Al-

len 2016, S. 210–229. In Bezug auf die in der vorliegenden Studie verhandelten Pro-

bleme bringt The End of Progress also nichts systematisch Neues. Ein weiteres Ziel des

Buches ist die Verbindung der Kritischen Theorie mit der postkolonialen Theorie, dafür

schlägt Allen unter Rückgriff auf Foucault und Adorno eine kritische Haltung gegenüber

den eurozentrischen Fortschrittsgeschichten vor, die einen offenen Dialog und „Unlear-

ning“ von Rassismus ermöglichen soll: „A genuinely open and open-ended dialogue with

colonized or subaltern subjects requires a kind of humility or modesty about our nor-

mative commitments and ideals that is inconsistent with these vindicatory narratives“

(ebd., S. 210). Ob es nun aus der Perspektive der postkolonialen Theorie wirklich nö-

tig erscheint, sich durch alte eurozentristische Denker – den Eurozentrismus ihrer fünf

Protagonisten problematisiert Allen selbst – durchzuarbeiten, um zu begründen, dass

die Perspektive der „Subalternen“ Gewicht bekommen sollte, erscheint zumindest frag-

lich. So bleibt das Buch eine komplexe Auseinandersetzung mit Problemen, die weniger

an der Schnittstelle zwischen postkolonialer Theorie und Frankfurter Schule stehen, als

vielmehr originär Frankfurter Probleme sind – was die Bedeutung dieser Probleme aber

nicht mindert.

15 | Die Struktur ist dabei zirkulär: Auch die Idee der Situiertheit ist schon im westlichen

Denken situiert (142).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


276 Freiheit als Kritik

westlichen Moderne immer darin, kontexttranszendierende Geltungsansprü-
che aufzustellen. Freiheit als ein universelles Ideal zum normativen Kern einer
Sozialphilosophie zu machen, könne so immanent aus dem westlichen Begrün-
dungskontext gerechtfertigt werden.16

Allerdings führt das Ideal der Freiheit zum Problem der Situiertheit und po-
tentiellen Interessenbasiertheit und Machtabhängigkeit jedes Freiheitsbegriffs
– also, dass die Universalisierung von Freiheit in Unfreiheit und Paternalismus
umschlagen kann. Deshalb sollte nach Allen die Universalisierung von Freiheit
mit ihrer ständigen Dekonstruktion und Kritik einhergehen (148). Allen macht
dabei den oben in Auseinandersetzung mit Patton, Lemke und Saar heraus-
gearbeiteten Begriff von Freiheit als Kritik zum normativen Ideal: Sie definiert
Freiheit mit Foucault als Fähigkeit der Kritik der eigenen Subjektivierung, die
zu Selbsttransformation führen kann (172), und weist diesen Freiheitsbegriff
als denjenigen normativen Begriff aus, der die situierte Kontexttranszendierung
mit der ständigen Kritik der eigenen Machtsituiertheit vereinigt.

Allens Monographie hilft dabei, ein zentrales Problem zu lösen, das sich un-
mittelbar aus der in dieser Untersuchung vorgeschlagenen Institutionalisierung
von Freiheit ergibt: Wenn Freiheit in Institutionen universalisiert werden soll,
muss dies normativ begründet werden. Bis hierhin wurde diese Begründungs-
last nur durch die Explikation des Freiheitsproblems getragen. Es wurde voraus-
gesetzt, dass die sozialtheoretische Beschreibung von (vormals unmerklicher)
Unfreiheit eine plausible Begründung dafür liefert, Institutionen zu unterstüt-
zen, die Freiheit erhöhen. Dies beruhte auf einer impliziten Prämisse, die mit
Allen expliziert werden kann: Dass Freiheit ein zentraler normativer Wert der
westlichen (Spät-)Moderne ist, der zwar nicht letztbegründet und vollständig
kontexttranszendierend universalisiert werden kann, der aber doch innerhalb
der westlichen (Spät-)Moderne so tief verankert ist, dass sich immanente Kritik

16 | Allen beschränkt die Begründungsleistung des kontextsensiblen Universalismus nicht auf

Freiheit, sondern inkludiert noch andere normative Ideale, wie „mutual respect and ega-

litarian reciprocity“ (180), die sie von Benhabib übernimmt. Da aber erstens Freiheit in

Allens Problemstellung eine herausgehobene Stellung hat (sie ist die notwendige Bedin-

gung von Kritik, entsprechend problematisiert Allen Freiheit nicht nur in ihren Kapiteln

zu Foucault und Butler, sondern auch im ersten von zwei Kapiteln zu Habermas (98ff.)),

Allen zweitens die anderen normativen Begriffe nicht trennscharf differenziert, und drit-

tens für die vorliegende Erläuterung Freiheit der zentrale Begriff ist, wird im Folgenden

nur von Freiheit als dem vom kontextualistischen Universalismus begründeten Ideal die

Rede sein.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 277

erfolgreich auf ihn berufen kann. Foucaults genealogische Problematisierung
von Vermachtung ist nach Allen eine solche immanente Kritik (und keine tota-
le Kritik der Moderne)17 Für die vorliegende Studie gilt dies umso mehr. Durch
die Systematisierung und Explikation des Foucault’schen Freiheitsbegriffs der
Kritik problematisiert sie die negativen, reflexiven und sozialen Freiheitsbegrif-
fe, die in der politischen Philosophie und in der Begründung von politischen
Institutionen üblicherweise zugrunde gelegt werden und ist so ein Beitrag zur
immanenten Kritik an diesen Freiheitbegriffen und den damit begründeten In-
stitutionen.

6.3 Freiheit als universelle Norm der Spätmoderne
ist zu allgemein

Allen kann durch den situierten und kontextabhängigen Universalismus, in dem
nur immanente Kritik geübt wird, plausibel begründen, für Freiheit einzutre-
ten. Dadurch beantwortet sie die Frage nach der normativen Begründung von
Freiheit. Von dieser Frage lässt sich die sozialtheoretische Frage nach der kon-
kreten Bestimmung von Freiheit und die strategische bzw. politische Frage nach
der angemessenen Umsetzung von Freiheit trennen. Bezüglich dieser beiden
Fragen weist Allens Studie Schwächen auf, die nach der hier vorgelegten Ana-
lyse damit zusammenhängen, dass sie den Freiheitsbegriff nicht an die Frage
der Universalisierung von Freiheit in politischen Institutionen rückbindet.

Um dieses Problem zu erläutern, wird in diesem Kommentar eine Spannung
zwischen zwei Aspekten in Allens Begründung und Verortung von Freiheit auf-
gezeigt. Einerseits ist der von ihr begründete Freiheitsbegriff zu schwach und
zu allgemein, dies zeigt dieser Abschnitt. Andererseits wird ihr Freiheitsbegriff
durch ihre Verortung von Freiheit in Widerstandsbewegungen (Allen fokus-
siert den Feminismus und die queere Kritik)18 zu stark und konkret, was der

17 | Siehe zum Begriff der immanenten Kritik Fn. 4, S. 255.

18 | Siehe zu Foucault und Feminismus Sawicki 1991: Disciplining Foucault, Ramazanoglu

(Hrsg.) 1997: Up against Foucault, McLaren 2002: Feminism, Foucault, and embodied

subjectivity und den den überwiegend gouvernementalitätsanalytischen Sammelband

Bargetz, Ludwig und Sauer (Hrsg.) 2015: Gouvernementalität und Geschlecht. Nicht nur

von historischem Interesse ist die Debatte um Foucault und Feminismus in den 90er

Jahren, beispielsweise in den Beiträgen im entsprechenden Abschnitt in O’Farrell (Hrsg.)

1997: Foucault, S. 287–344. Zu Foucault und queerer Theorie siehe Fn. 35, S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


278 Freiheit als Kritik

nächste Abschnitt erläutert. In beiden Fällen gerät der politische Charakter des
Freiheitsbegriffs aus dem Blick, weil in beiden Fällen kein politischer Konflikt
um Freiheit mehr vorkommt, obwohl doch die Unauflösbarkeit des immerwäh-
renden Streits19 Freiheit als Kritik erst motiviert.

Allens kontextabhängiger Universalismus lässt die eigentlich interessante
Frage, von der das Begründungsproblem erst erzeugt wurde, außen vor: Wel-
che Freiheit? Diese Frage wird nicht dadurch beantwortet, dass Freiheit als ein
Wert der Moderne ausgewiesen wird, denman deshalb durch immanente Kritik
begründen kann. Doch genau um diese Frage geht der Streit bezüglich des Uni-
versalismus. Nur wenn eine bestimmte Vorstellung von Freiheit universalisiert
wird und damit eine bestimmte Politik20 durchgesetzt wird, die nicht von allen
geteilt wird, ist Universalismus überhaupt ein Problem.21 Wenn sich sowieso

19 | Dass Macht als Kampf sozialontologisch grundlegend ist und sich Konflikte nicht ab-

schließend durch Vernunft klären lassen, kann als Grundthese von Foucaults Kriegs-

konzeption der Macht verstanden werden. Ihre Operationalisierung ist die Hermeneutik

des Verdachts, die auch in (scheinbarer) Einigkeit noch (verborgenen) Konflikt vermu-

tet. Das postfundamentalistische politische Denken, das auch von Foucault beeinflusst

ist, macht diese Annahme, dass es keine Letztbegründungen gibt und Konflikte um po-

litische Begründungen (die alle Konflikte betreffen können) nicht gelöst, sondern nur

ausgetragen werden können, zu seinen Ausgangspunkt. Siehe Fn. 28, S. 282.

20 | Mit Rawls könnte man diesen Unterschied als denjenigen zwischen concept (dem ab-

strakten Begriff, beispielsweise Gerechtigkeit) und conceptions (den unterschiedlichen

spezifischen Interpretationen des Begriffs, beispielsweise Gerechtigkeit basierend auf

utilitaristischer oder kantianischer Moral) verstehen. Allen sagt nur, dass das concept der

Freiheit begründet werden kann, sie müsste aber eine bestimmte conception begründen.

Vgl. Rawls 1999: A theory of justice, S. 5.

21 | In ihrer Diskussion des problematischen weil kontexttranszendierenden Universalismus

von Habermas schlägt Allen als Lösung vor, die Geltungsansprüche auf den Kontext der

Spätmoderne zu beschränken (137). Doch im nachmetaphysischen Zeitalter ist es trivial,

dass Geltungsansprüche auf diesen Kontext beschränkt sind, wie Allen wenig später an-

merkt (143). Weil der kontextualistische Universalismus bei dieser trivialen Feststellung

halt macht, kann er keinen spezifischen Freiheitsbegriff begründen. Anders gesagt: Der

Kontext ‚der Spätmoderne‘ ist immer noch viel zu groß und allgemein, so dass auch nur

triviale, also unstrittige Normen so pauschal damit begründet werden können. Dass der

Anspruch auf ‚absolute‘ Kontexttranszendierung nicht plausibel ist, muss heutzutage als

allgemein anerkannt gelten; so hat dies mittlerweile auch Rawls eingesehen, der für die

metaphysisch-universalistische Konzeption seiner Theorie der Gerechtigkeit in der Kritik

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 279

alle einig bezüglich der Unterstützung von Freiheit sind, weil Freiheit sehr all-
gemein verstanden wird und gar nicht konkretisiert wird, also als „leerer Si-
gnifikant“22 fungiert, gibt es gar keinen Streit um den Gehalt von Freiheit bzw.
der Streit wird verdeckt. Mit Allens kontextabhängigem Universalismus ist aber
nur ein solcher schwacher Freiheitsbegriff begründet, der für die Binnendiffe-
renzierungen innerhalb der Spätmoderne zwischen verschiedenen normativen
und politischen Bewertungsangeboten blind bleibt.23

Wenn nur gesagt ist, dass in der Spätmoderne Freiheit von allen Menschen
als Ideal geteilt wird und sie deshalb immanent begründbar ist, dann kann das
keine Antwort auf das Grundproblem der sozialphilosophischen Kritik in der
Spätmoderne sein: das Faktum des Pluralismus – eben, dass sich in Bezug auf
wichtige Werte nicht alle einig sind. Die hier politik- bzw. demokratietheore-
tisch entscheidende Frage, die im Kern der Diskussion zwischen Universalismus
und Antiuniversalismus steht, ist diejenige nach der Unterscheidung derjeni-
gen Werte und Regelungsbereiche, die universalisierbar sind, und derjenigen,
die partikular und einer Pluralität von Einstellungen unterworfen sind. In der
Kant’schen Traditionslinie der Sozialphilosophie wird diese Unterscheidung oft
als diejenige zwischen dem Moralischen und dem Ethischen bezeichnet; sie

stand und sie daraufhin als eine politische Konzeption entfundamentalisierte, vgl. Rawls

1995: „Gerechtigkeit als Fairneß: politisch und nicht metaphysisch“. Rawls eigener An-

spruch ist nach wie vor, die von allen Menschen (in der westlich-liberalen Spätmoderne)

vernünftigerweise geteilte Gerechtigkeitsvorstellung zu explizieren – doch selbstredend

ist dieser Anspruch, also die beste conception der Gerechtigkeit freizulegen, nur einer von

vielen. Der Unterschied zu Allens allgemeinem Sprechen von Freiheit ist, dass Rawls sei-

ne Gerechtigkeitskonzeption ausfüllt und konkretisiert, wodurch sie überhaupt erst zu

einer Kandidatin im Kampf der verschiedenen conceptions wird.

22 | Das Konzept des „leeren Signifikanten“ kommt von Ernesto Laclau, der damit Signifikan-

ten bestimmt, die unterbestimmt sind und gerade deshalb hegemoniale Diskurse über

Differenzen hinweg stabilisieren können. Freiheit kann in der spätmodernen Gesellschaft

genauso als leerer Signifikant gelten wie Zivilisation, Gleichheit, Demokratie, etc. Vgl.

Laclau 2003: „Why do empty signifiers matter to politics?“ und Laclau 2005: On popu-

list reason, S. 67–128. Vgl. für eine Analyse des Begriffs der sozialen Marktwirtschaft als

leeren Signifikanten Nonhoff 2001: „Soziale Marktwirtschaft — ein leerer Signifikant?“

23 | Zwar definiert sie Freiheit nach Foucault als Fähigkeit zur kritischen Reflexion und

Selbsttransformation, doch sie erläutert nicht, wie dieser Freiheitsbegriff politisch uni-

versalisiert werden kann, so dass er konsequenzlos und damit allgemein akzeptabel

bleibt.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


280 Freiheit als Kritik

markiert aber unabhängig von dieser Theorieschule ein Grundproblem zeitge-
nössischer Sozialphilosophie und insbesondere von moderner Demokratietheo-
rie.24

Ein Konzept von Freiheit kann nur ein Kandidat für einen normativen
Grundbegriff des Moralischen sein, wenn es einerseits strittig ist25 – sonst wä-
re es gar nicht nötig, über dessen Universalisierung nachzudenken – und es
andererseits gute Gründe dafür gibt, dass es universale Geltung beanspruchen
kann. Weil Allen die institutionellen Implikationen des Freiheitsbegriffs nicht
ausbuchstabiert, sondern sich damit begnügt, festzustellen, dass Freiheit ein
universeller Wert der Spätmoderne ist, kann sie sich nicht zur Differenz von
Moral und Ethik äußern.26

24 | Vgl. zur Unterscheidung von Ethik und Moral Forst 2001: „Ethik und Moral“ und das

folgende Zitat zur systematischen Persistenz der Unterscheidung im Pluralismus: „Nicht

nur eine kantische Konzeption der Moral, sondern eine jede, die sich dem stellt, was

John Rawls das ‚Faktum des Pluralismus‘ nennt, muss in der einen oder anderen Form –

beispielsweise durch anthropologisch fundierte ‚formale‘ Theorien des Guten oder eine

‚Minimalmoral‘ – eine solche Unterscheidung zwischen höherstufigen Prinzipien und den

vielfältigen ‚Vorstellungen des Guten‘ vornehmen, die mit diesen Prinzipien kompatibel

und daher nicht unmoralisch sind“ (ebd., S. 345–346). Für eine historisch-systematische

Rekonstruktion der Ausdifferenzierung von Ethik und Moral seit dem 18. Jh. vgl. Haber-

mas 1992: Faktizität und Geltung, S. 124–129.

25 | Vgl. zum Begriff des strittigen Konzepts den klassischen Aufsatz Gallie 1955: „Essenti-

ally Contested Concepts“; auch der Begriff der conception als einer Interpretation eines

gemeinsamen umstrittenen concepts wurde von Gallie eingeführt (ebd., S. 176), wobei

die concept/conception-Unterscheidung erst in der kritischen Diskussion dieses Aufsatzes

unter anderem von Rawls entwickelt wurde, siehe auch die Fn. oben.

26 | In ihrer Diskussion der Unterscheidung zwischen dem Ethischen und dem Moralischen

bei Habermas (anhand der Kritik von McCarthy, 145–148) geht es nur um den Argu-

mentationsschritt, die Moral von jedem Anspruch absoluter Kontexttranszendierung zu

befreien, und sie gleichsam auch als ethisch, also als partikular zu bezeichnen. Dabei

wird aber ein Partikulares anvisiert, das von der ganzen westlichen Spätmoderne ge-

teilt werden soll, nämlich kontexttranszendierende Begründungsansprüche aufzustel-

len. Die Binnendifferenzen innerhalb dieser pluralistischen Spätmoderne können damit

nicht thematisiert werden. Damit geht der sozialphilosophische und demokratietheore-

tische Nutzen der Unterscheidung von Moral und Ethik verloren, nämlich diejenigen

Werte, Themen und Institutionen zu unterscheiden, die a) partikular bleiben, abhängig

von jeweiligen verschiedenen ethischen Einstellungen, die im Pluralismus auftreten, und

b) denjenigen, die (pragmatisch und kontextualistisch) universalisiert werden müssen,

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 281

Dass Allen den Freiheitsbegriff nicht weiter differenziert und seine institu-
tionellen Implikationen nicht beschreibt, hängt damit zusammen, dass sie zum
sozialtheoretischen Freiheitsproblem der Subjektivierung nicht mehr sagt, als
dass Menschen sowohl relativ frei als auch relativ machtbestimmt sind. Dies
entspricht der Position, die Saar in seiner Rekonstruktion der genealogischen
Kritik als die zu dieser Kritikform passende Sozialtheorie ausgewiesen hat. Die-
se Sozialtheorie ist aber genau deshalb zur Genealogie passend, weil sie es nicht
erlaubt, auf ihrer Grundlage (kontextualistisch limitierte) kontexttranszendie-
rende Geltungsansprüche zu erheben, denn die dadurch erzeugte Gewissheit
stünde der Funktion der existenziellen Ansprache der genealogischen Kritik
entgegen. Deshalb arbeitet die Genealogie mit einem Freiheitsbegriff, der kei-
ne Differenzierung von Subjektivierungsregimen bezüglich derWahrscheinlich-
keit von Freiheit zulässt.

Um tatsächlich eine sozialtheoretische Grundlage für den kontextualisti-
schen Universalismus anbieten zu können, müsste Allen den Freiheitsbegriff
differenzieren und verschiedene Modalitäten der Freiheit angeben. Da ihre Kri-
tik an Foucault und Butler genau dieses Problem der Unfähigkeit zur Unter-
scheidung zwischen Macht und Autonomie in deren Subjektivierungstheorie
betrifft – in der hier vorgeschlagenen Begrifflichkeit: das Freiheitsproblem der
Subjektivierung – ist es erstaunlich, dass Allen dieses Problem auf einer an-
deren Argumentationsebene einfach reproduziert: Sie kommt zu dem Schluss,
dass sowohl Habermas als auch Foucault teilweise Recht und teilweise Unrecht
haben – Menschen sind frei und machtbestimmt, wobei Habermas zu optimis-
tisch sei und Macht ausblende und Foucault keine Unterscheidung von Macht
und Autonomie treffe. Dabei bestimmt sie aber nicht, wie genau diese beiden
Theorien so kombiniert werden können, dass damit Aussagen darüber getrof-
fen werden können, unter welchen Bedingungen welche Freiheit bzw. Unfrei-
heit herrscht. Mit anderenWorten: Allen differenziert den Freiheitsbegriff nicht
modal.

Bis hier lässt sich sagen, dass Allen den Freiheitsbegriff einerseits zu all-
gemein hält, um zu versuchen, den die immanente Kritik ihres kontextuali-
sierten Universalismus gegen Paternalismusvorwürfe abzusichern. Andererseits
kann sie den Freiheitsbegriff, der dabei hilft, mit Paternalismus umzugehen,
nicht konkretisieren, weil sie nicht die sozialtheoretische Grundlage dafür ent-
wickelt, Freiheit und Macht modal robust zu differenzieren. Nur indem das

gerade um zu erlauben, dass die Pluralität der partikularen Positionen erhalten bleibt,

und sich nicht eine Partikularität ungerechtfertigt universalisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


282 Freiheit als Kritik

Freiheitsproblem als demokratietheoretisches Problem der Differenzierung von
Moral und Ethik verstanden wird, also zwischen universalisierbaren Normen
und Bereichen der ethischen Selbstbestimmung – und damit in Bezug auf das
Politische: als Willkürfreiheit27 –, kann die Frage danach, welche Freiheit kon-
kret begründet und politisch umgesetzt werden soll, beantwortet werden.

Diese demokratietheoretische Wende des Freiheitsproblems lässt sich auch
von einem anderen Einsatzpunkt als demjenigen der Kritik der zu großen Allge-
meinheit des Begründeten herleiten, nämlich von den durch Allen anvisierten
gesellschaftlichen Orten der Freiheit. Allen verortet Freiheit in Protestprak-
tiken und Gegenkulturen und fällt dadurch hinter den kontextualistischen
und postfundamentalistischen28 Begründungshorizont ihrer Argumentation

27 | Im Gegensatz zu Menke 2015: Kritik der Rechte ist die hier entwickelte Position also

keine radikale Kritik der Form der subjektiven Rechte. Wenn zwar jede konkrete Grenze

zwischen Moral und Ethik und die damit verbundene Entpolitisierung privater Berei-

che immer auf repressive Effekte hin kontrolliert werden muss, so darf dies doch nicht

zu einer Totalpolitisierung durch das komplette Einreißen dieser Grenze führen, wie

Menke dies im Sinn zu haben scheint. Ein solcher vollständiger Republikanismus, er-

zielt durch die Überschreitung der liberalen Form des subjektiven Rechts, würde leicht

in einen politischen Paternalismus führen, gegen den das Bollwerk des Foucault’schen

Antiuniversalismus gerichtet ist. Zugespitzt könnte man sagen, dass Foucault in der hier

vorgeschlagenen Interpretation eher Liberaler als Republikaner ist.

28 | Eine Grundeinsicht des postfundamentalistischen Denkens ist, dass jeder Anspruch auf

politische Universalität partikular ist, es also keine Repräsentation der ganzen Gesell-

schaft im Politischen geben kann. Universalität ist deshalb immer nur kontingente Uni-

versalität, vgl. dazu Laclau 2000: „Identity and Hegemony: The Role of Universality in

the Constitution of Political Logics“. Das Politische deshalb grundsätzlich konflikthaft,

was Mouffe als Antagnismus bezeichnet, vgl. Mouffe 2009: Über das Politische. Für eine

systematische Rekonstruktion dieser Grundeinsicht der Abwesenheit eines letzten Grun-

des und der Pluralität verschiedener Begründungsangebote vgl. Marchart 2010: „Politi-

sche Theorie als Erste Philosophie“, Marchart 2011: Die politische Differenz undMarchart

2013: Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie kann also nicht ein-

fach eine politisch-ethische Begründung als gut auszeichnen, sondern muss die Partiku-

larität und Umstrittenheit von Begründungen reflektieren. Ähnlich wie die vorliegende

Studie vertritt Wingenbach (2011: Institutionalizing Agonistic Democracy) die Position,

dass sich demokratische Institutionen aus postfundamentalistischen Theorien ableiten

lassen, während dies bei antifundamentalistischen Theorien, die alle Begründungen ab-

lehnen, nicht der Fall sei. Wegen der zugrundeliegenden erkenntnistheoretischen Posi-

tion bietet es sich auch an, postfundamentalistische Ansätze als ‚konstruktivistisch‘ zu

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 283

zurück. Der nächsten Abschnitt zeigt, dass dies daran liegt, dass Allen dabei für
einen zu konkreten ethisch-politischen Freiheitsbegriff von partikularen linken
Bewegungen eintritt, der nicht universell begründet werden kann. Hier blendet
Allen den notwendigen Konflikt um Freiheit dadurch aus, dass sie eine parti-
kulare Interpretation von Freiheit als die Richtige setzt und die Möglichkeit,
dass im Namen dieses Freiheitsbegriffs repressive Macht ausgeübt wird, gar
nicht mehr thematisiert. Nur wenn sie Freiheit in politischen Institutionen ver-
orten würde, die mit Konflikt um Freiheit umgehen können, könnte Allen ihre
Argumentation davor bewahren, in einen Fundamentalismus zurückzufallen.

6.4 Freiheit als Norm von linken Bewegungen ist zu konkret
Dieser zweite Kommentar kritisiert, dass Allen Freiheit nicht nur zu allgemein
fast, wie im letzten Abschnitt gezeigt, sondern auch zu konkret, weil sie Frei-
heit nur in linken29 Bewegungen verortet. In ihrer Auseinandersetzungmit But-
ler kritisiert Allen, dass Butler genau wie Foucault nicht zwischen repressiver
Macht und positiver Anerkennung unterscheiden und letztlich alle Anerken-
nungsbeziehungen als repressive Macht auffassen würde (92). Nur durch ein
positives Konzept von gegenseitiger Anerkennung, mit dem ihre Theorie erklä-
ren könnte, was soziale Bewegungen zusammenhält und warum diese tatsäch-
licher Widerstand und nicht nur eine weitere Ausformung repressiver Macht
sind, könne Butlers Theorie praktisch werden (92f.). Dabei wendet Allen das
gleiche Argument an, das oben als das Argument der modalen Robustheit30 be-

bezeichnen, vgl. dazu den Sammelband Martinsen (Hrsg.) 2014: Spurensuche und für

die Frage nach politischer Ordnungsbildung aus einer konstruktivistischen Perspektive

Martinsen (Hrsg.) 2015: Ordnungsbildung und Entgrenzung.

29 | Allen schreibt insbesondere über queere und feministische Kritik, doch ihr normatives

Projekt geht über diese Politikbereiche hinaus und zielt auf allgemeine Freiheit, Emanzi-

pation, Gleichheit und Gerechtigkeit (wobei Allen neben der Sonderstellung von Freiheit

als Möglichkeitsbedingung von Kritik die Begriffe nicht weiter systematisch unterschei-

det). In einemweiten Verständnis desWortes können diese Prinzipien als ‚links‘ beschrie-

ben werden – obwohl Allen auf diese Selbstbeschreibung verzichtet. Die Beschreibung

der zu begründeten Normativität als ‚links‘, also als eine politisch-partikulare, hat den

Vorteil, das von Allen problematisierte Spannungsverhältnis von Universalität und Par-

tikularität deutlicher zu machen.

30 | Siehe S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


284 Freiheit als Kritik

zeichnet wurde, wenn sie schreibt, dass das Entstehen von kollektivem Wider-
stand erklärt werden können muss und aus Sicht der Theorie nicht nur eine
Sache des Glücks sein darf:

Without an account of how the recognition of our commonality
provides the basis for political community and collective resistan-
ce, Butler is left suggesting that the transformation from identifica-
tion to disidentification, from signification to resignification, from
subjectivation to critical desubjectivation, is nothing more than a
matter of luck. (93)

Kritische politische Theorie soll nach Allen mehr sagen, als die triviale Einsicht,
dass zu (erfolgreichem)31 Widerstand immer Glück gehört. Konkret soll Theo-
rie folgende Frage beantworten, und zwar vor dem von Foucault und Butler
aufgemachten Problemhintergrund, dass es eine psychische Verhaftung an die
unterdrückende Subjektivierung gibt:32 „How can members of subordinated
groups form nonsubordinating or at least less oppressive attachments“ (93)?

31 | Aus der Theorie kann nur die notwendige, nicht aber die hinreichende(n) Bedingung(en)

für erfolgreichen Widerstand angegeben werden; die notwendige Bedingung ist die

Transformation von (unterwerfender) Subjektivierung zu kritischer Desubjektivierung,

was ein anderer Ausdruck für Freiheit als Kritik ist. Soviel lässt sich mit Butler sagen;

die weitergehende Frage ist also, wie Freiheit als Kritik entsteht.

32 | Die Einzelheiten von Butlers Ansatz, der das Problem der Subjektivierung mit Rückgriff

auf die psychoanalytische Theorie als eine Verhaftung an unterdrückenden Anerken-

nungsbeziehungen erklärt – kurz: besser repressiv anerkannt zu werden und dadurch

erst ein Subjekt zu sein, als überhaupt nicht anerkannt zu werden und gar kein Sub-

jekt sein zu können (11) – sind für den hier entwickelten Argumentationsgang nicht

relevant. Es reicht hier festzustellen, dass auch Butlers Ansatz das Freiheitsproblem der

Subjektivierung thematisiert und nicht lösen kann, weil Freiheit undWiderstand nicht in

einer Differenzierung von Subjektivierungsregimen erklärt werden, sondern entweder in

der Iterabilität und Brüchigkeit der Macht oder in körperlichemWiderstand durch einen

nicht-subjektivierbarem Rest, vgl. Butler 2005: Psyche der Macht, 89f. und 94–100 und

Butler 2004: „Noch einmal: Körper und Macht“, S. 53–58; vgl. für eine andere Position,

die sich dafür ausspricht, im Gegensatz zu Foucaults Historismus nicht-subjektivierbare

Elemente von Subjektivität zu betonen Matysik 2012: „Beyond Freedom: A Return to

Subjectivity in the History of Sexuality“. Beides (Iterabilität und nicht-Subjektivierbares)

ist aus Sicht der politischen Theorie zu zufällig, ungesteuert, reaktiv und nicht reflexiv

genug –weswegenWiderstand innerhalb dieses Konzepts „nothingmore than amatter of

luck“ (93) sein kann; vgl. dazu auch Schubert 2010: „Freiheit der Subjektivierung“. Ähn-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 285

Allen schreibt, dass es mehrere Antworten auf diese Frage geben kann, benennt
aber nur eine einzige: Indem Mitglieder von unterdrückten Gruppen auf die
Ressourcen von sozialen und politischen Bewegungen zurückgreifen, wie die
feministische Bewegung oder die Queer-Bewegung, die alternative und neue
Weisen der psychischen Verhaftung und sozialen Anerkennung kreiert haben
(93).33

Als Beispiele im Kontext von feministischem Widerstand führt Allen die Be-
wusstseinsbildung in Gender-Studies-Seminaren an, genauso wie öffentliche
und private Räume, in denen „girls andwomen are granted recognition for their
intelligence, wit, humor, talent, ambition, athletic prowess, accomplishments,
and so forth rather than for how closely they adhere to normative femininity,
and/or in which everyone is encouraged to critically examine and experiment

lich kritisiert Allen an ButlersWiderstandsbegriff, dass die Strategie derWiedereinschrei-

bung (die auf der Iterabilität der Macht beruht) schon eine Unterscheidung von repressi-

ver und nicht-repressiver Anerkennung voraussetzt, die Butler aber nicht vornimmt. Vgl.

Allen 2006: „Dependency, subordination, and recognition: On Judith Butler’s theory of

subjection“ und die beiden frühen, und damit nur frühe Arbeiten einbeziehenden, Kri-

tiken an Butler aus einer Foucault’schen Perspektive, Lorey 1996: Immer Ärger mit dem

Subjekt und Hauskeller 2000: Das paradoxe Subjekt, 114–147 und 211–220, die Butler

einen juridisch-repressiven Machtbegriff vorwerfen. Vgl. Meißner 2010: Jenseits des au-

tonomen Subjekts, S. 19–90 für eine optimistische Lesart von Butler, die nur kritisiert,

dass Butler nicht historisch-konkret genug arbeitet und zum Umgang mit diesem Pro-

blem vorschlägt, Butler durch Foucault zu ergänzen. Allerdings wäre es falsch, Butlers

Ansatz wegen der angesprochenen Probleme abzulehnen, wie Kelly (2009: The political

philosophy of Michel Foucault, S. 89–94) es tut; Butler liefert durch ihre enthistorisierte

und subjekttheoretische Rekonstruktion der Subjektivierung eine präzise Formulierung

des in der hier rekonstruierten Debatte verhandelten Problems, siehe dazu auch Andere

Stimmen (Abschnitt 1.4).

33 | Der Vorteil dieses Konzeptes ist es nach Allen, dass es einen Ansatz zur Lösung des von

Butler fundamental formulierten Freiheitsproblems der Subjektivierung entwickelt. Die

tiefe Unterwerfung unter die herrschenden Normen hatte Butler dadurch erklärt, dass

Menschen es vorziehen, unterdrückt anerkannt zu sein, als gar nicht anerkannt zu sein,

weil die Anerkennung sie erst zum Subjekt macht. Allens Vorschlag, die alternativen

Subjektivierungen von sozialen Bewegungen einzubeziehen, erlaubt es, sich vorzustel-

len, dass unterdrückte Individuen es riskieren vom herrschenden Normenregime nicht

anerkannt zu werden, weil ihnen alternative Weisen der Anerkennung zur Verfügung

stehen, durch die sie anerkanntes Subjekt bleiben können (93f.).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


286 Freiheit als Kritik

with their gender performance, to explore and enact the full range of gende-
red experience“ (93). Ein weiteres Beispiel seien „queer activists and scholars
who are engaged in a project of challenging and questioning gender norms and
reworking social patterns of recognition“ (94f.).

Im Schlussteil ihrer Abhandlung problematisiert Allen am Beispiel von ame-
rikanischen Gender-Studies-Studentinnen, dass auch die reflexive Kritik von
Geschlechternormen nicht notwendig zu einer Änderung der Anpassung an
sexistische und mitunter gesundheitsschädliche Schönheitsideale führt (180–
183). Dies ist das Motivationsproblem (84): das kritische Wissen reiche noch
nicht aus für eine Praxis der Freiheit, sondern auch eine Änderung der Begeh-
rens und der Fantasien sei dazu nötig (10–13, 183). Um die drei von Allen
herausgearbeiteten Elemente zur Transformation unserer selbst umzusetzen –
Erweiterung der Möglichkeiten, Änderung des Denkens und Änderung des Be-
gehrens (183) –, schlägt sie auch hier den Rückgriff auf die „conceptual and
normative resources“ (183) von kollektiven sozialen Bewegungen wie dem Fe-
minismus und der Queer-Bewegung vor, genauso wie die Änderung des so-
zialen Imaginären durch Film, Literatur und Theater, in das feministische und
queere Narrative eingebracht werden können (183f.).

Diese Feststellungen sind grundsätzlich richtig. Allenmacht klar, dassmodal
robuste Aussagen über die Wahrscheinlichkeit von Freiheit undWiderstand nur
durch die Differenzierung der subjektivierendenWirkung von Subjektivierungs-
bzw. Anerkennungsregimen getätigt werden können – dies ist auch das zentrale
Argument in der hier vorgelegten Kritik an Patton, Lemke und Saar. Es ist auch
richtig, dass queere und feministische Bewegungen, genau wie soziale Bewe-
gungen die Kapitalismus, Rassismus, Ableismus und andere Unterdrückungs-
verhältnisse thematisieren, die auf einer Normierung unseres Denkens und
Begehrens beruhen, dazu führen können, Freiheit als kritische Reflexion der
eigenen Subjektivierung in Bezug auf diese Verhältnisse zu erhöhen.

Es ist aber problematisch, dass dies eine Aussage ist, die einem ganz be-
stimmten politischen Programm folgt (bzw. mehreren unterschiedlichen Pro-
grammen). Ein bestimmtes politisches Programm am Ende einer Studie über
die grundsätzliche Möglichkeit von normativer Kritik vor dem Problemhinter-
grund von Foucaults Thematisierung der subjektivierenden und normalisieren-
den Wirkung von Macht und den dadurch erhöhten Anforderungen an die Be-
gründungskonstruktionen von normativer Sozialphilosophie einfach so anzu-
nehmen, fällt hinter ihr Reflexionsniveau zurück. Die schon in der Besprechung
von Lemke thematisch gewordene Ablehnung der politischen Theorie durch

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 287

Foucault bezieht sich ja gerade auch auf die in sozialen Bewegungen benutzte
Theorie.

Zwar ist es möglich, dass die durch die Schule des Poststrukturalismus ge-
gangenen aktuellen sozialen Bewegungen weniger strukturell repressiv sind,
als der orthodoxe und parteimäßig organisierte Marxismus, gegen den Fou-
cault anschrieb. Doch das Grundproblem, das Allen richtigerweise in ihrer Mo-
nographie von allen Seiten beleuchtet und zu dessen Lösung sie den kontex-
tualistischen Universalismus ins Rennen schickt, ist, dass es keine einzelne par-
tikulare politische Wahrheit gibt.34 Es gibt kein konkretes ethisches Konzept
der Freiheit, das universalisiert werden könnte, sondern der universalisierbare
Gehalt von Freiheit kann nur in der kontinuierlichen kritischen Reflexion beste-
hen. Die Grundeinsicht dieses Foucault’schen Freiheitsbegriffes ist seine Leere
auf der konkret-ethischen Ebene und seine pure Formalität: ständige kritische
Reflexion bezüglich unserer Subjektivierungen, ohne dass dadurch schon fest-
gelegt sei, was das gute Leben ist. Allen weiß genau, dass wir uns täuschen
können, wie folgendes Zitat zeigt:

In other words, once we accept that there is no outside to power
in the sense that I delineated above, then we have to accept that it
may turn out from some future vantage point that our normative

34 | Zu Recht problematisiert entsprechend auch Biebricher, dass Foucaults Perspektivismus

Gefahr läuft, eine generelle Unterstützung der (sich als) unterdrückt Positionierten zu

sein, wodurch es gar keine Möglichkeit von Gemeinsamkeit und Verständigung mehr

gebe, und zwar auch innerhalb dieser Gruppen nicht, weil der Perspektivismus ja auch

innerhalb der einer Gruppe von Unterdrückten wieder angewendet werden kann, vgl.

Biebricher 2005: Selbstkritik der Moderne, S. 147. Dass dies eine reale Problematik ist,

sieht man an den mit harten Bandagen – dem Argument des epistemischen Privilegs

– geführten Diskussionen um Critical Whiteness innerhalb der deutschen Linken in den

letzten Jahren. Für die akademische Debatte vgl. Amesberger und Halbmayr 2008: Das

Privileg der Unsichtbarkeit, Dietze 2006: „Critical Whiteness Theory und Kritischer Ok-

zidentalismus“, Kilomba 2013: Plantation memories, Rohrdantz 2009: Weis(s)heiten im

postkolonialen Deutschland, Tißberger u. a. (Hrsg.) 2006:Weiß, Weißsein, Whiteness und

Trepagnier 2010: Silent racism; für die Problematisierung in der politischen Praxis vgl.

aus Perspektive der Critical Whiteness Initiative Schwarze Menschen in Deutschland

14.5.2013: Offener Brief an die taz / Stellungnahme der ISD, Otoo 19.05.2013: Eklat

bei taz.lab-Veranstaltung: Eine einzige Enttäuschung, Topcu 2013: Kinderbuch-Debatte:

Warum werden die Verletzungen anderer einfach ignoriert? und kritisch Karakayali u. a.

2012: „Decolorise it!“

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


288 Freiheit als Kritik

ideals are themselves, in some way that we have yet to realize,
pernicious and oppressive. (180)

Eben deshalb muss kritische politische Theorie auch einen Umgang mit die-
ser Möglichkeit des Sich-Täuschens finden, und nicht das spezifische politische
Programm, an das sie gerade glaubt, als Lösung für das Freiheitsproblem an-
geben. Genau deshalb hatte sich Allen für einen kontextualistischen Universa-
lismus ausgesprochen, in dem die Rekonstruktion von Idealen immer mit ih-
rer Dekonstruktion als interessen- und machtbasiert einhergehen soll, um mit
den repressiven Effekten eines überzeugten normativen Wahrsprechens (die es
mindestens in dem Falle hat, dass es hegemonial wird) umzugehen und sie
möglichst abzufangen (148). Doch diese ständige Selbstkritik leisten die von
Allen gelobten politischen Bewegungen nicht notwendig. Zwar greift die quee-
re Kritik auf Foucault und andere Theoretiker_innen zurück, die die Macht-
effekte von Normativität thematisieren, doch das bedeutet nicht, dass queere
Communities ihre momentanen ethischen Maßstäbe immer ausreichend kri-
tisch reflektieren und die von ihrer Kritik produzierten Ausschlüsse angemes-
sen beurteilen. Noch fraglicher scheint Allens Optimismus, dass Bewegungen
Freiheit als Kritik befördern können, bezüglich ‚der‘ feministischen Kritik, die
teilweise mit Essentialisierungen arbeitet und nicht so grundsätzlich normati-
vitätskritisch ist, wie ‚die‘ queere Kritik.35

Dieses Problem kann in subjektivierungstheoretischem Vokabular wie folgt
gefasst werden: Allen kritisiert an Butler, dass diese nicht zwischen unter-
drückenden und nicht-unterdrückenden Anerkennungen unterscheiden wür-
de, weshalb sie letztlich alle Anerkennungen als unterdrückend konzipieren
müsse. Um mit diesem Problem umzugehen, führt Allen eine solche Unter-
scheidung ein. Die Einführung einer solchen Unterscheidung ist aus der hier
vertretenen Perspektive grundsätzlich richtig – in der Auseinandersetzung mit
Lemke wurde eine systematisch analoge Unterscheidung von repressiver und

35 | Dazu, dass sich nicht so vereinheitlichend über Femiminismus und Queere-Kritik spre-

chen lässt, siehe die Fussnote unten. Für das Argument, dass Foucaults Normalitäts- und

Normativitätskritik eine Grundlage für heutige Queer-Theorie und queere Kritik bildet

vgl. Halperin 1997: Saint Foucault, Spargo 1999: Foucault and Queer Theory und Sawicki

2010: „Foucault, Queer Theory, and the Discourse of Desire“. Huffer (2010:Mad for Fou-

cault) betont, dass nicht nur die Geschichte der Sexualität, sondern auch Wahnsinn und

Gesellschaft grundlegend für die Queer-Theorie ist.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 289

freiheitlicher Subjektivierung (und Regierung) vorgeschlagen.36 Doch das Pro-
blem liegt in Allens Beschreibung der nicht-unterdrückenden und freien Aner-
kennung bzw. Subjektivierung: Dies ist nach Allen diejenige Anerkennung bzw.
Subjektivierung, die von den kollektiven Bewegungen der Unterdrückten aus-
geht. Durch eine solche – im weitesten Sinne linke – Bewegung subjektiviert
zu werden, führt nach Allen zu Freiheit. Ihre Lösung des Freiheitsproblems der
Subjektivierung liegt also in der Bestimmung dieser freiheitlichen Wirkung von
linken Bewegungen.

Doch dieser Vorschlag fällt hinter die Radikalität des Freiheitsproblems der
Subjektivierung zurück. Seine Radikalität besteht darin, dass wir wegen des
Faktums der Subjektivierung grundsätzlich nicht sicher sein können, ob die von
uns momentan geglaubten Überzeugungen tatsächlich angemessen sind, und
uns nicht viel eher subtil unterdrücken. Und dieses Problem ist ein grundsätzli-
ches, weil das Subjekt wegen der Subjektivierung nicht mehr Herr im eigenen
Haus ist, es also keine Instanz mehr gibt, um verlässlich zu urteilen, sondern
eine generalisierte Hermeneutik des Verdachts berechtigt ist.37 Der einzig zu
diesem Problem passende Freiheitsbegriff, so behaupten übereinstimmend alle
vier in dieser Studie untersuchten Autor_innen, auch Allen, ist derjenige der
ständigen kritischen Reflexion. Die Arbeit an der Freiheit ist nach Foucault nie
abgeschlossen, sondern einMetaprinzip der Kritik, dass ständig undwiederholt
auf alle konkreten normativen, ethischen und politischen Urteile angewendet
werden sollte.

Diese Problematisierung kann nun mit der oben beschriebenen Notwendig-
keit der Unterscheidung zwischen Moral und Ethik in einer politischen Theo-
rie im postfundamentalistischen Pluralismus zusammengeführt werden: Die
für die Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung nötige Freiheit kann
nicht in einer spezifischen normativ besseren politischen bzw. ethischen Sub-
jektivierung liegen, also in einer konkreten inhaltlich-normativen Ethik, bei-

36 | Beide Unterscheidungen reagieren auf das gleiche Problem durch die gleiche systema-

tische Operation (Fälle unterscheiden) bezüglich der gleichen Sphäre (das das Subjekt

subjektivierende ‚Außen‘). Der Unterschied zwischen beiden Unterscheidungen ist nur,

dass sich die hier vertretene Unterscheidung auf Foucaults Subjektivierungstheorem be-

zieht, während Allen von Butlers Erweiterung des Subjektivierungstheorems im Aner-

kennungsvokabular ausgeht.

37 | Genau vor diesem Hintergrund ist Foucaults Werk zunächst eine große Herausforderung

für linke Kritik, die dadurch in ihren Grundlagen erschüttert wird, vgl. Biebricher 2005:

Selbstkritik der Moderne, S. 107ff.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


290 Freiheit als Kritik

spielsweise derjenigen durch ‚den‘38 Feminismus. Das Freiheitsproblem besteht
gerade darin, dass jede Subjektivierung normierend ist und dabei potentiell
schädlich, weshalb es ihm widerspricht, eine spezifische Subjektivierung als
grundsätzlich freiheitlich und positiv anerkennend auszuzeichnen. Ein Frei-
heitsbegriff, der mit diesem Problem umgeht, kann deshalb nur in einem Me-
taprinzip der ständigen Reflexion und (Selbst-)Kritik bestehen, muss also auf
einer Metaebene angeordnet sein, die auf alle Subjektivierungen angewendet
wird. Freiheit in diesem Sinne beruht deshalb nicht auf einer konkreten inhalt-
lichen Vorgabe bezüglich des guten Lebens (Ethik), sondern auf einem Form-
und Verfahrensprinzip der Reflexion zweiter Ordnung.

In dieser inhaltlich-normativen Leere und Formalität hat Freiheit als Kritik
große Ähnlichkeit zu den Verfahrensprinzipien, die in der liberalen politischen
Philosophie als das Moralische verhandelt werden.39 Das Moralische steht hier
für diejenigen Normen, die universalisierbar sind, auf die sich also alle Subjek-
te vernünftigerweise einigen können sollen, obwohl sie nach sehr unterschied-
lichen Ethiken leben; auch Freiheit als Kritik beschreibt eine Norm, die trotz
bzw. gerade wegen der Unterschiedlichkeit der Subjektivierungen bzw. Ethiken
auf alle angewendet werden sollte. Sie zu universalisieren folgt daraus, erstens
Freiheit als universelles Ideal der Spätmoderne anzunehmen (wie es mit Allens

38 | An der Schwierigkeit, hier das richtige Maß an Konkretion zu finden, sieht man genau

das angesprochene Problem, dass völlig unklar ist, was genau gute Subjektivierungen

sein sollen: Sobald man näher hinschaut, gibt es ‚den‘ Feminismus nicht mehr, sondern

Kämpfe um verschiedene Normen, deren Vertreter_innen die jeweils anderen als repres-

siv brandmarken. Dennoch soll hier kein Gegensatz zwischen queerer oder feministi-

scher Kritik und Freiheit als Kritik aufgemacht werden – im Gegenteil ist gerade der

ständige Kampf um bessere Normen und Politik, den man in feministischen und quee-

ren (und anderen, beispielsweise antirassistischen) Kontexten sieht, schon eine Verwirk-

lichung von Freiheit als Kritik.

39 | Der Grundgedanke, Foucaults Freiheitsproblematik in einer politisch liberalen Theorie

zu entwickeln, verfolgt auch Ball (2002: „Sexual Ethics and Postmodernism in Gay Right

Philosophy“), der zeigt, dass die Einsicht in die soziale Situiertheit des Subjekts nicht mit

dem politischen Liberalismus inkompatibel ist; trotz der Annahme der sozialen Bedingt-

heit von Freiheit geht Ball aber nicht weiter auf ihre Möglichkeitsbedingungen ein. Auch

Wingenbach (2011: Institutionalizing Agonistic Democracy) vertritt die These, dass ei-

ne postfundamentalistische Perspektive zu liberalen Institutionen führt. Weil er dabei

aber nicht die ständige Kritik zum Ausgangspunkt macht, erweitert er den politischen

Liberalismus durch die agonistische Demokratie kaum.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 291

kontextualistischen Universalismus möglich ist) und zweitens die Theorie der
Subjektivierung für wahr zu halten (was die Prämisse der vorliegenden Studie
und der in ihr verhandelten Autor_innen ist), was zu der Spezifizierung von
Freiheit zur Freiheit als Kritik der eigenen Subjektivierung führt. Genau wie die
Freiheit der Kritik beschreibt das Moralische nicht konkrete ethisch-normative
Vorschriften, sondern inhaltlich leere und rein formale Verfahrensprinzipien,
die zur besseren Koordinierung aller Ethiken führen, ist also eine Operation
zweiter Ordnung. Genau wie die Freiheit als Kritik haben die moralisch ge-
rechtfertigten politischen Prozeduren den Zweck, mit dem Konflikt zwischen
verschiedenen Ethiken umzugehen und dabei (unmerkliche) Normierung, Re-
pression und Paternalismus zu minimieren und Freiheit zu erhöhen.40

Nun gibt es die Möglichkeit, auch nach dieser Problematisierung die Leh-
re aus der Thematisierung von Freiheit und Macht bei Foucault nur bezüglich
linker und machtkritischer Bewegungen zu ziehen. Man könnte diesen Bewe-
gungen raten, Freiheit als ein Metaprinzip der kritischen Reflexion innerhalb
der Bewegung zu integrieren. So könnte man eine Art reflexive Ethik aufbauen,
durch die versucht werden könnte, die nicht-repressive Anerkennung innerhalb
der linken und machtkritischen Bewegungen gegen immer wahrscheinliche
Einbrüche von repressiver Normierung zu schützen. Dies könnte das angespro-
chene Problem lösen, dass Allen bei ihrer bedingungslosen Unterstützung des
jeweils von Protestbewegungen Geforderten die Tiefe des Freiheitsproblems
der Subjektivierung aus den Augen verliert und paternalistische Ethiken unter-
stützen könnte.

Doch der kontextsensible Universalismus, den Allen vorschlägt, tritt mit
dem Anspruch auf, Freiheit in einer immanenten Kritik kontexttranszendie-
rend41 für die gesamte Spätmoderne zu begründen und nicht nur für linke
soziale Bewegungen. Es geht ihr immer schon um die Frage danach, was für
alle verallgemeinerbar ist, also, um im liberalen Jargon zu bleiben, um das Mo-
ralische. Und um diesen Anspruch zu erfüllen, müsste sie die Konflikte über
unterschiedliche Ethiken in einer pluralen Gesellschaft ernst nehmen, die den
Hintergrund für die Auseinandersetzung um die Möglichkeit von sozialphilo-
sophischer Kritik bilden, die Allen zu lösen versucht.

40 | Siehe zur Moral/Ethik-Unterscheidung die Fn. 24, S. 280.

41 | Die Figur der kontextualisierten Kontextranszendierung lässt sich klarer fassen, wenn

man sie sofort im Vokabular von Ethik und Moral formuliert: Allen möchte nicht nur

partikulare Ethiken unterstützen, sondern sie möchte kontexttranszendierend (immer

nur im Immanenzrahmen der Spätmoderne, versteht sich) sprechen, also über die Moral.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


292 Freiheit als Kritik

Diese Konflikte blendet Allen aber aus, wenn sie entweder nur einen zu
allgemeinen Freiheitsbegriff voraussetzt, der konfliktlos von allen Menschen in
der Spätmoderne geteilt wird (weshalb Allen ihren Freiheitsbegriff nicht auf
die systematische Unterscheidung von Ethik und Moral bezieht, obwohl sie sie
diskutiert) oder einen zu konkreten ethischen bzw. politischen Freiheitsbegriff
verallgemeinert, den sie im feministischen und queeren Projekt verwirklicht
sieht, ohne dessen Machteffekte nach Innen und auf andere ethische Projekte
zu problematisieren.

Um den Konflikt innerhalb einer solchen Theorie zu behandeln, ist es sinn-
voll, über Institutionen nachdenken, in denen er ausgetragen werden kann.
Und das heißt, ihn in eine demokratietheoretische Fragestellung zu über-
tragen.42 So könnte der postfundamentalistische Freiheitsbegriff davor be-
wahrt werden, in einen Fundamentalismus zurückzufallen.43 Und so könnte er

42 | Ein zusätzliches Argument formuliert Wendy Brown: Sie kritisiert aus der Perspektive

der politischen Theorie, dass Fouaults Machtanalytik den Begriff der Legitimität ver-

nachlässigt, obwohl Legitimitätsdiskurse ein Mechanismus seien, durch den sich Macht

intensiviere. Der Staat sei wiederum „the singularily accountable object in the field of

political power“ (Brown 2008: „Power After Foucault“, S. 79) und müsse deshalb stärker

in den Fokus der Analyse gerückt werden.

43 | In einem ähnlichen Sinn rekonstruiert Markus Gabriel Foucaults Vorlesungen zur parr-

hesia, demWahrsprechen gegen hegemoniale Ordnungen. Die parrhesia konstituiere die

für die Demokratie grundlegende (Meta-)Einsicht in die Kontingenz (und damit der Irr-

tumsanfälligkeit) von Wahrheitsprozeduren und Lebensformen, die auch dem Postfun-

damentalismus zugrunde liegt: „‚Demokratie‘ entsteht dort, wo die unbedingte Berufung

auf die Wahrheit die Möglichkeit eines anderen Lebens und damit die Kontingenz der

bestehenden Lebensform zu verstehen gibt.“ Parrhesia ist dabei nicht nur die Kontingent-

setzung des Inhalts innerhalb eines Prozeduralismus (wie bei Habermas), sondern auch

die Kontingentsetzung der Prozeduren selbst, wodurch parrhesia eine Ausnahme sei,

„was eine bisher noch wenig beachtete demokratische Alternative zum Schmitt’schen

Souveränitätsdiskus darstellen dürfte.“ Gabriel zeigt, dass die Einsicht in die Kontin-

genz das Problem der demokratischen Ausnahme im parrhesia-Begriff größere systema-

tische Übereinstimmung mit Problematisierungen der antiken Skepsis haben, als Fou-

cault sieht: „Wie später Foucault stellt sich für die antike Skepsis genau das Problem,

wie ihre Ideologiekritik es vermeiden kann, selbst nur ein weiteres ideologieträchtiges

Programm zu formulieren.“ Freiheit als Kritik kann als ein Antwortversuch auf genau

dieses Problem verstanden werden. Siehe Gabriel 2012a: „Analytik der Wahrheit und

Ontologie der Gegenwart?“, S. 44, 45 und 47.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist nicht genug 293

seinem eigenen Reflexionsniveau einer generalisierten Hermeneutik des Ver-
dachts44 über politisches und ethisches normatives Wahrsprechen in einem
konflikthaften Pluralismus gerecht werden.

Es müsste deshalb untersucht werden, wie Freiheit als Kritik, verstanden als
Ideal im Raster des Moralischen, aus dem sich das politische und soziale Insti-
tutionengefüge ableitet, auf diese Institutionen auswirkt. Dies entspräche auch
dem von Allen geforderten Einbau eines ständigen dekonstruktiven Moments
in die Rekonstruktion durch die kritische Theorie (147).45 Freiheit als Kritik
würde dabei in zwei Richtungen wirken: Einerseits würde sie auf alle konkre-
ten partikularen Ethiken wirken und deren Reflexivität erhöhen; andererseits
würde sie auch auf die Moral, das heißt das jeweils moralisch begründete insti-
tutionelle Gefüge wirken, als eine dort verortete Metareflexivität, die die Parti-
kularität bzw. ‚Unreinheit‘ der jeweils als universell behaupteten Institutionen
problematisiert.

44 | Siehe die Bemerkungen zur Hermeneutik des Verdachts in Kontextualistische Kontext-

transzendierung (Abschnitt 6.2).

45 | Diese Position entwickelt Allen in ihrer Rekonstruktion von Thomas McCarthys pragma-

tischer Relektüre von bzw. Kritik an Habermas, vgl. McCarthy 1993: Ideale und Illusionen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443170-007 - am 14.02.2026, 11:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

