7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

mungen kann ein bestimmter affektiver Zustand werden, der zunichst psychisch-
biologisch als Emotion auftritt und dann, sobald er bewusst wahrgenommen und
sozial kommuniziert wird, als Gefithl bezeichnet wird.> Ausdriicklich gehért auch
eine Semantisierung wie »Das kann man gar nicht in Worte fassen — das muss man
erleben« zu diesen kommunikativen semantischen Realisierungen. Das realisierte
sensorische, affektive und semantische Potenzial kann sich in gesprochener oder
geschriebener Sprache dufiern; es kann auch non-verbal in gestischer oder kérper-
licher Kommunikation verbleiben.

(f) diachrone/synchrone Dimensionen: Produktion, Arrangement, Rezeption Eine weite-
re Unterscheidung bezieht sich auf die unterschiedlichen Akteursebenen. Arran-
gements werden hergestellt (Produktion) und aus wahrnehmender und erlebender
Sicht beschrieben (Rezeption). Der Gegenstand der Produktion und Rezeption ist
das sozial-riumliche Arrangement selbst. Dabei handelt es sich nicht um einen li-
nearen Vorgang und die drei Ebenen sind nicht an bestimmte Akteur:innen gebun-
den. Ein Vorbereitungsteam, das eine bestimmte Situation herstellt, nimmt auch in
rezipierender Weise an der Veranstaltung teil. Als methodologischer Zugriffim Feld
eignet sich diese Unterteilung, weil sie zugleich erlaubt, auch die anderen genann-
ten Dimensionen zu untersuchen.

1.2 Forschungsstand

7.2.1 Kultur- und sozialwissenschaftlicher Forschungsstand
zum Konzept »Atmosphére«

Dader im engeren Sinne religionswissenschaftliche Forschungsstand zum Konzept
»Atmosphire« sehr tiberschaubar ist, verfolgt dieses Kapitel das Ziel, den allgemei-
nen geistes-, kultur- und sozialwissenschaftlicher Forschungsstand zum Konzept
»Atmosphiren« itberblicksweise darzustellen — und zwar immer im Hinblick aufei-
ne religionswissenschaftliche Ausarbeitung des Konzepts. Dieser Forschungsstand
ist nicht nach Fichern sortiert (deren Grenzen ohnehin zusehends verschwimmen),
sondern nach grundsitzlichen epistemologischen und definitorischen Zugingen,
fiir die jeweils exemplarische Aussagen zentraler Autor:innen zitiert werden. Die
unten erdrterten funf definitorischen Zuginge sind Idealtypen, das heiflt Ansitze,
die in dieser >Reinformc selten vertreten werden: In den zitierten Arbeiten werden
hiufig mindestens zwei Ansitze miteinander verbunden. Um sich in analytischer

3 Ich folge hier einer von Volkhard Krech vorgeschlagenen, begrifflichen Differenzierung
von Emotion (psychisch-biologisch) und Cefiihl (bewusst gewordene, sozial kommunizierte
Emotion) (Krech 2021, 174).

am 14.02.2026, 14:46:43.

155


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

Weise dariiber klar zu werden, wie man soziale Atmosphiren grundsitzlich verste-
hen kénnte, ist es aber hilfreich, diese fiinf Positionen zu unterscheiden. Fiir den
hier verfolgten Ansatz wird letztlich ebenfalls eine Kombination von zwei definito-
rischen Zugingen (Nr. 4 und 5 in der Auflistung unten) vorgeschlagen.

Im Vordergrund dieses Kapitels steht die Frage danach, welchen Beitrag die be-
reits existierenden Konzepte zu einer religionswissenschaftlichen Weiterentwick-
lung des Konzepts leisten kénnen. Die in der kultur- und sozialwissenschaftlichen
Literatur ebenfalls vorhandenen methodischen und methodologischen Vorschlige werden
erst in Kapitel 9.1 iiberblicksweise dargestellt.

(1) Atmospharen sind Phdnomene mit einer eigenen, unabhangigen und raumlichen Existenz
Nach philosophischen und psychologischen Vorarbeiten (z. B. Straus 1930; Binswan-
ger 1933; Benjamin 2013 [1936]; Tellenbach 1968), die, wenn sie Religion thematisie-
ren, oft mit Rudolf Ottos Begriff des Numinosen arbeiten (z. B. Tellenbach 1968, 74),
wird der Begriff »Atmosphire« von HERMANN SCHMITZ Ende der 1960er Jahre in die
Philosophie eingefiihrt. In seinem System der Philosophie ist das 1969 als zweiter Teil
des dritten Bandes erschienene Buch Der Gefiihlsraum eine tragende Siule und fir
viele der nachfolgenden Arbeiten zu sozialen Atmosphiren eine wichtige Referenz.
Schmitz schligt vor, Gefithle nicht im menschlichen Subjekt zu suchen, sondern sie
als eigenstindige Phinomene aufSerhalb von Individuen zu verstehen: als »eigen-
stindige, michtige Atmosphiren« (Schmitz 1969, 103). Diese Gefiihle als Atmosphi-
ren seien riumlicher Natur, ohne den Regeln des metrischen Raumes (des »Orts-
raumes«) unterworfen zu sein. Sie sind »unbestimmt weit ergossene Atmosphiren,
in die der von ihnen affektiv betroffene Mensch leiblich spiirbar eingebettet ist; sie
gleichen mit diesen Merkmalen dem Wetter, das [...] die primitive Urform des Rau-
mes, den Weiteraum, erfiillt und daher in orts- und richtungsloser Weise rdumlich
ausgedehnt ist« (Schmitz 1969, 185). Schmitz’ Argument basiert auf einem phino-
menologischen Leib-Konzept (z. B. Husserl 1977 [1931]; Merleau-Ponty 1942), demzu-
folge der Leib (in Abgrenzung zum Korper) das ist, was der Mensch »von sich spiiren
kann, ohne sich auf das Zeugnis der finf Sinne [...] und des perzeptiven Kérpersche-
mas [...] zu stiitzen. Der Leib [...] ist unteilbar flichenlos ausgedehnt als pridimen-
sionales [...] Volumen, das in Engung und Weitung Dynamik besitzt« (Schmitz 1998,
12—13; dhnlich auch Schmitz 2012a, 40-41, und Schmitz 2014, 16). Nachdem Schmitz
Gefiihle als Atmosphiren definiert hat, definiert er Atmosphiren als die »totale oder
partielle, in jedem Fall aber umfassende, Besetzung eines flichenlosen Raumes im
Bereich dessen, was als anwesend erlebt wird« (Schmitz 2012b, 22; Schmitz 2014, 19).

Schmitz’ Ansatz ist innovativ, weil er »Gefiithle« radikal neu denkt und ihnen als
Atmosphiren eine eigene, nimlich riumliche, aber flichen-, orts- und richtungs-
lose Existenzweise einrdumt. Lebensweltlich begriindet Schmitz dies damit, dass
Menschen auf Atmosphiren treffen und von ihnen (affektiv) betroffen werden. Die-
se Idee wird wieder relevant, wenn spitere Autor:innen von einer sozialen Wirksam-

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

keit von Riumen und Dingen sprechen, die unter dem Schlagwort »Agency« breit
diskutiert wird. Diesen Umstand prizisiert Schmitz im Konzept der »Bewegungs-
suggestion«: Riume konnen eine Bewegung oder leibliche Regung (Einatmen, Auf-
richten etc.) evozieren (Schmitz 2014, 94—95).*

Schmitz befasst sich ausfithrlich mit religiésen Atmosphiren und beschreibt Er-
fahrungen der Anwesenheit Gottes mit Bezug auf Otto als »Atmosphire des Heili-
gen« (Schmitz 1989, 20).> Schmitz argumentiert im Sinne der phinomenologischen
Tradition — er begriindet eine »Neue Phinomenologie«® —, wenn er schreibt:

»Die Einsicht in den Charakter Gottes als atmosphérisches Geflihl gestattet auch
ein klares Verstindnis der merkwirdigen Erfahrungen von Gottes Gegenwart, die
zu den unmittelbarsten und phdnomenologisch wichtigsten Bezeugungen der
Wirklichkeit des Gottlichen gehéren. [...] Die raumliche Natur des als Atmosphére
ergossenen Gottlichen tritt in diesen Worten deutlich hervor. Diese Atmosphare
hat eine verzaubernde, den menschlichen Normalzustand tief umwandelnde
Kraft« (Schmitz 1969, 130-131).

Fiir eine empirisch operationalisierbare Religionsforschung ist dieser Ansatz ob sei-
ner essenzialistischen Tendenzen wenig geeignet.” Schmitz’ Studien werden aber
auflerhalb der Religionswissenschaft vielfach zitiert und unvermindert fortgefithrt
(z. B. Paetzold 2012, 230; Gugutzer 2012; Hasse 2012, 28; Bulka 2015).

4 Jean-Paul Thibaud notiert mit Verweis auf das Konzept der Affordanz (S. 189) in dhnlicher
Weise, dass Atmospharen zum Handeln dringen (2003, 288—289). Man kénne sie auch als
»motorische Anregungen«verstehen (2003, 291). Er beschreibt Atmospharen unter anderem
ausgehend vom Subjekt: Die wahrgenommene Welt »umhiillt« das wahrnehmende Subjekt
(Thibaud 2003, 280—282). Thibaud spricht daher von einem 6kologischen Zugang zur Wahr-
nehmung und schlagt vor, die Einheit einer Situation begrifflich als »Atmosphire«zu beschrei-
ben (Thibaud 2003, 282). Er arbeitet hier mit dem Begriff »Situation« im Anschluss an John
Dewey (1938), wonach jede Situation von einer durchgehenden Qualitit zusammengehal-
ten wird (Thibaud 2003, 283—287). Der Situationsbegriff wird in dieser Arbeit als zentraler
Baustein eines religionswissenschaftlichen Atmospharenkonzepts verwendet (S. 184).

5 »Etwa ab1900 deutetsich in der Konzeption des Gefiihls ein prinzipieller Neubeginn an. Des-
sen erste deutliche Formulierung (etwa ab 1910) ist wahrscheinlich Rudolf Ottos Darstellung
des Numinosen, das als schauderhafte, erhabene und faszinierende Macht die Atmosphére
des Heiligen ist und den betroffenen Menschen ergreift. Damitist [...] die Schranke zwischen
(privater) Innenwelt und (iilberpersonlicher) Aufienwelt fiir das CGefiihl annulliert« (Schmitz
1989, 20).

6 »Die Neue Phanomenologie [..] setzt sich die Aufgabe, das Denken fir die unwillkrliche Le-
benserfahrung begriffsfihig zu machen. Unwillkiirliche Lebenserfahrung ist alles, was Men-
schen merklich widerfahrt, ohne dass sie es sich absichtlich zurechtgelegt haben« (Schmitz
20124, 39).

7 Weitere Kritik an Schmitz’ Ansatz duflern beispielsweise Hauskeller (1995, 30), Soentgen
(1998, 104; 2002) oder Henckmann (2007, 54-56).

am 14.02.2026, 14:46:43.

157


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

(2) Atmospharen sind das rein subjektive und affektive, individuelle Erleben von Menschen
angesichts von Rdumen und Dingen RAINER SCHONHAMMER entwickelt in seiner Ein-
fiihrung in die Wahrnehmungspsychologie (zuerst erschienen 2009) mit Verweis auf Er-
win Straus, Maurice Merleau-Ponty, Jakob von Uexkiill, James Gibson und andere
ein Atmosphirenkonzept entlang der Komponenten Asthetik, Natur, Phinomeno-
logie und Wahrnehmung (Schénhammer 2013, 16-17; siehe auch Schonhammer 1998
und Schénhammer 1999). Die Ansitze von Schmitz (siehe oben) und Béhme (S. 162)
kritisiert Schonhammer als wenig operationalisierbar und stellenweise spekulativ
(Schénhammer 2013, 292-293). Er schlagt eine psychologische Operationalisierung
vor, welche Indikatoren in der Umwelt und im Individuum erhebt und so misst, wie
Individuen Atmosphiren wahrnehmen (zu seiner Methode siehe Kapitel 9.1).

Innerhalb des psychologischen Paradigmas liegen Atmosphiren im erlebenden
Individuum, auch wenn die Ausléser des subjektiven Erlebens in der gebauten und
natiirlichen Umwelt zu suchen sind. In methodischer Hinsicht sind solche Ansit-
ze hilfreich, wenn man die psychische Wahrnehmung von gebauten Umwelten mit
standardisierten Verfahren erheben will. Sie gehen jedoch immer vom denkenden
und fithlenden Individuum aus, dass durch seine kognitiven und sensorischen Ka-
pazititen Wissen erzeugt (und gelegentlich auch in Architekturen auslagert). Sie ni-
hern sich dem Phinomen damit aus einer anderen Richtung als Schmitz, auf den sie
sich — trotz seiner ausdriicklichen Ablehnung »psychologistisch-reduktionistisch-
introjektionistischer« Ansitze (Schmitz 2014, 9) — gelegentlich berufen (so z. B. Mei-
senheimer 2008).

(3) Atmosphéren sind das vorbewusste Einssein von Leib und Raum Ein hiufig ver-
tretener Ansatz besteht darin, Atmosphiren als das vorsprachliche und pri-refle-
xive Einssein von Leib und Raum zu verstehen. Dieser Ansatz kreist bei Hermann
Schmitz und anderen um das Konzept der »Einleibung, in den von Maurice Mer-
leau-Ponty inspirierten Arbeiten um die Vorstellung einer vor-objektiven Einheit
von Korper und Umwelt.

Das Konzept der »Einleibung« ist alltagsweltlich nachvollziehbar, aber em-
pirisch weder mit sozialwissenschaftlichen noch mit psychologischen Methoden
nachpriifbar. Es wird verwendet, um die Wechselwirkungen zwischen materieller
Umwelt und menschlichen Leibern zu beschreiben. ScumITZ geht davon aus, dass
Atmosphiren auf Einleibung basieren. Einleibung ist in seinem Verstindnis eine
Form der leiblichen Kommunikation mit der Umwelt (Schmitz 2014, 56). Diese
Art von Kommunikation liuft, so die These, direkt zwischen Leib und Umwelt ab
und ist nicht reduzierbar auf physiologische und neurologische Vorginge (Schmitz
1998, 28—49). Dieser Ansatz wird von anderen Autor:innen in der leibphinome-
nologisch grundierten Atmosphirenforschung aufgegriffen, so zum Beispiel von
Tonino Griffero (2014, 48-49) und korreliert mit der These einer vor-objektiven
oder pri-reflexiven Einheit von Kérper und Umwelt, wie sie zum Beispiel von Mau-

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

rice Merleau-Ponty (1942) oder Thomas J. Csordas (1990) vertreten wird. In diesen
Ansitzen wird von einer unbewussten, direkten Verbindung zwischen Leib und
Umwelt ausgegangen. Die Wahrnehmung von Objekten in der Umwelt und deren
kognitive und sprachliche Bezeichnung ist in diesem Sinne erst das Produkt eines
nachgelagerten, reflexiven Vorgangs.

In die Tradition von Schmitz und Béhme ist auch MICHAEL HAUSKELLER mit sei-
ner Arbeit Atmosphdren erleben: Philosophische Untersuchungen zur Sinneswahrnehmung
(1995) einzuordnen. Hauskeller versteht das Konzept »Atmosphire« in einer forma-
len Definition wie folgt:

»Wirwollen sagen, dass ein beliebiges Ding A sich im atmospharischen Raum ei-
nes anderen B dann und nur dann befindet, wenn A ohne B’'s Anwesenheit an-
ders wire als mit B's Anwesenheit. Die Anwesenheit bzw. Nichtanwesenheit von
B muss also ein Unterschied sein, der fiir A einen Unterschied macht (Bateson),
d.h. B muss fiir A irgendeine Bedeutung haben. Wenn dies geschieht, sagen wir,
dass A B wahrnimmt« (Hauskeller 1995, 33).

Und er erginzt: Die »Atmosphire eines Dinges reicht [...] genau so weit, wie seine
Anwesenheit einen Unterschied macht« (Hauskeller 1995, 33). Hauskeller greift mit
dem Konzept der Ekstasis von Dingen (Hauskeller 1995, 34)° auch auf die Leibphi-
nomenologie nach Merleau-Ponty (1942) und Jiirgen Seewald (2000) zuriick. Atmo-
sphiren sind das, was Welt und Subjekt vor jeder Trennung verbindet (Hauskeller
1995, 163), sie sind »der Kitt, der Ich und Welt aneinander bindet« (Hauskeller 1995,
195-196).° Der Mensch kann damit niemals aufRerhalb von Atmosphiren sein. Haus-
keller thematisiert religiése Atmosphiren unter dem aus religionswissenschaftli-

8 Riaumlich wahrgenommene Atmosphéaren entstehen in diesem Verstandnis aus der Verei-
nigung der Ekstasen aller anwesenden Einzeldinge (Hauskeller 1995, 40). Dieser Ansatz ist
hilfreich fir das in diesem Buch entwickelte Atmosphérenkonzept, wenn man es konsequent
auf menschliche wie nicht-menschliche Akteure in bestimmten Situationen iibertragt.

9 Markus Schroer verwendet im Anschluss an Maurice Halbwachs die gleiche Metapher »Kitt«
fir raumliche Strukturen: »Demnach werden soziale Verinderungen nicht unmittelbar in
raumliche Strukturen lbersetzt. Die raumlichen Strukturen kdnnen mit dem Tempo der so-
zialen Verdnderungen gewissermafen nicht mithalten und insofern sind sie nicht einfach als
Spiegel der Cesellschaft zu betrachten. Raumliche Strukturen haben gerade in ihrer Behar-
rungskraftihre wichtigste Funktion, inihrem Widerstand, den sie dem Wollen des Menschen
entgegensetzen. Sie sind im Grunde der soziale Kitt, der die Mitglieder einer sozialen Gruppe
miteinander verbindet« (Schroer 2009a, 27). Dieser Sachverhalt wird bei Joachim Fischer mit
der Metapher von Architektur als einem »schweren Kommunikationsmedium«umschrieben
(Fischer 2017, 61).

am 14.02.2026, 14:46:43.

159


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

cher Sicht problematischen Titel »Das Dimonische« (Hauskeller 1995, 171)."° Auch er
zieht als Referenz Religionsphinomenologen wie Rudolf Otto (1991 [1917]) und Ger-
ardus van der Leeuw (1933) heran.

Zum von Schmitz begriindeten Forschungsansatz gehort auch die Arbeit von
TONINO GRIFFERO, der mit seinem Buch Atmospheres: Aesthetics of Emotional Spaces
(2014) eine Neusystematisierung des Atmosphirenbegriffs anstrebt. Er legt ein be-
sonderes Augenmerk auf die leibliche, prireflexive Spiirbarkeit von Atmosphiren
(Griffero 2014, 16). Mit Verweis auf Otto (1991 [1917]) und van der Leeuw (1933) the-
matisiert Griffero religiose Atmospharen als Erfahrbarkeit des Numinosen (Griffe-
1o 2014, 73), ein Ansatz, der aus religionswissenschaftlicher Sicht aufgrund seiner
essenzialisierenden Tendenzen wenig produktiv erscheint.

RAINER SCHUTZEICHEL hat 2015 den Atmospharenbegriff in Verbindung mit
einem Konzept des »Hintergrund« ausgearbeitet. Er plidiert dafiir, die affektive
Dimension des impliziten Hintergrundes von Sozialitit iiber die Konzepte »Atmo-
sphire« und »Stimmung« in die Soziologie einzufithren und damit eine frithere
Uberbetonung des Kognitiven auszugleichen (Schiitzeichel 2015, 79). An anderer
Stelle definiert Schiitzeichel Atmosphiren als

»objektive, sinnlich erfahrbare und von daher leiblich-intentionale Phianomene,
die auf der integralen Konstellation von Dingen, Objekten, Personen und (leibli-
chen) Intentionalitdten beruhen. Atmospharen sind aber nicht nur phanomenal
erlebbare Qualititen, sondern sie konstituieren sozialen Sinn, nimlich einen at-
mospharischen Sinn in Konstellationen« (Schiitzeichel 2016, 396).

Schiitzeichel schligt zugleich eine Erweiterung des soziologischen Kommunikati-
onsbegriffs vor, und zwar um die Dimensionen Materialitit und Atmosphire: Zu
kommunikativen Materialititen z3hlt er neben Bild und Schrift auch die Stimme
(Schiitzeichel 2016, 393). Er bestimmt das Verhiltnis von Materialitit und Soziali-
tit als das einer funktionalen Ko-Konstitution; materielle Bedingungen werden als
»funktional ko-konstitutiv fiir die Genese von sensitiven Atmospharen betrachtet«
(Schiitzeichel 2016, 395). Als zentrale Primisse formuliert Schiitzeichel dann: »At-
mosphiren sind weder allein den Dingen oder Materialititen noch allein den durch
sie betroffenen Akteuren zuzurechnen, sondern sie ergeben sich daraus, dass die
Dinge und Objekte den sensitiven und affektiven Erwartungen entsprechen oder
eben nicht entsprechen« (Schiitzeichel 2016, 395). Dieser Ansatz ist wertvoll fur die
hier vorgelegte Studie, weil er die Wirksamkeit von Atmosphiren nicht in den Ele-

10  Diese Begrifflichkeitist aus religionswissenschaftlicher Sicht als problematisch zu bewerten,
weil sie einen religiésen Begriff (xDamon«), der zudem in der christlichen Sichtweise im All-
gemeinen fiir das Bose steht, als Analysekategorie verwendet.

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

menten, sondern im Gesamtarrangement verortet; allerdings geht er weiterhin von
einem Primat des Menschen und seiner Wahrnehmung aus.

Wenn theologische Arbeiten mit dem Atmosphirenkonzept agieren, dann ent-
weder in deskriptiver Funktion, um beispielsweise bestimmte liturgische Formate
zu beschreiben (z. B. Freitag 2006b; Gerhards und Wildt 2015, 100; Bethge 2015) oder
in der Annahme einer vorsprachlichen Einbettung von menschlichen Individuen in
ihre soziale und riumliche Umwelt, die dann zugleich auch religiése Komponenten
aufweist. Ausgehend von Otto Bollnow plidiert beispielsweise SIGURD BERGMANN
fiir einen theologisch grundierten Atmosphirenbegriff (Bergmann 2006, 352) und
erliutert mit Verweis auf Gibson (1977), wie das Atmosphirenkonzept es moglich
mache, die Subjekt/Objekt-Trennung aufzugeben und die Verbindungen zwischen
Mensch, Natur und Raum zu untersuchen (Bergmann 2007, 368). In deutlicher Ab-
grenzung zum alltagssprachlich vage konnotierten Atmosphirenbegriff setzt Berg-
mann sich fiir eine analytische Schirfung des Konzepts ein: Atmosphire entste-
he »im Raum zwischen der dufieren Umgebung des Menschen und seinem inne-
renkérperlich-geistigen Befinden.« Sie sei »keineswegs diffus, unklar, oberflichlich
oder rein subjektiv«, sondern biete »einen Begriff, der [..] erlaubt, das Verbunden-
sein des Inneren mit dem Aufleren, des Korperlichen mit dem Geistigen und der
Umgebung mit der Einwohnung zu verstehen« (Bergmann 2010, 34).

Auch wenn die in diesem Abschnitt erwihnten Autor:iinnen aus ganz un-
terschiedlichen fachlichen Perspektiven schreiben, so sind sie sich doch in der
Annahme einige, dass Atmosphiren — zumindest zu einem wesentlichen Teil - das
vorsprachliche und vorreflexive Einssein von Leib und Raum sind, eine unbewusste
und unaufldsliche Verbindung des leiblichen Individuums mit seiner menschlichen
und materiellen Umwelt. Dass sie Atmosphiren als einen vorsprachlichen Sachver-
halt bezeichnen, hindert sie aber nicht daran, sprachlich — d.h. in geschriebenen und
gesprochenen Worten — ausfithrlich iber Atmosphiren zu referieren. Die Suche
nach Worten fiir das, was man nicht beschreiben kann, ist im alltiglichen Leben
nachvollziehbar — und nicht zuletzt in religiésen Zusammenhingen unverzichtbar
—, aber man kann es sich in der (religions-)wissenschaftlichen Rekonstruktion des
alltdglichen Lebens einfacher machen, wenn man zugibt, dass das menschliche
(haufig vorsprachliche) Erleben nicht unmittelbar empirischer Gegenstand von For-
schung und Analyse ist, sondern nur die Spuren, die das Erleben hinterlisst und
die dann zum Gegenstand der Analyse werden konnen (Krech 2021, 64). Anders
gesagt: Was Menschen erleben, wird erst zu sozialwissenschaftlichen Daten, wenn
es kommunikationsférmig vorliegt, verbal oder non-verbal kommuniziert wird.
Kommunikation umfasst alles, was semantische Anschliisse erméglicht und proto-
kolliert werden kann; und das umfasst mehr als nur gesprochene und geschrieben
Sprache.

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

(4) Atmospharen entstehen ausgehend von materiellen Dingen und Rdumen Eine Gegen-
position zum oben geschilderten Versuch (2), Atmosphiren allein im Inneren der
menschlichen Psyche zu suchen, besteht darin, sie allein in den materiellen Din-
gen und Riumen zu suchen. Beide Positionen sind Idealtypen und werden selten
in dieser Radikalitit vertreten. Dennoch hilft die Darstellung dabei, die prinzipiel-
len Méglichkeiten einer Definition sichtbar werden zu lassen. Bei GERNOT BOHME
finden sich Ansitze, das Gebaute zumindest deutlich stirker zu beriicksichtigen.
Er greift die Thesen von Schmitz auf und entwickelt sie weiter (z. B. Bchme 1995;
Bohme 1998; B6hme 2003; Bdhme 2013 [2006])." Mit Verweis auf Walter Benjamins
Konzept der »Aura« geht es in Béhmes »neuer Asthetik« (B6hme 2007a, 288) dar-
um, die »asthetische Arbeit in ihrer vollen Breite« einschliefllich der Produktion von
Atmosphiren zu verstehen (Bohme 2007a, 290). Er fragt somit weniger (im Sinne
von Schmitz) nach der»freischwebenden Existenz«von Atmosphiren, sondern mehr
danach, wie physische Dinge und Architekturen Atmosphiren hervorrufen (Bohme
2007a,295-298). Dieser Ansatz ist auch fiir die Architekturtheorie und praktizieren-
de Architekt:innen wirksam geworden: Die Architekturgeschichte und -theorie hat
in der Folge zum atmosphirenbezogenen Forschungsstand beigetragen; man kann
von einem regelrechten >Atmosphiren-Trend< in der neueren Architekturliteratur
sprechen (Borch 2014, 7).

Der stidtebautheoretische Ansatz von ANNE BRANDL bezweifelt dagegen die An-
wendbarkeit des Bshme'schen Atmosphirenkonzepts fiir den urbanen Raum. Da sie
sich fiir das »sinnlich Wahrnehmbare als immateriellen Uberschuss des Gebauten«
interessiert (Brandl 2013, 11), sieht Brandl den Ansatz von Béhme, der sich eher auf
einzelne gebaute Riume bezieht, als weniger hilfreich an. Sie folgt auch nicht dem
phinomenologischen Leibbegriff, weil dieser die »subjektive und affektive Seite des
Wahrnehmens« zu stark und zu Lasten der Intentionalitit von Wahrnehmung be-
tone und zudem in erster Linie auf den »Nahraum« ausgelegt und somit nicht fir
den stadtischen Raum geeignet sei (Brandl 2013, 37-38). Dass der von ihr als Alter-
native vorgeschlagene Begriff der »Riumlichkeit« (Brandl 2013, 198) das Atmosphi-
rische in urbanen Riumen besser fasst, ist jedoch ebenfalls weitere Diskussion wert,
weil »Raumlichkeit« weitaus mehr umfasst als das Konzept der »Atmosphire« und
zudem weniger ausdriicklich auf affektive und sensorische Faktoren eingeht. Statt-
dessen schlage ich vor, das Potenzial des Atmosphirenbegriffs zu nutzen und diesen
in empirischer und theoretischer Hinsicht priziser auszuarbeiten.

(5) Atmosphéren befinden sich im >Zwischens; sie sind das Medium der Begegnung zwi-
schen Raum/Ding und Subjekt und pragen das Wie der Wahrnehmung Ein mittlerer Weg

11 2017 erschien eine von Jean-Paul Thibaud herausgegebene, englischsprachige Sammlung
wichtiger Aufsitze von B6hme (2017¢), die seine Konzepte fir den internationalen Diskurs
anschlussfahig machen soll.

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

zwischen einem psychologischen (2) und materiellen (4) Determinismus wird in der
Literatur hiufiger erprobt. So versteht BOHME Atmosphiren als die »gemeinsame
Wirklichkeit des Wahrnehmenden und des Wahrgenommenen« (B6hme 2007a, 298)
und betont deren holistischen Charakter: Sie haben kognitive, affektive und emo-
tionale Effekte. Er spricht zudem von der »Quasi-Objektivitit« von Atmosphiren
(Bohme 2003, 112), was bedeutet, dass es sich weder um reine Projektionen einer in-
dividuellen Stimmung handelt, noch um Sachverhalte, iiber die notwendigerweise
von allen Anwesenden eine geteilte Meinung herrschen miisste (Bohme 2013 [2006],
25-26).

Bohmes Atmosphirenkonzept basiert auf der Annahme des »leiblichen Rau-
mes«, der — dhnliche wie Schmitz’ »unbestimmt weit ergossene Atmosphirenc
(Schmitz 1969, 185) — nicht mit dem metrisch-physischen Raum identisch ist,
sondern den Raum leiblicher Anwesenheit bezeichnet:

»Der leibliche Raum ist fiir den Menschen die Sphére seiner sinnlichen Prasenz.
Und diese transzendiert bestindig die Grenzen seines Kérpers. [...] [Der Raum
leiblicher Anwesenheit] ist der Raum, den wir durch unsere leibliche Anwesenheit
erfahren, also der Raum, den wir leiblich oder am eigenen Leibe spiiren« (B6hme
2013 [2006], 88).

Atmosphiren sind auch fiir B6hme riumliche Phinomene: Sie »werden erfahren,
indem man sich in sie hineinbegibt und ihren Charakter an der Weise erfihrt, wie
sie unsere Befindlichkeit modifizieren bzw. uns zumindest anmuten« (B6hme 2013
[2006], 16). Methodisch gesehen vertritt Bohme daher das Prinzip der leiblichen An-
wesenheit (B6hme 2013 [2006], 105, 111): Wer Atmosphiren verstehe wolle, miisse
leiblich an ihnen teilhaben (dazu ausfihrlicher in Kapitel 9.1).

Aus phinomenologisch-kunsttheoretischer Sicht versteht ANDREAS RAUH At-
mosphiren als ein »spezifisches Verhiltnis zwischen dem wahrnehmenden Sub-
jekt und den wahrgenommenen Objekten« (Rauh 2012b, 7; siehe auch Rauh 2014,
218-219)."* Auch wenn Rauh sich nicht explizit zu religiésen Atmosphiren duflert,
ist sein Ansatz doch beachtenswert, da er als einer der ersten ausfiihrliche Vorschli-
ge zur empirischen Untersuchung von Atmosphiren macht (Rauh 2014, 224). Rauh
spricht von »besonderen Atmosphiren«, um zu betonen, dass Atmosphiren zwar
immer da sind, aber nicht immer thematisiert werden (Rauh 2012b, 158). Erst wenn
sie thematisch werden, wenn eine »Wahrnehmung der Wahrnehmung« diskutiert
wird, konne man, so Rauh, von »besonderen Atmosphiren« sprechen (Rauh 2012b,

12 Ananderer Stelle fithrt Rauh die Metapher der Patina ein, um Atmosphéren (normativin Ab-
grenzung zum »Panierten«) zu definieren: »Atmosphéren haften dem Raum an wie eine Pa-
tina, eine diinne Schicht, die die gegenseitige und charakteristische Bezogenheit von Wahr-
nehmungsbedingungen und -inhalten férdert« (Rauh 2014, 229).

am 14.02.2026, 14:46:43.

163


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

7). Diesen Ansatz greife ich auf, indem ich von impliziten und expliziten Atmosphi-
ren spreche (8. 151 f).

Auch JEAN-PAUL THIBAUD notiert, dass Atmosphire nicht Gegenstand, sondern
Medium der Wahrnehmung ist. Er beschreibt Atmosphiren daher als »Qualitit der
Situation«. »In diesem Sinne bedeutet etwas wahrzunehmen nicht nur, die Welt zu
interpretieren, sondern auch, eine Situation zu vereinheitlichen« (Thibaud 2003, 288).
Wahrnehmung hat somit eine aktiv gestaltende Komponente. Er kommt zu dem
Schluss, dass Atmosphiren »Rahmenbedingungen fiir die Wahrnehmung setzen«
(Thibaud 2003, 293-294). Wichtig ist Thibauds Hinweis, dass Atmosphiren nicht
stabil sind, sondern sich kontinuierlich verindern (Thibaud 2003, 286-287). Das
macht sie empirisch weniger greifbar; sie miissen in gewissem Sinne >konserviert«
werden, um fir die Analyse verfiigbar gemacht zu werden (zu methodischen Vor-
schligen siehe Kapitel 9). Auch der Ansatz, Atmosphire als integratives Ganzes
einer Situation zu betrachten, wird in der hier vorliegenden Studie fiir die weitere
Diskussion des Konzepts aufgegriffen (siehe S. 184 ff).

RAINER KazIG schligt aus humangeografischer Perspektive ebenfalls vor, At-
mosphiren als Medium »in der Beziehung zwischen Mensch und Umwelt« zu kon-
zipieren (Kazig 2007, 167). Kazig kritisiert Bohmes Verstindnis von Atmosphiren
als »Halbdingenc, weil es kaum Anschlussmoglichkeiten fiir die Sozial- und Kultur-
wissenschaften biete, und orientiert sich stattdessen an Thibaud, der Atmosphiren
ebenfalls als Medium versteht, die damit nicht Gegenstand von, sondern Rahmen fiir
Wahrnehmung sind (sie kénnen, so der in diesem Buch vertretene Ansatz, beides
sein, je nachdem, ob sie adressiert werden oder nicht). Im Erleben, so Kazig, sind
Objekt und Subjekt noch nicht getrennt. Hier beruft er sich u.a. auf Straus (1935) und
Merleau-Ponty (1942) und vertritt damit auch die oben unter (3) behandelte These des
vorsprachlichen Einsseins von Subjekt und Umwelt (Kazig 2007, 168-170). »Als Me-
dium [...] beeinflussen [Atmosphiren] die Art und Weise, wie die Welt und das Sub-
jekt sich in wechselseitiger Beziehung aufeinander herausbilden« (Kazig 2007, 170).
Kazig versteht Atmosphiren als das Potenzial eines Raumes, bestimmte Befindlich-
keiten hervorzurufen. Je nach Person, ihrer Sozialisation sowie momentanen Stim-
mung kénnen Riume verschiedene Atmosphiren haben (Kazig 2007, 179-180).

Da dieser definitorische Ansatz Atmosphiren als »Medien« bezeichnet, dringt
sich die Diskussion um den Medien-Begrift in den Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten auf. Hier sei nur angedeutet, dass ich »Medien« nicht beschrinke auf die klas-
sischen Massenmedien (Zeitung, Radio, Fernsehen, Internet), sondern verwende,
um die Genese von Formen und Vermittlungen zu bezeichnen: Alles kann ein Me-
dium sein, insofern es die Entstehung von Formen erméglicht (Luhmann 1997b, 171)
und etwas vermittelt oder tibertragt. Im religiosen Zusammenhang ist dies zentral,
wenn es um die Bearbeitung der religiosen Leitdifferenz (immanent/transzendent)
geht (z. B. Meyer 2015, 140), aber jede Art der Transzendierung (auch basale Formen
der Vermittlung zwischen gestern und heute oder zwischen menschlichen Perso-

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

nen) bediirfen eines Mediums (z. B. Meyer 2008, 126). Birgit Meyer beispielsweise
bezeichnet auch »sacred spaces« als Medien und kommt damit der Idee von religio-
sen Atmosphiren sehr nah.

Alle Ansitze stimmen darin iiberein, dass es sich bei Atmosphiren um einen wirk-
samen Einfluss auf soziale (d.h. kommunikative) Vorginge handelt. Als ein solcher
sozialer Sachverhalt werden Atmosphiren auf verschiedenste Weise zum Gegen-
stand der Forschung. Besonders hilfreich fiir die Entwicklung eines religionswis-
senschaftlich niitzlichen Atmosphirenkonzepts sind aus meiner Sicht die Positio-
nen (4) und (5), da sie weder essentialistisch (1) noch im starken Sinne subjektivis-
tisch (2) oder leibphidnomenologisch (3) grundiert sind, sondern Atmosphiren als
einen sozialen Sachverhalt betrachten, der aus der Summe der situativ aktivierten
Potenziale menschlicher und nicht-menschlicher Elemente eines sozialriumlichen
Arrangements entsteht. Diese Annahme tiberfiihre ich in eine theoretische Rekon-
struktion des Atmosphirenkonzepts, die auf drei Grundunterscheidungen und drei
Dimensionierungen basiert und methodisch operationalisiert werden kann. Diese
»3x2+3x3-Formel« wurde auf S. 153 ff einfithrend umrissen und wird ab S. 204 ff aus-
fithrlicher erliutert.

Zuletzt sei die Bezugnahme der Atmosphirenforschung auf Religion zusam-
mengefasst: Wenn im Rahmen philosophischer Studien ttber Atmosphiren die Re-
de von Religion ist, dann hiufig unter Riickgriff auf das Konzept des »Numinosen«
(z. B. Griffero 2014, 73). Religion, so heiflt es dann, sei ein Beispiel fiir das Wir-
ken das Atmosphirische (Tellenbach 1968, 74) oder es gebe »Atmosphiren des Hei-
ligen« (Schmitz 1989, 20). Diese Ansitze sind aus Sicht einer post-phinomenolo-
gischen Religionswissenschaft iiberholt. Weniger hiufig wird Religion mit Atmo-
sphiren in Zusammenhang gebracht, wenn es beispielsweise darum geht, dass be-
stimmte raumliche Arrangements religiése Deutungen ermdglichen (Bohme 2003,
117-123). Riume werden auch als Medien der Vermittlung zwischen Immanenz und
Transzendenz beschrieben (Meyer 2010, 11). Sie leisten dies — so meine Hypothese
— aber nichtvon sich auss, sondern weil sie die Moglichkeit zur Realisierung senso-
rischer, affektiver und semantischer Potenziale anbieten, die sich letztlich auch in
religiéser Kommunikation wiederfinden.

7.2.2 Ansatze aus der Religionsforschung

Nachdem im vorigen Kapitel die prinzipiell moglichen Definitionsansitze auf Basis
der Literatur zusammengefasst wurden, wird erkennbar, dass dieser Forschungs-
stand ohne Beteiligung der Religionswissenschaft und hiufig auch ohne primiren
Bezug auf Religion als empirischen Gegenstandsbereich produziert wurde. Bevor

am 14.02.2026, 14:46:43.

165


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

ich daher das Konzept »Atmosphire« fiir die religionswissenschaftliche Forschung
genauer ausarbeite, gehe ich auf Ansitze aus der im engeren Sinne auf Religion be-
zogenen Forschung ein, die im Hinblick auf ein religionswissenschaftliches Atmo-
sphiren-Konzept fruchtbar gemacht werden kénnen, auch wenn sie selbst nicht ex-
plizit oder nur am Rande auf Atmosphiren eingehen.

Religionsasthetische und ritualtheoretische Ansdtze Religionsisthetische Ansitze un-
tersuchen das, was »an Religionen sinnlich wahrnehmbar ist, wie Religion den Kor-
per und die verschiedenen Sinnesorgane des Menschen aktiviert, leitet und restrin-
giert« (Cancik und Mohr 1988, 121-122). »Religionsisthetik« ist der deutsche Begriff
fiir Forschungsansitze, die im Englischen als material oder somatic turn bezeichnet
werden. Vom Konzept der »Aisthesis« (griech. aioBnolg = Wahrnehmung) ausge-
hend (z. B. Mohn 2012, 332) untersuchen diese Ansitze die Rolle von Sinneswahr-
nehmungen in religiésen Kontexten, ohne dabei auf das >Schéne«an sich fokussiert
zu sein, wie es der Begriff der Asthetik nahelegen mag (Miinster 2001, 11-12). Dies
ist gelegentlich mit einer starken Abgrenzung zu fritheren, vermeintlich textzen-
trierten Ansitzen der Religionsforschung verbunden (z. B. King 2005, 101; Visquez
2011, 225). Religionsisthetische Ansitze sind fir die Untersuchung von religiésen
Atmosphiren von Interesse, wenn sie eine Aussage iiber die Rolle des gebauten Rau-
mes in religiosen Kontexten machen. Das Konzept »Atmosphire« ist deutlich weit-
reichender als das der »Asthetik« im eben skizzierten Sinne, weil Atmosphire das
Zusammenspiel von sozial-riumlichen Arrangements, Wahrnehmung (Rezeption)
und Herstellung dieser Arrangements (Produktion) umfasst.

Aus der vielfiltigen Literatur werden in diesem Abschnitt nur wenige Arbeiten
hinsichtlich ihrer Nutzbarkeit im Rahmen der hier vorgelegten Studie vorgestellt.
Nach dem schon zitierten Grundsatzartikel von HUBERT CANCIK und HUBERT
MOHR (1988) gehort die Magisterarbeit von DANIEL MUNSTER Religionsisthetik und
Anthropologie der Sinne (2001) zu den ersten ausfithrlichen Forschungsarbeiten.
Miinster entwickelt ausgehend von Cancik und Mohr ein »religionsethnologisches
Forschungsprogramme, das sich aus der Religionsisthetik und Anthropologie der
Sinne speist (Miinster 2001, 13). Im Gegensatz zum von mir verfolgten Ansatz ist bei
Miinster das »erlebende Individuum« der »Dreh- und Angelpunkt«; es geht um das
Individuum als Produzent und Rezipient (Minster 2001, 12). Zentral ist die Beob-
achtung, dass Religionen sich nicht in Dogmen und Inhalten erschopfen, sondern
durch »Formen, Geriiche, Klinge, Texte, Rituale, Rezitationen, Performances, und
eine Vielzahl weiterer religioser Genres vermittelt und erlebt« werden (Miinster
2001, 11). Die Verbindung zur im englischsprachigen Forschungsdiskurs so be-
zeichneten Anthropology of the Senses (siehe z. B. Howes 1991; Geurts 2002; Harvey
2006; Promey 2014) wird schon im Titel von Miinsters Buch deutlich.

Auch wenn »Rituale« zu den zentralen Themen der Religionswissenschaft seit
ihren Anfingen gehorten (z. B. Eliade 1990 [1961]; Turner 2000 [1969]), hat der Ge-

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

genstand mit den Ansitzen der material religion und Religionsisthetik in den letzten
Jahrzehnten neue Aufmerksamkeit gewonnen (z. B. Morgan 2010; Wilke 2012). Das
wird unter anderem damit begriindet, dass Rituale nicht im engeren Sinne textlich,
sondern alsleibliche Praxis smateriell seien. Trotzdem wurden und werden gebaute
und natiirliche Riume sowie ihre soziale Wirksamkeit in Ritual-Studien nicht oder
nur beiliufig beachtet. Der Fokus liegt stattdessen auf dem, was Menschen tun, wie
sie es tun und was sie dabei sinnlich wahrnehmen und gegeniiber anderen Akteuren
kommunizieren. Nichtsdestotrotz sind auch Rituale fast immer in sozial-raumliche
Kontexte eingebettet, wie beispielsweise Jonathan Z. Smith in seiner vielzitierten
Studie To Take Place: Toward Theory in Ritual ([1987] 1992) unter anderem in kritischer
Abgrenzung zu Mircea Eliade (1990 [1961]) zeigt.

Im folgenden Uberblick zum Forschungsstand in Sachen »Ritual und Atmo-
sphire« verweise ich zunichst auf einige religionsbezogene Ansitze der Ritual-
forschung, die stellvertretend fir eine Ritualforschung stehen, die dem gebauten
Raum weniger Aufmerksamkeit widmet. Dann gehe ich etwas genauer auf Ansitze
ein, die bezeichnenderweise nicht mehr aus der Ritualforschung im engeren Sin-
ne stammen, aber stirker auf die Verbindung von Ritual und Raum/Architektur
eingehen, bevor ich schliefilich die wenigen Arbeiten vorstelle, die sich konkret
mit dem Zusammenhang von Ritual und Atmosphire auseinandersetzen, auch
wenn sie nicht primir Religion zum Gegenstand haben. Es folgt eine Erliuterung
der Desiderate, die sich aus dem so umrissenen Forschungsstand ergeben sowie
ein Vorschlag zur konzeptuellen Verkniipfung von gebautem Raum, Ritual und
Atmosphire.

Religionswissenschaftliche Ritualtheorien, die Raum marginalisieren RoOY A. RAPPAPORT
hat einen der einflussreichsten Beitrige zur Ritualdiskussion in der Religionsfor-
schung vorgelegt. Fiir ihn ist das Ritual ein Kernbestand von Religion im Allgemei-
nen. Religion definiert er als »the domain of the Holy, the constituents of which in-
clude the sacred, the numinous, the occult and the divine, and also ritual, the form
of action in which those constituents are generated« (Rappaport 1999, 23). Das Ritu-
al wird hier als »form of action« beschrieben — und nicht beispielsweise als sozial-
raumliche Situation. Es geht Rappaport um Performanz: »I take the term >ritual< to
denote the performance of more or less invariant sequences of formal acts and utterances not
entirely encoded by the performers« (Rappaport 1999, 24).

Wiahrend dieser Ansatz iiberzeugend entwickelt und empirisch belegt wird,
nehmen rdumlich-materielle Faktoren eher eine Nebenrolle ein. Wenn Rappa-
port als Beispiel die katholische Messe in einer gotischen Kathedrale beschreibt,
wird deutlich, wie entscheidend der gebaute Raum rituelle Handlungen nicht nur
begleitet, sondern prigt:

am 14.02.2026, 14:46:43.

167


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

»During the High Mass in a Gothic cathedral, for example, sunlight through
stained glass, the music of choir and organ, the vestments and intonation of
the celebrant, the Cross on the altar, the cruciform shape of the encompassing
space, the vaulting which covers it, the odor of incense, the taste of wine and
wafer, the movements of one’s own body may all join as an immediate sign of
God’s glory« (Rappaport 1999, 256—257).

Diese Beobachtung wird jedoch konzeptuell kaum ausgefithrt und das Atmosphi-
renkonzept wire hier ein wichtiger Baustein, um Rappaports Ansatz weiterzuent-
wickeln und das zitierte Beispiel um eine analytische Dimension zu bereichern. Aus
Sicht des material turn lisst der Ansatz insgesamt eine explizite Diskussion der so-
zialen Wirksambkeit gebauter Riume vermissen.

JAN PLATVOET fasst in seinem Uberblicksartikel die ritualtheoretischen An-
sitze in Religionswissenschaft und Ethnologie zusammen und beklagt zugleich,
dass diese Ficher ihre Ritualansitze nicht fiir kulturell und religios plurale Gesell-
schaften weiterentwickelt haben (Platvoet 2008, 173). Er schligt ausgehend vom
Forschungsstand eine provisorische Ritualdefinition vor, der zufolge Rituale ein
»weites Feld an Formen sozialer Interaktion zwischen Menschen und zwischen
einem bzw. mehreren Menschen und anderen, realen oder postulierten, ansprech-
baren Wesen« umfassen. Diese Interaktionen kénnen laut Platvoet in mehreren
Eigenschaften und Funktionen beschrieben werden: Sie sind kollektiv, basieren auf
Gewohnheiten, sind innovativ mit Tendenz zur Verstetigung, expressiv, kommu-
nikativ, symbolisch, multimedial, performativ, dsthetisch und integrativ - um nur
einige zu nennen (Platvoet 2008, 174). Zwar bezieht sich die multimediale Dimen-
sion auf Medien wie Verbalsprache, Mimik, Korpersprache, Kleidung, Schmuck,
Musik, Tanz, Theater sowie gestaltete rituelle Riume und Zeiten (Platvoet 2008, 179),
aber Platvoet geht nicht darauf ein, dass die sozial-riumlichen Umstinde des Ritu-
als eine Wirksambkeit haben kénnten, die das Ritual mit bedingt. Der Ort des Rituals
wird zwar als »besonderer« (Platvoet 2008, 187) beschrieben, diese Eigenschaft wird
aber nicht weiter analytisch aufgeschliisselt. Der Ansatz von Platvoet — und damit
steht er stellvertretend fiir viele andere — fokussiert nicht die riumlich-materielle
Dimension des Rituals, sondern das Ritual als »stilisiertes soziales Verhalten«
(Platvoet 2008, 187)."2

Ritualtheorien, die Materialitat/Architektur beriicksichtigen (aber nicht von » Atmosphare«
sprechen) Im Rahmen des material turn in der Religionsforschung hat sich inzwi-
schen die Ansicht durchgesetzt, dass auch Rituale nicht ohne Blick auf materielle,
sensorische und affektive Dimensionen verstanden werden kénnen (z. B. Grimes

13 Zu Medien in ritueller religiéser Kommunikation, auch unter Berlcksichtigung raumlicher
Strukturen, siehe beispielsweise Roth (2021, 64).

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

2015, 174). Fiir die christlichen Traditionen ist die Bedeutung von Architektur fiir
das darin stattfindende Ritual, also die Liturgie, unter anderem von JEANNE HAL-
GREN KILDE ausfiihrlich bearbeitet worden (z. B. Kilde 2002; Kilde 2008). Sie betont
beispielsweise:

»Religious spaces house religious ritual, of course, but they do far more than
simply provide the setting within which ritual takes place. They contribute in
important ways to the very meaning of ritual practices and to the shape and
content of religious systems themselves. [...] Church buildings influence worship
practices, facilitating some activities and impeding others. They focus the at-
tention of believers on the divine, and they frequently mediate the relationship
between the individual and God« (Kilde 2008, 3).

Auch wenn sie den Begriff »Atmosphire« nicht verwendet, um diese Beobachtung
theoretisch zu erfassen, ist ihre Beschreibung eines sozial-riumlichen Arrange-
ments, das es mit der Vermittlung zwischen Transzendenz und Immanenz zu tun
hat, eine Vorbereitung des in diesem Buch entwickelten Atmosphirenkonzepts.

Ein weiterer wichtiger Beitrag zur Forschungsliteratur iber Religion, Ritual und
Architektur stammt von Lindsay Jones, der in religionsvergleichender Weise die Be-
deutungenvon religiéser Architektur in ihren Wechselwirkungen mit religiéser Pra-
xis untersucht. Jones kritisiert, dass Forscher:innen bisher oft davon ausgingen, Ar-
chitektur habe eine feste Bedeutung und es gebe einen mehr oder weniger stati-
schen Zusammenhang zwischen gebauter Form und religiéser Bedeutung (Jones
2000a, XXVIII). Stattdessen betont Jones die wechselseitige Abhangigkeit von Ri-
tual und gebautem Raum fiir das Entstehen von situativen Bedeutungen und ent-
wickelt elf Typen, die universal alle Beziehungen zwischen Bauwerken und Ritualen
erfassen sollen.

In deutlich kleinerem Umfang, aber nicht weniger innovativ, befassen sich
Kashmiri Stec und Eve Sweetser mit religidsen Architekturen (Stec und Sweetser
2013): Sie vergleichen die buddhistischen Anlagen von Borobudur mit der Kathe-
drale von Chartre und schlagen vor, dass es sich in beiden Fillen um materialisierte
Metaphern (konzeptuelle »blends«) handelt, welche die Erfahrung der Menschen in
diesen gebauten Riumen strukturieren. Sie tragen damit dazu bei, die Rolle von
gebauten Riumen fiir religiose Rituale besser zu verstehen und betonen schon im
Abstract:

»[Als we examine the performative power of ritual [..] we need also to consider
the sources of performative power which reside in the physical spaces them-
selves. Human creativity not only builds blends as complex as the Mass, it also
builds material anchors to match and support them« (Stec und Sweetser 2013,
265).

am 14.02.2026, 14:46:43.

169


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

Die hier formulierte semantische Potenzialitit von sozial-riumlichen Arran-
gements ist ein weiterer wichtiger Ausgangspunkt fir die Entwicklung eines
religionswissenschaftlichen Atmosphirenkonzepts.

Ritualtheorien, die Atmosphére mit bedenken Atmosphire wird in ritualtheoretischen
Arbeiten gelegentlich implizit und nur selten explizit adressiert. Dabei witrden die
wenigsten Ritualforscher:innen abstreiten, dass religiose Rituale von einer erkenn-
baren, wenn auch hiufig unausgesprochenen Atmosphire begleitet sind. Diese Be-
obachtung scheint sich aber derart in den Gefilden eines vagen, subjektiven Ein-
drucks zu bewegen, dass sie noch kaum nihere empirische und theoretische Auf-
merksambkeit in (religionsbezogener) Ritualforschung erfahren hat.

So entwickelt beispielsweise Randall Collins in einer nicht primar religionsbe-
zogenen Studie zu Interaktionsritualen die Hypothese, dass diese Rituale auf vier
Elementen basieren: (1) leibliche Koprisenz der Teilnehmer:innen, (2) eine Unter-
scheidung zwischen >uns< und »den Anderens, (3) geteilter Fokus auf etwas, (4) eine
geteilte Stimmung oder emotionale Erfahrung (Collins 2004, 48). Mindestens zwei
dieser Kriterien (1 und 4) sprechen stark dafiir, dass Atmosphiren ein relevanter,
aber hier - wie auch in vielen anderen Studien — nicht explizit reflektierter Bestand-
teil von Ritualen sind.

Ganz am Rande spielen rituelle Atmosphiren sogar in der viel zitierten (und
ebenso oft, z. B. von Asad 2008, kritisierten) Religionsdefinition von Clifford Ge-
ertz eine Rolle, wenn es nimlich heiflt, dass Vorstellungen einer »allgemeinen Seins-
ordnung« »mit einer solchen Aura von Faktizitit« umgeben wiirden, dass religiose
Stimmungen und Motivationen »vollig der Wirklichkeit zu entsprechen scheinen«
(Geertz 1997, 48). Dies geschieht wiederum, so Geertz, durch Rituale: »Denn es ist
das Ritual [...], in dessen Rahmen sich in der einen oder anderen Weise die Uberzeu-
gung herausbildet, dass religiose Vorstellungen mit der Wirklichkeit iibereinstim-
men und religigse Verhaltensregeln begriindet sind« (Geertz 1997, 78). Mit Begriffen
wie »Aura« und »Stimmung« verweist Geertz auf das Atmosphirische religiéser Ri-
tuale, ohne diesen Sachverhalt konzeptuell oder empirisch niher zu untersuchen.™*

Der fiir den performative turn einflussreiche Ansatz von Erving Goffman geht
ebenfalls am Rande auf Atmosphiren von Ritualen ein (siehe S. 185). Er verwendet
die Theater-Metapher, um ein Verstindnis alltiglicher sozialer Situationen zu er-
moglichen und erwihnt, ohne es weiter auszufithren, dass an den konkreten Or-
ten sozialer Praxis eine »bestimmte Atmosphire« geschaffen werde (Goffman 2011
[1956], 115).

14 Man kdnnte gar seinen ganzen Ansatz der »dichten Beschreibung«als den unausgesproche-
nen Versuch charakterisieren, die Atmosphare der beschriebenen Situationen einzufangen
und textlich festzuhalten, also ein kiinstliches »Protokoll« herzustellen.

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

Aus der anderen Richtung, das heif3t in Arbeiten der neo-phinomenologischen
Atmosphirenforschung, gibt es Forschungen zu Ritualen, die naturgemif stirker
auf die Atmosphire von Ritualen eingehen — wenn sie auch nicht notwendigerwei-
se an Religion interessiert sind. Christian Julmi beispielsweise notiert unter dem
Stichwort »Soziale Situation und Atmosphire, dass die »atmosphirische Wirkung
von Ritualen auf andere als Basis der Ubertragung von (leiblichen) Dispositionen
akzentuiert werden« soll (Julmi 2018, 117). Rituale versteht Julmi dabei als den

»erfahrbare[n] Ausdruck der Konventionen einer Gemeinschaft, die durch ihre
stindige Wiederholung sich selbst und mit ihnen die soziale Situation stabilisie-
ren. Eine soziale Situation findet nicht nur in den Kdpfen der Beteiligten statt,
sondern bedarf eines konkreten raumlichen Ausdrucks, um die Ubereinstim-
mung in der Wahrnehmung der Beteiligten zu gewahrleisten. Dieser raumliche
Ausdruck sind die Rituale als eingeschliffene Verhaltensweisen; durch ihren
Einsatz wird die Atmosphére der sozialen Situation aktualisiert« Julmi 2018, 117).

Rituale sind damit »Techniken der Aktualisierung der gemeinschaftlichen Atmo-
sphire, die »nicht nur unwillkiirlich vollzogen werden, sondern ebenso bewusst
eingesetzt und zur Manipulation sozialer Situationen instrumentalisiert werden
konnen« (Julmi 2018, 117-118). Wihrend Julmi hier keinen Fokus aufreligiose Rituale
oder religiése Atmosphiren legt, sind seine Beobachtungen doch auch auf religié-
se Zusammenhinge iibertragbar. Julmi geht davon aus, dass die Wahrnehmung
von Atmosphiren in sozialen Situationen auf Sozialisationsprozesse zuriick-
geht, die daftir sorgen, dass Menschen Atmosphiren mehr oder weniger dhnlich
wahrnehmen. Unterschiedliche Sozialisierung fithrt umgekehrt zu verschiedenen
Wahrnehmungen von Atmosphiren. Julmi arbeitet mit dem Begriff der Situation
nach Hermann Schmitz (2009, 45), der Situationen als ganzheitlich, bedeutsam und
in sich homogen beschreibt (Julmi 2018, 110). Situationen sind immer und tiberall
Teil der Sozialisierung von Menschen. Sie sind zudem von Atmosphiren geprigt
und haben somit eine »emotionale Qualitit« (Julmi 2018, 110; mit Verweis auf Adloff
2013, 107).” »Mit der sozialen Situation entsteht eine gemeinsame Perspektive auf
die Wirklichkeit sowie eine iibereinstimmende [!] Wahrnehmung der in die soziale
Situation eingelagerten Atmosphiren« (Julmi 2018, 116). Dieser Ansatz ist insofern
relevant, als er aus phinomenologisch-soziologischer Perspektive die auch an an-
derer Stelle (z. B. Jones 2000b) betonte Rolle von Ritualen fiir die Aktualisierung
von Atmosphiren betont und das Konzept der »Situation« produktiv mit dem
Atmosphirenbegriff verbindet.

15 Der Situationsbegriff nach Schmitz wird auch von Gugutzer im Rahmen seiner »neophéno-
menologischen Soziologie« rezipiert, die vom leiblich-affektive Betroffensein als praperso-
nalem Apriori des Sozialen ausgeht (Gugutzer 2017, 155; siehe auch Gugutzer 2015, 75).

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

»Ritual und Atmosphére«: Desiderata und Potenziale Wie kann man ausgehend vom bis
hierhin kurz zusammengefassten Forschungsstand einen religionswissenschaftli-
chen Zugriff auf Rituale entwickeln, der deren Atmosphire ernst nimmt, ohne in
eine phinomenologische Terminologie zu verfallen und damit das Wirken des >Hei-
ligen<im Ritual explizit oder implizit zu bekriftigen? Rituale sind in sozial-riumli-
chen Situationen daran beteiligt, Atmosphiren zu ermoglichen, die von den Anwe-
senden als >religiose Erfahrung« thematisiert werden kénnen (aber nicht miissen).
Die bereits umrissene Atmosphirendefinition wird daher stirker auf das Ritual zu-
gespitzt. Der Begriff »Atmosphire« wird in dieser Arbeit verstanden als das reali-
sierte sensorische, affektive und semantische Potenzial sozial-riumlicher Arrange-
ments. Dieses Potenzial duflert sich und wird empirisch greifbar in verbalen und
non-verbalen Kommunikationsvorgingen, also in multi-medialer Kommunikation.
Rituale wiederum kénnen als solche Art von Kommunikation verstanden werden —
denn auch ein Handeln (sei es gestisch, korperlich, verbal oder in einer Kombination
dieser Modi) ist kommunikativ, insofern es Bedeutung erzeugt, vermittelt und kom-
munikative Anschliisse erméglicht. Dass diese Art ritueller Kommunikation sozial-
raumlich eingebettet ist, ist fiir die Ritualforschung zwar ein Allgemeinplatz, aber
einer, der zugleich ein blinder Fleck der Theoriebildung ist. Rituale konnen, kiirzer
formuliert, als multi-mediale Kommunikation verstanden werden, die einerseits
vom sozial-riumlichen Zusammenhang erméglicht wird und andererseits diesen
Zusammenhang selbst herstellt, ihn zugleich (hiufig, aber nicht immer) kommu-
nikativ adressiert und somit semantisiert. Gebaute und natiirliche Riume, Archi-
tekturen, Gegenstinde und Gerite spielen dabei eine aktive Rolle, insofern sie nicht
nur benutzt oder gedeutet werden, sondern selbst beschrianken und erméglichen,
was rituell in und mit ihnen geschieht.

Da der empirische Fokus dieser Studie auf sozial-riumlichen Situationen in
jungen katholischen Initiativen liegt, ist es naheliegend, die katholische Liturgie als
Konglomerat ritueller Vollziige in den Blick zu nehmen und zugleich — im Gegensatz
zur bisherigen Forschung — nicht nur das Handeln der beteiligten menschlichen
Akteur:innen zu thematisieren, sondern das Arrangement sozialer und riumlicher
Elemente in bestimmten Situationen.

Das christliche Ritual, so ist es im RGG notiert, muss »die Spannung zw. dem
Transzendenten, das den Betenden auf das Mysterium Gottes lenkt, und dem Im-
manenten, das Gott in der Gegenwart und der konkreten Gemeinschaft findet, in
sich verkdrpern« (Zimmermann 2002, 431-432). Hier wird — in theologischer Spra-
che, aber unverkennbar — thematisiert, was ein Ritual zu einem religiésen Ritual
macht: Esist die Bearbeitung der Immanenz-Transzendenz-Differenz, die im Zitat
mit christlichen Begriffen (»Mysterium Gottes«, »Gott in der Gemeinschaft«) gefillt
wird, in einer religionswissenschaftlichen Fassung aber abstrakter formuliert wird:
Ich folge einem systemtheoretisch grundierten Ansatz, der davon ausgeht, dass re-
ligiose Kommunikation diejenige Kommunikation ist, welche die Immanenz-Tran-

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

szendenz-Differenz mit dem Anspruch letztinstanzlicher Kontingenzbewiltigung
bearbeitet (z. B. Luhmann 2002; Krech 2012a; zum in dieser Arbeit verwendeten Re-
ligionsbegrift siehe S. 20). Dies geschieht auf vielerlei Weisen und ist nicht an ei-
ne bestimmte (z. B. christlich-theologische) Explikation der Konzepte »Immanenz«
oder »Transzendenz« gebunden.

Die hier untersuchten Initiativen arbeiten mit ritueller Kommunikation und ri-
tuellen Atmosphiren, sie bemithen sich aber um Unterschiede zur hergebrachten
katholischen Liturgie. Dabei bedienen sie sich aus dem Fundus der US-amerika-
nisch geprigten evangelikalen Traditionen. Diese wiederum nehmen oft fiir sich in
Anspruch >anti-ritualistisch« zu sein — und meinen damit eine Ablehnung der tradi-
tionellen Elemente katholischer oder protestantischer Gottesdienstfeiern. Nichts-
destotrotz sind auch diese evangelikalen Veranstaltungen ritualisiert, wenn man
einen abstrakteren Ritualbegriff anlegt (mit Bezug auf die Saddleback Church von
Rick Warren wird diese Beobachtung z. B. von Putnam und Campbell [2010, 57] no-
tiert).

Religionsasthetik, material und spatial turn: Zur Agency gebauter Rdume Bei allen
Verdiensten der materialititsbezogenen Orientierungen in den Kultur- und Sozi-
alwissenschaften (siehe bspw. McDannell 1995; Burda und Maar 2004; Mohn 2004;
Woodward 2007; Meyer 2010; Schiiler 2015; Meyer 2016; Briunlein 2016; Roth 2020)
wird eine zentrale Differenz oft nicht oder nur andeutungsweise expliziert: Die
analytische Unterscheidung zwischen der Wahrnehmung als einem psychischen
Prozess, der kommunikative Vorginge auslosen kann, und dem Objekt der Wahr-
nehmung selbst.’® Die Konsequenz aus dieser Uberlegung ist, dass man den Impuls
des material turn zwar ernst nehmen sollte — niamlich die Frage nach der Rolle von
materiellen Artefakten und deren Arrangements in sozialen Zusammenhingen —,
analytisch aber die Differenz zwischen Wahrnehmung und Gegenstand der Wahrneh-
munyg deutlicher machen sollte (Krech 2021, 99). Aus diesem Grund unterscheidet
meine Analyse religiéser Atmosphiren grundlegend zwischen der Rezeption (und
Produktion) sozial-riumlicher Arrangements und den Arrangements selbst. Im
alltdglichen Erleben ist kaum zwischen der Wahrnehmung eines Raumes und dem
Raum selbst zu unterscheiden, weil das eine ohne das andere nicht geht. In der
analytischen Rekonstruktion jedoch sollte diese fiir die Lebenswelt kontraintuitive

16  Ein Beispiel dafiir ist die folgende Aussage in einem religionswissenschaftlichen Aufsatz zu
»Visual Culture«: »This chapter discusses the nature of, and approaches to studying, those
aspects of religion that are either tangible to the eye or>seen<in the imagination — its visu-
al culture« (Harvey 2011b, 502). »Visuelle Kultur« wiirde diesem Ansatz zufolge alles umfas-
sen, was man in der Welt oder in der Imagination ssehen< kann — was nahezu alles ist und
den Begriff der »visuellen Kultur« dufderst unscharf macht. Auch wird kein Unterschied ge-
macht zwischen dem psychischen Prozess der visuellen Wahrnehmung und dem Objekt die-
ser Wahrnehmung.

am 14.02.2026, 14:46:43.

173


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

Unterscheidung getroffen werden, weil sie zwei fundamental verschiedene Ebenen
reprisentiert: die Ebene der Materialitit, die zur Umwelt psychischer Systeme
gehort, und die Ebene der psychischen Wahrnehmung, die wiederum zur Umwelt
sozialer Systeme gehort.

Besonders das Konzept der agency wird — wie bereits angedeutet — im Ansatz
der material religion diskutiert. Wahrend im Detail unterschiedliche Positionen ver-
treten werden, sind die meisten Forscher:innen sich doch einig, dass die materiellen
Bedingungen sozialer Praxis diese ermdoglichen und beschrinken und insofern ei-
nen Unterschied machen. Genau dann haben sie eine soziale Wirksamkeit, die auch
mit dem Begriff agency umschrieben werden kann."” Markus Schroer formuliert hin-
sichtlich der Wirksamkeit des materiellen Raumes (aber ohne Verwendung des Be-
griffs agency):

»Unsere Handlungen und Kommunikationen werden durch raumliche Arrange-
ments gepragt und vorstrukturiert. Eine universitare Vorlesung beispielsweise
entfaltet keineswegs tiberall die gleiche Wirkung, sondern muss durch raumliche
wie zeitliche Arrangements entsprechend vorbereitet und flankiert werden. [...]
Raum pragt unser Verhalten und driickt ihm seinen Stempel auf. Aber Rdume
helfen uns auch zu entscheiden, in welcher Situation wir uns befinden. Sie kana-
lisieren, in welche Situationen wir kommen und welche Erwartungen wir haben
kénnen; sie strukturieren Interaktionsablidufe, machen einige wahrscheinlich,
andere unwahrscheinlich. Raume dienen insofern der Komplexitatsreduktion. [...]
Die Bedeutungen und Wertigkeiten [..], die Individuen bestimmten Orten und
Riaumen attribuieren, werden nicht in jeder Situation immer wieder aufs Neue
vorgenommen. Vielmehr entlasten vorgegebene raumliche Arrangements gera-
de von Situationsdefinitionen, weil in ihnen die Bedeutungen und Wertigkeiten
bereits eingeschrieben sind« (Schroer 2008, 141-142).

Was Schroer hier so zutreffend iiber den Raum schreibt, kénnte, so der in diesem
Buch unterbreitete Vorschlag, durch das Konzept »Atmosphire« umfassender und
gegenstandsadiquater beschrieben und erklirt werden.™®

17 Der Begriff der Agency wird, besonders im Anschluss an die von Bruno Latour formulierte
Akteur-Netzwerk-Theorie (z. B. Latour 2005, 63), verwendet, um auf die soziale Wirksamkeit
von Dingen, Raumen und Mensch-Ding-Netzwerken hinzuweisen, ohne damit von einer In-
tentionalitdt der Dinge auszugehen. Ich verwende das Konzept wie Sonia Hazard als »capa-
city to make effects in the world« (Hazard 2013, 65) und benutze »soziale Wirksamkeit« oder
»Wirkmachtigkeit« als deutschsprachige Entsprechungen.

18 In Bezug auf religiose Bauwerke formulieren Brenneman und Miller einen &hnlichen Vor-
schlag wie Schroer, wenn sie schreiben, dass religiose Bauten eine »aktive Rolle«im religio-
sen und sozialen Leben spielen, unter anderem weil sie soziale Interaktionen beeinflussen,
sowohl erméglichend als auch beschrankend (Brenneman und Miller 2020, 29).

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

SchlieRlich stellt sich die Frage, warum die Ansitze des material turn, auch in der
Religionswissenschaft, relativ selten auf systemtheoretische Primissen eingehen.
In der Systemtheorie nach Luhmann und anderen wird die Subjekt-Objekt-Diffe-
renz schlieflich schon lange aufgehoben und als Produkt kommunikativer Vorgin-
ge bezeichnet (z. B. Luhmann 1985, 658; Luhmann 1993, 255), auch wenn Luhmann
den materiellen Bedingungen sozialer Systeme verhiltnismiflig wenig Aufmerk-
samkeit widmet. Insofern wird Luhmann auch in die Reihe der »Post-Humanistenc
eingeordnet, fir die »nicht mehr der Mensch (oder das Individuum) im Zentrum
der Wirklichkeit [steht und] auch nicht die sozialen Situationen und Bindungen,
in denen er sich bewegt und lebt« (Kalthoff et al. 2016, 17). Auch Latours Akteur-
Netzwerk-Theorie (Latour 2005) zihlen Kalthoff et al. zu diesen Ansitzen. In die-
sem Sinne untersuche ich Atmosphiren nicht als (quasi-)objektive Sachverhalte, die
von Subjektiven erlebt werden, sondern beobachte, wie sozial-riumliche Arrange-
ments in und durch Atmosphiren die Subjekt-Objekt-Differenz herstellen und wie
Elemente dieser Arrangements als Subjekte oder Objekte adressiert werden. Dieser
Sachverhalt wird auch im empirischen Material thematisiert, wenn zum Beispiel
der gebaute Raum mal als handelndes Subjekt, mal als Objekt menschlicher Ein-
flussnahme thematisiert wird (siehe Fallstudie »Nightfever«, Kapitel 4).

Fiir die Arbeit am Atmosphirenbegriff ist auch der Ansatz von Birgit Meyer von
Interesse. Zwar nennt sie das Konzept »Atmosphire«nicht ausdriicklich, weist aber
darauf hin, dass Religion als soziales Phinomen von »shared collective forms« ab-
hingig sei, die immer wieder dhnliche Gefithle hervorriefen (Meyer 2008, 129). Diese
geteilten kollektiven Formen kdonnen, so mein Vorschlag, als Atmosphiren genau-
er beschrieben und untersucht werden. Ganz dhnlich schreibt David Morgan: »All
societies invest a great deal in teaching their members to feel similarly. They rely
on collective rituals and practices such as ceremonies, parades, entertainment, and
religious rites to do so« (Morgan 2010, 58). Man miisste erginzen: Gesellschaften
brauchen verlisslich reproduzierbare Atmosphiren, die anteilig in die gebaute und
natiirliche Umwelt ausgelagert werden und durch soziale und kommunikative Vor-
ginge aktiviert werden konnen. Wihrend es in dieser Studie weniger darum geht,
dass und wie Atmosphiren durch Sozialisierung und Lernen vermittelt werden —
was fur die Kopplung von Kommunikation und Psychen zweifellos notwendig ist —,
sind die strukturellen Muster rdumlichen Semantiken von Interesse: Wie funktio-
nieren diese riumlich-materiell verankerten Mechanismen sozialer Synchronisie-
rung?

An dieser Stelle bietet es sich an, etwas genauer auf das Verhiltnis von Religion
und Raum sowie auf »religiése Riume« einzugehen. Denn Atmosphiren haben
unstrittigerweise etwas Riumliches: Sie erstrecken sich im Raum und sind von
rdumlich-materiellen Faktoren bedingt. Man trifft sie an bestimmten Orten zu
bestimmten Zeiten an. Wenn ich von Atmosphiren als realisiertem Potenzial sozi-
al-raumlicher Arrangements spreche, dann bedarf der Begriff des »Raumes« einer

am 14.02.2026, 14:46:43.

175


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

Erliuterung.” Dieser vermeintlich so einfache Begriff ist bei niherer Betrachtung
auflerordentlich schwer zu fassen, weil er in den verschiedensten Zusammenhin-
gen gebraucht wird: fir topografische, virtuelle, architektonische oder semantische
Riume; als »Spielraumc, »Klangraume, »Wahrnehmungsraum« oder »Moglich-
keitsraum«, um nur einige Beispiele zu nennen. Die Religionsforschung hat sich
zwar immer wieder in verschiedenen Hinsichten mit den rdumlichen Aspekten
religiéser Traditionen befasst, aber dennoch konstatieren viele Arbeiten eine For-
schungsliicke zu diesem Konzept und Forschungsgegenstand (z. B. Brenneman
und Miller 2020, 12).

Ausgehend von der begrifflichen Entwicklung durch Henri Lefebvre (1974) (hier-
zu auch Schroer 2009b, 362) kann man in der Literatur mindestens drei grundsitz-
liche Raumkonzepte ausmachen:

a) Physisch-materieller Raum: Der Raum >da draufien¢, den man in geometri-
schen und mathematischen Modellen abbilden kann. Der physische Raum ist,
so Lefebvre, der Rohstoff des Sozialen, der aber nicht unmittelbar zuginglich
ist (Lefebvre 2012, 330). Ahnlich formuliert Schroer: »Der physische Raum ist als
unbearbeitet und frei von sozialen Wahrnehmungsschemata nicht vorstellbar«
(Schroer 2008, 134).

b) Psychischer Raum: Der Raum, wie er sich der menschlichen Wahrnehmung
darstellt, inklusive auditiver, haptischer oder olfaktorischer Faktoren. Hierzu
schligt Jirgen Mohn (2012) fiir die Religionswissenschaft das Konzept des
»Wahrnehmungsraums« vor.

¢) Sozialer Raum: Der semantisch und pragmatisch in sozio-kulturellen Vorgian-
gen bestimmte Raum. Einfach gesagt: Was bedeutet ein Raum fiir Menschen
und was machen sie damit und darin? In raumsoziologischen Arbeiten wird, so
Schroer, betont, dass »es sich bei Raum nicht um etwas natiirlich Gegebenes,
sondern um etwas sozial Hergestelltes handelt« (Schroer 2008, 133). Der soziale
Raum ist der Gegenstand sozialwissenschaftlicher Analysen. Natirlich ist die-
ser soziale Raum nicht denkbar ohne einen physischen und psychischen Raum,
aber er ist zugleich nicht auf diese beiden Raumtypen reduzierbar. Der soziale
Raum ist eine emergente, sozial hergestellte Ebene, zu deren Umwelt physische
und psychische Faktoren gehoren. Gebaute Umwelt wird somit nicht als >reine
Materialitit«< relevant fiir Sozialitit, sondern immer nur in ihrer sozialen (und
damit semantischen) Einbettung (dhnlich auch Breuer 2017, 75).

Da es in diesem Buch um religiése Riume und Atmosphiren geht, ist die Frage zu
beantworten, wann ein Raum religios ist oder was ihn religios macht. Die alltags-

19 Die folgenden Absitze (bis einschliellich »Die analytisch produktive Frage ist daher nicht
..«) sind teilweise einer fritheren Publikation entnommen (Radermacher und Krech 2022).

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

weltlich oft anzutreffende Vermutung, es gebe nun mal sakrale und profane Riume
in der Welt, greift zu kurz, weil sie diese als gegebene, voneinander unterscheid-
bare Riume betrachtet und sich nicht fiir deren Konstitution interessiert. Auch in
der Architekturgeschichte wird oft relativ pauschal von sakralen und profanen Bau-
ten oder Bauelementen gesprochen, die dann zum Beispiel nachgeahmt oder mit-
einander kombiniert werden kénnen, wie es im Museumsbau teilweise der Fall ist
(z. B. Wittmann-Englert 2002, 165). So hilfreich und intuitiv diese Unterscheidung
fur alltagssprachliche Verstindigung sein mag, so wenig ist sie ein gegenstandsad-
dquater Zugriff im Rahmen einer religionswissenschaftlichen Analyse. Sie wird der
Polysemie und der situationsabhingigen Semantisierung gebauter und natiirlicher
Umwelten nicht gerecht (so auch Barrie und Bermudez 2019, 346). Schon aus der
Etymologie heraus sind das >Profane< und das >Sakrale< immer nur in wechselsei-
tiger, situativer Abhingigkeit zu denken (lat. pro fanum = vor dem Tempelbezirk/
Heiligtum) (z. B. Gerhards 2011, 29; Krech 2021, 126).

Raum als die auflersprachliche, aber sprachlich adressierbare Umwelt von
Kommunikation ist dann religios, wenn: (a) er Teil eines sozial-riumlichen Arran-
gements ist, das (b) in einen kommunikativen Vorgang eingebettet ist (entweder
als Umwelt oder als Medium von Kommunikation), der (c) die Transzendenz/
Immanenz-Differenz mit dem Anspruch auf Bearbeitung letztinstanzlicher Kon-
tingenz thematisiert.*®

So gut wie alle gebauten oder natiirlichen Riume, die fiir soziale Vollziige re-
levant sind, haben einige grundlegende Eigenschaften: (a) Sie haben eine Umgren-
zung, das heifdt ihre Ausdehnung ist begrenzt. Daher haben sie auch eine Schwelle
oder Grenze, einen Ein- und Ausgang; man betritt sie und man kann sie auch wieder
verlassen. (b) Sie haben eine dreidimensionale Ausdehnung, das heiflt sie erstrecken
sich in Hohe, Breite und Tiefe in den unterschiedlichsten Varianten. Daraus folgt
auch, dass sie ein Zentrum und eine Peripherie sowie eine bestimmbare (aber nicht
feste) GrofRe haben (siehe dhnlich auch Krech 2012¢, 21).

Diese Eigenschaften sind in semantischer Hinsicht vollkommen unspezifisch
und lassen keinen Schluss auf die jeweilige situative und kommunikative Einbet-
tung zu: Jeder Supermarkt hat eine Schwelle (Eingang/Ausgang), eine Ausdehnung
und eine bestimmte Grofde; ebenso jeder Badesee oder jede Einkaufspassage. Mal
sind die Grenzen deutlich gezogen, mal sind sie eher Zonen des Ein- oder Austritts,
manche Riume sind sehr grof$, andere klein, manchmal ist das Zentrum besonders

20 Ein Beispiel hierfiir notiert Werner Hager in kunst- und architekturtheoretischer Sprache:
Der Kirchenraum »ist zwar noch von dieser Welt doch durch das darin geschehende Myste-
rium dem bloRRen Hiersein bereits enthoben. Dieses sinnlich auszudriicken, die Gegenwart
des Jenseits und sein bestdndiges Einflieflen in das Diesseits zum Bewusstsein zu bringen
ist die Aufgabe der Architektur [..] Stein soll dienen als Stein und zugleich aufgehen in ein
geistiges Zeichen« (Hager 1957, 640).

am 14.02.2026, 14:46:43.

177


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

akzentuiert, manchmal die Peripherie; mal liegt das Zentrum symmetrisch in der
Mitte, mal ist der Raum asymmetrisch oder die Zentren verteilen sich auf mehrere
Regionen.

Die sozialen Vollziige in diesen Riumen entscheiden, ob wir es in einer be-
stimmten sozial-rdumlichen Situation mit einem religiésen oder anderen Vollzug
zu tun haben (Krech 2012¢, 20). So kann das Uberschreiten einer Grenze besonders
hervorgehoben und markiert sein (Rituale des Eintretens in Tempeln oder Kirchen);
die besondere Michtigkeit und Gréf3e eines Raumes kann kommunikativ mit hohe-
ren, iibermenschlichen Kriften verbunden werden (Kathedralen, >heilige BergeJ);
oder das Zentrum kann mit besonderen Tabus und ritueller Reinheit markiert
sein. Dann gibt es Anlass zu der Annahme, dass ein Raum im bestimmten beob-
achteten Fall, ein »religiéser Raum« ist. Ein und derselbe Raum kann im nichsten
beobachteten Fall wieder ein nicht-religioser Raum sein. In dieser Hinsicht sind
gebaute und natiirliche Riume fiir die Religionsgeschichte schon immer Medium
und Umwelt religiéser Kommunikation — sowohl hinsichtlich ihrer Kontinuitit als
auch hinsichtlich ihres Wandels (z. B. Barrie und Bermudez 2019, 351).

Die analytisch produktive Frage ist daher nicht: Was sind die Eigenschaften ei-
nes religiosen Raums? Sondern: Woran erkennen wir religiése Kommunikation, die
riaumliche Strukturen als ihre Umwelt in religiéser Weise adressiert (also kommu-
nikativ seinfaltet; zur analytischer Metapher Einfalten/Ausfalten siehe Krech 2021,
23)? Wie fungieren raumliche, gebaute Elemente als Medien und Umwelt von Kom-
munikation? Die Antwort auf diese Fragen, die in diesem Buch entwickelt wird,
kreist um die Annahme, dass kommunikative Vorginge multi-modal vonstattenge-
hen und stets auch nicht-sprachliche und nicht-menschliche Akteure beinhalten,
die mit ihren eigenen Affordanzen eine gestaltende Wirkung auf Kommunikation
haben. Ob diese Kommunikation dann im analytischen Sinne als religiés zu identi-
fizieren ist, wird aus einer systemtheoretischen Perspektiven mit Bezug auf die Kri-
terien »letztinstanzliche Kontingenzbewiltigung« und »Immanenz/Transzendenz«
beantwortet (zur in diesem Buch verwendeten Religionsdefinition siehe S. 20).

Religionswissenschaft: Forschungslicke in Bezug auf Atmospharen Nach diesem
Uberblick iiber die Literatur und verschiedene Ansitze der Erforschung sozialer
Atmosphiren kehre ich zuriick zu religionswissenschaftlichen Perspektiven im
engeren Sinne. In religiésen Zusammenhingen spielen Atmosphiren auf verschie-
denen Ebenen eine zentrale Rolle, etwa in der Wahrnehmung von Anwesenden, in
der Organisation und Vorbereitung von Veranstaltungen oder als Hintergrund und
Medium religiéser Praxis. Daher wird in vielen geistes-, kultur- und sozialwissen-
schaftlichen Arbeiten zu Atmosphiren die >besondere Atmosphire« von religiosen
Bauwerken, besonders Kirchen, als Beispiel genannt (z. B. Hager 1957; Tellenbach

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

1968, 74; Schmitz 1969, 127-133; Béhme 1995, 95; BShme 2003, 112-113; Kruse 2007,
236-237; Richter 2008, 11; Hasse 2012, 18; Griffero 2014, 73, 87).**

Umgekehrt fillt auch in religionswissenschaftlichen, religionsethnologischen
und religionssoziologischen Arbeiten hiufig der Begriff »Atmosphire«, wird dann
aber hiufig im alltagssprachlichen, deskriptiv-vagen Sinn verwendet (z. B. Staus-
berg 2010, 65; Traut 2011, 68—69; Kern und Schimank 2013, 304; Schlamelcher 2013,
220; Emling und Rakow 2014, 213; Schmidt 2015, 132-133). Andere Arbeiten, die
sich aus religionswissenschaftlicher Sicht mit Architektur befassen, verzichten
hingegen, vielleicht aus konzeptuellen Bedenken heraus, fast vollstindig auf den
Begriff »Atmosphire« (so z. B. Kilde 2008).

Ein religionswissenschaftlicher Ansatz stammt von Franz-Peter Burkard, der
unter Bezug auf Bohme und Heidegger »Stimmung als einen existentiellen Modus
der nicht-reflexiven Erschlossenheit von Welt«versteht. Er unterscheidet nicht aus-
driicklich zwischen »Atmosphire« und »Stimmung« und schlussfolgert, dass beide
das »Ergebnis der leiblichen Anwesenheit von Subjekten im Raum« sind. Auch ver-
weist er auf den synisthetischen Charakter von Atmosphiren (Burkard 2014, 14).
Esther-Maria Guggenmos, Isabel Laack und Sebastian Schiller haben den Atmo-
sphirenbegriff bereits 2011 diskutiert, um das Zusammenspiel sinnlicher Stimuli
im Kontext von Musealitit zu erfassen (Guggenmos et al. 2011, 115). Im Anschluss
an Gregory Bateson (1972a) gehen sie davon aus, dass Menschen mentale Konzepte
(sogenannte »Rahmenc) entwickeln, die ihnen helfen, ihre Wahrnehmung der Welt
zu strukturieren. Sozial-riumliche Arrangements werden je nach aktivem Rahmen
anders gedeutet: So kann ein Museum im Rahmen »Unterhaltung« ein anderes Er-
leben evozieren als im Rahmen »Erziehung« (Guggenmos et al. 2011, 116-117). Ich
mochte statt »Rahmen« von »Atmosphire« sprechen, um zum einen die kognitive
Dimension der semantischen Adressierung von Riumen als nur einen von mehre-
ren Aspekten zu erfassen und zum anderen, um dem Sozial-Riumlichen mehr>Mit-
spracherecht« einzuriumen. Die Konzepte, welche als Rahmen im Sinne von Ba-
teson dienen, sind oft impliziter oder unbewusster Natur. An dieser Stelle bezie-

21 Eine reprisentative Studie des Allensbach-Instituts stellte 2009 fest, dass Kirchenbauten ei-
ne »besondere Atmosphéare«zugeschrieben wird (Institut fiir Demoskopie Allensbach 2009,
20). Auf die Frage »Wie wiirden Sie lhre Lieblingskirche beschreiben?«antworteten 27 % mit
dem Hinweis auf deren »mystische Atmosphére« (Institut fiir Demoskopie Allensbach 2009,
42). Dieser Umstand wurde auch in einer Studie thematisiert, die von der Thomas-Morus-
Akademie in Bensberg und der Universitat Paderborn im Auftrag der Akademie Bruderhilfe
Pax Familienfiirsorge in Kassel zum Thema »Religion und Tourismus« durchgefiihrt wurde.
Der Studie zufolge schitzen deutlich mehr als die Hilfte der Befragten die »magische Atmo-
sphire« und »eindrucksvolle Architektur« von Kirchen (Thomas-Morus-Akademie und Uni-
versitidt Paderborn 2011). Eine weitere, an der Evangelische Fachhochschule Hannover durch-
gefiihrte Studie, kommt zu dem dhnlichen Schluss, dass »Menschen in und an der Kirche ihre
besondere Atmosphire schatzen und suchen« (Hoburg 2007, 24).

am 14.02.2026, 14:46:43.

179


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

hen sich die Autor:innen auf den Habitusbegriff nach Pierre Bourdieu (1987, 277)
und das Konzept des »tacit knowledge« nach Robert McCauley und E. Thomas Law-
son (2002) (Guggenmos et al. 2011, 118). Ankniipfend an diese Uberlegungen schlage
ich vor, dass raumbezogenes Wissen durch Lernen und Sozialisierung verinnerlicht
und durch bestimmte Atmosphiren aktiviert wird — und zwar in der Regel, ohne
dass es einer bewussten Reflektion dariiber bedarf.** Der religionswissenschaftli-
che Forschungsstand im engeren Sinne bleibt also iiberraschend diirftig, auch wenn
- wie mehrfach erwihnt — Atmosphiren als ein relevantes Thema im religiosen Feld
von vielen Autor:innen beobachtet und beschrieben werden.

Wie eingangs angedeutet, vertreten die meisten Autor:innen jenseits der reli-
gionswissenschaftlichen Literatur hinsichtlich des Konzepts »Atmosphiren« eine
kombinierte Position, das heift sie verbinden mindestens zwei epistemologische
Moglichkeiten, die ich hier verkiirzt wiederhole und idealtypisch zusammenfasse
(siehe ausfithrlich Kapitel 7.2.1):

a) Eine radikale definitorische Variante ist die Annahme, dass Atmosphiren Phi-
nomene mit einer eigenen, unabhingigen und riumlichen Existenz sind. Sie
befinden sich auflerhalb von Psychen und auferhalb der gebauten und natiir-
lichen Umwelt, wirken aber auf diese ein, indem sie vom Raum und den dar-
in befindlichen Menschen >Besitz ergreifen<. Dann konnen sie als »rdumlich er-
gossene« Gefiihle (Schmitz 1998, 22—23) oder »im Raum erstreckte Stimmun-
gen« bezeichnet werden (Hovel und Schifller 2005, 62). Thre Wirksambkeit du-
Bert sich dann zum Beispiel in »motorischen Anregungen« (Thibaud 2003, 291)
oder »Bewegungssuggestionen« (Schmitz 2014, 94—95). Auch wenn der Ansatz in
Reinform kaum vertreten wird, ist er doch innovativ, weil er Atmosphiren nicht
als subjektive Wahrnehmung oder Hintergrund von sozialem Handeln versteht,
sondern ihnen eine ontologische Selbststindigkeit und soziale Wirksambkeit zu-
rechnet.

b) Eine diametrale Gegenposition zum ersten Ansatz ist die Vorstellung, Atmo-
sphiren seien einzig im subjektiven und affektiven Erleben von Individuen zu
verorten, die sich in Riumen bewegen und materielle Objekte und Objektarran-
gements wahrnehmen. Sie sind das, was ein Mensch auf Basis seiner Gefiihls-
lage auf den wahrgenommenen Raum projiziert, eine individuelle »emotionale
Disposition« (Griffero 2014, 4—5) oder subjektive »Stimmung« (Binswanger 1933,
629). Diese Position wird in Reinform ebenfalls selten vertreten, weil Autor:in-
nen in der Regel einrdumen, dass Atmosphiren nicht nur eine Projektion der

22 Ohne es theoretisch auszufiihren, spielt auch Béhme auf diesen Sachverhalt an, wenn er
schreibt: »[T]he art of stage setting is sort of tacit knowledge; you would be hard pressed
to find a book telling you how and by what means a certain atmosphere can be to produced«
(B6hme 20173, 3).

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9]

d)

e)

7 Religiose Atmospharen: Konzeptuelle Uberlequngen

subjektiven Gefiihlslage auf Riume und Situationen sind, sondern von dieser
rdumlichen Umgebung mit beeinflusst werden.

Ein dritter definitorischer Ansatz hebt die beiden erstgenannten auf und ver-
legt die Existenz von Atmosphiren in das vorsprachliche Einssein von Leib und
Raum. Sie befinden sich dann vor der Trennung von Subjekt und Objekt; und
zwar sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch und ontologisch gesehen.
Sie bezeichnen eine nicht-duale Seinsweise, die kommunikativ nicht adressiert
werden kann, aber phinomenologisch dennoch erschlossen werden soll. Man
vermutet dann eine unmittelbare sinnliche Kommunikation des Leibes mit der
Umwelt (Straus 1930, 639); ein Sich-Befinden jenseits der Trennung von Ich und
Welt (Hauskeller 1995, 163). Viele phinomenologische Ansitze rekurrieren auf
dieser Position, erginzen sie aber um weitere, z. B. den unter (4) genannten An-
satz. Trotz der methodologischen Herausforderungen dieser Position ist fest-
zuhalten, dass Atmosphiren etwas mit Dispositionen zu tun haben, die wirken,
auch wenn sie im sozialen Vollzug von den Anwesenden und Teilnehmenden
nicht ausdriicklich kommunikativ thematisiert werden (miissen).

Eine vierte Moglichkeit besteht darin, Atmosphiren als etwas zu verstehen,
das ausgehend von Dingen und vom physischen Raum entsteht, aber weder
unabhingig davon ist noch ontologisch den physischen Dingen angehort. At-
mosphiren werden dann von riumlich-materiellen Arrangements disponiert;
sie haben eine raumliche Qualitit, die von den Dingen ausgeht. Man spricht
beispielsweise von einer >authentischen< Ausstrahlung von Dingen (Aura) (Ben-
jamin 2013 [1936], 215) oder von Ekstasen (Bohme 2007a, 297-298). In der
anwendungsbezogenen Architektur folgt aus dieser Position die Vermutung,
man kénne durch gestalterische Mafinahmen Atmosphiren erzeugen (z. B.
Havik und Tielens 2013, 41).

Eine fiinfte definitorische Moglichkeit schlieRlich sieht Atmosphiren weder im
Subjekt oder vom Subjekt ausgehend noch im Raum oder vom Raum ausgehend,
sondernim>Zwischenc: Sie sind dann das Medium der Begegnung zwischen ma-
terieller Welt und menschlichem Subjekt und prigen so das Wie der Wahrneh-
mung. Bshme spricht von der »gemeinsamen Wirklichkeit des Wahrnehmen-
den und des Wahrgenommenen« (2007a, 298). Zwischen Subjekt und Welt liegt
dann die Atmosphire, die zugleich Welt und Subjekt einrahmt (Thibaud 2003,
288). Atmosphiren haben einen ausgeprigten Zwischencharakter (B6hme 2003,
112). Wichtig fir den in diesem Buch verfolgten Ansatz ist, dass Atmosphiren
nur so lange impliziter Rahmen der Wahrnehmung bleiben, wie sie nicht ver-
bal-sprachlich thematisiert werden. Sobald dies der Fall ist, haben sie einen an-
deren empirischen Status: Sie werden dann ein Thema in einem verbalsprach-
lichen Diskurs und man kann untersuchen, wann und wie iiber diese expliziten
Atmosphiren gesprochen wird. Hier interessieren beide Erscheinungsformen
der Atmosphiren, die impliziten, aber sozial wirksamen Sachverhalte und die

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Martin Radermacher: Religion und Atmosphare

explizit thematisierten Sachverhalte, die zusammen unter »Atmosphire I« fal-
len und aus Sicht von »Atmosphire I1« untersucht werden.

Trotz der vielfach notierten Beobachtung, dass Religion etwas mit Atmosphire zu
tun hat und umgekehrt, gibt es meines Wissens abgesehen von den bereits erwihn-
ten Ansitzen (Guggenmos et al. 2011; Burkard 2014; Gregersen 2021) noch keine ge-
nuin religionswissenschaftlichen Studien zum Atmosphirenbegriff. Dies hat ver-
mutlich mindestens zwei Griinde:

a) Der Atmosphirenbegriff wird nicht nur umgangssprachlich, sondern beispiels-
weise auch bei Schmitz (1989, 20), Hauskeller (1995, 171-173) und Griffero (2014,
73) mit dem >Numinosen« oder >Esoterischen« assoziiert. Von einer »religiosen
Atmosphiren« zu sprechen, kénnte dann so klingen, als bekriftige man ledig-
lich die religiése Deutung tiber das Wirken >sakraler Machte<an bestimmten Or-
ten in bestimmten Situationen.

b) Inder Alltagssprache und auch in vielen wissenschaftlichen Publikationen wird
»Atmosphire« als ein kaum in Worten beschreibbarer Sachverhalt gedeutet (z.
B. Bohme 2007a, 287-288, 293; Heibach 2012, 9). Der Versuch, einen analytisch
konturierten und methodisch operationalisierbaren Atmosphirenbegrift zu
entwickeln, muss sich dieser umgangssprachlichen Konnotationen entledi-
gen, ohne die Verbindung mit alltagssprachlichen Verwendungsweisen ganz
aufzugeben.

Zwar wird der Begriff auch in religionswissenschaftlichen Arbeiten hiufig verwen-
det, dannjedoch meist in beschreibender Weise (z. B. Stausberg 2010, 65; Traut 2011,
68-69; Kern und Schimank 2013, 304; Schmidt 2015, 132-133). In anderen Fichern
dagegen gibt es den geschilderten breiten Forschungsstand zum empirischen Ge-
genstand und zum Konzept »Atmosphire«. Dieser ist ein wichtiger Referenzpunkt
fiir eine religionswissenschaftliche Entwicklung des Konzepts.

1.3 Entwicklung eines religionswissenschaftlichen
Atmosphéaren-Konzepts

Atmosphire sind, so lautet die hier vorgeschlagene Definition, das realisierte sen-
sorische, affektive und semantische Potenzial sozial-riumlicher Arrangements. Sie dufiern
sich und werden so empirisch beobachtbar in kommunikativen sozialen Vorgin-
gen in bestimmten Situationen, wobei diese kommunikativen Vorginge nicht auf
gesprochene Sprache beschrinkt bleiben. Auch geht es hier nicht um ein determi-
nierendes Verhiltnis von Potenzial und Realisierung: Aber bestimmte sozial-rium-
liche Arrangements erhohen in bestimmten Situationen die Wahrscheinlichkeit da-

am 14.02.2026, 14:46:43.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

