
7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 155

mungen kann ein bestimmter affektiver Zustand werden, der zunächst psychisch-

biologisch als Emotion auftritt und dann, sobald er bewusst wahrgenommen und

sozial kommuniziert wird, als Gefühl bezeichnet wird.3 Ausdrücklich gehört auch

eine Semantisierung wie »Das kannman gar nicht inWorte fassen – dasmussman

erleben« zu diesen kommunikativen semantischen Realisierungen. Das realisierte

sensorische, affektive und semantische Potenzial kann sich in gesprochener oder

geschriebener Sprache äußern; es kann auch non-verbal in gestischer oder körper-

licher Kommunikation verbleiben.

(f) diachrone/synchrone Dimensionen: Produktion, Arrangement, Rezeption Eine weite-

re Unterscheidung bezieht sich auf die unterschiedlichen Akteursebenen. Arran-

gements werden hergestellt (Produktion) und aus wahrnehmender und erlebender

Sicht beschrieben (Rezeption). Der Gegenstand der Produktion und Rezeption ist

das sozial-räumliche Arrangement selbst. Dabei handelt es sich nicht um einen li-

nearen Vorgang und die drei Ebenen sind nicht an bestimmte Akteur:innen gebun-

den.Ein Vorbereitungsteam,das eine bestimmte Situation herstellt, nimmt auch in

rezipierenderWeise an der Veranstaltung teil. Alsmethodologischer Zugriff imFeld

eignet sich diese Unterteilung, weil sie zugleich erlaubt, auch die anderen genann-

ten Dimensionen zu untersuchen.

7.2 Forschungsstand

7.2.1 Kultur- und sozialwissenschaftlicher Forschungsstand

zum Konzept »Atmosphäre«

Dader im engeren Sinne religionswissenschaftliche Forschungsstand zumKonzept

»Atmosphäre« sehr überschaubar ist, verfolgt dieses Kapitel das Ziel, den allgemei-

nen geistes-, kultur- und sozialwissenschaftlicher Forschungsstand zum Konzept

»Atmosphären« überblicksweise darzustellen–und zwar immer imHinblick auf ei-

ne religionswissenschaftliche Ausarbeitung des Konzepts. Dieser Forschungsstand

ist nicht nach Fächern sortiert (derenGrenzen ohnehin zusehends verschwimmen),

sondern nach grundsätzlichen epistemologischen und definitorischen Zugängen,

für die jeweils exemplarische Aussagen zentraler Autor:innen zitiert werden. Die

unten erörterten fünf definitorischen Zugänge sind Idealtypen, das heißt Ansätze,

die in dieser ›Reinform‹ selten vertreten werden: In den zitierten Arbeiten werden

häufig mindestens zwei Ansätze miteinander verbunden. Um sich in analytischer

3 Ich folge hier einer von Volkhard Krech vorgeschlagenen, begrifflichen Differenzierung

von Emotion (psychisch-biologisch) und Gefühl (bewusst gewordene, sozial kommunizierte

Emotion) (Krech 2021, 174).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

Weise darüber klar zu werden, wieman soziale Atmosphären grundsätzlich verste-

hen könnte, ist es aber hilfreich, diese fünf Positionen zu unterscheiden. Für den

hier verfolgten Ansatz wird letztlich ebenfalls eine Kombination von zwei definito-

rischen Zugängen (Nr. 4 und 5 in der Auflistung unten) vorgeschlagen.

ImVordergrund dieses Kapitels steht die Frage danach,welchen Beitrag die be-

reits existierenden Konzepte zu einer religionswissenschaftlichen Weiterentwick-

lung des Konzepts leisten können. Die in der kultur- und sozialwissenschaftlichen

Literatur ebenfalls vorhandenenmethodischenundmethodologischenVorschlägewerden

erst in Kapitel 9.1 überblicksweise dargestellt.

(1) Atmosphären sind Phänomenemit einer eigenen, unabhängigen und räumlichen Existenz

NachphilosophischenundpsychologischenVorarbeiten (z.B.Straus 1930;Binswan-

ger 1933; Benjamin 2013 [1936]; Tellenbach 1968), die, wenn sie Religion thematisie-

ren, oftmit Rudolf Ottos Begriff des Numinosen arbeiten (z. B. Tellenbach 1968, 74),

wird der Begriff »Atmosphäre« vonHermannSchmitz Ende der 1960er Jahre in die

Philosophie eingeführt. In seinem System der Philosophie ist das 1969 als zweiter Teil

des dritten Bandes erschienene Buch Der Gefühlsraum eine tragende Säule und für

viele der nachfolgenden Arbeiten zu sozialen Atmosphären eine wichtige Referenz.

Schmitz schlägt vor, Gefühle nicht immenschlichen Subjekt zu suchen, sondern sie

als eigenständige Phänomene außerhalb von Individuen zu verstehen: als »eigen-

ständige,mächtige Atmosphären« (Schmitz 1969, 103).DieseGefühle als Atmosphä-

ren seien räumlicher Natur, ohne den Regeln des metrischen Raumes (des »Orts-

raumes«) unterworfen zu sein. Sie sind »unbestimmtweit ergossene Atmosphären,

in die der von ihnen affektiv betroffene Mensch leiblich spürbar eingebettet ist; sie

gleichenmit diesenMerkmalen demWetter, das […] die primitive Urform des Rau-

mes, denWeiteraum, erfüllt und daher in orts- und richtungsloser Weise räumlich

ausgedehnt ist« (Schmitz 1969, 185). Schmitz’ Argument basiert auf einem phäno-

menologischenLeib-Konzept (z.B.Husserl 1977 [1931];Merleau-Ponty 1942),demzu-

folge der Leib (in Abgrenzung zumKörper) das ist,was derMensch »von sich spüren

kann,ohne sich auf das Zeugnis der fünf Sinne […] unddes perzeptivenKörpersche-

mas […] zu stützen. Der Leib […] ist unteilbar flächenlos ausgedehnt als prädimen-

sionales […] Volumen, das in Engung undWeitungDynamik besitzt« (Schmitz 1998,

12–13; ähnlich auch Schmitz 2012a, 40–41, und Schmitz 2014, 16).NachdemSchmitz

Gefühle als Atmosphärendefiniert hat,definiert er Atmosphären als die »totale oder

partielle, in jedem Fall aber umfassende, Besetzung eines flächenlosen Raumes im

Bereichdessen,was als anwesend erlebtwird« (Schmitz 2012b,22; Schmitz 2014, 19).

Schmitz’ Ansatz ist innovativ, weil er »Gefühle« radikal neu denkt und ihnen als

Atmosphären eine eigene, nämlich räumliche, aber flächen-, orts- und richtungs-

lose Existenzweise einräumt. Lebensweltlich begründet Schmitz dies damit, dass

Menschen auf Atmosphären treffen und von ihnen (affektiv) betroffenwerden.Die-

se Ideewirdwieder relevant,wennspätereAutor:innenvoneiner sozialenWirksam-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 157

keit von Räumen und Dingen sprechen, die unter dem Schlagwort »Agency« breit

diskutiert wird. Diesen Umstand präzisiert Schmitz im Konzept der »Bewegungs-

suggestion«: Räume können eine Bewegung oder leibliche Regung (Einatmen, Auf-

richten etc.) evozieren (Schmitz 2014, 94–95).4

Schmitz befasst sich ausführlichmit religiösenAtmosphärenundbeschreibtEr-

fahrungen der Anwesenheit Gottes mit Bezug auf Otto als »Atmosphäre des Heili-

gen« (Schmitz 1989, 20).5 Schmitz argumentiert im Sinne der phänomenologischen

Tradition – er begründet eine »Neue Phänomenologie«6 –, wenn er schreibt:

»Die Einsicht in den Charakter Gottes als atmosphärisches Gefühl gestattet auch

ein klares Verständnis der merkwürdigen Erfahrungen von Gottes Gegenwart, die

zu den unmittelbarsten und phänomenologisch wichtigsten Bezeugungen der

Wirklichkeit des Göttlichen gehören. […] Die räumliche Natur des als Atmosphäre

ergossenen Göttlichen tritt in diesen Worten deutlich hervor. Diese Atmosphäre

hat eine verzaubernde, den menschlichen Normalzustand tief umwandelnde

Kraft« (Schmitz 1969, 130–131).

Für eine empirisch operationalisierbareReligionsforschung ist dieserAnsatz ob sei-

ner essenzialistischen Tendenzen wenig geeignet.7 Schmitz’ Studien werden aber

außerhalb der Religionswissenschaft vielfach zitiert und unvermindert fortgeführt

(z. B. Paetzold 2012, 230; Gugutzer 2012; Hasse 2012, 28; Bulka 2015).

4 Jean-Paul Thibaud notiert mit Verweis auf das Konzept der Affordanz (S. 189) in ähnlicher

Weise, dass Atmosphären zum Handeln drängen (2003, 288–289). Man könne sie auch als

»motorische Anregungen« verstehen (2003, 291). Er beschreibt Atmosphären unter anderem

ausgehend vom Subjekt: Die wahrgenommeneWelt »umhüllt« das wahrnehmende Subjekt

(Thibaud 2003, 280–282). Thibaud spricht daher von einem ökologischen Zugang zur Wahr-

nehmung und schlägt vor, die Einheit einer Situationbegrifflich als »Atmosphäre« zu beschrei-

ben (Thibaud 2003, 282). Er arbeitet hier mit dem Begriff »Situation« im Anschluss an John

Dewey (1938), wonach jede Situation von einer durchgehenden Qualität zusammengehal-

ten wird (Thibaud 2003, 283–287). Der Situationsbegriff wird in dieser Arbeit als zentraler

Baustein eines religionswissenschaftlichen Atmosphärenkonzepts verwendet (S. 184).

5 »Etwa ab 1900 deutet sich in der Konzeption des Gefühls ein prinzipieller Neubeginn an. Des-

sen erste deutliche Formulierung (etwa ab 1910) ist wahrscheinlich Rudolf Ottos Darstellung

des Numinosen, das als schauderhafte, erhabene und faszinierende Macht die Atmosphäre

des Heiligen ist und den betroffenenMenschen ergreift. Damit ist […] die Schranke zwischen

(privater) Innenwelt und (überpersönlicher) Außenwelt für das Gefühl annulliert« (Schmitz

1989, 20).

6 »Die Neue Phänomenologie […] setzt sich die Aufgabe, das Denken für die unwillkürliche Le-

benserfahrung begriffsfähig zu machen. Unwillkürliche Lebenserfahrung ist alles, was Men-

schen merklich widerfährt, ohne dass sie es sich absichtlich zurechtgelegt haben« (Schmitz

2012a, 39).

7 Weitere Kritik an Schmitz’ Ansatz äußern beispielsweise Hauskeller (1995, 30), Soentgen

(1998, 104; 2002) oder Henckmann (2007, 54–56).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

(2) Atmosphären sind das rein subjektive und affektive, individuelle Erleben von Menschen

angesichts von Räumen und Dingen Rainer Schönhammer entwickelt in seiner Ein-

führung in dieWahrnehmungspsychologie (zuerst erschienen 2009)mit Verweis auf Er-

win Straus, Maurice Merleau-Ponty, Jakob von Uexküll, James Gibson und andere

ein Atmosphärenkonzept entlang der Komponenten Ästhetik, Natur, Phänomeno-

logieundWahrnehmung (Schönhammer2013, 16–17; sieheauchSchönhammer 1998

und Schönhammer 1999). Die Ansätze von Schmitz (siehe oben) und Böhme (S. 162)

kritisiert Schönhammer als wenig operationalisierbar und stellenweise spekulativ

(Schönhammer 2013, 292–293). Er schlägt eine psychologische Operationalisierung

vor,welche Indikatoren in der Umwelt und im Individuum erhebt und somisst, wie

Individuen Atmosphären wahrnehmen (zu seiner Methode siehe Kapitel 9.1).

Innerhalb des psychologischen Paradigmas liegen Atmosphären im erlebenden

Individuum, auch wenn die Auslöser des subjektiven Erlebens in der gebauten und

natürlichen Umwelt zu suchen sind. In methodischer Hinsicht sind solche Ansät-

ze hilfreich, wenn man die psychische Wahrnehmung von gebauten Umwelten mit

standardisierten Verfahren erheben will. Sie gehen jedoch immer vom denkenden

und fühlenden Individuum aus, dass durch seine kognitiven und sensorischen Ka-

pazitätenWissenerzeugt (undgelegentlichauch inArchitekturenauslagert).Sienä-

hern sichdemPhänomendamit aus einer anderenRichtung als Schmitz, auf den sie

sich – trotz seiner ausdrücklichen Ablehnung »psychologistisch-reduktionistisch-

introjektionistischer« Ansätze (Schmitz 2014, 9) –gelegentlich berufen (so z.B.Mei-

senheimer 2008).

(3) Atmosphären sind das vorbewusste Einssein von Leib und Raum Ein häufig ver-

tretener Ansatz besteht darin, Atmosphären als das vorsprachliche und prä-refle-

xive Einssein von Leib und Raum zu verstehen. Dieser Ansatz kreist bei Hermann

Schmitz und anderen um das Konzept der »Einleibung«, in den von Maurice Mer-

leau-Ponty inspirierten Arbeiten um die Vorstellung einer vor-objektiven Einheit

von Körper und Umwelt.

Das Konzept der »Einleibung« ist alltagsweltlich nachvollziehbar, aber em-

pirisch weder mit sozialwissenschaftlichen noch mit psychologischen Methoden

nachprüfbar. Es wird verwendet, um die Wechselwirkungen zwischen materieller

Umwelt und menschlichen Leibern zu beschreiben. Schmitz geht davon aus, dass

Atmosphären auf Einleibung basieren. Einleibung ist in seinem Verständnis eine

Form der leiblichen Kommunikation mit der Umwelt (Schmitz 2014, 56). Diese

Art von Kommunikation läuft, so die These, direkt zwischen Leib und Umwelt ab

und ist nicht reduzierbar auf physiologische und neurologische Vorgänge (Schmitz

1998, 28–49). Dieser Ansatz wird von anderen Autor:innen in der leibphänome-

nologisch grundierten Atmosphärenforschung aufgegriffen, so zum Beispiel von

Tonino Griffero (2014, 48–49) und korreliert mit der These einer vor-objektiven

oder prä-reflexiven Einheit von Körper und Umwelt, wie sie zum Beispiel vonMau-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 159

rice Merleau-Ponty (1942) oder Thomas J. Csordas (1990) vertreten wird. In diesen

Ansätzen wird von einer unbewussten, direkten Verbindung zwischen Leib und

Umwelt ausgegangen. Die Wahrnehmung von Objekten in der Umwelt und deren

kognitive und sprachliche Bezeichnung ist in diesem Sinne erst das Produkt eines

nachgelagerten, reflexiven Vorgangs.

Indie Tradition vonSchmitzundBöhme ist auchMichaelHauskellermit sei-

ner Arbeit Atmosphären erleben: Philosophische Untersuchungen zur Sinneswahrnehmung

(1995) einzuordnen.Hauskeller versteht das Konzept »Atmosphäre« in einer forma-

len Definition wie folgt:

»Wir wollen sagen, dass ein beliebiges Ding A sich im atmosphärischen Raum ei-

nes anderen B dann und nur dann befindet, wenn A ohne B’s Anwesenheit an-

ders wäre als mit B’s Anwesenheit. Die Anwesenheit bzw. Nichtanwesenheit von

B muss also ein Unterschied sein, der für A einen Unterschied macht (Bateson),

d.h. B muss für A irgendeine Bedeutung haben. Wenn dies geschieht, sagen wir,

dass A B wahrnimmt« (Hauskeller 1995, 33).

Und er ergänzt: Die »Atmosphäre eines Dinges reicht […] genau so weit, wie seine

Anwesenheit einen Unterschied macht« (Hauskeller 1995, 33). Hauskeller greift mit

dem Konzept der Ekstasis von Dingen (Hauskeller 1995, 34)8 auch auf die Leibphä-

nomenologie nach Merleau-Ponty (1942) und Jürgen Seewald (2000) zurück. Atmo-

sphären sind das, was Welt und Subjekt vor jeder Trennung verbindet (Hauskeller

1995, 163), sie sind »der Kitt, der Ich undWelt aneinander bindet« (Hauskeller 1995,

195–196).9DerMenschkanndamitniemals außerhalb vonAtmosphären sein.Haus-

keller thematisiert religiöse Atmosphären unter dem aus religionswissenschaftli-

8 Räumlich wahrgenommene Atmosphären entstehen in diesem Verständnis aus der Verei-

nigung der Ekstasen aller anwesenden Einzeldinge (Hauskeller 1995, 40). Dieser Ansatz ist

hilfreich für das in diesemBuch entwickelte Atmosphärenkonzept, wennman es konsequent

auf menschliche wie nicht-menschliche Akteure in bestimmten Situationen überträgt.

9 Markus Schroer verwendet im Anschluss an Maurice Halbwachs die gleiche Metapher »Kitt«

für räumliche Strukturen: »Demnach werden soziale Veränderungen nicht unmittelbar in

räumliche Strukturen übersetzt. Die räumlichen Strukturen können mit dem Tempo der so-

zialen Veränderungen gewissermaßen nichtmithalten und insofern sind sie nicht einfach als

Spiegel der Gesellschaft zu betrachten. Räumliche Strukturen haben gerade in ihrer Behar-

rungskraft ihrewichtigste Funktion, in ihremWiderstand, den sie demWollen desMenschen

entgegensetzen. Sie sind imGrunde der soziale Kitt, der dieMitglieder einer sozialen Gruppe

miteinander verbindet« (Schroer 2009a, 27). Dieser Sachverhalt wird bei Joachim Fischermit

der Metapher von Architektur als einem »schweren Kommunikationsmedium« umschrieben

(Fischer 2017, 61).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

cher Sicht problematischen Titel »DasDämonische« (Hauskeller 1995, 171).10 Auch er

zieht als Referenz Religionsphänomenologen wie Rudolf Otto (1991 [1917]) und Ger-

ardus van der Leeuw (1933) heran.

Zum von Schmitz begründeten Forschungsansatz gehört auch die Arbeit von

Tonino Griffero, der mit seinem Buch Atmospheres: Aesthetics of Emotional Spaces

(2014) eine Neusystematisierung des Atmosphärenbegriffs anstrebt. Er legt ein be-

sonderes Augenmerk auf die leibliche, präreflexive Spürbarkeit von Atmosphären

(Griffero 2014, 16). Mit Verweis auf Otto (1991 [1917]) und van der Leeuw (1933) the-

matisiert Griffero religiöse Atmosphären als Erfahrbarkeit des Numinosen (Griffe-

ro 2014, 73), ein Ansatz, der aus religionswissenschaftlicher Sicht aufgrund seiner

essenzialisierenden Tendenzen wenig produktiv erscheint.

Rainer Schützeichel hat 2015 den Atmosphärenbegriff in Verbindung mit

einem Konzept des »Hintergrund« ausgearbeitet. Er plädiert dafür, die affektive

Dimension des impliziten Hintergrundes von Sozialität über die Konzepte »Atmo-

sphäre« und »Stimmung« in die Soziologie einzuführen und damit eine frühere

Überbetonung des Kognitiven auszugleichen (Schützeichel 2015, 79). An anderer

Stelle definiert Schützeichel Atmosphären als

»objektive, sinnlich erfahrbare und von daher leiblich-intentionale Phänomene,

die auf der integralen Konstellation von Dingen, Objekten, Personen und (leibli-

chen) Intentionalitäten beruhen. Atmosphären sind aber nicht nur phänomenal

erlebbare Qualitäten, sondern sie konstituieren sozialen Sinn, nämlich einen at-

mosphärischen Sinn in Konstellationen« (Schützeichel 2016, 396).

Schützeichel schlägt zugleich eine Erweiterung des soziologischen Kommunikati-

onsbegriffs vor, und zwar um die Dimensionen Materialität und Atmosphäre: Zu

kommunikativen Materialitäten zählt er neben Bild und Schrift auch die Stimme

(Schützeichel 2016, 393). Er bestimmt das Verhältnis von Materialität und Soziali-

tät als das einer funktionalen Ko-Konstitution; materielle Bedingungen werden als

»funktional ko-konstitutiv für die Genese von sensitiven Atmosphären betrachtet«

(Schützeichel 2016, 395). Als zentrale Prämisse formuliert Schützeichel dann: »At-

mosphären sindweder allein denDingen oderMaterialitäten noch allein den durch

sie betroffenen Akteuren zuzurechnen, sondern sie ergeben sich daraus, dass die

Dinge und Objekte den sensitiven und affektiven Erwartungen entsprechen oder

eben nicht entsprechen« (Schützeichel 2016, 395). Dieser Ansatz ist wertvoll für die

hier vorgelegte Studie, weil er die Wirksamkeit von Atmosphären nicht in den Ele-

10 Diese Begrifflichkeit ist aus religionswissenschaftlicher Sicht als problematisch zu bewerten,

weil sie einen religiösen Begriff (»Dämon«), der zudem in der christlichen Sichtweise im All-

gemeinen für das Böse steht, als Analysekategorie verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 161

menten, sondern imGesamtarrangement verortet; allerdings geht er weiterhin von

einem Primat des Menschen und seinerWahrnehmung aus.

Wenn theologische Arbeiten mit dem Atmosphärenkonzept agieren, dann ent-

weder in deskriptiver Funktion, um beispielsweise bestimmte liturgische Formate

zu beschreiben (z.B.Freitag 2006b;Gerhards undWildt 2015, 100; Bethge 2015) oder

in der Annahme einer vorsprachlichen Einbettung vonmenschlichen Individuen in

ihre soziale und räumliche Umwelt, die dann zugleich auch religiöse Komponenten

aufweist. Ausgehend von Otto Bollnow plädiert beispielsweise Sigurd Bergmann

für einen theologisch grundierten Atmosphärenbegriff (Bergmann 2006, 352) und

erläutert mit Verweis auf Gibson (1977), wie das Atmosphärenkonzept es möglich

mache, die Subjekt/Objekt-Trennung aufzugeben und die Verbindungen zwischen

Mensch, Natur und Raum zu untersuchen (Bergmann 2007, 368). In deutlicher Ab-

grenzung zum alltagssprachlich vage konnotierten Atmosphärenbegriff setzt Berg-

mann sich für eine analytische Schärfung des Konzepts ein: Atmosphäre entste-

he »im Raum zwischen der äußeren Umgebung des Menschen und seinem inne-

renkörperlich-geistigenBefinden.« Sie sei »keineswegsdiffus,unklar,oberflächlich

oder rein subjektiv«, sondern biete »einen Begriff, der […] erlaubt, das Verbunden-

sein des Inneren mit dem Äußeren, des Körperlichen mit dem Geistigen und der

Umgebungmit der Einwohnung zu verstehen« (Bergmann 2010, 34).

Auch wenn die in diesem Abschnitt erwähnten Autor:innen aus ganz un-

terschiedlichen fachlichen Perspektiven schreiben, so sind sie sich doch in der

Annahme einige, dass Atmosphären – zumindest zu einemwesentlichen Teil – das

vorsprachliche und vorreflexive Einssein von Leib und Raum sind, eine unbewusste

und unauflösliche Verbindung des leiblichen Individuumsmit seinermenschlichen

und materiellen Umwelt. Dass sie Atmosphären als einen vorsprachlichen Sachver-

halt bezeichnen, hindert sie aber nicht daran, sprachlich–d.h. in geschriebenen und

gesprochenen Worten – ausführlich über Atmosphären zu referieren. Die Suche

nach Worten für das, was man nicht beschreiben kann, ist im alltäglichen Leben

nachvollziehbar – und nicht zuletzt in religiösen Zusammenhängen unverzichtbar

–, aber man kann es sich in der (religions-)wissenschaftlichen Rekonstruktion des

alltäglichen Lebens einfacher machen, wenn man zugibt, dass das menschliche

(häufig vorsprachliche) Erleben nicht unmittelbar empirischer Gegenstand von For-

schung und Analyse ist, sondern nur die Spuren, die das Erleben hinterlässt und

die dann zum Gegenstand der Analyse werden können (Krech 2021, 64). Anders

gesagt: Was Menschen erleben, wird erst zu sozialwissenschaftlichen Daten, wenn

es kommunikationsförmig vorliegt, verbal oder non-verbal kommuniziert wird.

Kommunikation umfasst alles, was semantische Anschlüsse ermöglicht und proto-

kolliert werden kann; und das umfasst mehr als nur gesprochene und geschrieben

Sprache.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

(4) Atmosphären entstehen ausgehend von materiellen Dingen und Räumen Eine Gegen-

position zum oben geschilderten Versuch (2), Atmosphären allein im Inneren der

menschlichen Psyche zu suchen, besteht darin, sie allein in den materiellen Din-

gen und Räumen zu suchen. Beide Positionen sind Idealtypen und werden selten

in dieser Radikalität vertreten. Dennoch hilft die Darstellung dabei, die prinzipiel-

len Möglichkeiten einer Definition sichtbar werden zu lassen. Bei Gernot Böhme

finden sich Ansätze, das Gebaute zumindest deutlich stärker zu berücksichtigen.

Er greift die Thesen von Schmitz auf und entwickelt sie weiter (z. B. Böhme 1995;

Böhme 1998; Böhme 2003; Böhme 2013 [2006]).11Mit Verweis aufWalter Benjamins

Konzept der »Aura« geht es in Böhmes »neuer Ästhetik« (Böhme 2007a, 288) dar-

um,die »ästhetische Arbeit in ihrer vollen Breite« einschließlich der Produktion von

Atmosphären zu verstehen (Böhme 2007a, 290). Er fragt somit weniger (im Sinne

vonSchmitz) nachder ›freischwebendenExistenz‹ vonAtmosphären,sondernmehr

danach, wie physische Dinge und Architekturen Atmosphären hervorrufen (Böhme

2007a,295–298).DieserAnsatz ist auch fürdieArchitekturtheorieundpraktizieren-

de Architekt:innen wirksam geworden: Die Architekturgeschichte und -theorie hat

in der Folge zum atmosphärenbezogenen Forschungsstand beigetragen; man kann

von einem regelrechten ›Atmosphären-Trend‹ in der neueren Architekturliteratur

sprechen (Borch 2014, 7).

Der städtebautheoretischeAnsatz vonAnneBrandlbezweifelt dagegendieAn-

wendbarkeit desBöhme’schenAtmosphärenkonzepts fürdenurbanenRaum.Dasie

sich für das »sinnlichWahrnehmbare als immateriellen Überschuss des Gebauten«

interessiert (Brandl 2013, 11), sieht Brandl den Ansatz von Böhme, der sich eher auf

einzelne gebaute Räume bezieht, als weniger hilfreich an. Sie folgt auch nicht dem

phänomenologischen Leibbegriff,weil dieser die »subjektive und affektive Seite des

Wahrnehmens« zu stark und zu Lasten der Intentionalität von Wahrnehmung be-

tone und zudem in erster Linie auf den »Nahraum« ausgelegt und somit nicht für

den städtischen Raum geeignet sei (Brandl 2013, 37–38). Dass der von ihr als Alter-

native vorgeschlagene Begriff der »Räumlichkeit« (Brandl 2013, 198) das Atmosphä-

rische inurbanenRäumenbesser fasst, ist jedoch ebenfallsweitereDiskussionwert,

weil »Räumlichkeit« weitaus mehr umfasst als das Konzept der »Atmosphäre« und

zudemweniger ausdrücklich auf affektive und sensorische Faktoren eingeht. Statt-

dessen schlage ich vor,dasPotenzial desAtmosphärenbegriffs zunutzenunddiesen

in empirischer und theoretischer Hinsicht präziser auszuarbeiten.

(5) Atmosphären befinden sich im ›Zwischen‹; sie sind das Medium der Begegnung zwi-

schen Raum/Ding und Subjekt und prägen das Wie der Wahrnehmung EinmittlererWeg

11 2017 erschien eine von Jean-Paul Thibaud herausgegebene, englischsprachige Sammlung

wichtiger Aufsätze von Böhme (2017c), die seine Konzepte für den internationalen Diskurs

anschlussfähig machen soll.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 163

zwischen einempsychologischen (2) undmateriellen (4) Determinismuswird in der

Literatur häufiger erprobt. So versteht Böhme Atmosphären als die »gemeinsame

Wirklichkeit desWahrnehmendenunddesWahrgenommenen« (Böhme2007a,298)

und betont deren holistischen Charakter: Sie haben kognitive, affektive und emo-

tionale Effekte. Er spricht zudem von der »Quasi-Objektivität« von Atmosphären

(Böhme 2003, 112),was bedeutet, dass es sichweder um reine Projektionen einer in-

dividuellen Stimmung handelt, noch um Sachverhalte, über die notwendigerweise

von allen Anwesenden eine geteilteMeinung herrschenmüsste (Böhme 2013 [2006],

25–26).

Böhmes Atmosphärenkonzept basiert auf der Annahme des »leiblichen Rau-

mes«, der – ähnliche wie Schmitz’ »unbestimmt weit ergossene Atmosphären«

(Schmitz 1969, 185) – nicht mit dem metrisch-physischen Raum identisch ist,

sondern den Raum leiblicher Anwesenheit bezeichnet:

»Der leibliche Raum ist für den Menschen die Sphäre seiner sinnlichen Präsenz.

Und diese transzendiert beständig die Grenzen seines Körpers. […] [Der Raum

leiblicher Anwesenheit] ist der Raum, denwir durch unsere leibliche Anwesenheit

erfahren, also der Raum, den wir leiblich oder am eigenen Leibe spüren« (Böhme

2013 [2006], 88).

Atmosphären sind auch für Böhme räumliche Phänomene: Sie »werden erfahren,

indem man sich in sie hineinbegibt und ihren Charakter an der Weise erfährt, wie

sie unsere Befindlichkeit modifizieren bzw. uns zumindest anmuten« (Böhme 2013

[2006], 16).Methodisch gesehen vertritt Böhmedaher das Prinzip der leiblichenAn-

wesenheit (Böhme 2013 [2006], 105, 111): Wer Atmosphären verstehe wolle, müsse

leiblich an ihnen teilhaben (dazu ausführlicher in Kapitel 9.1).

Aus phänomenologisch-kunsttheoretischer Sicht versteht Andreas Rauh At-

mosphären als ein »spezifisches Verhältnis zwischen dem wahrnehmenden Sub-

jekt und den wahrgenommenen Objekten« (Rauh 2012b, 7; siehe auch Rauh 2014,

218–219).12 Auch wenn Rauh sich nicht explizit zu religiösen Atmosphären äußert,

ist sein Ansatz doch beachtenswert, da er als einer der ersten ausführliche Vorschlä-

ge zur empirischen Untersuchung von Atmosphären macht (Rauh 2014, 224). Rauh

spricht von »besonderen Atmosphären«, um zu betonen, dass Atmosphären zwar

immer da sind, aber nicht immer thematisiert werden (Rauh 2012b, 158). Erst wenn

sie thematisch werden, wenn eine »Wahrnehmung der Wahrnehmung« diskutiert

wird, könne man, so Rauh, von »besonderen Atmosphären« sprechen (Rauh 2012b,

12 An anderer Stelle führt Rauh dieMetapher der Patina ein, umAtmosphären (normativ in Ab-

grenzung zum »Panierten«) zu definieren: »Atmosphären haften dem Raum an wie eine Pa-

tina, eine dünne Schicht, die die gegenseitige und charakteristische Bezogenheit von Wahr-

nehmungsbedingungen und -inhalten fördert« (Rauh 2014, 229).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

7).Diesen Ansatz greife ich auf, indem ich von impliziten und expliziten Atmosphä-

ren spreche (S. 151 f).

Auch Jean-Paul Thibaud notiert, dass Atmosphäre nicht Gegenstand, sondern

Medium der Wahrnehmung ist. Er beschreibt Atmosphären daher als »Qualität der

Situation«. »In diesem Sinne bedeutet etwas wahrzunehmen nicht nur, dieWelt zu

interpretieren, sondern auch, eine Situation zu vereinheitlichen« (Thibaud 2003, 288).

Wahrnehmung hat somit eine aktiv gestaltende Komponente. Er kommt zu dem

Schluss, dass Atmosphären »Rahmenbedingungen für die Wahrnehmung setzen«

(Thibaud 2003, 293–294). Wichtig ist Thibauds Hinweis, dass Atmosphären nicht

stabil sind, sondern sich kontinuierlich verändern (Thibaud 2003, 286–287). Das

macht sie empirisch weniger greifbar; sie müssen in gewissem Sinne ›konserviert‹

werden, um für die Analyse verfügbar gemacht zu werden (zu methodischen Vor-

schlägen siehe Kapitel 9). Auch der Ansatz, Atmosphäre als integratives Ganzes

einer Situation zu betrachten, wird in der hier vorliegenden Studie für die weitere

Diskussion des Konzepts aufgegriffen (siehe S. 184 ff).

Rainer Kazig schlägt aus humangeografischer Perspektive ebenfalls vor, At-

mosphären als Medium »in der Beziehung zwischen Mensch und Umwelt« zu kon-

zipieren (Kazig 2007, 167). Kazig kritisiert Böhmes Verständnis von Atmosphären

als »Halbdingen«,weil es kaumAnschlussmöglichkeiten für die Sozial- und Kultur-

wissenschaften biete, und orientiert sich stattdessen anThibaud, der Atmosphären

ebenfalls als Medium versteht, die damit nicht Gegenstand von, sondern Rahmen für

Wahrnehmung sind (sie können, so der in diesem Buch vertretene Ansatz, beides

sein, je nachdem, ob sie adressiert werden oder nicht). Im Erleben, so Kazig, sind

ObjektundSubjektnochnicht getrennt.Hier beruft er sichu.a.aufStraus (1935) und

Merleau-Ponty (1942)undvertritt damit auchdieobenunter (3) behandelteThesedes

vorsprachlichen Einsseins von Subjekt und Umwelt (Kazig 2007, 168–170). »Als Me-

dium […] beeinflussen [Atmosphären] die Art undWeise, wie dieWelt und das Sub-

jekt sich inwechselseitiger Beziehung aufeinander herausbilden« (Kazig 2007, 170).

Kazig versteht Atmosphären als das Potenzial eines Raumes, bestimmte Befindlich-

keiten hervorzurufen. Je nach Person, ihrer Sozialisation sowiemomentanen Stim-

mung können Räume verschiedene Atmosphären haben (Kazig 2007, 179–180).

Da dieser definitorische Ansatz Atmosphären als »Medien« bezeichnet, drängt

sich die Diskussion um den Medien-Begriff in den Kultur- und Sozialwissenschaf-

ten auf. Hier sei nur angedeutet, dass ich »Medien« nicht beschränke auf die klas-

sischen Massenmedien (Zeitung, Radio, Fernsehen, Internet), sondern verwende,

um die Genese von Formen und Vermittlungen zu bezeichnen: Alles kann ein Me-

dium sein, insofern es die Entstehung von Formen ermöglicht (Luhmann 1997b, 171)

und etwas vermittelt oder überträgt. Im religiösen Zusammenhang ist dies zentral,

wenn es um die Bearbeitung der religiösen Leitdifferenz (immanent/transzendent)

geht (z. B.Meyer 2015, 140), aber jede Art der Transzendierung (auch basale Formen

der Vermittlung zwischen gestern und heute oder zwischen menschlichen Perso-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 165

nen) bedürfen eines Mediums (z. B. Meyer 2008, 126). Birgit Meyer beispielsweise

bezeichnet auch »sacred spaces« alsMedien und kommt damit der Idee von religiö-

sen Atmosphären sehr nah.

***

Alle Ansätze stimmen darin überein, dass es sich bei Atmosphären um einen wirk-

samen Einfluss auf soziale (d.h. kommunikative) Vorgänge handelt. Als ein solcher

sozialer Sachverhalt werden Atmosphären auf verschiedenste Weise zum Gegen-

stand der Forschung. Besonders hilfreich für die Entwicklung eines religionswis-

senschaftlich nützlichen Atmosphärenkonzepts sind aus meiner Sicht die Positio-

nen (4) und (5), da sie weder essentialistisch (1) noch im starken Sinne subjektivis-

tisch (2) oder leibphänomenologisch (3) grundiert sind, sondern Atmosphären als

einen sozialen Sachverhalt betrachten, der aus der Summe der situativ aktivierten

Potenziale menschlicher und nicht-menschlicher Elemente eines sozialräumlichen

Arrangements entsteht. Diese Annahme überführe ich in eine theoretische Rekon-

struktion des Atmosphärenkonzepts, die auf drei Grundunterscheidungenunddrei

Dimensionierungen basiert und methodisch operationalisiert werden kann. Diese

»3x2+3x3-Formel«wurde auf S. 153 ff einführendumrissen undwird ab S. 204 ff aus-

führlicher erläutert.

Zuletzt sei die Bezugnahme der Atmosphärenforschung auf Religion zusam-

mengefasst: Wenn im Rahmen philosophischer Studien über Atmosphären die Re-

de von Religion ist, dann häufig unter Rückgriff auf das Konzept des »Numinosen«

(z. B. Griffero 2014, 73). Religion, so heißt es dann, sei ein Beispiel für das Wir-

ken das Atmosphärische (Tellenbach 1968, 74) oder es gebe »Atmosphären des Hei-

ligen« (Schmitz 1989, 20). Diese Ansätze sind aus Sicht einer post-phänomenolo-

gischen Religionswissenschaft überholt. Weniger häufig wird Religion mit Atmo-

sphären in Zusammenhang gebracht, wenn es beispielsweise darum geht, dass be-

stimmte räumliche Arrangements religiöse Deutungen ermöglichen (Böhme 2003,

117–123). Räumewerden auch alsMedien der Vermittlung zwischen Immanenz und

Transzendenz beschrieben (Meyer 2010, 11). Sie leisten dies – so meine Hypothese

– aber nicht ›von sich aus‹, sondernweil sie dieMöglichkeit zur Realisierung senso-

rischer, affektiver und semantischer Potenziale anbieten, die sich letztlich auch in

religiöser Kommunikation wiederfinden.

7.2.2 Ansätze aus der Religionsforschung

Nachdem imvorigenKapitel die prinzipiellmöglichenDefinitionsansätze auf Basis

der Literatur zusammengefasst wurden, wird erkennbar, dass dieser Forschungs-

stand ohne Beteiligung der Religionswissenschaft und häufig auch ohne primären

Bezug auf Religion als empirischen Gegenstandsbereich produziert wurde. Bevor

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

ich daher das Konzept »Atmosphäre« für die religionswissenschaftliche Forschung

genauer ausarbeite, gehe ich auf Ansätze aus der im engeren Sinne auf Religion be-

zogenen Forschung ein, die im Hinblick auf ein religionswissenschaftliches Atmo-

sphären-Konzept fruchtbar gemachtwerden können, auchwenn sie selbst nicht ex-

plizit oder nur am Rande auf Atmosphären eingehen.

Religionsästhetische und ritualtheoretische Ansätze Religionsästhetische Ansätze un-

tersuchen das,was »an Religionen sinnlich wahrnehmbar ist, wie Religion den Kör-

per und die verschiedenen Sinnesorgane desMenschen aktiviert, leitet und restrin-

giert« (Cancik undMohr 1988, 121–122). »Religionsästhetik« ist der deutsche Begriff

für Forschungsansätze, die im Englischen als material oder somatic turn bezeichnet

werden. Vom Konzept der »Aisthesis« (griech. αἴσθησις = Wahrnehmung) ausge-

hend (z. B. Mohn 2012, 332) untersuchen diese Ansätze die Rolle von Sinneswahr-

nehmungen in religiösen Kontexten, ohne dabei auf das ›Schöne‹ an sich fokussiert

zu sein, wie es der Begriff der Ästhetik nahelegen mag (Münster 2001, 11–12). Dies

ist gelegentlich mit einer starken Abgrenzung zu früheren, vermeintlich textzen-

trierten Ansätzen der Religionsforschung verbunden (z. B. King 2005, 101; Vásquez

2011, 225). Religionsästhetische Ansätze sind für die Untersuchung von religiösen

Atmosphären von Interesse,wenn sie eineAussage über dieRolle des gebautenRau-

mes in religiösen Kontexten machen. Das Konzept »Atmosphäre« ist deutlich weit-

reichender als das der »Ästhetik« im eben skizzierten Sinne, weil Atmosphäre das

Zusammenspiel von sozial-räumlichen Arrangements, Wahrnehmung (Rezeption)

und Herstellung dieser Arrangements (Produktion) umfasst.

Aus der vielfältigen Literatur werden in diesem Abschnitt nur wenige Arbeiten

hinsichtlich ihrer Nutzbarkeit im Rahmen der hier vorgelegten Studie vorgestellt.

Nach dem schon zitierten Grundsatzartikel von Hubert Cancik und Hubert

Mohr (1988) gehört die Magisterarbeit von Daniel Münster Religionsästhetik und

Anthropologie der Sinne (2001) zu den ersten ausführlichen Forschungsarbeiten.

Münster entwickelt ausgehend von Cancik und Mohr ein »religionsethnologisches

Forschungsprogramm«, das sich aus der Religionsästhetik und Anthropologie der

Sinne speist (Münster 2001, 13). ImGegensatz zum vonmir verfolgten Ansatz ist bei

Münster das »erlebende Individuum« der »Dreh- und Angelpunkt«; es geht um das

Individuum als Produzent und Rezipient (Münster 2001, 12). Zentral ist die Beob-

achtung, dass Religionen sich nicht in Dogmen und Inhalten erschöpfen, sondern

durch »Formen, Gerüche, Klänge, Texte, Rituale, Rezitationen, Performances, und

eine Vielzahl weiterer religiöser Genres vermittelt und erlebt« werden (Münster

2001, 11). Die Verbindung zur im englischsprachigen Forschungsdiskurs so be-

zeichneten Anthropology of the Senses (siehe z. B. Howes 1991; Geurts 2002; Harvey

2006; Promey 2014) wird schon im Titel vonMünsters Buch deutlich.

Auch wenn »Rituale« zu den zentralen Themen der Religionswissenschaft seit

ihren Anfängen gehörten (z. B. Eliade 1990 [1961]; Turner 2000 [1969]), hat der Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 167

genstandmit den Ansätzen dermaterial religion undReligionsästhetik in den letzten

Jahrzehnten neue Aufmerksamkeit gewonnen (z. B.Morgan 2010; Wilke 2012). Das

wird unter anderemdamit begründet, dass Rituale nicht im engeren Sinne textlich,

sondern als leiblichePraxis ›materiell‹ seien.Trotzdemwurdenundwerdengebaute

und natürliche Räume sowie ihre sozialeWirksamkeit in Ritual-Studien nicht oder

nur beiläufig beachtet.Der Fokus liegt stattdessen auf dem,wasMenschen tun,wie

sie es tunundwas sie dabei sinnlichwahrnehmenund gegenüber anderenAkteuren

kommunizieren.Nichtsdestotrotz sind auchRituale fast immer in sozial-räumliche

Kontexte eingebettet, wie beispielsweise Jonathan Z. Smith in seiner vielzitierten

Studie To Take Place: TowardTheory in Ritual ([1987] 1992) unter anderem in kritischer

Abgrenzung zuMircea Eliade (1990 [1961]) zeigt.

Im folgenden Überblick zum Forschungsstand in Sachen »Ritual und Atmo-

sphäre« verweise ich zunächst auf einige religionsbezogene Ansätze der Ritual-

forschung, die stellvertretend für eine Ritualforschung stehen, die dem gebauten

Raumweniger Aufmerksamkeit widmet. Dann gehe ich etwas genauer auf Ansätze

ein, die bezeichnenderweise nicht mehr aus der Ritualforschung im engeren Sin-

ne stammen, aber stärker auf die Verbindung von Ritual und Raum/Architektur

eingehen, bevor ich schließlich die wenigen Arbeiten vorstelle, die sich konkret

mit dem Zusammenhang von Ritual und Atmosphäre auseinandersetzen, auch

wenn sie nicht primär Religion zum Gegenstand haben. Es folgt eine Erläuterung

der Desiderate, die sich aus dem so umrissenen Forschungsstand ergeben sowie

ein Vorschlag zur konzeptuellen Verknüpfung von gebautem Raum, Ritual und

Atmosphäre.

Religionswissenschaftliche Ritualtheorien, die Raum marginalisieren RoyA.Rappaport

hat einen der einflussreichsten Beiträge zur Ritualdiskussion in der Religionsfor-

schung vorgelegt. Für ihn ist das Ritual ein Kernbestand von Religion im Allgemei-

nen. Religion definiert er als »the domain of the Holy, the constituents of which in-

clude the sacred, the numinous, the occult and the divine, and also ritual, the form

of action inwhich those constituents are generated« (Rappaport 1999, 23).Das Ritu-

al wird hier als »form of action« beschrieben – und nicht beispielsweise als sozial-

räumliche Situation. Es geht Rappaport um Performanz: »I take the term ›ritual‹ to

denote the performance of more or less invariant sequences of formal acts and utterances not

entirely encoded by the performers« (Rappaport 1999, 24).

Während dieser Ansatz überzeugend entwickelt und empirisch belegt wird,

nehmen räumlich-materielle Faktoren eher eine Nebenrolle ein. Wenn Rappa-

port als Beispiel die katholische Messe in einer gotischen Kathedrale beschreibt,

wird deutlich, wie entscheidend der gebaute Raum rituelle Handlungen nicht nur

begleitet, sondern prägt:

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

»During the High Mass in a Gothic cathedral, for example, sunlight through

stained glass, the music of choir and organ, the vestments and intonation of

the celebrant, the Cross on the altar, the cruciform shape of the encompassing

space, the vaulting which covers it, the odor of incense, the taste of wine and

wafer, the movements of one’s own body may all join as an immediate sign of

God’s glory« (Rappaport 1999, 256–257).

Diese Beobachtung wird jedoch konzeptuell kaum ausgeführt und das Atmosphä-

renkonzept wäre hier ein wichtiger Baustein, um Rappaports Ansatz weiterzuent-

wickeln und das zitierte Beispiel um eine analytischeDimension zu bereichern.Aus

Sicht des material turn lässt der Ansatz insgesamt eine explizite Diskussion der so-

zialenWirksamkeit gebauter Räume vermissen.

Jan Platvoet fasst in seinem Überblicksartikel die ritualtheoretischen An-

sätze in Religionswissenschaft und Ethnologie zusammen und beklagt zugleich,

dass diese Fächer ihre Ritualansätze nicht für kulturell und religiös plurale Gesell-

schaften weiterentwickelt haben (Platvoet 2008, 173). Er schlägt ausgehend vom

Forschungsstand eine provisorische Ritualdefinition vor, der zufolge Rituale ein

»weites Feld an Formen sozialer Interaktion zwischen Menschen und zwischen

einem bzw. mehreren Menschen und anderen, realen oder postulierten, ansprech-

baren Wesen« umfassen. Diese Interaktionen können laut Platvoet in mehreren

Eigenschaften und Funktionen beschrieben werden: Sie sind kollektiv, basieren auf

Gewohnheiten, sind innovativ mit Tendenz zur Verstetigung, expressiv, kommu-

nikativ, symbolisch, multimedial, performativ, ästhetisch und integrativ – um nur

einige zu nennen (Platvoet 2008, 174). Zwar bezieht sich die multimediale Dimen-

sion auf Medien wie Verbalsprache, Mimik, Körpersprache, Kleidung, Schmuck,

Musik, Tanz, Theater sowie gestaltete rituelle Räume und Zeiten (Platvoet 2008, 179),

aber Platvoet geht nicht darauf ein, dass die sozial-räumlichen Umstände des Ritu-

als eineWirksamkeit haben könnten,die das Ritualmit bedingt.DerOrt des Rituals

wird zwar als »besonderer« (Platvoet 2008, 187) beschrieben, diese Eigenschaft wird

aber nicht weiter analytisch aufgeschlüsselt. Der Ansatz von Platvoet – und damit

steht er stellvertretend für viele andere – fokussiert nicht die räumlich-materielle

Dimension des Rituals, sondern das Ritual als »stilisiertes soziales Verhalten«

(Platvoet 2008, 187).13

Ritualtheorien, die Materialität/Architektur berücksichtigen (aber nicht von »Atmosphäre«

sprechen) Im Rahmen des material turn in der Religionsforschung hat sich inzwi-

schen die Ansicht durchgesetzt, dass auch Rituale nicht ohne Blick auf materielle,

sensorische und affektive Dimensionen verstanden werden können (z. B. Grimes

13 Zu Medien in ritueller religiöser Kommunikation, auch unter Berücksichtigung räumlicher

Strukturen, siehe beispielsweise Roth (2021, 64).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 169

2015, 174). Für die christlichen Traditionen ist die Bedeutung von Architektur für

das darin stattfindende Ritual, also die Liturgie, unter anderem von Jeanne Hal-

grenKilde ausführlich bearbeitet worden (z. B.Kilde 2002; Kilde 2008). Sie betont

beispielsweise:

»Religious spaces house religious ritual, of course, but they do far more than

simply provide the setting within which ritual takes place. They contribute in

important ways to the very meaning of ritual practices and to the shape and

content of religious systems themselves. […] Church buildings influence worship

practices, facilitating some activities and impeding others. They focus the at-

tention of believers on the divine, and they frequently mediate the relationship

between the individual and God« (Kilde 2008, 3).

Auch wenn sie den Begriff »Atmosphäre« nicht verwendet, um diese Beobachtung

theoretisch zu erfassen, ist ihre Beschreibung eines sozial-räumlichen Arrange-

ments, das es mit der Vermittlung zwischen Transzendenz und Immanenz zu tun

hat, eine Vorbereitung des in diesem Buch entwickelten Atmosphärenkonzepts.

EinweitererwichtigerBeitrag zurForschungsliteraturüberReligion,Ritual und

Architektur stammt von Lindsay Jones, der in religionsvergleichenderWeise die Be-

deutungenvonreligiöserArchitektur in ihrenWechselwirkungenmit religiöserPra-

xis untersucht. Jones kritisiert, dass Forscher:innen bisher oft davon ausgingen,Ar-

chitektur habe eine feste Bedeutung und es gebe einen mehr oder weniger stati-

schen Zusammenhang zwischen gebauter Form und religiöser Bedeutung (Jones

2000a, XXVIII). Stattdessen betont Jones die wechselseitige Abhängigkeit von Ri-

tual und gebautem Raum für das Entstehen von situativen Bedeutungen und ent-

wickelt elf Typen, die universal alle Beziehungen zwischen Bauwerken undRitualen

erfassen sollen.

In deutlich kleinerem Umfang, aber nicht weniger innovativ, befassen sich

Kashmiri Stec und Eve Sweetser mit religiösen Architekturen (Stec und Sweetser

2013): Sie vergleichen die buddhistischen Anlagen von Borobudur mit der Kathe-

drale von Chartre und schlagen vor, dass es sich in beiden Fällen ummaterialisierte

Metaphern (konzeptuelle »blends«) handelt, welche die Erfahrung derMenschen in

diesen gebauten Räumen strukturieren. Sie tragen damit dazu bei, die Rolle von

gebauten Räumen für religiöse Rituale besser zu verstehen und betonen schon im

Abstract:

»[A]s we examine the performative power of ritual […] we need also to consider

the sources of performative power which reside in the physical spaces them-

selves. Human creativity not only builds blends as complex as the Mass, it also

builds material anchors to match and support them« (Stec und Sweetser 2013,

265).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

Die hier formulierte semantische Potenzialität von sozial-räumlichen Arran-

gements ist ein weiterer wichtiger Ausgangspunkt für die Entwicklung eines

religionswissenschaftlichen Atmosphärenkonzepts.

Ritualtheorien, die Atmosphäre mit bedenken Atmosphäre wird in ritualtheoretischen

Arbeiten gelegentlich implizit und nur selten explizit adressiert. Dabei würden die

wenigsten Ritualforscher:innen abstreiten, dass religiöse Rituale von einer erkenn-

baren, wenn auch häufig unausgesprochenen Atmosphäre begleitet sind. Diese Be-

obachtung scheint sich aber derart in den Gefilden eines vagen, subjektiven Ein-

drucks zu bewegen, dass sie noch kaum nähere empirische und theoretische Auf-

merksamkeit in (religionsbezogener) Ritualforschung erfahren hat.

So entwickelt beispielsweise Randall Collins in einer nicht primär religionsbe-

zogenen Studie zu Interaktionsritualen die Hypothese, dass diese Rituale auf vier

Elementen basieren: (1) leibliche Kopräsenz der Teilnehmer:innen, (2) eine Unter-

scheidung zwischen ›uns‹ und ›den Anderen‹, (3) geteilter Fokus auf etwas, (4) eine

geteilte Stimmung oder emotionale Erfahrung (Collins 2004, 48). Mindestens zwei

dieser Kriterien (1 und 4) sprechen stark dafür, dass Atmosphären ein relevanter,

aber hier–wie auch in vielen anderenStudien–nicht explizit reflektierterBestand-

teil von Ritualen sind.

Ganz am Rande spielen rituelle Atmosphären sogar in der viel zitierten (und

ebenso oft, z. B. von Asad 2008, kritisierten) Religionsdefinition von Clifford Ge-

ertz eineRolle,wennesnämlichheißt,dassVorstellungeneiner »allgemeinenSeins-

ordnung« »mit einer solchen Aura von Faktizität« umgeben würden, dass religiöse

Stimmungen und Motivationen »völlig der Wirklichkeit zu entsprechen scheinen«

(Geertz 1997, 48). Dies geschieht wiederum, so Geertz, durch Rituale: »Denn es ist

das Ritual […], in dessenRahmen sich in der einen oder anderenWeise dieÜberzeu-

gung herausbildet, dass religiöse Vorstellungen mit der Wirklichkeit übereinstim-

men und religiöse Verhaltensregeln begründet sind« (Geertz 1997, 78).Mit Begriffen

wie »Aura« und »Stimmung« verweist Geertz auf das Atmosphärische religiöser Ri-

tuale, ohne diesen Sachverhalt konzeptuell oder empirisch näher zu untersuchen.14

Der für den performative turn einflussreiche Ansatz von Erving Goffman geht

ebenfalls am Rande auf Atmosphären von Ritualen ein (siehe S. 185). Er verwendet

die Theater-Metapher, um ein Verständnis alltäglicher sozialer Situationen zu er-

möglichen und erwähnt, ohne es weiter auszuführen, dass an den konkreten Or-

ten sozialer Praxis eine »bestimmte Atmosphäre« geschaffen werde (Goffman 2011

[1956], 115).

14 Man könnte gar seinen ganzen Ansatz der »dichten Beschreibung« als den unausgesproche-

nen Versuch charakterisieren, die Atmosphäre der beschriebenen Situationen einzufangen

und textlich festzuhalten, also ein künstliches »Protokoll« herzustellen.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 171

Aus der anderen Richtung, das heißt in Arbeiten der neo-phänomenologischen

Atmosphärenforschung, gibt es Forschungen zu Ritualen, die naturgemäß stärker

auf die Atmosphäre von Ritualen eingehen –wenn sie auch nicht notwendigerwei-

se an Religion interessiert sind. Christian Julmi beispielsweise notiert unter dem

Stichwort »Soziale Situation und Atmosphäre«, dass die »atmosphärischeWirkung

von Ritualen auf andere als Basis der Übertragung von (leiblichen) Dispositionen

akzentuiert werden« soll (Julmi 2018, 117). Rituale versteht Julmi dabei als den

»erfahrbare[n] Ausdruck der Konventionen einer Gemeinschaft, die durch ihre

ständige Wiederholung sich selbst und mit ihnen die soziale Situation stabilisie-

ren. Eine soziale Situation findet nicht nur in den Köpfen der Beteiligten statt,

sondern bedarf eines konkreten räumlichen Ausdrucks, um die Übereinstim-

mung in der Wahrnehmung der Beteiligten zu gewährleisten. Dieser räumliche

Ausdruck sind die Rituale als eingeschliffene Verhaltensweisen; durch ihren

Einsatz wird die Atmosphäre der sozialen Situation aktualisiert« (Julmi 2018, 117).

Rituale sind damit »Techniken der Aktualisierung der gemeinschaftlichen Atmo-

sphäre«, die »nicht nur unwillkürlich vollzogen werden, sondern ebenso bewusst

eingesetzt und zur Manipulation sozialer Situationen instrumentalisiert werden

können« (Julmi 2018, 117–118).Während Julmihier keinenFokus auf religiöseRituale

oder religiöse Atmosphären legt, sind seine Beobachtungen doch auch auf religiö-

se Zusammenhänge übertragbar. Julmi geht davon aus, dass die Wahrnehmung

von Atmosphären in sozialen Situationen auf Sozialisationsprozesse zurück-

geht, die dafür sorgen, dass Menschen Atmosphären mehr oder weniger ähnlich

wahrnehmen. Unterschiedliche Sozialisierung führt umgekehrt zu verschiedenen

Wahrnehmungen von Atmosphären. Julmi arbeitet mit dem Begriff der Situation

nachHermannSchmitz (2009, 45), der Situationen als ganzheitlich, bedeutsamund

in sich homogen beschreibt (Julmi 2018, 110). Situationen sind immer und überall

Teil der Sozialisierung von Menschen. Sie sind zudem von Atmosphären geprägt

und haben somit eine »emotionale Qualität« (Julmi 2018, 110;mit Verweis auf Adloff

2013, 107).15 »Mit der sozialen Situation entsteht eine gemeinsame Perspektive auf

die Wirklichkeit sowie eine übereinstimmende [!] Wahrnehmung der in die soziale

Situation eingelagerten Atmosphären« (Julmi 2018, 116). Dieser Ansatz ist insofern

relevant, als er aus phänomenologisch-soziologischer Perspektive die auch an an-

derer Stelle (z. B. Jones 2000b) betonte Rolle von Ritualen für die Aktualisierung

von Atmosphären betont und das Konzept der »Situation« produktiv mit dem

Atmosphärenbegriff verbindet.

15 Der Situationsbegriff nach Schmitz wird auch von Gugutzer im Rahmen seiner »neophäno-

menologischen Soziologie« rezipiert, die vom leiblich-affektive Betroffensein als präperso-

nalem Apriori des Sozialen ausgeht (Gugutzer 2017, 155; siehe auch Gugutzer 2015, 75).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

»Ritual und Atmosphäre«: Desiderata und Potenziale Wiekannmanausgehendvombis

hierhin kurz zusammengefassten Forschungsstand einen religionswissenschaftli-

chen Zugriff auf Rituale entwickeln, der deren Atmosphäre ernst nimmt, ohne in

eine phänomenologische Terminologie zu verfallen und damit dasWirken des ›Hei-

ligen‹ im Ritual explizit oder implizit zu bekräftigen? Rituale sind in sozial-räumli-

chen Situationen daran beteiligt, Atmosphären zu ermöglichen, die von den Anwe-

senden als ›religiöse Erfahrung‹ thematisiert werden können (aber nicht müssen).

Die bereits umrissene Atmosphärendefinitionwird daher stärker auf das Ritual zu-

gespitzt. Der Begriff »Atmosphäre« wird in dieser Arbeit verstanden als das reali-

sierte sensorische, affektive und semantische Potenzial sozial-räumlicher Arrange-

ments. Dieses Potenzial äußert sich und wird empirisch greifbar in verbalen und

non-verbalenKommunikationsvorgängen,also inmulti-medialerKommunikation.

Rituale wiederum können als solche Art von Kommunikation verstanden werden –

dennauch einHandeln (sei es gestisch,körperlich, verbal oder in einerKombination

dieserModi) ist kommunikativ, insofern esBedeutungerzeugt, vermittelt undkom-

munikative Anschlüsse ermöglicht. Dass diese Art ritueller Kommunikation sozial-

räumlich eingebettet ist, ist für die Ritualforschung zwar ein Allgemeinplatz, aber

einer, der zugleich ein blinder Fleck derTheoriebildung ist. Rituale können, kürzer

formuliert, als multi-mediale Kommunikation verstanden werden, die einerseits

vom sozial-räumlichen Zusammenhang ermöglicht wird und andererseits diesen

Zusammenhang selbst herstellt, ihn zugleich (häufig, aber nicht immer) kommu-

nikativ adressiert und somit semantisiert. Gebaute und natürliche Räume, Archi-

tekturen,Gegenstände undGeräte spielen dabei eine aktive Rolle, insofern sie nicht

nur benutzt oder gedeutet werden, sondern selbst beschränken und ermöglichen,

was rituell in undmit ihnen geschieht.

Da der empirische Fokus dieser Studie auf sozial-räumlichen Situationen in

jungen katholischen Initiativen liegt, ist es naheliegend, die katholische Liturgie als

Konglomerat rituellerVollzüge indenBlick zunehmenundzugleich–imGegensatz

zur bisherigen Forschung – nicht nur das Handeln der beteiligten menschlichen

Akteur:innen zu thematisieren, sondern das Arrangement sozialer und räumlicher

Elemente in bestimmten Situationen.

Das christliche Ritual, so ist es im RGG notiert, muss »die Spannung zw. dem

Transzendenten, das den Betenden auf das Mysterium Gottes lenkt, und dem Im-

manenten, das Gott in der Gegenwart und der konkreten Gemeinschaft findet, in

sich verkörpern« (Zimmermann 2002, 431–432). Hier wird – in theologischer Spra-

che, aber unverkennbar – thematisiert, was ein Ritual zu einem religiösen Ritual

macht: Es ist die Bearbeitung der Immanenz-Transzendenz-Differenz, die im Zitat

mit christlichen Begriffen (»MysteriumGottes«, »Gott in der Gemeinschaft«) gefüllt

wird, in einer religionswissenschaftlichen Fassung aber abstrakter formuliert wird:

Ich folge einem systemtheoretisch grundierten Ansatz, der davon ausgeht, dass re-

ligiöse Kommunikation diejenige Kommunikation ist, welche die Immanenz-Tran-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 173

szendenz-Differenz mit dem Anspruch letztinstanzlicher Kontingenzbewältigung

bearbeitet (z. B. Luhmann 2002; Krech 2012a; zum in dieser Arbeit verwendeten Re-

ligionsbegriff siehe S. 20). Dies geschieht auf vielerlei Weisen und ist nicht an ei-

ne bestimmte (z. B. christlich-theologische) Explikation der Konzepte »Immanenz«

oder »Transzendenz« gebunden.

Die hier untersuchten Initiativen arbeitenmit ritueller Kommunikation und ri-

tuellen Atmosphären, sie bemühen sich aber um Unterschiede zur hergebrachten

katholischen Liturgie. Dabei bedienen sie sich aus dem Fundus der US-amerika-

nisch geprägten evangelikalen Traditionen. Diese wiederum nehmen oft für sich in

Anspruch ›anti-ritualistisch‹ zu sein –undmeinen damit eine Ablehnung der tradi-

tionellen Elemente katholischer oder protestantischer Gottesdienstfeiern. Nichts-

destotrotz sind auch diese evangelikalen Veranstaltungen ritualisiert, wenn man

einen abstrakteren Ritualbegriff anlegt (mit Bezug auf die Saddleback Church von

RickWarren wird diese Beobachtung z. B. von Putnam und Campbell [2010, 57] no-

tiert).

Religionsästhetik, material und spatial turn: Zur Agency gebauter Räume Bei allen

Verdiensten der materialitätsbezogenen Orientierungen in den Kultur- und Sozi-

alwissenschaften (siehe bspw. McDannell 1995; Burda und Maar 2004; Mohn 2004;

Woodward 2007; Meyer 2010; Schüler 2015; Meyer 2016; Bräunlein 2016; Roth 2020)

wird eine zentrale Differenz oft nicht oder nur andeutungsweise expliziert: Die

analytische Unterscheidung zwischen der Wahrnehmung als einem psychischen

Prozess, der kommunikative Vorgänge auslösen kann, und dem Objekt der Wahr-

nehmung selbst.16 Die Konsequenz aus dieser Überlegung ist, dass man den Impuls

des material turn zwar ernst nehmen sollte – nämlich die Frage nach der Rolle von

materiellen Artefakten und deren Arrangements in sozialen Zusammenhängen –,

analytisch aber die Differenz zwischenWahrnehmung und Gegenstand der Wahrneh-

mung deutlicher machen sollte (Krech 2021, 99). Aus diesem Grund unterscheidet

meine Analyse religiöser Atmosphären grundlegend zwischen der Rezeption (und

Produktion) sozial-räumlicher Arrangements und den Arrangements selbst. Im

alltäglichen Erleben ist kaum zwischen der Wahrnehmung eines Raumes und dem

Raum selbst zu unterscheiden, weil das eine ohne das andere nicht geht. In der

analytischen Rekonstruktion jedoch sollte diese für die Lebenswelt kontraintuitive

16 Ein Beispiel dafür ist die folgende Aussage in einem religionswissenschaftlichen Aufsatz zu

»Visual Culture«: »This chapter discusses the nature of, and approaches to studying, those

aspects of religion that are either tangible to the eye or ›seen‹ in the imagination – its visu-

al culture« (Harvey 2011b, 502). »Visuelle Kultur« würde diesem Ansatz zufolge alles umfas-

sen, was man in der Welt oder in der Imagination ›sehen‹ kann – was nahezu alles ist und

den Begriff der »visuellen Kultur« äußerst unscharf macht. Auch wird kein Unterschied ge-

macht zwischen dem psychischen Prozess der visuellenWahrnehmung und demObjekt die-

ser Wahrnehmung.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

Unterscheidung getroffen werden, weil sie zwei fundamental verschiedene Ebenen

repräsentiert: die Ebene der Materialität, die zur Umwelt psychischer Systeme

gehört, und die Ebene der psychischen Wahrnehmung, die wiederum zur Umwelt

sozialer Systeme gehört.

Besonders das Konzept der agency wird – wie bereits angedeutet – im Ansatz

dermaterial religion diskutiert.Während im Detail unterschiedliche Positionen ver-

tretenwerden, sinddiemeistenForscher:innen sichdoch einig,dass diemateriellen

Bedingungen sozialer Praxis diese ermöglichen und beschränken und insofern ei-

nenUnterschiedmachen.Genau dann haben sie eine sozialeWirksamkeit, die auch

mitdemBegriffagencyumschriebenwerdenkann.17MarkusSchroer formulierthin-

sichtlich derWirksamkeit des materiellen Raumes (aber ohne Verwendung des Be-

griffs agency):

»Unsere Handlungen und Kommunikationen werden durch räumliche Arrange-

ments geprägt und vorstrukturiert. Eine universitäre Vorlesung beispielsweise

entfaltet keineswegs überall die gleicheWirkung, sondernmuss durch räumliche

wie zeitliche Arrangements entsprechend vorbereitet und flankiert werden. […]

Raum prägt unser Verhalten und drückt ihm seinen Stempel auf. Aber Räume

helfen uns auch zu entscheiden, in welcher Situation wir uns befinden. Sie kana-

lisieren, in welche Situationen wir kommen und welche Erwartungen wir haben

können; sie strukturieren Interaktionsabläufe, machen einige wahrscheinlich,

andere unwahrscheinlich. Räume dienen insofern der Komplexitätsreduktion. […]

Die Bedeutungen und Wertigkeiten […], die Individuen bestimmten Orten und

Räumen attribuieren, werden nicht in jeder Situation immer wieder aufs Neue

vorgenommen. Vielmehr entlasten vorgegebene räumliche Arrangements gera-

de von Situationsdefinitionen, weil in ihnen die Bedeutungen und Wertigkeiten

bereits eingeschrieben sind« (Schroer 2008, 141–142).

Was Schroer hier so zutreffend über den Raum schreibt, könnte, so der in diesem

Buch unterbreitete Vorschlag, durch das Konzept »Atmosphäre« umfassender und

gegenstandsadäquater beschrieben und erklärt werden.18

17 Der Begriff der Agency wird, besonders im Anschluss an die von Bruno Latour formulierte

Akteur-Netzwerk-Theorie (z. B. Latour 2005, 63), verwendet, um auf die sozialeWirksamkeit

von Dingen, Räumen und Mensch-Ding-Netzwerken hinzuweisen, ohne damit von einer In-

tentionalität der Dinge auszugehen. Ich verwende das Konzept wie Sonia Hazard als »capa-

city to make effects in the world« (Hazard 2013, 65) und benutze »soziale Wirksamkeit« oder

»Wirkmächtigkeit« als deutschsprachige Entsprechungen.

18 In Bezug auf religiöse Bauwerke formulieren Brenneman und Miller einen ähnlichen Vor-

schlag wie Schroer, wenn sie schreiben, dass religiöse Bauten eine »aktive Rolle« im religiö-

sen und sozialen Leben spielen, unter anderem weil sie soziale Interaktionen beeinflussen,

sowohl ermöglichend als auch beschränkend (Brenneman und Miller 2020, 29).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 175

Schließlich stellt sich die Frage,warumdie Ansätze desmaterial turn, auch in der

Religionswissenschaft, relativ selten auf systemtheoretische Prämissen eingehen.

In der Systemtheorie nach Luhmann und anderen wird die Subjekt-Objekt-Diffe-

renz schließlich schon lange aufgehoben und als Produkt kommunikativer Vorgän-

ge bezeichnet (z. B. Luhmann 1985, 658; Luhmann 1993, 255), auch wenn Luhmann

den materiellen Bedingungen sozialer Systeme verhältnismäßig wenig Aufmerk-

samkeit widmet. Insofernwird Luhmann auch in die Reihe der »Post-Humanisten«

eingeordnet, für die »nicht mehr der Mensch (oder das Individuum) im Zentrum

der Wirklichkeit [steht und] auch nicht die sozialen Situationen und Bindungen,

in denen er sich bewegt und lebt« (Kalthoff et al. 2016, 17). Auch Latours Akteur-

Netzwerk-Theorie (Latour 2005) zählen Kalthoff et al. zu diesen Ansätzen. In die-

semSinne untersuche ichAtmosphärennicht als (quasi-)objektive Sachverhalte, die

von Subjektiven erlebt werden, sondern beobachte, wie sozial-räumliche Arrange-

ments in und durch Atmosphären die Subjekt-Objekt-Differenz herstellen und wie

Elemente dieser Arrangements als Subjekte oder Objekte adressiert werden.Dieser

Sachverhalt wird auch im empirischen Material thematisiert, wenn zum Beispiel

der gebaute Raum mal als handelndes Subjekt, mal als Objekt menschlicher Ein-

flussnahme thematisiert wird (siehe Fallstudie »Nightfever«, Kapitel 4).

Für die Arbeit am Atmosphärenbegriff ist auch der Ansatz von Birgit Meyer von

Interesse. Zwar nennt sie das Konzept »Atmosphäre« nicht ausdrücklich,weist aber

darauf hin, dass Religion als soziales Phänomen von »shared collective forms« ab-

hängig sei,die immerwieder ähnlicheGefühlehervorriefen (Meyer2008, 129).Diese

geteilten kollektiven Formen können, so mein Vorschlag, als Atmosphären genau-

er beschrieben und untersucht werden. Ganz ähnlich schreibt David Morgan: »All

societies invest a great deal in teaching their members to feel similarly. They rely

on collective rituals and practices such as ceremonies, parades, entertainment, and

religious rites to do so« (Morgan 2010, 58). Man müsste ergänzen: Gesellschaften

brauchen verlässlich reproduzierbare Atmosphären, die anteilig in die gebaute und

natürliche Umwelt ausgelagert werden und durch soziale und kommunikative Vor-

gänge aktiviert werden können. Während es in dieser Studie weniger darum geht,

dass und wie Atmosphären durch Sozialisierung und Lernen vermittelt werden –

was für die Kopplung von Kommunikation und Psychen zweifellos notwendig ist –,

sind die strukturellen Muster räumlichen Semantiken von Interesse: Wie funktio-

nieren diese räumlich-materiell verankerten Mechanismen sozialer Synchronisie-

rung?

An dieser Stelle bietet es sich an, etwas genauer auf das Verhältnis von Religion

und Raum sowie auf »religiöse Räume« einzugehen. Denn Atmosphären haben

unstrittigerweise etwas Räumliches: Sie erstrecken sich im Raum und sind von

räumlich-materiellen Faktoren bedingt. Man trifft sie an bestimmten Orten zu

bestimmten Zeiten an. Wenn ich von Atmosphären als realisiertem Potenzial sozi-

al-räumlicher Arrangements spreche, dann bedarf der Begriff des »Raumes« einer

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

Erläuterung.19 Dieser vermeintlich so einfache Begriff ist bei näherer Betrachtung

außerordentlich schwer zu fassen, weil er in den verschiedensten Zusammenhän-

gen gebrauchtwird: für topografische, virtuelle, architektonische oder semantische

Räume; als »Spielraum«, »Klangraum«, »Wahrnehmungsraum« oder »Möglich-

keitsraum«, um nur einige Beispiele zu nennen. Die Religionsforschung hat sich

zwar immer wieder in verschiedenen Hinsichten mit den räumlichen Aspekten

religiöser Traditionen befasst, aber dennoch konstatieren viele Arbeiten eine For-

schungslücke zu diesem Konzept und Forschungsgegenstand (z. B. Brenneman

undMiller 2020, 12).

Ausgehend von der begrifflichen Entwicklung durchHenri Lefebvre (1974) (hier-

zu auch Schroer 2009b, 362) kannman in der Literatur mindestens drei grundsätz-

liche Raumkonzepte ausmachen:

a) Physisch-materieller Raum: Der Raum ›da draußen‹, den man in geometri-

schen und mathematischen Modellen abbilden kann. Der physische Raum ist,

so Lefebvre, der Rohstoff des Sozialen, der aber nicht unmittelbar zugänglich

ist (Lefebvre 2012, 330). Ähnlich formuliert Schroer: »Der physische Raum ist als

unbearbeitet und frei von sozialen Wahrnehmungsschemata nicht vorstellbar«

(Schroer 2008, 134).

b) Psychischer Raum: Der Raum, wie er sich der menschlichen Wahrnehmung

darstellt, inklusive auditiver, haptischer oder olfaktorischer Faktoren. Hierzu

schlägt Jürgen Mohn (2012) für die Religionswissenschaft das Konzept des

»Wahrnehmungsraums« vor.

c) Sozialer Raum: Der semantisch und pragmatisch in sozio-kulturellen Vorgän-

gen bestimmte Raum. Einfach gesagt: Was bedeutet ein Raum für Menschen

und wasmachen sie damit und darin? In raumsoziologischen Arbeiten wird, so

Schroer, betont, dass »es sich bei Raum nicht um etwas natürlich Gegebenes,

sondern um etwas sozial Hergestelltes handelt« (Schroer 2008, 133). Der soziale

Raum ist der Gegenstand sozialwissenschaftlicher Analysen. Natürlich ist die-

ser soziale Raum nicht denkbar ohne einen physischen und psychischen Raum,

aber er ist zugleich nicht auf diese beiden Raumtypen reduzierbar. Der soziale

Raum ist eine emergente, sozial hergestellte Ebene, zu deren Umwelt physische

und psychische Faktoren gehören. Gebaute Umwelt wird somit nicht als ›reine

Materialität‹ relevant für Sozialität, sondern immer nur in ihrer sozialen (und

damit semantischen) Einbettung (ähnlich auch Breuer 2017, 75).

Da es in diesem Buch um religiöse Räume und Atmosphären geht, ist die Frage zu

beantworten, wann ein Raum religiös ist oder was ihn religiös macht. Die alltags-

19 Die folgenden Absätze (bis einschließlich »Die analytisch produktive Frage ist daher nicht

…«) sind teilweise einer früheren Publikation entnommen (Radermacher und Krech 2022).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 177

weltlich oft anzutreffende Vermutung, es gebe nunmal sakrale und profane Räume

in der Welt, greift zu kurz, weil sie diese als gegebene, voneinander unterscheid-

bare Räume betrachtet und sich nicht für deren Konstitution interessiert. Auch in

der Architekturgeschichtewird oft relativ pauschal von sakralen und profanen Bau-

ten oder Bauelementen gesprochen, die dann zum Beispiel nachgeahmt oder mit-

einander kombiniert werden können, wie es im Museumsbau teilweise der Fall ist

(z. B. Wittmann-Englert 2002, 165). So hilfreich und intuitiv diese Unterscheidung

für alltagssprachliche Verständigung sein mag, so wenig ist sie ein gegenstandsad-

äquater Zugriff im Rahmen einer religionswissenschaftlichen Analyse. Sie wird der

Polysemie und der situationsabhängigen Semantisierung gebauter und natürlicher

Umwelten nicht gerecht (so auch Barrie und Bermudez 2019, 346). Schon aus der

Etymologie heraus sind das ›Profane‹ und das ›Sakrale‹ immer nur in wechselsei-

tiger, situativer Abhängigkeit zu denken (lat. pro fanum = vor dem Tempelbezirk/

Heiligtum) (z. B. Gerhards 2011, 29; Krech 2021, 126).

Raum als die außersprachliche, aber sprachlich adressierbare Umwelt von

Kommunikation ist dann religiös, wenn: (a) er Teil eines sozial-räumlichen Arran-

gements ist, das (b) in einen kommunikativen Vorgang eingebettet ist (entweder

als Umwelt oder als Medium von Kommunikation), der (c) die Transzendenz/

Immanenz-Differenz mit dem Anspruch auf Bearbeitung letztinstanzlicher Kon-

tingenz thematisiert.20

So gut wie alle gebauten oder natürlichen Räume, die für soziale Vollzüge re-

levant sind, haben einige grundlegende Eigenschaften: (a) Sie haben eine Umgren-

zung, das heißt ihre Ausdehnung ist begrenzt. Daher haben sie auch eine Schwelle

oderGrenze, einenEin- undAusgang;manbetritt sie undmankann sie auchwieder

verlassen. (b) SiehabeneinedreidimensionaleAusdehnung,dasheißt sie erstrecken

sich in Höhe, Breite und Tiefe in den unterschiedlichsten Varianten. Daraus folgt

auch, dass sie ein Zentrum und eine Peripherie sowie eine bestimmbare (aber nicht

feste) Größe haben (siehe ähnlich auch Krech 2012c, 21).

Diese Eigenschaften sind in semantischer Hinsicht vollkommen unspezifisch

und lassen keinen Schluss auf die jeweilige situative und kommunikative Einbet-

tung zu: Jeder Supermarkt hat eine Schwelle (Eingang/Ausgang), eine Ausdehnung

und eine bestimmte Größe; ebenso jeder Badesee oder jede Einkaufspassage. Mal

sind die Grenzen deutlich gezogen,mal sind sie eher Zonen des Ein- oder Austritts,

manche Räume sind sehr groß, andere klein,manchmal ist das Zentrum besonders

20 Ein Beispiel hierfür notiert Werner Hager in kunst- und architekturtheoretischer Sprache:

Der Kirchenraum »ist zwar noch von dieser Welt doch durch das darin geschehende Myste-

rium dem bloßen Hiersein bereits enthoben. Dieses sinnlich auszudrücken, die Gegenwart

des Jenseits und sein beständiges Einfließen in das Diesseits zum Bewusstsein zu bringen

ist die Aufgabe der Architektur […] Stein soll dienen als Stein und zugleich aufgehen in ein

geistiges Zeichen« (Hager 1957, 640).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

akzentuiert, manchmal die Peripherie; mal liegt das Zentrum symmetrisch in der

Mitte, mal ist der Raum asymmetrisch oder die Zentren verteilen sich auf mehrere

Regionen.

Die sozialen Vollzüge in diesen Räumen entscheiden, ob wir es in einer be-

stimmten sozial-räumlichen Situation mit einem religiösen oder anderen Vollzug

zu tun haben (Krech 2012c, 20). So kann das Überschreiten einer Grenze besonders

hervorgehoben undmarkiert sein (Rituale des Eintretens in Tempeln oder Kirchen);

die besondereMächtigkeit undGröße eines Raumes kann kommunikativmit höhe-

ren, übermenschlichen Kräften verbunden werden (Kathedralen, ›heilige Berge‹);

oder das Zentrum kann mit besonderen Tabus und ritueller Reinheit markiert

sein. Dann gibt es Anlass zu der Annahme, dass ein Raum im bestimmten beob-

achteten Fall, ein »religiöser Raum« ist. Ein und derselbe Raum kann im nächsten

beobachteten Fall wieder ein nicht-religiöser Raum sein. In dieser Hinsicht sind

gebaute und natürliche Räume für die Religionsgeschichte schon immer Medium

und Umwelt religiöser Kommunikation – sowohl hinsichtlich ihrer Kontinuität als

auch hinsichtlich ihresWandels (z. B. Barrie und Bermudez 2019, 351).

Die analytisch produktive Frage ist daher nicht: Was sind die Eigenschaften ei-

nes religiösen Raums? Sondern:Woran erkennenwir religiöse Kommunikation, die

räumliche Strukturen als ihre Umwelt in religiöser Weise adressiert (also kommu-

nikativ ›einfaltet‹; zur analytischer Metapher Einfalten/Ausfalten siehe Krech 2021,

23)?Wie fungieren räumliche, gebaute Elemente als Medien und Umwelt von Kom-

munikation? Die Antwort auf diese Fragen, die in diesem Buch entwickelt wird,

kreist um die Annahme, dass kommunikative Vorgängemulti-modal vonstattenge-

hen und stets auch nicht-sprachliche und nicht-menschliche Akteure beinhalten,

die mit ihren eigenen Affordanzen eine gestaltende Wirkung auf Kommunikation

haben. Ob diese Kommunikation dann im analytischen Sinne als religiös zu identi-

fizieren ist,wird aus einer systemtheoretischen Perspektivenmit Bezug auf die Kri-

terien »letztinstanzlicheKontingenzbewältigung« und »Immanenz/Transzendenz«

beantwortet (zur in diesem Buch verwendeten Religionsdefinition siehe S. 20).

Religionswissenschaft: Forschungslücke in Bezug auf Atmosphären Nach diesem

Überblick über die Literatur und verschiedene Ansätze der Erforschung sozialer

Atmosphären kehre ich zurück zu religionswissenschaftlichen Perspektiven im

engeren Sinne. In religiösen Zusammenhängen spielen Atmosphären auf verschie-

denen Ebenen eine zentrale Rolle, etwa in der Wahrnehmung von Anwesenden, in

der Organisation und Vorbereitung von Veranstaltungen oder als Hintergrund und

Medium religiöser Praxis. Daher wird in vielen geistes-, kultur- und sozialwissen-

schaftlichen Arbeiten zu Atmosphären die ›besondere Atmosphäre‹ von religiösen

Bauwerken, besonders Kirchen, als Beispiel genannt (z. B. Hager 1957; Tellenbach

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 179

1968, 74; Schmitz 1969, 127–133; Böhme 1995, 95; Böhme 2003, 112–113; Kruse 2007,

236–237; Richter 2008, 11; Hasse 2012, 18; Griffero 2014, 73, 87).21

Umgekehrt fällt auch in religionswissenschaftlichen, religionsethnologischen

und religionssoziologischen Arbeiten häufig der Begriff »Atmosphäre«, wird dann

aber häufig im alltagssprachlichen, deskriptiv-vagen Sinn verwendet (z. B. Staus-

berg 2010, 65; Traut 2011, 68–69; Kern und Schimank 2013, 304; Schlamelcher 2013,

220; Emling und Rakow 2014, 213; Schmidt 2015, 132–133). Andere Arbeiten, die

sich aus religionswissenschaftlicher Sicht mit Architektur befassen, verzichten

hingegen, vielleicht aus konzeptuellen Bedenken heraus, fast vollständig auf den

Begriff »Atmosphäre« (so z. B. Kilde 2008).

Ein religionswissenschaftlicher Ansatz stammt von Franz-Peter Burkard, der

unter Bezug auf Böhme und Heidegger »Stimmung als einen existentiellen Modus

der nicht-reflexivenErschlossenheit vonWelt« versteht.Er unterscheidet nicht aus-

drücklich zwischen »Atmosphäre« und »Stimmung« und schlussfolgert, dass beide

das »Ergebnis der leiblichen Anwesenheit von Subjekten im Raum« sind. Auch ver-

weist er auf den synästhetischen Charakter von Atmosphären (Burkard 2014, 14).

Esther-Maria Guggenmos, Isabel Laack und Sebastian Schüler haben den Atmo-

sphärenbegriff bereits 2011 diskutiert, um das Zusammenspiel sinnlicher Stimuli

im Kontext von Musealität zu erfassen (Guggenmos et al. 2011, 115). Im Anschluss

an Gregory Bateson (1972a) gehen sie davon aus, dass Menschen mentale Konzepte

(sogenannte »Rahmen«) entwickeln, die ihnen helfen, ihreWahrnehmung derWelt

zu strukturieren. Sozial-räumliche Arrangements werden je nach aktivem Rahmen

anders gedeutet: So kann ein Museum im Rahmen »Unterhaltung« ein anderes Er-

leben evozieren als im Rahmen »Erziehung« (Guggenmos et al. 2011, 116–117). Ich

möchte statt »Rahmen« von »Atmosphäre« sprechen, um zum einen die kognitive

Dimension der semantischen Adressierung von Räumen als nur einen von mehre-

renAspekten zu erfassenund zumanderen,umdemSozial-Räumlichenmehr ›Mit-

spracherecht‹ einzuräumen. Die Konzepte, welche als Rahmen im Sinne von Ba-

teson dienen, sind oft impliziter oder unbewusster Natur. An dieser Stelle bezie-

21 Eine repräsentative Studie des Allensbach-Instituts stellte 2009 fest, dass Kirchenbauten ei-

ne »besondere Atmosphäre« zugeschrieben wird (Institut für Demoskopie Allensbach 2009,

20). Auf die Frage »Wie würden Sie Ihre Lieblingskirche beschreiben?« antworteten 27 %mit

demHinweis auf deren »mystische Atmosphäre« (Institut für Demoskopie Allensbach 2009,

42). Dieser Umstand wurde auch in einer Studie thematisiert, die von der Thomas-Morus-

Akademie in Bensberg und der Universität Paderborn im Auftrag der Akademie Bruderhilfe

Pax Familienfürsorge in Kassel zum Thema »Religion und Tourismus« durchgeführt wurde.

Der Studie zufolge schätzen deutlichmehr als die Hälfte der Befragten die »magische Atmo-

sphäre« und »eindrucksvolle Architektur« von Kirchen (Thomas-Morus-Akademie und Uni-

versität Paderborn 2011). Eine weitere, an der Evangelische Fachhochschule Hannover durch-

geführte Studie, kommt zu dem ähnlichen Schluss, dass »Menschen in und an der Kirche ihre

besondere Atmosphäre schätzen und suchen« (Hoburg 2007, 24).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

hen sich die Autor:innen auf den Habitusbegriff nach Pierre Bourdieu (1987, 277)

und das Konzept des »tacit knowledge« nach RobertMcCauley und E.Thomas Law-

son (2002) (Guggenmos et al. 2011, 118). Anknüpfend an diese Überlegungen schlage

ich vor, dass raumbezogenesWissen durch Lernen und Sozialisierung verinnerlicht

und durch bestimmte Atmosphären aktiviert wird – und zwar in der Regel, ohne

dass es einer bewussten Reflektion darüber bedarf.22 Der religionswissenschaftli-

che Forschungsstand imengerenSinne bleibt also überraschenddürftig, auchwenn

–wiemehrfach erwähnt –Atmosphären als ein relevantesThema im religiösen Feld

von vielen Autor:innen beobachtet und beschrieben werden.

Wie eingangs angedeutet, vertreten die meisten Autor:innen jenseits der reli-

gionswissenschaftlichen Literatur hinsichtlich des Konzepts »Atmosphären« eine

kombinierte Position, das heißt sie verbinden mindestens zwei epistemologische

Möglichkeiten, die ich hier verkürzt wiederhole und idealtypisch zusammenfasse

(siehe ausführlich Kapitel 7.2.1):

a) Eine radikale definitorische Variante ist die Annahme, dass Atmosphären Phä-

nomene mit einer eigenen, unabhängigen und räumlichen Existenz sind. Sie

befinden sich außerhalb von Psychen und außerhalb der gebauten und natür-

lichen Umwelt, wirken aber auf diese ein, indem sie vom Raum und den dar-

in befindlichenMenschen ›Besitz ergreifen‹. Dann können sie als »räumlich er-

gossene« Gefühle (Schmitz 1998, 22–23) oder »im Raum erstreckte Stimmun-

gen« bezeichnet werden (Hövel und Schüßler 2005, 62). Ihre Wirksamkeit äu-

ßert sich dann zum Beispiel in »motorischen Anregungen« (Thibaud 2003, 291)

oder »Bewegungssuggestionen« (Schmitz 2014,94–95).AuchwennderAnsatz in

Reinform kaum vertretenwird, ist er doch innovativ,weil er Atmosphären nicht

als subjektiveWahrnehmung oderHintergrund von sozialemHandeln versteht,

sondern ihnen eine ontologische Selbstständigkeit und sozialeWirksamkeit zu-

rechnet.

b) Eine diametrale Gegenposition zum ersten Ansatz ist die Vorstellung, Atmo-

sphären seien einzig im subjektiven und affektiven Erleben von Individuen zu

verorten, die sich in Räumen bewegen undmaterielle Objekte undObjektarran-

gements wahrnehmen. Sie sind das, was ein Mensch auf Basis seiner Gefühls-

lage auf den wahrgenommenen Raum projiziert, eine individuelle »emotionale

Disposition« (Griffero 2014, 4–5) oder subjektive »Stimmung« (Binswanger 1933,

629). Diese Position wird in Reinform ebenfalls selten vertreten, weil Autor:in-

nen in der Regel einräumen, dass Atmosphären nicht nur eine Projektion der

22 Ohne es theoretisch auszuführen, spielt auch Böhme auf diesen Sachverhalt an, wenn er

schreibt: »[T]he art of stage setting is sort of tacit knowledge; you would be hard pressed

to find a book telling you how and by what means a certain atmosphere can be to produced«

(Böhme 2017a, 3).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Religiöse Atmosphären: Konzeptuelle Überlegungen 181

subjektiven Gefühlslage auf Räume und Situationen sind, sondern von dieser

räumlichen Umgebungmit beeinflusst werden.

c) Ein dritter definitorischer Ansatz hebt die beiden erstgenannten auf und ver-

legt die Existenz von Atmosphären in das vorsprachliche Einssein von Leib und

Raum. Sie befinden sich dann vor der Trennung von Subjekt und Objekt; und

zwar sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch und ontologisch gesehen.

Sie bezeichnen eine nicht-duale Seinsweise, die kommunikativ nicht adressiert

werden kann, aber phänomenologisch dennoch erschlossen werden soll. Man

vermutet dann eine unmittelbare sinnliche Kommunikation des Leibes mit der

Umwelt (Straus 1930, 639); ein Sich-Befinden jenseits der Trennung von Ich und

Welt (Hauskeller 1995, 163). Viele phänomenologische Ansätze rekurrieren auf

dieser Position, ergänzen sie aber umweitere, z. B. den unter (4) genannten An-

satz. Trotz der methodologischen Herausforderungen dieser Position ist fest-

zuhalten, dass Atmosphären etwasmit Dispositionen zu tun haben, die wirken,

auch wenn sie im sozialen Vollzug von den Anwesenden und Teilnehmenden

nicht ausdrücklich kommunikativ thematisiert werden (müssen).

d) Eine vierte Möglichkeit besteht darin, Atmosphären als etwas zu verstehen,

das ausgehend von Dingen und vom physischen Raum entsteht, aber weder

unabhängig davon ist noch ontologisch den physischen Dingen angehört. At-

mosphären werden dann von räumlich-materiellen Arrangements disponiert;

sie haben eine räumliche Qualität, die von den Dingen ausgeht. Man spricht

beispielsweise von einer ›authentischen‹ Ausstrahlung von Dingen (Aura) (Ben-

jamin 2013 [1936], 215) oder von Ekstasen (Böhme 2007a, 297–298). In der

anwendungsbezogenen Architektur folgt aus dieser Position die Vermutung,

man könne durch gestalterische Maßnahmen Atmosphären erzeugen (z. B.

Havik und Tielens 2013, 41).

e) Eine fünfte definitorische Möglichkeit schließlich sieht Atmosphären weder im

Subjektoder vomSubjekt ausgehendnoch imRaumodervomRaumausgehend,

sondern im ›Zwischen‹: Sie sinddanndasMediumderBegegnungzwischenma-

terieller Welt und menschlichem Subjekt und prägen so das Wie der Wahrneh-

mung. Böhme spricht von der »gemeinsamen Wirklichkeit des Wahrnehmen-

den und desWahrgenommenen« (2007a, 298). Zwischen Subjekt undWelt liegt

dann die Atmosphäre, die zugleich Welt und Subjekt einrahmt (Thibaud 2003,

288).AtmosphärenhabeneinenausgeprägtenZwischencharakter (Böhme2003,

112). Wichtig für den in diesem Buch verfolgten Ansatz ist, dass Atmosphären

nur so lange impliziter Rahmen der Wahrnehmung bleiben, wie sie nicht ver-

bal-sprachlich thematisiert werden. Sobald dies der Fall ist, haben sie einen an-

deren empirischen Status: Sie werden dann ein Thema in einem verbalsprach-

lichen Diskurs undman kann untersuchen, wann und wie über diese expliziten

Atmosphären gesprochen wird. Hier interessieren beide Erscheinungsformen

der Atmosphären, die impliziten, aber sozial wirksamen Sachverhalte und die

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

explizit thematisierten Sachverhalte, die zusammen unter »Atmosphäre I« fal-

len und aus Sicht von »Atmosphäre II« untersucht werden.

Trotz der vielfach notierten Beobachtung, dass Religion etwas mit Atmosphäre zu

tun hat und umgekehrt, gibt esmeinesWissens abgesehen von den bereits erwähn-

ten Ansätzen (Guggenmos et al. 2011; Burkard 2014; Gregersen 2021) noch keine ge-

nuin religionswissenschaftlichen Studien zum Atmosphärenbegriff. Dies hat ver-

mutlich mindestens zwei Gründe:

a) Der Atmosphärenbegriff wird nicht nur umgangssprachlich, sondern beispiels-

weise auch bei Schmitz (1989, 20), Hauskeller (1995, 171–173) und Griffero (2014,

73) mit dem ›Numinosen‹ oder ›Esoterischen‹ assoziiert. Von einer »religiösen

Atmosphären« zu sprechen, könnte dann so klingen, als bekräftige man ledig-

lich die religiöseDeutungüber dasWirken ›sakralerMächte‹ an bestimmtenOr-

ten in bestimmten Situationen.

b) In der Alltagssprache und auch in vielen wissenschaftlichen Publikationen wird

»Atmosphäre« als ein kaum in Worten beschreibbarer Sachverhalt gedeutet (z.

B. Böhme 2007a, 287–288, 293; Heibach 2012, 9). Der Versuch, einen analytisch

konturierten und methodisch operationalisierbaren Atmosphärenbegriff zu

entwickeln, muss sich dieser umgangssprachlichen Konnotationen entledi-

gen, ohne die Verbindung mit alltagssprachlichen Verwendungsweisen ganz

aufzugeben.

Zwar wird der Begriff auch in religionswissenschaftlichen Arbeiten häufig verwen-

det,dann jedochmeist in beschreibenderWeise (z.B.Stausberg 2010,65; Traut 2011,

68–69; Kern und Schimank 2013, 304; Schmidt 2015, 132–133). In anderen Fächern

dagegen gibt es den geschilderten breiten Forschungsstand zum empirischen Ge-

genstand und zum Konzept »Atmosphäre«. Dieser ist ein wichtiger Referenzpunkt

für eine religionswissenschaftliche Entwicklung des Konzepts.

7.3 Entwicklung eines religionswissenschaftlichen
Atmosphären-Konzepts

Atmosphäre sind, so lautet die hier vorgeschlagene Definition, das realisierte sen-

sorische, affektive und semantische Potenzial sozial-räumlicher Arrangements. Sie äußern

sich und werden so empirisch beobachtbar in kommunikativen sozialen Vorgän-

gen in bestimmten Situationen, wobei diese kommunikativen Vorgänge nicht auf

gesprochene Sprache beschränkt bleiben. Auch geht es hier nicht um ein determi-

nierendes Verhältnis von Potenzial und Realisierung: Aber bestimmte sozial-räum-

liche Arrangements erhöhen in bestimmten Situationen dieWahrscheinlichkeit da-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016 - am 14.02.2026, 14:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

