Kapitel VI

Leiden und Leben in unaufhebbarer Alteritat
Emmanuel Levinas’ Philosophie als Einspruch gegen eine
historisch unbelehrte :Lebenskunst¢

1. Zwischen Leiden und ungelebtem Leben (244) | 2. Die Sorge um sich als gerings-
te unserer Sorgen? Anspruch des Anderen und Verantwortung in Zeiten radikaler
Gewalt (248) | 3.1In sozialer Zwischenzeit: Auf der Spur beschdmter Freiheit (250) |
4. Wie menschliche Freiheit Gestalt annimmt: Kulturelle Lebensformen zwischen Alte-
ritat und Gewalt (253) | 5.Im Zeichen radikaler Geschichtskritik: Eine neue Perspek-
tive wirklich >lebbaren< Lebens? (257) | 6. Restimee mit Blick auf aktuelle Fragen
zeitgemifler Lebenskunst (262)

Er lebt nicht mehr, sobald man ihm Zeit lifst zu leben.!

Gewiss zdhlt Emmanuel Levinas zu jenen, die an einer Pathologie
gelitten haben, aus der sich ihr philosophisches Werk speiste. Als
»judisch inspiriertes< musste es sich nicht nur in die Jahrtausende
wihrende Leidensgeschichte der Juden, sondern tiefer und dringli-
cher noch in die Gewalt einschreiben, die ihnen das rassistische
Nazitum des 20. Jahrhunderts angetan hat, das man angesichts sei-
ner totalitiren Gewalt auch als Ausdruck der »maladie de 'homme
moderne«? und dariiber hinaus als Manifestation einer von Anfang
an >kranken«< okzidentalen Rationalitit gedeutet hat. So gesehen
geht es hier — unabhingig davon, wie auch immer man solche Inter-
pretationen kritisch beurteilen mag - nicht um eine >personliches
und individuelle Pathologie, Krise oder Krankheit, sondern um
ein radikales Leiden — nicht zuletzt an uns selbst, die wir uns fiir
»verniinftig< halten, ohne es doch mit einer Gewalt aufnehmen zu
konnen, die wir (bis heute) selbst ins Werk setzen und die sogar
darauf abzielt, sich jeglicher Verantwortung fiir den Anderen zu
entziehen. Levinas aber glaubt zeigen zu konnen, dass es gerade die
Verantwortung ist, wodurch wir tiberhaupt nur (ethisch) leben bzw.

1 P. C. de Marivaux, Der philosophische Vagabund [1727], in: Betrachtende Prosa,
Frankfurt/M. 1988, 194.

2 P. Ricceur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystére et philosophie du
paradoxe, Paris 1947, 161.

243

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

existieren: pathisch (aber nicht im pejorativen Sinne pathologisch)
im Zeichen des Anspruchs des Anderen und eingedenk der Gewalt,
die man Anderen angetan hat. So wird die pathische Dimension un-
serer Beziehung zum Anderen, weit entfernt, sich auf die Negativitit
eines abzuwehrenden Leidens zu reduzieren, zu einer eminenten
>positiven< Herausforderung auch der praktischen Frage, wie unser
eigenes Leben anders, womdglich besser, zu leben, zu fithren und zu
regieren sein sollte. Wie daraus praktische Konsequenzen fiir eine
historisch belehrte >Lebenskunst« zu ziehen wiren, beschaftigt weni-
ger Levinas selbst als vielmehr seine Leser:innen. In und von Ver-
antwortung allein konnen wir zweifellos nicht leben. Zudem muss
sie vielfaltig Gestalt annehmen - in kulturellen Lebensformen, die
keinem ethischen Fundamentalismus zu unterwerfen sind, wie hier
abschlieflend mit Blick auf die politische Gegenwart gezeigt wird.

1. Zwischen Leiden und ungelebtem Leben

Leiden ist keine Kunst, sondern, gemaf3 uralter philosophischer Ein-
sicht, in jedem Fall ein Widerfahrnis (pdthos), das voriibergehende
und oberflachliche, aber auch tief einschneidende und irreversible
Folgen zeitigen kann, darunter solche, die frither oder spiter nie-
mand iiberlebt. Dennoch glaubte man, wenigstens bis auf Weiteres
aus Leiden lernen zu kénnen bzw. zu sollen, gemaf3 jener alten, aller-
dings oft fahrldssig generalisierten Devise: ma0et pdfog — aus Leiden
lernen.? Dabei liegt auf der Hand, dass es Leiden gibt, die wie im
Fall einer Pest-, Pocken- oder Ebolaepidemie nur krank machen und
am Ende gewaltsam zerstdren, ohne dass die Leidenden selbst noch
das Geringste daraus lernen konnten. Wer diirfte sich da allgemeine
Ratschlage zutrauen, denen zu entnehmen wire, wer, wenigstens als
Uberlebende(r), generell wie aus welchen Leiden lernen und sie auf
diese Weise zur Angelegenheit einer Lebenskunst machen konnte,
die womdglich dafiir zu biirgen hitte, dass das jeweils Gelernte nicht
wieder vergessen wird? Halt auch und gerade die Erinnerung an
grofite »Schrecken [...] hochstens fiir zwei Generationen«?, dann

3 P Riceeur, Le »lieu< de la dialectique, in: C. Perelman (ed.), Dialectics, The Hague
1975, 92-108, hier: 105.
4 C. Hoffmann, Alles, was wir nicht erinnern, Miinchen 2022, 213.

244

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Zwischen Leiden und ungelebtem Leben

wird mittel- und langfristig gar nichts aus ihm gelernt — und man
kann sich unbelehrt aufs Neue in Kriege, Volkermorde und andere
Desaster stiirzen. Ist {iberhaupt eine Kunst nicht nur bloflen Uber-
lebens, sondern guten, besseren und sogar bestmdéglichen Lebens®
vorstellbar, die es mit allem, was aus Leiden zu lernen ware, aufzu-
nehmen versprache? Kommt in diesem Sinne eine weitgehend ohne
Riicksicht auf diese Frage entfaltete Lebenskunst-Philosophie ernst-
haft in Betracht, die man héufig unter Berufung auf Michel Foucault
als ein Ensemble von »Technologien des Selbst« beschrieben hat®,
vermittels derer jemand gezielt auf sich selbst einwirken konnen
sollte — sei es durch allmahliche Gewdhnung, sei es durch sofortige
Anderung seines ganzen Lebens, sei es, um einen gesunden status
quo ante wiederherzustellen, sei es, um ein Anderer zu werden und
insofern nicht in der Langeweile eines weitgehend sich selbst gleich
bleibenden Selbst zu ersticken?

Zeitweise hatte es den Anschein, als sei man bereit, nahezu jedes
Leiden in Kauf zu nehmen (und sogar sich selbst zuzufiigen), nur
um keinesfalls dieser Gefahr zu erliegen: am Ende >Derselbe< ge-
blieben zu sein” - womdglich auf risiko- und gefahrlose Art und
Weise, die auf das Schlimmste tiberhaupt hinauszulaufen droht,
auf ungelebtes Leben namlich. Selbst ein so radikaler Denker wie
Kierkegaard, der sich lieber der Verzweifelung aussetzte, als ein sa-
turiertes, am Ende ungelebtes Leben genieflen zu wollen, war vor
dieser Gefahr allerdings nicht gefeit. Schlieflich bekannte er, vor
lauter »Reflexion« jegliche »Unmittelbarkeit« eingebiifit und darum,
»menschlich verstanden nicht gelebt« zu haben.® Nicht der Tod,
sondern gar kein Leben gehabt zu haben, das seinen Namen ver-
dient und das man am Ende nicht einmal verlieren konnte, erschien
Kritikern unbedachter Leidvermeidung in einem blof3 >mittelmaf3i-
gens, schalen Leben einerseits und Apologeten der Leidbejahung
andererseits, die bei manchen selbst d&uflersten Schmerz einschliefSen
kénnen sollte, als keinesfalls akzeptabel. Ist nicht derjenige, der >am
Ende« nichts zu verlieren hat, bereits im Leben tot, bevor der Exitus
eintritt? Muss wirklich »gelebtes< Leben nicht um nahezu jeden Preis,
auch um den Preis von Schmerzen und Leiden, paradoxerweise da-

5 A.N.Whitehead, Die Funktion der Vernunft [1929], Stuttgart 1982.

6 M. Foucault et al., Technologien des Selbst, Frankfurt/M. 1993.

7 Vgl. R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt/M. 1992.

8 Vgl. F. Heinemann, Existenzphilosophie. Lebendig oder tot?, Stuttgart 1954, 33.

245

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

rauf aus sein, zu Verlierendes zu akkumulieren? Wird es »reich< nur
dann (gewesen) sein konnen, wenn es am Ende alles preiszugeben
hat (und das im Vorhinein akzeptiert), niemals aber dann, wenn
es sich vor Verlusten in Schutz zu nehmen versucht hat? Bestatigt
sich insofern das alte Paradox, dass sich diejenigen selbst (oder ihre
»Seele«) verlieren, die dadurch sich zu retten versuchen, dass sie
jeglichem Verlust aus dem Weg gehen, wohingegen diejenigen sich
womdglich retten konnen, die akzeptieren, frither oder spiter alles,
auch sich selbst, zu verlieren?

Unter diesen Vorzeichen schnurrt bis heute ein weit verbreiteter
Diskurs iiber das jeweils eigene Leben derer, die seit dem Anbrechen
der Moderne nicht umhin kénnen, es primir als ihr eigenes, indivi-
duelles, auf eigene Rechnung zu fiihrendes und zu verlierendes zu
verstehen, so als wire es alles, was es zu gewinnen und zu verlieren
gelte. Darin scheint der Kern ihrer unaufhérlichen Selbstsorge zu
liegen; nicht in der viel zitierten Angst vor dem Tod, der das Leben
terminiert, sondern in der Furcht, zuvor nicht wirklich »leben< und
am Ende eben deshalb auch nicht wirklich sterben zu konnen, wie
es nicht nur Franz Kafka befiirchtet hat.® Muss man nicht, um
>wirklich«< sterben zu konnen, zuvor >wirklich< gelebt haben? So
greifen die einen, offenbar ratlos in der Frage, wie das bzw. ihr
eigenes, ihnen von niemandem abzunehmendes Leben denn eigent-
lich zu »>lebenc sei, zu in Hiille und Fiille verfiigbaren kauflichen
Ratgebern, deren Verfasser von ihren Leser:innen, deren Leiden,
Krankheiten und Formen der Verzweifelung (oder deren Fehlen)
in der Regel kaum etwas wissen konnen, wéihrend letztere unter
Umstidnden sofort zur Tat schreiten, sich immer wieder an Bungee-
Seilen von Briicken stiirzen, endlos hochste Berge besteigen oder
beharrlich in den Tiefen der Meere suchen, was sie sonst nirgends
zu finden meinen. Auch so ausgelebtes exzessives Interesse an Inten-
sitdt eines quasi taglich riskierten Lebens ist allerdings nicht davor
sicher, alsbald normalisiert zu werden und sogar wiederum dem
scheinbar Schlimmsten, namlich einer Mediokritat anheimzufallen,
die niemandem mehr >Besonderes« zu bieten hat und auf dem Markt
des Lebens und der Vermarktung jeder Form von Kunst, es selbst zu
leben, insofern weitestgehend allgemeiner Gleichgiiltigkeit verfallen
kann.

9 F. Kafka, Brief an Max Brod, in: Wort und Sinn, Paderborn 1968, 420 f.

246

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Zwischen Leiden und ungelebtem Leben

Ob das, was man heute Lebenskunst nennt, in dieser Weise unter
Berufung auf Foucault richtig zu beschreiben ist, mag man aller-
dings genauso bezweifeln wie sein Recht, sich auf seinen Mentor
und Gewidhrsmann Pierre Hadot zu berufen, dessen in der Antike
ansetzende Apologie der Philosophie als Lebensform (theoria) noch
tiberhaupt keine Probleme der Vermarktung, der Intensivierung
des Lebens oder der Beschrinkung auf dessen >je-meinige< bzw.
individuelle Umrisse kennt.® Zudem kommt all das zwar schon
im 19. Jahrhundert durchaus auch so zum Vorschein, dass man
von einer Asthetik individualisierten Lebens sprechen konnte, wie
es viele im Anschluss an Foucault denn auch getan haben. Aber
man muss doch feststellen, dass im 20. Jahrhundert die in diesem
Kontext vorherrschende Sorge um sich, um das eigene, je-meinige,
gegebenenfalls wie ein Kunstwerk zu gestaltende Leben geradezu zur
philosophischen Nebensache geworden ist, bis es dann im Zeichen
einer individualistischen Konsumkultur ins Zentrum &sthetischer
Interessen riicken konnte.!! Wer in weitgehend geschichtsvergessener
Manier, wie sie diese Kultur nahelegt, glaubt, eine auf der Hohe
der heutigen Zeit auszuformulierende Philosophie der Lebenskunst
unter Berufung auf Foucault, Hadot oder andere direkt mit deren
Urspriingen in der Antike verkniipfen zu kénnen, um in ihnen zu-
gleich ein verldssliches Fundament zu haben, iibersieht nur allzu
leicht, wie radikal gerade das Leben zwischenzeitlich als solches in
Frage gestellt worden ist, dem man durch eine gut beratene Kunst
dazu verhelfen mochte, nicht >ungelebt« zu bleiben.

10 P. Hadot, Uberlegungen zum Begriff der >Selbstkultur<, in: F. Ewald, B. Walden-
fels (Hg.), Spiele der Wahrheit, Frankfurt/M. 1991, 219-227; P. Hadot, Philoso-
phie als Lebensform, Frankfurt/M. 2002.

11 Vgl die Ubersicht d. V£, Menschliche« Lebensformen (heute). Umrisse einer
bedenkenswerten intertextuellen Ironie, in: Philosophischer Literaturanzeiger 61,
Heft 4 (2008), 393-410.

247

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

2. Die Sorge um sich als geringste unserer Sorgen?
Anspruch des Anderen und Verantwortung in Zeiten
radikaler Gewalt

Das - so scheinen uns Autoren wie Levinas sagen zu wollen, die sich
dieser Infragestellung gewidmet haben - ist die geringste unserer
Sorgen. »Ein Unterfangen ohne Erfolg und immer lacherlich: nichts
ist komischer als die Sorge, die sich ein Wesen, das der Zerstérung
geweiht ist, um sich selbst macht [...]J«!2, schreibt Levinas in seiner
Apologie eines »Humanismus des anderen Menschen«. Dieser Hu-
manismus hélt die Sorge um sich selbst nicht fiir ein vorrangiges
Anliegen. Erst recht nicht in der Erinnerung an die Ermordung
eigener Angehoriger und an Zeiten massenhafter Liquidierungen
von Millionen von Menschen, die einer derartigen Zerstdrung kei-
neswegs »geweiht« waren.

So verstandlich es jedoch sein mag, jegliche Sorge um sich selbst
und um auf sie gegriindete Lebensformen vor diesem diisteren ge-
schichtlichen Hintergrund zu >relativieren<, kann man bzw. sollte
man im weitesten Sinne ethische und &sthetische Probleme eines
eigens zu >filhrenden« Lebens derart von der Hand weisen?"® Sollte
es nicht auch nach 1945, nachdem in allen Einzelheiten schliefdlich
bekannt geworden ist, was sich seit 1933 unter deutscher Verant-
wortung zugetragen hatte, darauf ankommen, ein eigenes und ge-
meinsam geteiltes Leben nicht nur irgendwie zuzubringen, sondern
auf ertragliche, akzeptable und eventuell auch bejahbare Art und
Weise zu >leben<, womdglich aber (ganz) anders als zuvor? Was -
wenn nicht die Sorge um sich, wie sie Heidegger vor der Nazizeit
»ontologisch« beschrieben hatte, oder das so sich manifestierende
»Dasein« - sollte nach 1945 bestimmen, was in einem Leben auf dem
Spiel steht, das der gerade erst traumatisch bewusst gewordenen
historischen Erfahrung zum Trotz >menschlich« genannt zu werden
verdiente? Musste tatsdchlich gerade die zu erinnernde Gewalt jegli-
che Sorge um sich als komisch und/oder tragisch verfehlt erscheinen

12 E. Levinas, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989, 81f.

13 Von spezifisch jiidischen Vorstellungen eines bis in unzihlige Einzelheiten ritu-
ell zu formenden religiésen Lebens, die auch Levinas beschiftigt haben, sehe ich
hier ab.

248

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Sorge um sich als geringste unserer Sorgen?

lassen, wie es Levinas nahelegt? Oder hatte sie sie geradezu ad
absurdum gefithrt?!4

Mit Levinas’ Namen ist bis heute der radikale Versuch einer
philosophischen Revision aller Grundannahmen verbunden, die bis-
lang das Verstdndnis >menschlich< zu fithrenden Lebens bestimmt
hatten. Dabei war Heidegger zweifellos der Gegenpart, von dem
sich Levinas am meisten herausgefordert und zugleich abgestofien
tithlte. Seine Weise, an die Existenzialontologie des Deutschen anzu-
kniipfen, zeigte sich allerdings weitgehend unbesorgt um Fragen der
>richtigen«< ontologischen Terminologie (statt wie bei Jean-Paul Sart-
re einer »anthropologischen< oder wie bei Levinas selbst einer »ethi-
schen< Begrifflichkeit). Die fiir Heidegger letztlich allein maf3geb-
liche Frage nach dem »Sinn des Seins« und nach dessen Geschichte,
die mit realer Historie schliefSlich gar nichts mehr zu tun zu haben
schien, lief§ Levinas offenbar kalt.!> Ausgehend von Husserl, dessen
Cartesianische Meditationen (1929) Levinas mit Gabrielle Pfeiffer
tibersetzt und Anfang der 1930er Jahre veroffentlicht, riickt fiir ihn
immer mehr der Andere ins Zentrum seines philosophischen Inter-
esses. »Leben« wir nicht iiberhaupt nur als vom Anderen in Anspruch
Genommene und nach Mafgabe dessen auch Verantwortliche? Wire
unser Leben nicht mangels eines von Anfang an verantwortlichen
Verhiltnisses zum Anderen, wie es mit jeder Geburt origindr zum
Vorschein kommt, geradezu ethisch tot und insofern bedeutungslos?
Haben wir nicht allein deshalb auch Zeit, weil wir dem Anderen
und einander etwas zu geben haben!é, allem voran Nahrung und

14 Das ist keineswegs ein spezifisch >deutsches Problem« - so wenig wie die frag-
liche Gewalt, die es auf den Plan gerufen hat. Man denke nur an den nicht
zu vergessenden Archipel Gulag und an das von Stalinisten zu verantwortende,
Holodomor genannte Desaster der Hungersnot in der Ukraine der 1930er Jah-
re. Auch mit Blick auf diese traumatischen historischen Erfahrungen muss es
auf den ersten Blick befremden, wie Levinas die Sorge um sich allgemein als
geradezu tragikomisch bezeichnen kann, da es doch ohnehin »der Vernichtung
geweiht« zu sein scheint. Muss es nicht einen entscheidenden Unterschied
machen, worauf letztere jeweils zuriickzufiihren ist?

15 Bzw. er hat sie in sozialphilosophischer Perspektive ganz anders gewendet (vgl.
E. Levinas, Ethik und Unendliches, Graz, Wien 1986, 95; AufSer sich, Miinchen,
Wien 1991, 63).

16 E. Levinas, Parole et silence et autres conférences inédites. (Euvres. T. 2, Paris
2009. »Le corps nest pas une donné, mais un donneur, heifdt es hier (363)
[=PS].

249

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

eine Bleibe in einer infolgedessen erst bewohnbaren Welt?”” Handelt
es sich nicht von Anfang an um eine soziale Zeit, nicht um die phy-
sikalische Zeit der realen Welt und nicht um die innere Zeit eines
isolierten Bewusstseins, wie es Husserl bereits in seinen Bernauer
Manuskripten beschrieben hatte, oder um die Zeitlichkeit eines im
Grunde nur um sich selbst besorgten Daseins, das sich zufillig in
die Welt »geworfen« findet und gewértigen muss, am Ende in eine
Leiche verwandelt zu werden?!8

3. In sozialer Zwischenzeit:
Auf der Spur beschamter Freiheit

Levinas interessiert sich demgegeniiber dafiir, was sich >zwischen-
zeitlich«< abspielt, nicht nur zwischen Geborenwerden (bislang zu-
mindest i. d. R. von einer Frau und Mutter) und Sterben (an das
sich, wenn iiberhaupt jemand, nur Uberlebende erinnern werden),
sondern auch zwischen sich selbst und Anderen, die sozial nur
existieren konnen, sofern sie einander Zeit (und mehr) geben und
lassen - eine Zeit, die niemand je von sich aus >hats, eine Zeit zu
bleiben, die man der Gastlichkeit Anderer verdankt, zumindest bis
auf Weiteres...”

Warum aber »interessiert< er sich dafiir? Die Antwort dréngt sich
in historischer Perspektive geradezu auf (auch wenn sie sich bei
genauerer Hinsicht moglicherweise als zu einfach erweisen wird?):
Weil die geschichtliche Erfahrung seinerzeit genau dies radikal in-
fragegestellt zu haben schien, dass Einer den Anderen, ganz gleich,
um wen es sich im Einzelfall handelt, auf verantwortliche Art und
Weise >etwas angeht; weil sie mit anderen Worten gezeigt zu haben

17 Mit diesen Fragen ziehe ich Grundprobleme zusammen, die Levinas erst nach
und nach beschiftigt haben; wie, wann und in welcher Reihenfolge, kann im
verfligbaren Rahmen nicht eigens entfaltet werden.

18 Lt. M. Heidegger, Sein und Zeit [1927], Tubingen 1984, 238 (§ 47).

19 Vgl. VL, In der Zwischenzeit. Spielrdume menschlicher Generativitdt, Zug 2016.

20 Dabei ist an die inzwischen in den Euvres. T. I-3 erfolgte Veroffentlichung einer
Reihe von Materialien aus den frithen Jahren von Levinas zu denken, in denen
bereits spiter entfaltete Grundgedanken erkennbar sind, die sich keineswegs
durchgingig auf die angesprochene (erst in Ansétzen realisierte) Gewalterfah-
rung reduzieren lassen.

250

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.In sozialer Zwischenzeit: Auf der Spur beschamter Freiheit

schien, und zwar massenhaft, millionenfach, dass man >Andere<
auf ein ethisch vollkommen >bedeutungsloses< Etwas reduzieren
und mit ihnen ganz nach eigenem Gutdiinken verfahren kann.
Das Widerfahrnis dieser Gewalt musste dazu fiihren, sich dafiir zu
>interessierens, was sich einer solchen radikalen Reduktion mogli-
cherweise doch widersetzt, wenn auch nur in der unbestreitbaren
Gewalt selbst?, nicht so, dass ihr ein realiter uniiberwindlicher Wi-
derstand im Wege steht (wofiir nichts spricht??). Vielmehr schien die
historische Erfahrung geradezu bewiesen zu haben, dass es >nichts«
gibt, was sich der Gewalt zu widersetzen vermag, d.h. dass sich Men-
schen zu scham- und verantwortungslosen, souverdnen Gewalttaten
erméachtigen konnen (vgl. E, 44, 51, 93, 123).

21 Krieg ist fir den frithen Levinas zundchst nur ein »Beispiel« fiir Gewalt, der
Begriff dann aber auch schon von ontologischer Tragweite wie dann in Totalitdit
und Unendlichkeit (vgl. E. Levinas, Carnets de captivité suivi de Ecrits sur la
captivité et Notes philosophiques diverses. Euvres. T. 1, Paris 2009 [=CC], 180,
261, 403). Er wirft die Frage auf, was ihm widerstehen kann (CC, 319, 333, 367)
— aber ohne dass besondere Erscheinungsformen der Gewalt eigens diskutiert
wiirden, die Levinas en passant nennt (einschliellich des Holocaust und der
sog. Sonderkommandos; vgl. CC, 156, 189, 210, 219, 275) - und deren genauere
Beschreibung er selbst friihzeitig vermisst hat (E. Levinas, Eros, littérature et
philosophie. (Euvres T. 3, Paris 2013, 69 [=E]). Alles, was man bislang tiber
das Gute und das Bose gelehrt habe, miisse man fortan in Zweifel ziechen, um
im Leiden jenen Widerstand zu entdecken, wobei die im Leiden des Anderen
liegende Alteritdt nicht einfach durch Identifikation mit ihm etwa aufzuheben
ist (CC, 158, 212f.). Findet man so, durch Hitler und seine Gesinnungsgenos-
sen, zu >menschlichers, universaler, noch >griechisch« oder >biblisch« fundierter
Identitat zuriick (CC, 21, 148, 205 f., 251)? Oder muss diese, als eine >irdisches,
dem elenden Menschen verpflichtete, neu entdeckt werden (CC, 246, 353), um
ihm eine Bleibe (demeure) zu versprechen (CC, 251; PS, 166, 242)? Wer diese
frithen Schriften konsultiert, wird feststellen, dass immer wieder das Motiv
durchschimmert, auf allen sozialen Ebenen, angefangen bei der Sexualitit, in
der Gemeinschaft und in den politischen Institutionen jenes Moment einer
unaufhebbaren und unverfiigbaren und insofern zugleich sinnstiftenden, aber
jeglicher Sinngebung (a la Husserl) vorausliegenden (CC, 160, 303, 451) Alteritit
auszumachen, die sich niemals in >gelebtem« und >gefiihrtem« Leben integrieren
lasst (CC, 171, 277, 299, 317). Dabei erweist sich diese Alteritat als vielfaltige,
nicht weit entfernt von der Tradition eines Expressivismus a la Wilhelm v.
Humboldt (CC, 227, 271, 376, 415), in dem es zunédchst darum geht, auf Andere
zu horen. Siehe dazu auch E, 173.

22 Vgl. VI. (Hg.), Der Andere in der Geschichte. Sozialphilosophie im Zeichen des
Krieges. Ein kooperativer Kommentar zu Emmanuel Levinas’ >Totalitdt und Un-
endlichkeit<, Freiburg, Miinchen 22017.

251

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

Dagegen steuert Levinas entschlossen in die Gegenrichtung, in-
dem er fragt, ob menschliche Freiheit nicht von Anfang an als in
Anbetracht ihrer eigenen Gewaltsamkeit und angesichts des Ande-
ren beschamte auf den Plan tritt. Verhalt es sich wirklich so, wie
es speziell die politische Anthropologie der Neuzeit immer wieder
suggeriert hat, dass wir im Grunde tun kénnen, was wir wollen,
allenfalls der eigenen Selbsterhaltung verpflichtet und bestenfalls im
Nachhinein auf gewisse Grenzen stoflend, vor allem auf die Grenze
der Freiheit Anderer, die uns letztlich zu einem rechtlich pazifizier-
ten Zusammenleben noétigt, aber nichts daran dndern kann, dass wir
Anderen weiter nichts schulden? Erst recht dann nicht, wenn die
Freiheit alle Fesseln, die ihr das Recht angelegt haben mag, wieder
abwirft?

Der Gewalt einer so vorgestellten Freiheit setzt Levinas seine Be-
schreibung einer von Anfang an dem Anderen geschuldeten, ihm
gegeniiber verantwortlichen und angesichts der ihr eigenen Gewalt-
samkeit von vornherein beschimten Freiheit entgegen (PS, 171). Auf
diese Weise durchkreuzt er, vielfach auf polemische Art und Weise,
der sogar »verbaler Terrorismus« vorgeworfen werden konnte?,
die in der Neuzeit des Westens lange vorherrschende Vorstellung
von einem zunéchst fiir sich existierenden, vor allem der eigenen
Selbsterhaltung verpflichteten Ich oder Selbst, das sich als freies mit
aller Macht behauptet und sich dabei allenfalls von einem Recht
beschranken lasst, das sicherstellen soll, dass es mit der Freiheit
anderer wenigstens dufierlich kompatibel wird, um ihm im Ubrigen
Spielraume einer weitgehend privatisierten Lebenskunst zu lassen, in
der es darum geht, das eigene Leben zu gestalten und ihm eine an-
spruchsvolle oder bescheidene, kunstvolle, kiinstlerische oder auch
luxuriése Form zu geben, je nach individuellem Gutdiinken und Ge-
schmack. Nichts dergleichen stof3t auf Levinas’ besonderes Interesse.

Auf den ersten Blick unterlduft er mit seinem Rekurs auf eine
origindr dem Anderen zu verdankende, die menschliche Freiheit von
vornherein in ihre Verantwortlichkeit einsetzende Schuld alle Pro-
bleme subjektiver Selbstgestaltung eigenen Lebens derart, dass man
sich fragen muss, ob er dafiir iberhaupt Interesse aufbringen konnte
und ob er sie nicht fiir eine philosophisch weitgehend irrelevante,

23 P. Ricceur, Anders. Eine Lektiire von >Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht< von Emmanuel Levinas, Wien, Berlin 2015.

252

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie menschliche Freiheit Gestalt annimmt

im altgriechischen Sinne des Wortes im Grunde >idiotische« Frage
gehalten hat. Jedoch wire auch an seine Apologie der Verantwortung
die Frage zu richten, ob sie wirklich ohne jeglichen Rekurs auf eigens
zu gestaltendes und dadurch zugleich kulturell sich manifestierendes
Leben auskommt.

4. Wie menschliche Freiheit Gestalt annimmt:
Kulturelle Lebensformen zwischen Alteritat und Gewalt

Dass sich auch verantwortliches Leben so ausformen muss, hatte vor
allem Ernst Cassirer seinerzeit gelehrt, der darauf insistierte, dass
menschliches Leben nicht blofi eine Frage der Biologie, sondern so
zu verstehen sei, dass es von Anfang an auch darum geht, ihm eine
Form zu geben; und zwar in auf Andere(s) Antwort gebender Art
und Weise. Deshalb sprach er von Lebensformen und fasste diesen
Begriff kulturtheoretisch auf.?* Levinas dagegen, der Cassirer von
dessen Davoser Disput mit Heidegger her kannte, mochte sich an-
scheinend auf nichts mehr verlassen, was man traditionell als >Kul-
tur< bezeichnet hat; und wenn, dann ging es ihm erklartermaflen
darum, Kulturen von der Ethik aus zu beurteilen.2> Was auch immer
kulturell ausgeprigte Lebensformen sonst noch leisten mogen, sie
miissen demnach vor allem einer Anforderung, ndmlich der Verant-
wortung angesichts des Anderen, gerecht werden. Ob man auf diese
Weise nicht Gefahr lduft, sich geradewegs in einen ethischen Funda-
mentalismus hineinzumandvrieren, sei wenigstens angemerkt, kann
aber hier nicht weiter diskutiert werden. Stattdessen mochte ich der
Frage im Hinblick auf Levinas selbst nachgehen, ob und inwiefern
ein Zusammenhang zwischen Leiden und Philosophie zu erkennen
ist — unter der Voraussetzung, dass Philosophie nicht etwa blof§
ein akademisches Dienstgeschift, sondern selbst eine Lebensform
(theoria) ist, die nur Gestalt annehmen kann, wo das individuelle
Leben nicht blof3 irgendwie zugebracht und verlebt, sondern »gelebt«
wird gemif3 der bekannten transitiv-intransitiven Zweideutigkeit des

24 E. Cassirer, Essay on Man [1944], New York 1954, 6, 21.
25 Levinas, Humanismus des anderen Menschen, 50; PS, 280.

253

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

Begriffs >Leben<?%, das von sich aus geschieht und dabei zugleich
wie eine Sache erscheint, um die man sich aktiv sorgen muss. (Aber
vielleicht anders, als es der Begrift Selbstsorge bei Heidegger und
Foucault nahelegt.) Um jene Frage im Hinblick auf Levinas besser
verstandlich zu machen, ist es hilfreich, sich einige Stationen seiner
Biografie zu vergegenwirtigen.

Husserls Theorie der Intuition war Gegenstand von Levinas® 1930
veroffentlichten Dissertation, bevor er sich einem radikaleren The-
ma zuwandte, das bereits das spétere Forschen nach dem anklin-
gen ldsst, was wahrhaft auferhalb jeglichen (auch intentionalen)
menschlichen Zugriffs zu suchen ist: Mitte der 1930er Jahre liebdu-
gelt Levinas mit einem Ausweg bzw. mit einer Ausflucht (évasion)
aus dem Sein?, das ihm (wie sein nichstes, z. T. in der Kriegsgefan-
genschaft entstandenes Buch De lexistence a lexistant [1947] zeigt?®)
als nicht zuletzt in der Schlaflosigkeit bedrohlich erfahrene Totalitat
gilt. So wenig wie Husserl, der Mitte der 1930er Jahre die Krisis der
europdischen Wissenschaften bedenkt, ohne dabei im Geringsten po-
litisch auf die eigene, ldngst vom Nationalsozialismus iiberschattete
Gegenwart bezogene Fragen aufzuwerfen?, so wenig sucht Levinas
von Anfang an einen politischen Ausweg aus einem >totalen Staat<
oder aus einem rassistischen Totalitarismus®’, dem dann der grofite
Teil seiner litauischen Verwandtschaft zum Opfer fallen wird. Selbst
wihrend seiner ca. fiinfjahrigen Gefangenschaft in verschiedenen
deutschen Stalags® (1940-1945) riickt keineswegs durchgingig die
vielfaltige Gewalt dieser Zeit zur alleinigen Mafigabe seines Denkens
auf. Ahnlich wie Paul Ricceur, der ebenfalls mehrere Jahre in deut-

26 M. Heidegger, Phdanomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einfithrung in
die phiinomenologische Forschung. Gesamtausgabe Bd. 61, Frankfurt/M. 1985, 82.

27 E. Levinas, De lévasion. Ausweg aus dem Sein (frz./dt.), Freiburg 2005, 43; CC,
56, 59.

28 Dt. unter dem deutlich anderen Titel Vom Sein zum Seienden, Freiburg, Miin-
chen 1997; vgl. S. Malka, Emmanuel Levinas. Eine Biografie, Miinchen 2003,
77 ff.

29 E. Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie, Hamburg ?1982.

30 Vgl. aber PS, 57, 77.

31 Stalag war seinerzeit die tibliche Abkiirzung fiir »Stammlager«, wo Kriegsgefan-
gene in der Regel zur Zwangsarbeit verurteilt waren. Es handelte sich nicht um
Vernichtungslager. Vgl. die genauen Angaben in CC, 50.

254

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie menschliche Freiheit Gestalt annimmt

scher Kriegsgefangenschaft zubringen musste®2, konnte er erst nach
dem Krieg in vollem Umfang zu realisieren beginnen, was geschehen
war. Und auf diese Erfahrung konnte ihn gewiss keine vorherige phi-
losophische Lebensform oder -kunst vorbereiten.>* Im Nachhinein
war Levinas selbst, wie so viele andere auch, unter dem Eindruck
der durchlebten Gewalt-Zeit davon {iberzeugt, es miisse eine radika-
le Revision nicht zuletzt des Denkens selbst auf der Tagesordnung
stehen, bis hin dazu, dass eine Auskehr aus dessen ganzem, der
Philosophie der Antike zu verdankenden Erbe in Betracht kam -
was Levinas allerdings nicht daran gehindert hat, mit einem neuen
Platonismus zu liebdugeln und sich insofern doch wieder an den
Urspriingen europiischer Philosophie zu orientieren (vgl. E, 203).
Die Suche nach einem radikalen, nicht einfach >anderswohin«
fithrenden Ausweg bzw. nach einer radikalen Fluchtmdglichkeit aus
allem, was >ist¢, beschiftigte Levinas bereits, bevor er in Gefangen-
schaft geriet. Doch dabei ging es zunédchst um die Erfahrung des
Gefangenseins im Seienden bzw. im Sein. Erst unter dem Eindruck
des Zweiten Weltkrieges und der Shoah konnte nachtriglich jene
Exterioritdt, der Levinas in seinem ersten Hauptwerk (Totalité et
infini [1961]) auf der Spur war, so aufgefasst werden, als gehe es
vor allem darum, einer von Menschen zu verantwortenden, tenden-
ziell totalitiren Gewalt zu entkommen, der sich nur eine Alteritat
des Anderen zu widersetzen vermag, die von vornherein jeglichem
praktischen und theoretischen Zugriff entzogen ist.3* Tatséachlich ist
dieses Werk vielfach so gelesen worden — und konnte diesseits des
Rheins, wohin Levinas aus nur zu verstandlichen Griinden nach
dem Krieg keinen FufS mehr setzen wollte, vielleicht auch nur so auf-
gefasst werden, als sei es geradewegs als Antwort auf die speziell mit
der Shoah einhergegangene Gewalt gemeint gewesen. Das Gleiche gilt
noch mehr fiir Levinas’ zweites Hauptwerk, Jenseits des Seins oder

32 P. Ricceur, Réflexion faite. Autobiographie intellectuelle, Paris 1995; dt. in: Vom
Text zur Person. Hermeneutische Aufsitze (1970-1999), Hamburg 2005, 3-78.

33 Einer in diesem Zusammenhang einschldgigen Literatur zufolge kann uns nicht
einmal auf die Erfahrung willkiirlicher Verhaftung etwas vorbereiten, insofern
sie jegliche Erwartungssicherheit ruiniert. Wenn dergleichen méglich ist, ohne
dass man sich dagegen wehren konnte, gilt anscheinend gar nichts mehr.

34 E. Levinas, Totalité et infini. Essai sur lextéritorité [1961], La Haye 1980; dt.:
Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt, Freiburg, Miinchen
1987 [=TU].

255

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

anders als Sein geschieht (frz. 1974; dt. 1992), dessen Widmungstext
in dieser Hinsicht denn auch wenig Zweifel zuldsst.?

Bereits ca. zehn Jahre zuvor hatte Jacques Derrida in einer bis
heute Maf3stdbe setzenden Interpretation des bei Levinas zur Spra-
che kommenden Zusammenhangs von Gewalt und Metaphysik zen-
trale Fragen aufgeworfen, die sich unvermeidlich stellen, wenn man
versucht, vernichtender Gewalt mit Begriffen gerecht zu werden,
die jhrerseits in dem Verdacht stehen, mit eben dieser Gewalt kon-
taminiert zu sein.3® Kann man sich, um dem zu entgehen, einfach
auf ein >anderes Denken< berufen, das wie im Judentum scheinbar
direkt und seit jeher der Alteritat des Anderen verpflichtet war, ohne
durch die Gewalt der europdischen Gegenwart, der Moderne und
ihrer iiberlieferten, letztlich in der griechischen Antike zu lokalisie-
renden Urspriinge beeintrachtigt zu sein? Ist dieses vermeintlich
»andere Denken« nicht vielfache Verbindungen mit philosophischen
Idiomen eingegangen, auf die sich auch Levinas und Derrida so oder
so stiitzen mussten, angefangen bei Husserl, Heidegger und Hegel?3”
Kann es eine andere Vernunft oder ein Anderes der Vernunft fiir sich
in Anspruch nehmen? Oder verwirft es letztlich all das, was man
sich darunter im Westen vorgestellt hat, bis massivste, extremste und
radikalste, totalitire Ambitionen verfolgende Gewalt die Erwartung
grausam konterkariert hat, das Wirkliche werde wenigstens langfris-
tig verniinftig werden und es kdnne immerhin insofern bereits jetzt
als verniinftig gelten, wie Hegel bekanntlich glaubte? Wie sollte man
die Shoah so noch gewissermaflen als Zwischenstation auf dem Weg
einer von Hegel bis hin zu Husserl gehegten Aussicht auf progressive
Rationalisierung einer alle Menschen einschliefSenden, verniinftig fi-
nalisierten Geschichte verstehen, die womoglich rechtfertigen konn-
te, um welchen Preis ihr Fortschritt erkauft werden muss?

35 Dieser Text lautet: »Dem Gedenken der nichsten Angehérigen unter den sechs
Millionen der von den Nationalsozialisten Ermordeten, neben den Millionen
und Abermillionen von Menschen aller Konfessionen und aller Nationen, Opfer
desselben Hasses auf den anderen Menschen, desselben Antisemitismus.« In
hebréischer Schrift, vielen unkundigen Lesern deshalb diskret vorenthalten,
stehen darunter die Namen von Levinas’ ermordeten Verwandten im Geist des
Gedenkens an die, »die kein Grab haben«; vgl. Malka, Emmanuel Levinas, 91.

36 J. Derrida, Gewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken Emmanuel Levinas,
in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 121-235.

37 Vgl. B. Keintzel, V. (Hg.), Hegel und Levinas. Kreuzungen - Briiche — Uber-
schreitungen, Freiburg, Miinchen 2010.

256

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1m Zeichen radikaler Geschichtskritik

5. Im Zeichen radikaler Geschichtskritik:
Eine neue Perspektive wirklich >lebbaren« Lebens?

Zweifellos ist Levinas alles andere als ein >Geschichtsphilosophs,
der mit solchen Aussichten liebdugeln wiirde. Vielmehr hat er
»Geschichte« (und Geschichtsschreibung) pauschal als Gewalt ge-
brandmarkt (T'U, 332) - und auf diese Weise zumindest suggeriert,
es miisse jedem in Wahrheit darum gehen, ein ihr nicht >restlos«
ausgeliefertes, seine eigentliche Inspiration von anderswoher bezie-
hendes Leben zu fithren. Geniigt dafiir nicht die Besinnung auf
die Gabe der Verantwortung’$, die wir jedem Anderen verdanken,
angefangen bei den Schwiéchsten wie den Neugeborenen, aber
auch Verlassenen und Fliichtlingen, die nirgends mehr eine Bleibe
zu finden scheinen, allen Versprechen zum Trotz, die unvermeidlich
schon damit einhergehen mussten, dass man sie zur Welt kommen
lie8? Wenn das nicht nur bedeutet, auf die Welt >geworfen< zu wer-
den, liegt in der Aufnahme der Neugeborenen bei den Lebenden
nicht das Versprechen, ihnen durch die Gewdhrleistung eines men-
schenwiirdigen und fiir sie auch wirklich >lebbaren« Lebens gerecht
zu werden?

Auch Levinas wusste freilich, dass die Gabe der Verantwortung
durch nichts zu beweisen ist und dass ihr nicht ohne Weiteres
zu entnehmen ist, wie man ihr in einem verantwortlichen Leben
gerecht werden soll bzw. kann. Wirft eine Dritte einbeziehende Ge-
rechtigkeit nicht zusitzliche, jeder verabsolutierten Verantwortung
fur einen Anderen widerstreitende Probleme auf?4? Levinas selbst
hat mehrfach darauf aufmerksam gemacht, ohne den Eindruck er-
wecken zu wollen, ihm schwebe auch schon eine konkretisierbare

38 VA, Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer histori-
sierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen, Freiburg, Miinchen 2018, Kap.
VIL

39 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische
Zivilisation, Frankfurt/M. 31985, 240; P. Ricceur, Responsabilité: limitée ou illimi-
tée?, in: Le Crime contre humanité: mésure de la responsabilité?, Paris 1998,
23-30, hier: 25; Responsabilité et fragilité, in: Autres Temps. Cahiers déthique
sociale et politique, no. 76/7 (2003), 127-141, hier: 129.

40 Vgl. P. Delhom, Der Dritte. Lévinas’ Philosophie zwischen Verantwortung und
Gerechtigkeit, Miinchen 2000; ders., A. Hirsch (Hg.), Im Angesicht der Anderen.
Levinas’ Philosophie des Politischen, Berlin 2005.

257

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

Lebensform, d.h. eine kulturell impragnierte Praxis der Verantwor-
tung und der Gerechtigkeit vor, noch dazu eine, die sich vielféltigen
Formen der Gewalt erfolgreich zu widersetzen verspriche, um nicht
auf verschiedenen Wegen in vernichtende (rassistische, antisemiti-
sche, totalitére...) Politik zu miinden.*!

Ist es nicht ohnehin eine tiberspannte, durch philosophische Kon-
zepte gar nicht einzulésende Erwartung, ein Leben, das wie dasje-
nige von Levinas selbst oder von vielen Uberlebenden der Shoah,
aber auch unseres, das nach wie vor von der unvergessenen Gewalt
tiberschattet war und ist, kdnne nach Mafigabe eines neuen, radikal
revidierten, »anderen Denkens< effektiv auch ganz anders >gelebt«
werden? Kann sich menschliches Leben tiberhaupt so ohne Weiteres
nach vermeintlich >mafigebendem« Denken richten? Gewiss: seit der
Antike liegen dazu viele Vorschlige vor, darunter poietische und
technische*?, auf hexis und habitus, Gewdhnung und Umgewohnung
abzielende®?, aber auch Konversionsmodelle*4, mit denen diejenigen
liebdugeln, die glauben, nicht linger darauf warten zu sollen, bis
die Dinge besser werden. Selbst eine als Bekehrung zur Vernunft
aufgefasste sofortige »Revolution der Denkungsart« (Kant) diirfte
jedoch nach aller Erfahrung ohne Geduld nicht auskommen. Das
wusste auch Levinas, der, soweit ich sehe, nirgends eine revolutioni-
re, jegliche Geduld (patience) verachtende Lebensanderung propa-
giert hat*>, so >unbedingt< er andererseits Anforderungen wie die
Verantwortung charakterisiert hat, denen jede(r) Verantwortliche an

41 Doch diese Perspektive ist frithzeitig prasent (vgl. CC, 251, 275). Der Kulturbe-
griff spielt eine gewisse, jedoch eher marginale Rolle (ebd., 232). Aber gilt nicht
generell: »I’humain, Cest le culturel« (PS, 3651f.)? Doch soll es in einer »Le-
bensweise« >wirklich« werden, an die »die Geschichte nicht zu rithren vermagx«.
Darauf setzt Levinas, wo er sich auf den »Vorrang der Weisheit vor der Wissen-
schaft und der Geschichte« beruft - im Namen einer Geduld, die sich nicht von
vorschnellen Hoffnungen korrumpieren lassen soll (E. Levinas, Schwierige Frei-
heit. Versuch iiber das Judentum, Frankfurt/M. 1992, 165f.). Genau so schreibt
er auch tiber die Bedeutung von Liturgie und Ritual (u.a. in: Verletzlichkeit und
Frieden. Schriften iiber die Politik und das Politische, Ziirich, Berlin 2007, 182f.).

42 M. Heidegger, Die Technik und die Kehre, Pfullingen 71988.

43 P. Bourdieu, Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, Frankfurt/M. 1993,
Kap. 3.

44 M. Foucault, Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collége de France
(1981/82), Frankfurt/M. 2004, 32 1.

45 Zur Geduld vgl. auch TU, 238, 246 ff.

258

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1m Zeichen radikaler Geschichtskritik

Ort und Stelle ohne Ausfluchtméglichkeit entsprechen sollte. Auch
er wusste, wie sich Unbedingtes an Bedingungen brechen muss und
dabei pervertiert zu werden droht.*® Selbst die kategorisch geforder-
te sofortige Beendigung schlimmster Ungerechtigkeit, kriegerischer
und genozidaler Gewalt ist aufzuschieben, wenn sie nicht in morali-
schen Terror umschlagen soll, zu dem sich eine vermeintlich reine
Gesinnung nur allzu leicht selbst ermachtigt.

Ob uns Levinas im Vergleich zu seit alters bekannten, vielfach
variierten Vorstellungen vom Zusammenhang von Denken und Le-
ben, zwischen Theorie und Praxis wirklich neue Perspektiven der
effektiven >Lebbarkeit«< eines Lebens eroffnet, das nicht wieder in die
unvergessene Gewalt zu miinden droht, von der seine Hauptwerke
tiberschattet waren, miissten speziellere Untersuchungen zeigen. Von
Levinas selbst wird allerdings berichtet, er habe die Shoah so gut
wie gar nicht erwihnt und im Ubrigen in Paris ein Leben wie viele
andere auch gefiihrt. Aber sollte sich das wie ein Vorwurf anhéren?
Warum ist man enttauscht (falls man enttauscht ist)? Hat Levinas
denn dberhaupt je den Anspruch erhoben, etwa sein Leben, dem
man wie jedem Anderen Diskretion schuldet und iiber das man
sich kein leichtfertiges Urteil anmafien sollte, nach seinem Denken
gerichtet zu haben? Handelt es sich hierbei nicht ohnehin um eine
allzu schlichte und konventionelle Vorstellung unsererseits?*” Oder
musste er, zumal als Philosoph, diesem Anspruch gerecht zu werden
versuchen?

Levinas hat es ausdriicklich von sich gewiesen, einen »falschen
Ruhm« daraus abzuleiten, dass er nach dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs, im Zeichen der Shoah und all dessen, was nach und nach erst
tiber sie bekannt wurde, Philosoph war*® - wodurch ihm méglicher-
weise ganz unfreiwillig die Bedeutung einer spezifisch jiidisch auf
diese Gewalt Antwort gebenden Stimme zufiel. Dabei hat er, soweit
ich sehe, weder die einschldgige Forschung jiidischer Historiker (wie
etwa Raul Hilbergs, Saul Friedldnders oder Léon Poliakovs) noch

46 Vgl. VI, M. Staudigl (Hg.), Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter
Anspriiche im Kontext politischer Theorie, Baden-Baden 2014.

47 Zumal wenn sie etwa den talmudischen Kontext nicht zur Kenntnis nimmt,
mit dem sich Levinas ausfithrlich auseinandergesetzt hat? U.a. in: Stunde der
Nationen, Talmudlektiiren, Miinchen 1994.

48 Levinas, Schwierige Freiheit, 110; CC, 212.

259

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

auch viele andere jiidische Stimmen besonders beriicksichtigt, die
sich von Nelly Sachs {iber Margarete Susman und Sarah Kofman bis
hin zu Hans Jonas mit der Shoah auseinandergesetzt hatten. Rekon-
struktionen verschiedener, nach heutigem Erkenntnisstand keines-
wegs von Anfang an vorgezeichneter Wege in die fragliche Gewalt
haben ihn offenbar so wenig interessiert wie die Frage, wie sie kiinf-
tig zu verhiiten wire. Seine politischen Stellungnahmen etwa zum
judisch-paldstinensischen Verhéltnis fallen fiir viele aulerordentlich
»diinn¢< aus.*® Aber was hatte man erwartet? Was sollte oder miisste
man von einem Philosophen erwarten, der in so hohem, vielfach
ernstem und hyperbolischem, nicht selten auch aversive Reaktionen
provozierenden Ton vom >Anderenc« spricht — ohne doch je behaup-
tet zu haben, etwa >Kulturphilosophie« betreiben zu wollen, der man
entnehmen konnte, wie im Zeichen der unaufhebbaren Alteritat
Anderer und der ihnen zu verdankenden Gabe der Verantwortung
>konkret« und fortan anders zu leben sei, in wenigstens weniger ge-
waltsamen Lebensformen oder gemiaf einer neuen, hohe Anspriiche
erhebenden »Kunst« zu leben?

Tatsachlich spricht so gut wie nichts dafiir, dass Levinas je eine
Philosophie menschlicher Lebensformen oder gar eine zeitgemafle
Lebenskunst vorschwebte, deren Begriff man einer weit zuriickrei-
chenden Uberlieferung einfach entnehmen kénnte, um ihn gegebe-
nenfalls zu reaktualisieren.® Sein Denken stellt sich tiberhaupt nicht
als Begriffsarbeit in diesem Sinne dar, die ohne Weiteres an eine
entsprechende Ideengeschichte ankniipfen wiirde. Vielmehr ging
es ihm darum, zu zeigen, was auf neue Weise >auf den Begriff
gebracht« zu werden verlangt, von woher man sich begrifflich in
Anspruch genommen erfahrt und was Erfahrung dabei {iberhaupt

49 Vgl. B. H. F. Taureck, Emmanuel Levinas, Hamburg 32002, 87 f.; Levinas, Verleiz-
lichkeit und Frieden, 238, wo von einer »Ehre der Verantwortung« die Rede
ist, »die uns sofort ergriff«, »als wir von dieser Katastrophe erfahren haben«.
Im Kontext ist sowohl von den Paldstinenserlagern Chatila und Sabra, gegen
die Ariel Sharon brutal vorgehen lief3, als auch von einem Genozid die Rede.
Gewiss sind dort von den Besatzern Verbrechen veriibt worden. Aber verdienen
sie den Namen Genozid? Bezieht sich Levinas hier nicht auf einen ganz anderen
Kontext?

50 Vgl. aber seine mit Jean Wahl sympathisierenden Ausfithrungen zu einem zeit-
gemiflen, im Leben wie im Denken >besitzlosen« Kynismus in Aufer sich, 156,
171.

260

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1m Zeichen radikaler Geschichtskritik

heif$t. Zweifellos sieht er sich in grofier Ndhe zur Phénomenologie
Husserl'scher Provenienz, allerdings unter dem Vorbehalt, dass eine
Phinomenologie von und aus menschlicher Erfahrung nicht von
vornherein wissen kann, was tiberhaupt >Erfahrung« genannt zu
werden verdient. Ist das wiederum eine Frage des Wissens? Levinas’
Antwort wird eine mehrfach negative sein: der Andere, dessen radi-
kale, gelegentlich auch als >absolut« bezeichnete Alteritat uns heraus-
fordert, ist kein Objekt unserer Intuitionen und Vorstellungen, kein
blofler Gegenstand moglichen Wissens und des Erkennens. Ware er
das, so wire er nicht der >unaufhebbar< Andere, der sich jeglichem
»Zugriff< entzieht.>! Gliicklicherweise, scheint Levinas sagen zu wol-
len, denn nur deshalb kreisen wir nicht bloff um uns selbst, um das,
was wir wahrnehmen, uns vorstellen, einsehen, verstehen, begreifen,
erkennen usw.

Wenn daraus tiberhaupt etwas in praktischer Hinsicht fiir die Art
und Weise folgt, in der eines jeden Leben >gelebt« wird, dann ist
es am ehesten das Achten darauf und die Achtung dafiir, dass und
wie uns Andere >entzogen«< sind, ob und wie wir Respekt dafiir
aufbringen konnen oder nicht, dass Andere niemals Andere >von
unseren Gnaden« sein konnen, was auch immer Sozialphilosophen
Gegenteiliges dariiber gelehrt haben mdgen, die mit Husserl von
einem Subjekt namens >Ich< ausgegangen sind, um sich dann zu
fragen, wie es je zur ihm fremden, ihm origindr unzuginglichen>?
Erfahrung eines Fremden soll vordringen kénnen, ohne sie in der
jeweils eigenen gleich wieder aufzuheben, sie sich zu assimilieren
oder anzueignen. Immerhin: Dass wir das nicht vermdgen, ist kein
Mangel, wenn man bedenkt, dass nur deshalb Vertrauen in Andere
als Andere mdglich ist.>* Andernfalls wire es ein blofler Ersatz fir
fehlendes Wissens, solange gerade nichts Besseres zur Verfiigung
steht, hatte aber niemals Anspruch darauf, als origindrer Bezug zum
Anderen gelten zu diirfen, in dem dessen Alteritit als solche gewtir-

digt wird.

51 E. Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomenologie und
Sozialphilosophie, Freiburg, Miinchen 21987, 120-139.

52 Vgl. E, 180, wo von einer »accessibilité d’inaccessible« die Rede ist — Husserls
»Zuginglichkeit des origindr Unzuginglichen« entsprechend (vgl. § 52 der Car-
tesianischen Meditationen).

53 VI, Ausgesetztes und sich aussetzendes Vertrauen - in historischer Perspektive, in:
Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 99, Heft 2 (2013), 152-172.

261

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

Allerdings ist Levinas auch kein Lobredner auf das Vertrauen,
das vor allem aufgrund der im Zeichen der Globalisierung erfahre-
nen Destabilisierung politischer Systeme, der immer noch anhalten-
den Finanzkrise des Jahres 2008, angesichts des wiederauflebenden
Kalten Krieges und nach den gegenwirtig wieder heify laufenden
Konflikten zwischen den Grofimachten so viele >wiederherstellen<
wollen. Seine Philosophie gibt keine Empfehlungen in der Frage, wie
man sich in einem prekéren, wenig Vertrauen erweckenden, immer
neue Krisen heraufbeschworenden Leben mehr oder weniger gut
und bis auf Weiteres gliicklich einrichten kénnte, wie es unzéhlige
Berater in Sachen Lebenskunst meinen anraten zu sollen. Vielmehr
lotet er aus, wie radikal jede(r) Anderen und einem vielfach gewalt-
samem sozialen Leben ausgesetzt ist und was dabei auf dem Spiel
steht — angefangen bei der mit jeder Geburt einhergehenden Frage,
ob Andere sich selbst iiberlassen und insofern sverlassen< bleiben,
wie sich menschliche Freiheit dazu verhilt, ob ihr Sinn nicht gerade
darin liegt, es zu brutaler Verlassenheit nicht kommen zu lassen, und
ob sie nicht, wenn sie darin zu versagen droht, als von Anfang an
beschdmte gelten muss. So setzt Levinas nicht, wie die Philosophie
der Neuzeit und der Moderne fast durchgingig, mit einem irgend-
wie schon >vorhandenens, zur Selbsterhaltung und -bestimmung
beféhigten, selbstbewussten Ego ein, dessen Freiheit >frontal< mit
der Gewalt und Macht Anderer kollidiert, ansonsten aber ein nur
sich selbst verpflichtetes, mehr oder weniger individualisiertes und
reiches oder auch beschrianktes und massenhaft vereinnahmtes Le-
ben fiithrt. Vielmehr fordert er dazu auf, ganz neu zu untersuchen,
wie sich unsere Verhiltnisse zu Anderen, die man im Begriff des
»Sozialen< zusammenfasst>, iiberhaupt darstellen, bevor wir sie so
oder so mit Macht oder Gewalt gestaltend in Angriff nehmen.

6. Resiimee mit Blick auf aktuelle Fragen zeitgemaRer
Lebenskunst

Gewiss ist Levinas’ Philosophie nach »1945< im Zeichen des Leidens
zu verstehen, vor allem des Leidens Anderer — mit besonderer Riick-

54 Vgl. Levinas, Ethik und Unendliches, 44, 46, 62.

262

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Resiimee mit Blick auf aktuelle Fragen zeitgemaRer Lebenskunst

sicht auf jene, die nicht einfach gestorben und untergegangen, son-
dern vernichtet worden sind. Doch dabei kommt gleich mehrfach
eine Alteritdt (des Anderen und der Anderen, der fraglichen Gewalt
und der Vergangenheit, in der sie sich zugetragen hat) ins Spiel, die
es unmoglich macht, sich mit ihr zu identifizieren, um sie in der
Gegenwart des eigenen Lebens aufzuheben; und zwar auch dann,
wenn sie ihm innewohnt. Anstelle einer in historischer Perspektive
nicht tief schiirfenden Lebenskunst, die man in der Angelegenheit
ihres eigenen Lebens mehr oder weniger Ratlosen zu klinischen
Zwecken preisgiinstig offeriert, lasst sich Levinas® Philosophie als
Aufforderung dazu lesen, erst einmal zu realisieren, wie man dieser
vielfaltigen Alteritdt ausgesetzt ist. Und zwar in responsiven Verhalt-
nissen, fiir deren >lebenspraktische« Gestaltung es kein Rezept gibt,
dem gemifd aus moglichst allem eigenes Lebenskapital zu schlagen
wire, bis der Tod eintritt. Im Gegensatz zu solchen, fragwiirdig
zeitgeméflen Aussichten halt Levinas daran fest, dass »die Mensch-
lichkeit des Menschen - das wahre Leben - [...] abwesend« ist und
vielleicht bleibt.>

Wie eine solche Gestaltung, trotz allem, womdglich dennoch ge-
lingen konnte und was das im Gegensatz zu gewinntrachtigen Spe-
kulationen mit mehr oder weniger befriedigend, gut und intensiv ge-
nossener Lebenszeit zu bedeuten hitte, steht dahin.>® Wenn Levinas’
Werk fiir eine Philosophie des Lebens, das eigens gelebt, gefithrt und
regiert werden muss, interessant ist, so nicht, weil er ohne Weiteres
konstruktive und normative Vorschlage in der Frage anzubieten hit-
te, wie es konkret und alternativ »Form annehmenc sollte. Vielmehr
fordert er zur Revision von Grundfragen auf, die in so manchem
Beitrag zu Problemen sogenannter >Lebenskunst«< erstaunlich unter-

55 Was man nicht als Alibi missverstehen sollte, sich darum gar nicht mehr zu
kiitmmern; vgl. ebd., 13, 77.

56 Dass man unter Berufung auf die Alteritdt des Anderen nicht ohne Weiteres
zu normativen Antworten auf die Frage, wie ihr woméglich gerecht zu werden
wire, iibergehen kann, zeigen der Vf. und W. Stegmaier in: Orientierung und
Ander(s)heit. Spielrdume und Grenzen des Unterscheidens, Hamburg 2022. So
bleiben die Folgen zu bedenken, die es haben miisste, wenn sich kulturelle
Lebensformen ihrerseits nicht zu vielfaltiger, unauthebbarer Alteritat ins Ver-
hiltnis setzen und von befremdlicher Ander(s)heit des Anderen, der Gewalt
und der Geschichte, die sie nach wie vor durchherrscht, nur verstdndnislos
iberrascht zu werden drohen.

263

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

belichtet bleiben. Dazu zdhlen die Fragen, ob sich diese >Kunst«
ontologisch unvermeidlich um das jeweils eigene Selbst dreht, dem
es in seinem Sein angeblich um dieses selbst geht; ob die zwischen
Geburt und Tod gelebte Zeit als eigentliche Lebenszeit nicht die Zeit
eines im Zeichen des Anderen verantwortlichen Lebens ist — von
Anderen her, denen wir unsere Geburt so oder so zu verdanken
haben, und auf wieder Andere hin, die uns {iberleben werden, ohne
dass diese Anderen nur als unsere eigenen Vor- und Nachfahren
in Betracht kommen. Daran schlief3t sich die Frage an, wer diese
Anderen im globalen Horizont eines weltbiirgerlichen, nicht genea-
logisch beschrankten Lebens sind, das doch niemals das Gewicht
der ganzen Welt auf seinen Schultern wird tragen konnen. Wie kann
es vermeiden, sich als notorisch iiberfordertes am Ende doch wie-
der auf einen schlichten Egoismus der Selbstsorge zuriickzuziehen?
Hier kniipfen aktuelle Diskussionen um eine weltweite convivialité,
Gastlichkeit, kulturelle Tragfahigkeit und 6kologische Schonung der
natiirlichen Ressourcen an, die nicht allein ethisch zu fithren sind.
Zudem machen sie die Grenzen okzidentaler Philosophie deutlich,
die von Sokrates und Platon bis hin zu Hegel und Levinas fataler-
weise der Meinung war, die irdische Flora und Fauna sowie die
Elemente konnten sie nichts lehren®’; ihr Ort sei vielmehr die Stadt,
die Cité oder eine Kosmopolis®®, von der wir heute wissen, dass sie
keine Uberlebenschance mehr hat, wenn man nicht lernt, wie in, aus
und mit der Natur zu leben sei*®, die auf menschliche Mafle nicht
festgelegt ist und sich keinesfalls >beherrschenc lasst.

Dieser Fragekomplex konnte lange verdringt werden — obgleich
Folgen der Naturzerstérung langst erkennbar waren (von der Abhol-
zung des Mittelmeerraumes bis hin zum Verschwinden der Vogel,
das Ornithologen bereits Mitte des 19. Jahrhunderts feststellten) — in
Zeiten massiver Ausbeutung der Ressourcen und der >Verschwen-
dung< von Menschenleben und Material in Weltkriegen, deren ex-
zessive, extreme und radikale Gewalt die philosophische Frage nach

57 Platon, Phaidros, 230 d, in: Sdamtliche Werke, Bd. 2, Reinbek 22008; Levinas,
Schwierige Freiheit, 35f.

58 P. Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004, 341; S. Toulmin,
Kosmopolis, Frankfurt/M. 1991.

59 Vgl. VL., Verzeitlichte Welt. Zehn Studien zur Aktualitit der Philosophie Karl
Léwiths, Stuttgart 22020.

264

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Resiimee mit Blick auf aktuelle Fragen zeitgemaRer Lebenskunst

sich ziehen musste, was sich ihr unausloschlich widersetzt, sogar
in der Gewalt selbst. Levinas’ Philosophie ist der Zeit dieser Ge-
walt auch dort verbunden, wo sie einen Ausweg (évasion) aus dem
Sein sucht, auf der Spur einer Exterioritit des Anderen, die uns
Zeit gibt, soziale Zeit als Zeit gelebter Verantwortung. Sie ist es
nach Levinas’ Uberzeugung, durch die wir iiberhaupt nur (ethisch)
leben bzw. existieren®: pathisch (aber nicht im pejorativen Sinne
pathologisch) im Zeichen des Anspruchs des Anderen, eingedenk
der Gewalt, die man Anderen angetan hat. Doch wir leben weder
vom Brot noch auch von der Verantwortung allein. Und diese muss
vielféltig Gestalt annehmen, nicht nur vor dem Anderen oder fiir
eine Andere, sondern auch fiir andere Andere und in kulturellen
Lebensformen, die keinem ethischen Fundamentalismus zu unter-
werfen sind und fiir deren Einrichtung es weder ein Rezept noch
auch eine probate »Technologie« gibt, die man einfach anwenden
kénnte. Nach allem, was wir wissen, kénnen sie nur zwischen uns
Gestalt annehmen — entre nous, wie auch ein Levinas’scher Buchtitel
lautet.®! Wer sich zutraut, daraus ansatzweise normative Konsequen-
zen wie die zu ziehen, man solle fiir Andere als solche sensibel
»aufgeschlossen< sein und bleiben, man solle respektieren, dass sie
niemals in unserer eigenen Gegenwart werden aufgehen koénnen,
die ihnen >Gastlichkeit« entgegenbringen sollte (usw.), wére gut be-
raten, dabei auch zu bedenken, ob auf diese Weise nicht wieder
fragwiirdige Aneignungen der Alteritit Anderer drohen, die man
sich etwa als >einzubeziehende<®? allemal auf die eigenen Fahnen
schreibt — womdglich um daraus symbolisches Kapital zu schlagen.
Am Ende drohte auf diese Weise auch eine historisch sensibilisierte
Apologie des Anderen konterkariert zu werden von der Art und
Weise, in der sie ihn sich zu eigen macht — nichts ahnend von der
Selbstgerechtigkeit, in die das nahezu unvermeidlich miinden muss.

60 Vgl. A. Peperzak, To the Other, West Lafayette 1993.
61 E. Levinas, Entre nous, Paris 1991; dt.: Zwischen uns, Miinchen 1995.
62 Vgl.]. Habermas, Die Einbeziehung des Anderen, Frankfurt/M. 21997.

265

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783495081428-243 - am 18.01.2028, 10:51:55.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Zwischen Leiden und ungelebtem Leben
	2. Die Sorge um sich als geringste unserer Sorgen? Anspruch des Anderen und Verantwortung in Zeiten radikaler Gewalt
	3. In sozialer Zwischenzeit: Auf der Spur beschämter Freiheit
	4. Wie menschliche Freiheit Gestalt annimmt: Kulturelle Lebensformen zwischen Alterität und Gewalt
	5. Im Zeichen radikaler Geschichtskritik: Eine neue Perspektive wirklich ›lebbaren‹ Lebens?
	6. Resümee mit Blick auf aktuelle Fragen zeitgemäßer Lebenskunst

