
252 Rezensionen

Anthropos  110.2015

A major insight into Bedouin economy that recurs 
throughout the book is the interplay of pastoralism, hor-
ticulture, and labor migration, that may be understood 
against the background of uncertain ecological, geograph-
ical, and political circumstances, subject to sudden chang-
es and crises. Bedouin are thus compelled to adjust to 
available economic resources and seek cash income that 
might help them achieve at least short-term economic se-
curity. The book offers the novel suggestion that urban life 
is an integral part of the Bedouin economy. 

The economic activity of the Sinai Bedouin also mani-
fests certain genealogical aspects. Those who participate 
in labor migration or urban markets are usually young 
men (married or single). Once they reach the age of 50 
and their sons are old enough to take over for them, they 
return home to their family and relatives and enjoy the 
social security net provided by those circles. They con-
tinue to earn their livings primarily in agriculture, main-
taining their connection to the market economy through 
their sons.

One interesting aspect of Bedouin life that the book 
addresses is shared by other pastoral groups in the MENA 
region (Middle East and North Africa), namely the power 
of women within the family and the household when their 
spouses are not present. While the men are away, usual-
ly the result of labor migration, women assume respon-
sibility for the household, crops, and flocks. They gain 
“considerable power” (35) mostly through their interac-
tion with members of their own circle and with outsiders, 
such as tourists. They also maintain control of spending.

Another concept that this book evokes is that of “tribal 
affiliation” or “kinship.” The author noted that while the 
Negev Bedouin base their society on kinship ties, the Si-
nai Bedouins do not. Although many of them are related 
as kinsmen, they act as partners in an egalitarian corporate 
group that dealt with defined issues: “The Sinai Bedou-
in forced me to discover the many varieties of corporate 
groups that were operating all around me … and func-
tioned mainly as imaginary links between households and 
the territorial tribe” (26).

Tribal membership appears to be very important to 
members of the tribe and essential to their economic sur-
vival as an alternative source of secure income amid inse-
cure political and ecological circumstances. As elaborated 
in chap. 7, tribal affiliation is of territorial, political, and 
administrative significance to tribe members and is fur-
ther strengthened through personal and tribal pilgrimages. 

Finally, one cannot ignore certain minor reservations, 
such as the study’s time frame – its inception and termi-
nation: As the author begins by framing the study timeline 
with that of the Israeli occupation, one might assume that 
the congruence between them is the primary theme of the 
book. Nevertheless, the occupation is only mentioned on 
several occasions and is not an integral part of the discus-
sion. Furthermore, the book concludes with a brief glance 
at the economic development that the author noticed dur-
ing his last visit to Sinai in 2009, especially the tourism 
industry in which Bedouin are partially involved. Con-
temporary changes in this industry might well serve as a 
springboard for future in-depth research.

In conclusion, this book will be most valuable to re-
searchers studying nomadic life and its challenges as well 
as those requiring more information about anthropology 
and its ethnographic interpretation tools. 

Sarab Abu-Rabia-Queder

Meij, Th. C. van der, and N. Lambooij (eds.): The 
Malay Hikayat Mi‘rāj Nabi Muḥammad. The Prophet 
Muhammad’s Nocturnal Journey to Heaven and Hell. 
Leiden: Brill, 2014. 210 pp. ISBN 978-90-04-27761-8. 
(Bibliotheca Indonesica, 37) Price: € 92.00

Diese Textausgabe, die als 37. Band in der Reihe 
Bibliotheca Indonesica des Forschungsinstituts KITLV 
(Königlich Niederländisches Institut für Südostasien- 
und Karibikstudien) erschienen ist, betrifft hauptsächlich 
eine Transkription (25–109) samt englischer Übersetzung 
(113–191) einer islamischen malaiischen Handschrift, 
welche die abenteuerliche Wundergeschichte der Him-
melfahrt des Propheten Muhammad beschreibt. Die Ein-
führung ist sehr kurz gehalten (3–22), während das Werk 
abschließend eine (notgezwungen provisorische) Liste zu 
Mi‘rāj-Handschriften in diversen indonesischen Sprachen 
(195–198), eine Bibliografie (199–205) und Indices (206–
210) enthält.

Nur äußerst knapp und eklektisch wird auf Erzählun-
gen über Himmel und Hölle in anderen indonesischen Li-
teraturen hingewiesen (13 f.). Zwar wird erwähnt, dass 
“many stories relate excursions into heaven and/or hell” 
(13), konkret werden jedoch nur einige nichtislamische 
Beispiele aus dem balinesischen und altjavanischen Be-
reich herangezogen. Auf andere, geradezu muslimische 
Texte, die über Himmel und Hölle handeln, vor allem aus 
der malaiischen Literatur, wird überhaupt nicht weiter 
eingegangen. In der Einführung lamentiert Th. C. van der 
Meij, dass vieles noch nicht erforscht sei, wobei die (an 
sich berechtigte) Klage zugleich als Anklage an andere 
Forscher zu fungieren scheint: Dieser und jener habe in 
seinem Werk der malaiischen Mi‘rāj-Erzählung ungenü-
gend Aufmerksamkeit geschenkt (9 f.), “with the excep-
tion of Van der Meij who wrote an article on Malay and 
Javanese versions in 2004, J. Millie also in 2004, and a 
team from the Pusat Penelitian IAIN Walisongo in Sema-
rang in 2006” (10). Umso mehr fällt es deshalb auf, dass 
in der Einführung zwar viele ungeklärte Forschungsfra-
gen in den Raum gestellt werden, die Herausgeber selbst 
keinen einzigen davon annehmen, sondern andeuten, sich 
bloß auf ihre selbstgesteckte Hauptaufgabe beschränken 
zu wollen, nämlich “to present a text and a translation for 
others not versed in Malay to peruse, study, explore, and 
explain” (9).

Praktische Überlegungen dürften eine entscheiden-
de Rolle gespielt haben, warum gerade Cod. Or. 1713 
der Leidener Universitätsbibliothek als Leithandschrift 
gewählt wurde, da sie den Herausgebern als Fotokopie 
zur Verfügung stand: “Without this tool this book could 
never have been written, as it is the product of evening 
and weekend labour when the manuscript department of 
the library is unfortunately closed” (ix). Zusätzlich wur-
de KITLV Or. 61 als “Manuscript B” verwendet, um bei 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-252 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-252


Rezensionen

Anthropos  110.2015

253

einigen unklaren Stellen Auskunft zu bieten. Die Leit-
handschrift wird ziemlich ausführlich beschrieben (14–
22), über Vergleichshandschrift B dahingegen erfahren 
wir merkwürdigerweise fast nichts, außer dass “KITLV 
Or. 61 closely follows the text almost in every word” (19). 
Diese Feststellung führt jedoch nicht zu einer philologi-
schen Untersuchung der möglichen Verwandtschaft der 
beiden überlieferten Handschriften. Von zwei weiteren 
Handschriften, die in der Staatsbibliothek in Berlin aufbe-
wahrt werden, wird lediglich eine Katalogaussage zitiert, 
die besagt, dass sie textnah (“similar”) zu Leiden Cod. Or. 
1713 seien (19), sie bleiben aber unberücksichtigt.

Die Leithandschrift wurde laut Kolophon im Jahre 
1782 geschrieben. Wenn die Annahme der Herausgeber 
stimmt, dass das europäische Papier ebenfalls aus dem 
18. Jh. stammt (15), wäre eine ältere Hypothese hinfäl-
lig, dass sie eine Kopie der Algemeene Secretarie der nie-
derländischen Kolonialregierung und somit eigentlich aus 
dem 19. Jh. ist (19). Einigen Bemerkungen am Schluss 
der Erzählung ist zu entnehmen, dass die Handschrift ur-
sprünglich als Rezitationstext vor größeren Menschen
ansammlungen verwendet worden ist, vielleicht bei Fest-
veranstaltungen. Der Name des ursprünglichen Besitzers 
ist nicht leicht zu entziffern: In der Transkription heißt er 
Bapa (Herr) Busu(a)k (25), aber in der Übersetzung ma-
chen die Herausgeber auf einmal den Namen ‘Abu Saka 
daraus (113). Dieser Mann nennt sich “echter Balinese” 
(orang Bali tulen) aus Tinggi (25), was die Herausge-
ber nicht näher lokalisieren, womit aber möglicherweise 
Kampung Tinggi (in Singaraja, Bali) gemeint sein könnte. 
Allerdings scheint die Handschrift in Batavia (heute Ja-
karta) geschrieben worden zu sein (19). Einige javanische 
Einflüsse machen sich sprachlich bemerkbar (19), was zu-
sätzlich für eine Verortung in Batavia sprechen könnte, da 
der Dialekt dieser Großstadt bekanntlich nachhaltig vom 
Javanischen beeinflusst worden ist.

Zu Recht wird darauf hingewiesen, dass die Erzählung 
sprachlich nicht einfach ist und die Übersetzung deshalb 
manchmal tentativ (ix). Das allgegenwärtige Wort ya (ara-
bisch yā, “o, ach”), dass bei Anrede (und Ausruf) verwen-
det wird, wird richtig übersetzt (z. B. Ya Muḥammad, “O 
Muḥammad”), wohl als stilistisches Zugeständnis für an-
glophone Leser finden wir zur Abwechslung auch “Yes 
Muḥammad” und “Well, Muḥammad”. Gegen die Erörte-
rung der möglichen Bedeutung des ungewöhnlichen Aus-
drucks turanggapatsariraya ist nichts einzuwenden (154, 
Anm. 93); alternativ wäre hier jedoch noch an eine Ver-
ballhornung von (javanisch) tinatur rĕngga (“mit Gold 
verziert”), padmasari (“eine bestimmte Art von Edel-
stein”) und raya (“groß”) zu denken. Das Wasser eines 
himmlischen Flusses wird im Text als berkilangan be-
schrieben, was die Herausgeber tentativ mit kilangan 
(“a kind of palm or cane sugar”) in Verbindung bringen 
(161, Anm. 110). Es geht jedoch um ein ber-…-an Verb 
mit dem javanischen Basiswort kilĕng, also “funkelnd, 
glänzend”.

Die Reihe Bibliotheca Indonesica besteht bereits seit 
dem Jahr 1968 und in ihr sind wichtige Werke aus ver-
schiedenen indonesischen Literaturen veröffentlicht wor-
den. Die wissenschaftliche Herausgabe von Primärquel-

len zu den traditionellen Literaturen Indonesiens ist eine 
Aufgabe, die nur schleppend vorankommt. Die beiden 
Autoren dieser Textausgabe haben fast dreißig Jahre (al-
lerdings mit beträchtlichen Unterbrechungen) an ihrem 
Buchprojekt gearbeitet (ix). Wir verdanken ihnen eine zu-
verlässige Edition einer weitverbreiteten Erzählung der 
traditionellen islamischen Volksfrömmigkeit, die bis heu-
te in der ganzen islamischen Inselwelt Südostasiens in 
mehreren Regionalsprachen populär, paradoxerweise je-
doch in der akademischen Forschung noch immer weit-
gehend vernachlässigt geblieben ist.

E. P. Wieringa

Mohammad, Afsar: The Festival of Pīrs. Popular Is-
lam and Shared Devotion in South India. Oxford: Ox-
ford University Press, 2013. 199 pp. ISBN 978-0-19-
999759-6. Price: £ 18.99

Afsar Mohammad’s “The Festival of Pīrs” is based 
on nine months of ethnographic fieldwork in the pilgrim-
age town of Gugudu in southern Andhra Pradesh. Unlike 
Muharram practices in the state’s capital Hyderabad, its 
distinctly non-Shiʿi dimension characterizes Gugudu rit-
ual. Religious life in Gugudu is centered on devotion to a 
hand-shaped icon (known as a pīr) that is the embodiment 
of Kullayappa (the pīr with a cap), who is worshipped 
by both Hindus and Muslims. Mohammad refers to this 
religious practice as “local Islam,” which he defines as 
“a repertoire of various inclusive religious practices that 
embraces diverse devotional traditions in one specific 
place” (3). For Mohammad, the inclusive local Islam of 
Gugudu is in tension with the exclusiveness of localized 
Islam that he defines as “a set of practices considered ex-
clusively for Muslims” (3). With the exception of chap-
ter five, in which he explores debates about “true Islam” 
(asli islām) and movements both regionally and within 
Gugudu to transpose localized Islam on the town’s Mu-
harram tradition, Mohammad’s book reveals the ongoing 
importance of caste and class in shaping ritual practices.

In chapter one, “Gugudu: The Emergence of a Shared 
Devotional Space,” Mohammad maps the sacred land-
scape of Gugudu, its ritual spaces, and its role as the 
realm of the pīr in the religious imagination of Hindu and 
Muslim devotees. For Kullayappa’s devotees, Gugudu is 
believed to be a “gift” from the pīr that “is connected with 
the fall of another village, called Chandrayana Peta” (26). 
Gugudu is a small town of fewer than 3,000 people, com-
prised of mostly lower caste Hindus and approximately 
182 Muslims (28). The story of the origins of Gugudu and 
the hand-shaped image that was discovered by the village 
ancestor Konḍanna, “the first devotee of the pīr,” is one of 
renewal when “the village under the spell of the pīr began 
to experience new prosperity and progress, which they 
call barakatu” (33). At the center of Gugudu religious life 
is the pīr-makānam (pīr-house), where the hand-shaped 
icon of Kullayappa has been installed for the past sever-
al hundred years (34 f.). In addition to the pīr-house, the 
firepit is also a center of devotion and ritual activity (36). 
Other religious sites in Gugudu include Hindu temples, a 
cemetery for the custodians (muzāvar) of the pīr-house, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-252 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-252

