252

A major insight into Bedouin economy that recurs
throughout the book is the interplay of pastoralism, hor-
ticulture, and labor migration, that may be understood
against the background of uncertain ecological, geograph-
ical, and political circumstances, subject to sudden chang-
es and crises. Bedouin are thus compelled to adjust to
available economic resources and seek cash income that
might help them achieve at least short-term economic se-
curity. The book offers the novel suggestion that urban life
is an integral part of the Bedouin economy.

The economic activity of the Sinai Bedouin also mani-
fests certain genealogical aspects. Those who participate
in labor migration or urban markets are usually young
men (married or single). Once they reach the age of 50
and their sons are old enough to take over for them, they
return home to their family and relatives and enjoy the
social security net provided by those circles. They con-
tinue to earn their livings primarily in agriculture, main-
taining their connection to the market economy through
their sons.

One interesting aspect of Bedouin life that the book
addresses is shared by other pastoral groups in the MENA
region (Middle East and North Africa), namely the power
of women within the family and the household when their
spouses are not present. While the men are away, usual-
ly the result of labor migration, women assume respon-
sibility for the household, crops, and flocks. They gain
“considerable power” (35) mostly through their interac-
tion with members of their own circle and with outsiders,
such as tourists. They also maintain control of spending.

Another concept that this book evokes is that of “tribal
affiliation” or “kinship.” The author noted that while the
Negev Bedouin base their society on kinship ties, the Si-
nai Bedouins do not. Although many of them are related
as kinsmen, they act as partners in an egalitarian corporate
group that dealt with defined issues: “The Sinai Bedou-
in forced me to discover the many varieties of corporate
groups that were operating all around me ... and func-
tioned mainly as imaginary links between households and
the territorial tribe” (26).

Tribal membership appears to be very important to
members of the tribe and essential to their economic sur-
vival as an alternative source of secure income amid inse-
cure political and ecological circumstances. As elaborated
in chap. 7, tribal affiliation is of territorial, political, and
administrative significance to tribe members and is fur-
ther strengthened through personal and tribal pilgrimages.

Finally, one cannot ignore certain minor reservations,
such as the study’s time frame — its inception and termi-
nation: As the author begins by framing the study timeline
with that of the Israeli occupation, one might assume that
the congruence between them is the primary theme of the
book. Nevertheless, the occupation is only mentioned on
several occasions and is not an integral part of the discus-
sion. Furthermore, the book concludes with a brief glance
at the economic development that the author noticed dur-
ing his last visit to Sinai in 2009, especially the tourism
industry in which Bedouin are partially involved. Con-
temporary changes in this industry might well serve as a
springboard for future in-depth research.

Rezensionen

In conclusion, this book will be most valuable to re-
searchers studying nomadic life and its challenges as well
as those requiring more information about anthropology
and its ethnographic interpretation tools.

Sarab Abu-Rabia-Queder

Meij, Th. C. van der, and N. Lambooij (eds.): The
Malay Hikayat Mi‘raj Nabi Muhammad. The Prophet
Muhammad’s Nocturnal Journey to Heaven and Hell.
Leiden: Brill, 2014. 210 pp. ISBN 978-90-04-27761-8.
(Bibliotheca Indonesica, 37) Price: € 92.00

Diese Textausgabe, die als 37. Band in der Reihe
Bibliotheca Indonesica des Forschungsinstituts KITLV
(Koniglich Niederldandisches Institut fiir Siidostasien-
und Karibikstudien) erschienen ist, betrifft hauptséachlich
eine Transkription (25-109) samt englischer Ubersetzung
(113-191) einer islamischen malaiischen Handschrift,
welche die abenteuerliche Wundergeschichte der Him-
melfahrt des Propheten Muhammad beschreibt. Die Ein-
fiihrung ist sehr kurz gehalten (3-22), wihrend das Werk
abschlieBend eine (notgezwungen provisorische) Liste zu
Mi ‘raj-Handschriften in diversen indonesischen Sprachen
(195-198), eine Bibliografie (199-205) und Indices (206—
210) enthilt.

Nur duferst knapp und eklektisch wird auf Erzéhlun-
gen iiber Himmel und Holle in anderen indonesischen Li-
teraturen hingewiesen (13f.). Zwar wird erwihnt, dass
“many stories relate excursions into heaven and/or hell”
(13), konkret werden jedoch nur einige nichtislamische
Beispiele aus dem balinesischen und altjavanischen Be-
reich herangezogen. Auf andere, geradezu muslimische
Texte, die iiber Himmel und Holle handeln, vor allem aus
der malaiischen Literatur, wird iiberhaupt nicht weiter
eingegangen. In der Einfithrung lamentiert Th. C. van der
Meij, dass vieles noch nicht erforscht sei, wobei die (an
sich berechtigte) Klage zugleich als Anklage an andere
Forscher zu fungieren scheint: Dieser und jener habe in
seinem Werk der malaiischen Mi ‘raj-Erzidhlung ungenii-
gend Aufmerksamkeit geschenkt (9f.), “with the excep-
tion of Van der Meij who wrote an article on Malay and
Javanese versions in 2004, J. Millie also in 2004, and a
team from the Pusat Penelitian IAIN Walisongo in Sema-
rang in 2006 (10). Umso mehr fillt es deshalb auf, dass
in der Einfithrung zwar viele ungeklirte Forschungsfra-
gen in den Raum gestellt werden, die Herausgeber selbst
keinen einzigen davon annehmen, sondern andeuten, sich
bloB auf ihre selbstgesteckte Hauptaufgabe beschrinken
zu wollen, ndmlich “to present a text and a translation for
others not versed in Malay to peruse, study, explore, and
explain” (9).

Praktische Uberlegungen diirften eine entscheiden-
de Rolle gespielt haben, warum gerade Cod. Or. 1713
der Leidener Universititsbibliothek als Leithandschrift
gewihlt wurde, da sie den Herausgebern als Fotokopie
zur Verfiigung stand: “Without this tool this book could
never have been written, as it is the product of evening
and weekend labour when the manuscript department of
the library is unfortunately closed” (ix). Zusitzlich wur-
de KITLV Or. 61 als “Manuscript B” verwendet, um bei

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:20. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-252

Rezensionen

einigen unklaren Stellen Auskunft zu bieten. Die Leit-
handschrift wird ziemlich ausfiihrlich beschrieben (14—
22), iiber Vergleichshandschrift B dahingegen erfahren
wir merkwiirdigerweise fast nichts, auler dass “KITLV
Or. 61 closely follows the text almost in every word” (19).
Diese Feststellung fiihrt jedoch nicht zu einer philologi-
schen Untersuchung der moglichen Verwandtschaft der
beiden iiberlieferten Handschriften. Von zwei weiteren
Handschriften, die in der Staatsbibliothek in Berlin aufbe-
wahrt werden, wird lediglich eine Katalogaussage zitiert,
die besagt, dass sie textnah (“similar”) zu Leiden Cod. Or.
1713 seien (19), sie bleiben aber unberiicksichtigt.

Die Leithandschrift wurde laut Kolophon im Jahre
1782 geschrieben. Wenn die Annahme der Herausgeber
stimmt, dass das européische Papier ebenfalls aus dem
18. Jh. stammt (15), wiire eine dltere Hypothese hinfil-
lig, dass sie eine Kopie der Algemeene Secretarie der nie-
derldndischen Kolonialregierung und somit eigentlich aus
dem 19. Jh. ist (19). Einigen Bemerkungen am Schluss
der Erzidhlung ist zu entnehmen, dass die Handschrift ur-
spriinglich als Rezitationstext vor groferen Menschen-
ansammlungen verwendet worden ist, vielleicht bei Fest-
veranstaltungen. Der Name des urspriinglichen Besitzers
ist nicht leicht zu entziffern: In der Transkription heif3t er
Bapa (Herr) Busu(a)k (25), aber in der Ubersetzung ma-
chen die Herausgeber auf einmal den Namen ‘Abu Saka
daraus (113). Dieser Mann nennt sich “echter Balinese”
(orang Bali tulen) aus Tinggi (25), was die Herausge-
ber nicht niher lokalisieren, womit aber moglicherweise
Kampung Tinggi (in Singaraja, Bali) gemeint sein konnte.
Allerdings scheint die Handschrift in Batavia (heute Ja-
karta) geschrieben worden zu sein (19). Einige javanische
Einfliisse machen sich sprachlich bemerkbar (19), was zu-
sétzlich fiir eine Verortung in Batavia sprechen konnte, da
der Dialekt dieser GroBstadt bekanntlich nachhaltig vom
Javanischen beeinflusst worden ist.

Zu Recht wird darauf hingewiesen, dass die Erzidhlung
sprachlich nicht einfach ist und die Ubersetzung deshalb
manchmal tentativ (ix). Das allgegenwirtige Wort ya (ara-
bisch ya, “o, ach”), dass bei Anrede (und Ausruf) verwen-
det wird, wird richtig tibersetzt (z. B. Ya Muhammad, “O
Muhammad”), wohl als stilistisches Zugesténdnis fiir an-
glophone Leser finden wir zur Abwechslung auch “Yes
Muhammad” und “Well, Muhammad”. Gegen die Erorte-
rung der moglichen Bedeutung des ungewohnlichen Aus-
drucks turanggapatsariraya ist nichts einzuwenden (154,
Anm. 93); alternativ wére hier jedoch noch an eine Ver-
ballhornung von (javanisch) tinatur réngga (“mit Gold
verziert”), padmasari (“eine bestimmte Art von Edel-
stein”’) und raya (“grof3”) zu denken. Das Wasser eines
himmlischen Flusses wird im Text als berkilangan be-
schrieben, was die Herausgeber tentativ mit kilangan
(“a kind of palm or cane sugar”) in Verbindung bringen
(161, Anm. 110). Es geht jedoch um ein ber-...-an Verb
mit dem javanischen Basiswort kiléng, also “funkelnd,
glidnzend”.

Die Reihe Bibliotheca Indonesica besteht bereits seit
dem Jahr 1968 und in ihr sind wichtige Werke aus ver-
schiedenen indonesischen Literaturen verdffentlicht wor-
den. Die wissenschaftliche Herausgabe von Primérquel-

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

253

len zu den traditionellen Literaturen Indonesiens ist eine
Aufgabe, die nur schleppend vorankommt. Die beiden
Autoren dieser Textausgabe haben fast dreiig Jahre (al-
lerdings mit betridchtlichen Unterbrechungen) an ihrem
Buchprojekt gearbeitet (ix). Wir verdanken ihnen eine zu-
verldssige Edition einer weitverbreiteten Erzdhlung der
traditionellen islamischen Volksfrommigkeit, die bis heu-
te in der ganzen islamischen Inselwelt Stidostasiens in
mehreren Regionalsprachen populér, paradoxerweise je-
doch in der akademischen Forschung noch immer weit-
gehend vernachléssigt geblieben ist.

E. P. Wieringa

Mohammad, Afsar: The Festival of Pirs. Popular Is-
lam and Shared Devotion in South India. Oxford: Ox-
ford University Press, 2013. 199 pp. ISBN 978-0-19-
999759-6. Price: £ 18.99

Afsar Mohammad’s “The Festival of Pirs” is based
on nine months of ethnographic fieldwork in the pilgrim-
age town of Gugudu in southern Andhra Pradesh. Unlike
Muharram practices in the state’s capital Hyderabad, its
distinctly non-Shi‘i dimension characterizes Gugudu rit-
ual. Religious life in Gugudu is centered on devotion to a
hand-shaped icon (known as a pir) that is the embodiment
of Kullayappa (the pir with a cap), who is worshipped
by both Hindus and Muslims. Mohammad refers to this
religious practice as “local Islam,” which he defines as
“a repertoire of various inclusive religious practices that
embraces diverse devotional traditions in one specific
place” (3). For Mohammad, the inclusive local Islam of
Gugudu is in tension with the exclusiveness of localized
Islam that he defines as “a set of practices considered ex-
clusively for Muslims” (3). With the exception of chap-
ter five, in which he explores debates about “true Islam”
(asli islam) and movements both regionally and within
Gugudu to transpose localized Islam on the town’s Mu-
harram tradition, Mohammad’s book reveals the ongoing
importance of caste and class in shaping ritual practices.

In chapter one, “Gugudu: The Emergence of a Shared
Devotional Space,” Mohammad maps the sacred land-
scape of Gugudu, its ritual spaces, and its role as the
realm of the pir in the religious imagination of Hindu and
Muslim devotees. For Kullayappa’s devotees, Gugudu is
believed to be a “gift” from the pir that “is connected with
the fall of another village, called Chandrayana Peta” (26).
Gugudu is a small town of fewer than 3,000 people, com-
prised of mostly lower caste Hindus and approximately
182 Muslims (28). The story of the origins of Gugudu and
the hand-shaped image that was discovered by the village
ancestor Kondanna, “the first devotee of the pir,” is one of
renewal when “the village under the spell of the pir began
to experience new prosperity and progress, which they
call barakatu” (33). At the center of Gugudu religious life
is the pir-makanam (pir-house), where the hand-shaped
icon of Kullayappa has been installed for the past sever-
al hundred years (34f.). In addition to the pir-house, the
firepit is also a center of devotion and ritual activity (36).
Other religious sites in Gugudu include Hindu temples, a
cemetery for the custodians (muzavar) of the pir-house,

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:20. © Inhak.
Inhalts Im 0

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-252

