
Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt

Kritische Anfragen mit Blick auf den Religionsunterricht

Friederike Schulze-Marmeling

1 Einleitung

Der Begriff der Toleranz hat in Diskussionen um den Religionsunterricht und im

Besonderen in Bezug auf das interreligiöse Lernen einen hohen Stellenwert. So

formulierte der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland in seinenThesen zum

Religionsunterricht im Jahr 2006:

»Angesichts der Globalisierung und der multikulturellen und multireligiösen Le-

benszusammenhänge wird religiöse Bildung immer wichtiger – für die eigene

Verwurzelung und Identität der Kinder und Jugendlichen, für religiöse Urteilsfä-

higkeit, für Sinnfindung und Orientierung in der Welt sowie für Verständigungs-

fähigkeit und Toleranz.« (Kirchenamt der EKD 2006, 3)

Hier wird Toleranzfähigkeit als eine der zu erwerbenden Kompetenzen im Reli-

gionsunterricht angegeben. Während der Toleranzbegriff auch in Lehrplänen für

den Religionsunterricht oft verwendet wird,1 hat eine von Evelyn Krimmer durch-

1 Überprüft habe ich dies für die Curricula für den evangelischen, islamischen und katholi-

schen Religionsunterricht in Niedersachsen: Toleranz wird in folgenden Curricula genannt:

Kerncurriculum für das Unterrichtsfach Evangelische Religion für den Sekundarbereich II

(2017), 7 und 29; für die Schuljahrgänge 5 bis 10 des Gymnasium (2016), 5, 6 und 8; für die

Schuljahrgänge 5-10 der Hauptschule (2009), 9, 14 und 15; für die Schuljahrgänge 5-10 der

integrierten Gesamtschule (2009), 7, 8, 12 und 28; für die Schuljahrgänge 5-10 der Realschu-

le (2009), 7, 9, 11 und 31; Kerncurriculum für das Unterrichtfach Islamische Religion für die

Schuljahrgänge 1-4, (2019), 13; für die Schulformen des Sekundarbereichs I, Schuljahrgänge

5-10 (2014), 25 und 27; Kerncurriculum für das Unterrichtsfach Katholische Religion im Se-

kundarbereich II (2017), 6 und 22; für die Schuljahrgänge 5-10 des Gymnasiums (2016), 19 und

29; für die Schuljahrgänge 5-10 der integrierten Gesamtschule (2009), 11 und 28. Alle Curri-

cula sind herausgegeben vomNiedersächsischen Kultusministerium inHannover, abgerufen

am 10.09.2019 auf https://db2.nibis.de. Meist wird Toleranz hier im Zusammenhang mit in-

terreligiösem Lernen oder konfessionell-kooperativem Religionsunterricht als Bildungsziel

genannt, eine gründliche Analyse des Toleranzbegriffs in Curricula wurde aber noch nicht

vorgenommen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://db2.nibis.de.
https://db2.nibis.de.
https://db2.nibis.de.
https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://db2.nibis.de.
https://db2.nibis.de.
https://db2.nibis.de.


138 Friederike Schulze-Marmeling

geführte (nicht-repräsentative) Umfrage unter ReligionslehrerInnen im Landkreis

Tübingen ergeben, dass diese den Erwerb von Toleranz als eines der höchsten

Lernziele ansehen (Krimmer 2014, 324). Angesichts der Häufigkeit, mit der dieser

Begriff in religionspädagogischen Zusammenhängen fällt, sowie der Bedeutung,

die der Toleranz als Konzept zugesprochen wird, ist es erstaunlich, dass in der

Religionspädagogik bis heute recht wenige inhaltliche Auseinandersetzungen mit

dem Begriff zu verzeichnen sind. Eine der wenigen Ausnahmen ist die 2014 er-

schienene Monographie von Evelyn Krimmer. Sie nimmt eine Konzeptualisierung

des Toleranzbegriffs vor, die für eine Toleranzdidaktik fruchtbar gemacht werden

könnte. Während ihre Arbeit wichtige Ansätze enthält, fehlt aus meiner Sicht ei-

ne kritische Perspektive auf Toleranzkonzepte. Denn der Begriff Toleranz wird in

wissenschaftlichen Diskursen als vielschichtig und durchaus ambivalent wahrge-

nommen, was von der Religionspädagogik bisher allerdings nicht rezipiert wurde.

Zudem haben eigene empirische Untersuchungen zumThema der Wahrnehmung

Jugendlicher von und des Umgangs mit religiöser Vielfalt im Rahmen des REVIER-

Forschungsprojekts2 mein Interesse auf einen Aspekt von Toleranz gelenkt, der

bisher in der Religionspädagogik ebenfalls noch nicht reflektiert wurde: Besonders

auffällig erschien mir weniger, wie die Jugendlichen Toleranz definierten, sondern

in welchem Zusammenhang sie diese erwähnten. Die Frage zur Funktion des Tole-

ranzbegriffs in Diskursen wird von der Politikwissenschaftlerin Wendy Brown in

Bezug auf liberale Gesellschaften untersucht. In dieser Arbeit möchte ich religions-

pädagogische Überlegungen zu Toleranz mit denThesen von Brown in Verbindung

bringen und dies auf Ergebnissen des REVIER-Forschungsprojekts beziehen. Da

eine ausführliche Darstellung der Analyse aller im Rahmen des Projekts geführten

Interviews den Rahmen sprengen würde, werde ich mich hier weitgehend auf das

exemplarische Interview mit ›Paula‹ beschränken.

2 Toleranz als Diskurs

Der Toleranzbegriff ist in (West-)Europa geschichtlich stark mit Religion und der

Frage nach dem Platz von Religion in der Gesellschaft verbunden: Toleranz wurde

zunächst in Bezug auf die Duldung konfessioneller oder religiöser Minderheiten

diskutiert. Die Geschichte des Toleranzbegriffs wird auch oft als eine Geschichte

eines Ausdifferenzierungsprozesses verstanden, der die Trennung von Staat und

2 REVIER ist die Abkürzung für Religiöse Vielfalt erleben – deuten – bewerten. Religionspädagogi-

scheUntersuchungen zumUmgang Jugendlichermit religiös pluralen Situationen.Das Projekt wur-

de gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (GZ: WI 2715/2-1). Willems 2017;

2018a; 2018b.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 139

Kirche hervorbrachte. Als Auslöser dieses Prozesses wird die Reformation und spä-

ter die Aufklärung ausgemacht (Schreiner & Besier 1990, 524).

Hier wird mitunter die Gefahr einer Vereinnahmung von Toleranz für die Auf-

klärung benannt, da damit jene ausgeschlossen würden, die am europäischen Auf-

klärungsprozess nicht oder angeblich nicht teilnahmen (Otto 2004, 40). Denn der

Begriff der Aufklärung wird oft unscharf nicht nur für eine Epoche der europäi-

schen Geistesgeschichte verwendet, sondern um einen Gegensatz zwischen ›dem

Westen‹ und ›dem Islam‹ zu konstruieren (Horsch 2004, 2). In der Konsequenz

muss die islamische Welt schließlich als intolerant erscheinen.

Die Debatte um Toleranz war seit Entstehung des Begriffs zur Zeit der Aufklä-

rung höchst vielschichtig und kontrovers: Ihr heute wohl bekanntester Advokat war

der Aufklärer John Locke, der sich 1689 in seinemberühmten Toleranzbrief für Tole-

ranz als Lösung vonGlaubenskonflikten und für die strikte Trennung von Staat und

Kirche aussprach. Als kritische Stimme gegenüber Toleranz ist im deutschsprachi-

gen Raum heute vor allem Goethes viel zitierter Aphorismus bekannt: »Toleranz

sollte eigentlich nur eine vorübergehende Gesinnung sein. Sie muss zur Anerken-

nung führen. Dulden heißt beleidigen« (zit.n. Karakaşoğlu 2006, 6). Dass bezie-

hungsweise ob Toleranz die Tolerierten herabsetzt, wird bis heute viel diskutiert,

mittlerweile oft erweitert um die Frage nach der Machtasymmetrie, welche dem

Konzept innewohne: Toleranz wird oft als ein Relikt aus einer vordemokratischen

Vergangenheit betrachtet, in der die Obrigkeit entschied, wie mit den (religiösen)

Minderheiten zu verfahren sei und ihnen aus Toleranz gewisse Privilegien gewähr-

te, wobei ihnen aber die Gleichberechtigung verwehrt blieb.

Rainer Forst formuliert ein Toleranzkonzept welches sich für demokrati-

sche Aushandlungsprozesse im 21.Jahrhundert eigne und mithilfe dessen die

Machtasymmetrie und die diskriminierenden Aspekte dessen, was er »Erlaubnis-

Konzeption« der Toleranz nennt, überwunden werden sollen (Forst 2011, 155).3

Wendy Brown hingegen stellt kritische Anfragen an Forsts Toleranzverständnis

als einem Aushandlungsprozess unter Gleichen: Sie hält Forst entgegen, dass

Toleranz nicht als Konzeption, sondern als Diskurs in der Gesellschaft wirke und

als solcher von vornherein in Machtstrukturen eingebettet sei, statt diese zu über-

winden (Brown 2014, 34). Konkret analysiert sie Toleranz als politischen Diskurs

3 Die Erlaubnis-Konzeption beschreibt die Toleranz der frühen Toleranzedikte, durch die ei-

ne politische Macht religiöse Minderheiten toleriert, aber nicht gleichstellt. Sie existiere in

demokratischen Gesellschaften weiter, wenn eine Mehrheit entscheidet, wie mit einer Min-

derheit zu verfahren ist. Die Respekt-Konzeption hingegen ist nach Forst ein Aushandlungs-

prozess unter Gleichen, bei dem für die Ablehnung einer Glaubensvorstellung oder Praxis

eines Anderen reziprok-allgemeingültige Gründe gefunden werdenmüssen, bevor man die-

se zurückweist (Forst 2011, 159ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Friederike Schulze-Marmeling

in liberalen Gesellschaften.4 Sie wirft die Frage auf, warum der Toleranzbegriff

eine Renaissance im 21. Jahrhundert erlebt, obwohl er in der letzten Hälfte des

20. Jahrhunderts in den linken und liberalen Kreisen der Vereinigten Staaten

als eine Form des versteckten Rassismus in Verruf geraten war und stattdessen

Freiheit und Gleichheit die Begriffe für Gerechtigkeitskämpfe der Marginalisierten

waren. Heute jedoch beobachtet sie eine hohe Zunahme der Verwendung des To-

leranzbegriffs. So werde Toleranz bei Konferenzen der Vereinten Nationen als ein

grundlegendes Menschenrecht beschworen und in Europa als vorbildliche Haltung

MigrantInnen gegenüber proklamiert. Der amerikanische »war on terrorism« wer-

de teilweise im Namen von Toleranz gekämpft. Brown stellt dazu die Vielseitigkeit

des Toleranzbegriffs heraus und kommt zu dem Schluss, dass diese und das Fehlen

einer eindeutigen Definition zu seiner breiten Verwendung beitragen: So könnten

sich Linke und Liberale wie Konservative darauf berufen, und auch die Objekte der

Toleranz sind vielfältig: Kulturen, ›Rassen‹5 und Religionen sowie sexuelle Orien-

tierungen und Kleidermoden, um nur einige Kategorien zu nennen, werden mit

Toleranz in Verbindung gebracht (Brown 2008, 1ff.). Toleranz sei heute sogar zu

einem Ethos der liberalen Gesellschaft geworden. Somit sieht sie diese als Teil der

Biomacht nach Foucault, nämlich als eine moderne Form der Machtausübung, bei

der Körper nicht mehr durch die Androhung von Tod kontrolliert werden, sondern

durch die Regulierung des Lebens. Nur aus einer Machtposition heraus könne

jemand tolerant sein. Brown verweist hier auf die Begriffsdefinition des Oxford

English Dictionary, in der die drei Wörter »enduring« (aushalten), »licensing«

(erlauben), und »indulging« (nachgeben) zur Umschreibung verwendet werden.

Vor allem der letzte Begriff, »indulging«, verschleiere die Macht und Normativität,

die der Praxis des Tolerierens innewohne (Brown 2008, 25-26). Gerade nach 9/11

habe Toleranzrhetorik in den Vereinigten Staaten dazu gedient, westliche, liberale

Werte als tolerant und neutral darzustellen, wobei ihre Partikularität verschleiert

werde: »tolerance discourse in the United States, while posing both as a universal

value and an impartial practice designates certain beliefs and practices as civilized

4 Brown definiert Liberalismus als eine politische Kultur, die sich selbst nicht als Kultur wahr-

nimmt, da sie sich selbst durch ihre Werte wie Gleichheit und Säkularismus als universell

ansieht. Während der Liberalismus auf das Individuum fokussiere, sieht er Kultur als etwas,

das Gruppenkohärenz bewahrt. Der Liberalismus stehe der Kultur feindlich gegenüber und

betrachtet sie als gefährlich, solange sie sich nicht privatisieren und individualisieren lasse

(Brown 2008, 21).

5 Wendy Brown verwendet hier den Begriff »Race«, der nicht ohne Weiteres als »Rasse« über-

setzt werden kann, da die Begriffe »auf unterschiedliche historische Erfahrungen und Entwick-

lungen verweisen und im jeweiligen gesellschaftlichen Kontext zu verstehen sind« (Mecheril u.a.

2010, 151). Auch da der Rassebegriff im deutschsprachigen Raum zuweilen immer noch als

eine ontologischeGegebenheit interpretiertwird, gebe ich denBegriff in Anführungszeichen

wieder, um auf seinen Konstruktionscharakter hinzuweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 141

and others as barbaric […] it operates from a conceit of neutrality that is actually

thick with bourgeois Protestant norms.« (Brown 2008, 7)

Durch die konstruierte Gegensätzlichkeit des kosmopolitischen Westens und

des fundamentalistischen Anderen sowie die Identifikation von Toleranz und dem

Tolerierbaren mit dem Westen und von Intoleranz und dem Nicht-Tolerierbaren

mit nichtliberalen bzw. nichtwestlichen Gesellschaften im Allgemeinen und dem

Islam im Besonderen werde auch imperialistische Politik bzw. Gewalt legitimiert.

Diese Argumentation, der zufolge der Westen allein die Tugend der Toleranz

perfektioniert habe, geht auf die oben genannte Identifikation von Toleranz mit

der europäischen Aufklärung zurück. Dabei würden weniger tolerante Phasen der

westlichen Geschichte (z.B. Kolonialismus und Nationalsozialismus) geleugnet

oder als Ausnahmen deklariert (Brown 2008, 37).

Brown versucht auch die versteckte Normativität des Toleranzdiskurses da-

durch zu entlarven, dass sie nach dem Objekt der Toleranz fragt: »it remains the

Arab or the homosexual who ist the candidate for tolerance, not the heterosexual

or the white Englishman or Frenchman« (Brown 2014, 16). Hier wird deutlich, dass

Toleranz nach Brown nicht dazu dient, gesellschaftliche Hierarchien abzubauen,

sondern dass durch den Appell für Toleranz Minderheiten bei gleichzeitiger Be-

stärkung und Verschleierung bereits bestehender Normen marginalisiert und dis-

kriminiert werden, indem ihre (vermeintlichen) Identitäten als das zu Tolerierende

und somit als das nicht der Norm Entsprechende markiert werden.

Sie geht aber nochweiter und beklagt nicht nur dieMarginalisierung vonGrup-

pen und Individuen durch Toleranz, sondern kritisiert, dass Toleranz als Diskurs

Identitäten nicht bloß reguliert, sondern kreiert und stabilisiert. Sie erwähnt die

im europäischen Kontext weit verbreitete Assoziation von Toleranz mit Migrati-

on und die in diesem Kontext stattfindende Vermischung der Kategorien Religion,

Kultur und ›Rasse‹.Die Frage der Toleranz gegenüberMigrantInnenwerde zu einer

Frage der Toleranz gegenüber dem Islam (Brown 2014, 18); Konflikte würden dabei

als aus natürlichen Feindschaften zwischen Gruppen resultierend interpretiert:

»When, for example, middle and high schoolers are urged to tolerate one an-

other’s race, ethnicity, culture, religion or sexual orientation, there is no sugges-

tion that the differences at issue […] have been socially andhistorically constituted

and are themselves the effect of power and hegemonic norms […].« (Brown 2008,

16)

In diesem Zusammenhang identifiziert Brown einen weiteren Effekt des Toleranz-

diskurses: Durch die Interpretation von Konflikten, die aus Ungleichbehandlung

und Marginalisierung resultieren, als einerseits persönlich und individuell, und

andererseits als religiös und kulturell, finde eine Depolitisierung statt. Das Ide-

al der Toleranz diene dann als Ersatz für Gerechtigkeit und Gleichheit; ›Sensibi-

lität‹ und ›Respekt‹ gegenüber dem Anderen ersetze seine Gleichstellung. Politi-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Friederike Schulze-Marmeling

sche Konflikte würden emotionalisiert und personalisiert und dadurch letztendlich

entpolitisiert: »A justice project is replaced with a therapeutic or behavioral one.«

(Brown 2008, 16)

Es ist festzuhalten, dass Brown Toleranz nicht gänzlich ablehnt. Ihre Kritik

bezieht sich auf den politischen Diskurs. Dort, wo jemand zum Beispiel den Gar-

tengeschmack des Nachbarn toleriert, erweise sich Toleranz als nützlich und not-

wendig. Browns Kritik bezieht sich auch nicht auf das Tolerieren an sich, sondern

auf die Toleranzrhetorik (Brown 2008, 13). Abgesehen von der marginalisierenden

und identitätserzeugenden Funktion dieses Diskurses sei dieser auch wenig ef-

fektiv in Bezug auf eine friedvolle Gestaltung gesellschaftlicher Pluralität. Denn

der Toleranzdiskurs löse eine feindliche Einstellung gegenüber Differenz nicht auf,

sondern verwalte sie nur. Diejenigen, an die sich der Appell zu tolerieren richtet,

werden aufgefordert, ihre Abneigung im Namen von Frieden und Fortschritt zu-

rückzustellen, was wiederum zu unterdrückter Aggression auf Seiten derjenigen

führe, die in Besitz von Macht sind (Brown 2008, 28): »Because tolerance is […] a

breeding ground for such resentments, it does not simply respond to but produces

a troubling and unstable psychic landscape for liberal multiculturalism.« (Brown

2008, 29)

Momentan können wir beobachten, wie der liberale Multikulturalismus ver-

stärkt von rechten und nationalistischen Strömungen in Frage gestellt wird.Mögli-

cherweise hat der Appell an die Mehrheitsgesellschaft, zum Beispiel MigrantInnen

bzw.MuslimInnen in ihrer vermeintlichen Andersartigkeit zu tolerieren, nicht den

Effekt einer gesellschaftlichen Befriedung, sondern führt dazu, dass Unterschiede

produziert und zementiert werden. Diejenigen, an die sich der Appell zu tolerieren

richtet,werden bestärkt imGefühl, dass sie sich imNamen eines als aufgezwungen

empfundenen gesellschaftlichen Ideals zurücknehmen und Nachgiebigkeit üben

müssen. Trotz der Aktualität dieser Überlegungen werden die Thesen Browns, wie

bereits erwähnt, nicht in der Religionspädagogik rezipiert.
6

3 Toleranz in der Religionspädagogik: »Reflektierte Toleranz« statt
Indifferentismus

Evangelische TheologInnen vertreten verschiedene, teilweise gegensätzliche Posi-

tionen zu religiöser Toleranz und zum Umgang mit religiöser Vielfalt. Ein Beispiel

dafür, wie plural die Meinungslandschaft in Deutschland in diesem Fall ist, bietet

die kontroverse Auseinandersetzung um die Publikation der Evangelischen Kirche

6 Innerhalb der interkulturellen Pädagogik werden die ThesenWendy Browns u.a. von Diehm

aufgegriffen, die der Meinung ist, dass der Begriff der Toleranz mit einer Überbetonung kul-

tureller Differenzen und somit ihrer Zementierung einhergeht (vgl. Diehm 2000).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 143

in Deutschland (EKD) mit dem Namen Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und

Muslime in Deutschland.
7

Auch innerhalb der evangelischen Religionspädagogik bestehen unterschied-

liche Einstellungen in Bezug auf religiöse Vielfalt. Eine differenzierte Darstellung

des Toleranzdiskurses in der Religionspädagogik und der darin vertretenen unter-

schiedlichen Positionen kann hier ebenso wenig erfolgen wie eine Darstellung des

Toleranzdiskurses in der evangelischenTheologie allgemein. Ich möchte mich des-

wegen im Folgenden auf die Darstellung zu Toleranz von Evelyn Krimmer bezie-

hen, weil ihre Monographie Evangelischer Religionsunterricht und reflektierte Toleranz.

Aufgaben undMöglichkeiten religiöser Bildung imPluralismus die bisher umfangreichste

systematische religionspädagogische Toleranzbegründung vorlegt und dem aktu-

ellen Forschungsstand entspricht. Da Krimmer sich stark auf Friedrich Schweitzer

bezieht, sollen zunächst seine Überlegungen zu Toleranz skizziert werden.

Schweitzer untersucht die Auswirkung von religiöser Individualisierung auf

Toleranzfähigkeit bei Jugendlichen. Als religiöse Individualisierung bezeichnet er

das mittlerweile von vielen WissenschaftlerInnen anerkannte Phänomen, dass Re-

ligion wider Erwarten nicht an Bedeutung verloren, sondern sich im Sinne einer

Pluralisierung gewandelt hat. In Bezug auf seine Befragungen von Jugendlichen

konkretisiert er, dass diese ihren eigenen Glauben stark von dem Glauben der Kir-

che abgrenzten. Zudem seien sie der Überzeugung, dass jeder das Recht habe,

seine Religion frei von einer Einmischung von außerhalb zu wählen. Diese Über-

zeugung sei für die Jugendlichen nicht weiter begründungsbedürftig (Schweitzer

2007a, 97f.).8 Es liegt nahe zu vermuten, dass eine solche Haltung automatisch zu

einer toleranten Haltung gegenüber Andersglaubenden führt. Diese These jedoch

7 Während einige evangelische TheologInnen die EKD dafür kritisierten, sich in dieser Schrift

nicht den Verfehlungen der Kirchen in der Vergangenheit in Bezug auf religiöse Toleranz

zu stellen und darüber hinaus auch noch in der heutigen Zeit auf Abgrenzung gegenüber

MuslimInnen zu setzen (so z.B. Kreß 2012), verteidigten andere die Haltung der EKD als eine

der aktiven Toleranz, die auf MuslimInnen zugehe, ohne Unterschiede und Konfliktpunk-

te zu verschleiern oder wesentliche eigene Überzeugungen zu relativieren (z.B. Beckmann

2010). In der EKD-Publikation, aber vor allem in der Verteidigung von Beckmann, finden sich

deutliche Abgrenzungen vom Islam, die mit spezifischen Zuschreibungen einhergehen in

Bezug das Demokratieverständnis, das Frauenbild und die angeblich fehlende Säkularisie-

rung der MuslimInnen. Aber auch in der Kritik von Kreß findet sich zwar eine Absage an der

für ihn intoleranten Haltung der EKD gegenüber dem Islam, aber keine Dekonstruktion der

Zuschreibungen, die in der Publikation vorgenommen werden.

8 Die Verbreitung des Phänomens der religiösen Individualisierung gilt Schweitzer zufolge für

die christlich geprägten und konfessionslosen Jugendlichen, in Bezug auf muslimische Ju-

gendliche sei dieser Aspekt wenig erforscht. Er vermutet jedoch, dass mehr Kontrolle und

Spannung zwischenAnforderungen des Glaubens und der Lebensweise bestehe, die dadurch

gelöst werde, dass die Erfüllung religiöser Gebote in die Zukunft verlagert werde (Schweitzer

2007a, 98).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Friederike Schulze-Marmeling

stellt Schweitzer in Frage, indem er auf die von ihm interviewten Jugendlichen

verweist: Neben einer religiös individualisierten Position beobachtet er bei ihnen

gleichzeitig deutliche Grenzziehungen, vor allem in Bezug auf den Islam, die mit

Vorurteilen und einer negativen Bewertung einhergehen. Jugendliche verfügten

zudem nicht über klare Begriffe, um sich mit der Welt der Konfessionen und Reli-

gionen auseinanderzusetzen.Darin sei exemplarisch abzulesen, dass ihreMeinun-

gen in Blick auf andere Religionen alles andere als reflektierte oder gut begründete

Urteile darstellen. Eine Ursache für die wenig tolerante Haltung der Jugendlichen

sieht Schweitzer in dem Umstand, dass diese oft Toleranz mit einem abstrakten

Recht auf Religionsfreiheit begründeten und somit die Tugend einen eher appel-

lativischen und wenig attraktiven Charakter erhalte. Ein weiterer Grund sei, dass

die eigene religiöse Position oft wenig reflektiert und nicht artikulierbar bleibe. So

sieht Schweitzer eine wichtige Aufgabe der Religionspädagogik darin, zur religiö-

sen Identitätsbildung beizutragen und eine aus dem Glauben heraus begründete

Toleranz zu entwickeln (Schweitzer 2007a, 101ff.).

Krimmer knüpft an Schweitzers Problematisierung der Auswirkung von re-

ligiöser Individualisierung auf Toleranz an und definiert das daraus resultieren-

de Toleranzkonzept als Indifferentismus (Krimmer 2014, 227): »Charakteristisch

hierfür ist eine Grundhaltung, der zufolge man sich einzig seinen idiosynkrati-

schen Werten verpflichtet fühlt, alle angeblichen Gewissheiten in Frage stellt und

sich selbst als überaus tolerant erachtet.« (Krimmer 2014, 38) Der Indifferentismus

sei eine schwache und abstrakte Form von Toleranz, »die aufgrund von Unkennt-

nis oder Desinteresse an Andersartigem sowie Unklarheiten bezüglich des eige-

nen Standpunktes mitunter beliebig und unreflektiert bleibt« (Krimmer 2014, 21).

Ein Beispiel hierfür sei die Position, der zufolge man sich nicht auf eine Wahrheit

festlegen, sondern eine Vielzahl vonWahrheitsansprüchen gleichberechtigt stehen

lassen solle. Diese Haltung werde dann problematisch, wenn sie als Ausrede dafür

diene, sich nicht mehr mit der eigenen oder mit anderen religiösen Sichtweisen

auseinanderzusetzen (Krimmer 2014, 10). Um dieser Herausforderung des Indiffe-

rentismus zu begegnen, wirbt sie für eine »reflektierte Toleranz«, die im Glauben

verankert ist und die religiöse Individualisierung mit einbezieht. Die protestanti-

sche Lehre bietet ihr zufolge einen vielversprechenden Ansatz für eine starke und

aktive Toleranz, und der Religionsunterricht stehe vor der Aufgabe, diese Form von

Toleranz auszubilden (Krimmer 2014, 21). Einerseits erwähnt sie hier den Ansatz

von Johannes Lähnemann, der sich auf die Toleranz Jesu beruft, andererseits die

reformatorische Tradition (Krimmer 2014, 344). Zudem bezieht Krimmer sich auf

Nipkow und Schwöbel, die es schafften, die Spannung aufzulösen, die sich aus der

Forderung nach inhaltlicher Toleranz und dem Bleiben im eigenen Glaubensstand-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 145

punkt ergebe (Krimmer 2014, 175).9 Denn religiöse Toleranz sei oftmals deswegen

herausgefordert, weil die Forderung der Toleranz gleichzeitig eine Relativierung

des religiösen Wahrheitsanspruchs mit sich zu bringen scheint und damit die reli-

giöse Identität schwäche.Deswegenmüsse die Intoleranz von innen bekämpft wer-

den. Auf diese protestantische Toleranzbegründung aufbauend präsentiert Krim-

mer schließlich ihre Konzeptualisierung einer Toleranz, die für didaktische Überle-

gungen anschlussfähig sein kann: Toleranz gegenüber Andersgläubigen dürfe nicht

abstrakt im Sinne von beliebig und gleichgültig sein. Authentische Begegnungen

und dialogische Auseinandersetzungen setzten ein Bewusstsein für die eigene reli-

giöse Identität voraus. Schließlich müsste die Möglichkeit einer Modifizierung des

eigenen Standpunkts in Erwägung gezogen werden (Krimmer 2014, 322f.).10

Die von Krimmer vorgeschlagene Konzeptualisierung von Toleranz scheint mir

wichtige Impulse für einen Umgang mit religiöser Vielfalt im Religionsunterricht

zu geben, da sie sich auf die Herausforderungen bezieht, die mit religiöser Indi-

vidualisierung und Indifferentismus einhergehen. Durch das Nicht-Ausklammern

divergierender Wahrheitsansprüche bei gleichzeitigem Respekt für den Anderen

in seiner Religiosität wird eine Lösung für den Umgang mit einer Spannung zwi-

schen zwei Ansichten angeboten, die nicht in der Auflösung der Differenz besteht

und dennoch ein konstruktives Miteinander möglich macht. Zu erinnern ist hier

jedoch an Wendy Brown: Da die Rede von Toleranz eine identitätskonstituierende

Funktion hat,welcheDifferenzen nicht nur verwaltet, sondern erst erzeugt,müsste

untersucht werden, wie die Religionspädagogik durch die in der Disziplin wenig

reflektierten Rückgriffe auf den Toleranzbegriff partizipiert und damit religiöse

Differenzen essenzialisiert und zementiert.

4 Darstellungen empirischer Untersuchungen am Beispiel ›Paula‹

Im Forschungsprojekt Religiöse Vielfalt erleben – deuten – bewerten. Religionspädagogi-

sche Untersuchungen zum Umgang Jugendlicher mit religiös pluralen Situationen (kurz:

REVIER) geht es vorrangig um die Frage, wie Berliner Jugendliche religiöse Vielfalt

9 Schwöbel begründet die christliche Motivation für Toleranz in der eigenen, unverfügbaren,

von Gott geschenkten Glaubensgewissheit (Schwöbel 2007, 24). Nipkow baut darauf auf und

unterscheidet zwischen zwei Ebenen: Er differenziert einerseits zwischen der ereignisförmi-

gen Konstitution von Religion und zweitens der lehrmäßigen Auslegung. Letzteres werde zur

Bedrohung der Religion durch sich selbst, wenn heilige Schriften und Dogmen an die Stel-

le ihres unbedingten und unverfügbaren Grundes treten. Stattdessen müssten sie als Men-

schenwerke gelten und deshalb immer streitbar bleiben dürfen (Nipkow 2010, 257).

10 Wie Schweitzer sieht Krimmer das größte Potential in Bezug auf die Erziehung zu einer

reflektierten Toleranz im konfessionell-kooperativen Religionsunterricht (Krimmer 2014,

327ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Friederike Schulze-Marmeling

wahrnehmen und mit dieser umgehen: Dabei wurden dreißig Leitfadeninterviews

mit christlichen,muslimischen und nichtreligiösen Jugendlichen geführt.Wir sind

dabei den Fragen nachgegangen, wann die Jugendlichen religiöse Differenz wahr-

nehmen und wie sie diese bewerten. Die Jugendlichen wurden auch gefragt, als

wie tolerant sie sich selbst gegenüber (anderen) Religionen einschätzen, wobei die

Definition von Toleranz bewusst nicht vorgegeben wurde. Die Interviews wurden

mit Methoden der rekonstruktiven Sozialforschung ausgewertet.

ImFolgendenmöchte ich exemplarisch das Toleranzverständnis und das Islam-

bild im Interview mit ›Paula‹11 herausarbeiten. Ich habe das Interview mit ›Paula‹

einerseits ausgewählt, da ihr Zugang zur Religion – obwohl sie nichtreligiös ist –

der Kategorie ›religiöse Individualisierung‹ zuzurechnen ist. Sie vertritt die Mei-

nung, dass Religion undWeltanschauung Privatsache sind, und dass jeder Mensch

frei wählen sollte, welchem Glauben er angehören möchte. Zudem drückt sie eine

Distanz gegenüber religiösen Institutionen aus und gibt an, einen eigenen Weg

der Weltdeutung zu verfolgen.12 Andererseits fiel die Wahl auf das Interview mit

Paula, weil sie Meinungen zu Toleranz und Islam äußert, die sich bei dem Großteil

der anderen nichtmuslimischen Interviewten in unterschiedlicher Vehemenz und

Form wiederfinden. Eine Repräsentativität wird nicht beansprucht, vielmehr geht

es darum zu ergründen, welche Anfragen in Bezug auf Toleranz, Identitäts- und

Differenzkonstruktionen sich möglicherweise aus der Beschäftigung mit dem Fall

›Paula‹ an die Religionspädagogik ergeben könnten.

Paula ist zum Zeitpunkt des Interviews neunzehn Jahre alt und wohnt mit ih-

ren Eltern inMoabit, einem zentralen,migrantisch geprägten Stadtteil Berlins. Sie

macht eine Ausbildung in einem Stadtteil in Ostberlin. Paula ist wie ihre Eltern

nichtreligiös und zeigt gegenüber Religion Ablehnung. Sie hat an einer Montesso-

rischule fächerübergreifend die fünf Weltreligionen durchgenommen, was sie als

sehr langweilig in Erinnerung behalten hat. Sie kann sich an kaum etwas erinnern

und kann die behandelten Religionen auch nicht aufzählen. Sie reist viel mit ih-

rer Familie und erzählt vom Kontakt mit dem Islam und einem Moscheebesuch in

Tunesien. MuslimInnen tauchen sonst in ihrer Wahrnehmung fast ausschließlich

auf der Straße in ihrer Nachbarschaft auf.

4.1 Paulas Toleranzverständnis

Auf die Frage der Interviewerin hin, für wie tolerant sie sich in Bezug auf Religion

einschätzt, bezieht Paula Toleranz direkt auf muslimische Frauen, die Kopftuch

tragen:

11 Alle hier wiedergegebenen Namen von Interviewten sind von den Jugendlichen selbst ge-

wählte Pseudonyme.

12 Siehe hierzu auch den Artikel von Willems in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 147

»Also, ich würde sagen, ist für mich schon ein Unterschied, aber ich würde sagen,

dass wenn die Menschen jetzt hier zum Beispiel in Moabit und so sind ja viele

Ausländer, die halt muslimisch sind oder so. Die Kopftuch tragen und so. Das ist

für mich völlig in Ordnung, da hab ich überhaupt kein Problem damit. Ich find

dann, sie sollen ihre Religion ausleben dürfen auf jeden Fall. Das soll man ihnen

nicht verbieten dürfen, finde ich. Aber ich bin halt nicht derMensch, der an sowas

glaubt. Ich versteh das nicht. Also ich versteh nicht, wie man an so was glauben

kann.«

Die tolerante Haltung besteht Paula zufolge darin, dass sie das Kopftuch akzep-

tiert, obwohl sie nicht versteht, warum Frauen es tragen. Es ist deutlich, dass die-

ses fehlende Verstehen hier nicht bloß eine Frage des Nicht-Wissens ist, sondern

eine Distanz zu der Praxis impliziert, denn sie ist »nicht der Mensch, der an sowas

glaubt.« Dies erklärt sich einerseits durch ihre allgemeine Ablehnung gegenüber

Religion und vor allem religiösen Geboten, und andererseits durch andere Auffas-

sungen über Bekleidung. So sagt sie an einer anderen Stelle des Interviews »[…]

ich bin halt ein Mensch, der zeigt schon mal gerne Haut. […] ich meine, irgend-

wie müssen doch Frauen zeigen, was sie haben, denk ich immer so.« Auf die Ab-

lehnung folgt die Akzeptanz (»sie sollen ihre Religion ausleben dürfen auf jeden

Fall.«). Dabei ist sie sich aufgrund ihrer Ablehnung nicht sicher, ob ihre Haltung

die Voraussetzungen für Toleranz erfüllt: »Ich, also ich weiß jetzt nicht, ob das

was mit Toleranz zu tun hat, aber () ich weiß nicht, ob ich es dann nicht toleriere,

dass sie daran glauben, aber ich versteh es halt nicht, und ich kann es nicht nach-

vollziehen […].« Paula befürchtet, dass ihre Toleranz defizitär ist, wenn sie kein

Verständnis für das Tragen des Kopftuchs aufbringen kann. Es offenbart sich hier

eine Spannung zwischen Relativierung und Bewahren des eigenen Wahrheitsan-

spruchs angesichts von Toleranz. Sie fährt aber fort mit einer Respektbekundung:

»Aber sie als Mensch hab ich, also tolerier ich natürlich. Sind genauso Mensch

wie du und ich. Haben die gleichen Rechte, wie ich finde […].« Paula bezieht sich

darauf, dass diejenigen, deren Handlungen sie nicht nachvollziehen kann, als ihr

gegenüber gleichberechtigte Menschen Respekt verdienen.

Der weitere Verlauf der Gesprächssequenz zeigt, dass Paula mit kopftuchtra-

genden Musliminnen Phänomene verbindet, die bei ihr Unverständnis hervorru-

fen:

»Habendie gleichenRechte,wie ichfinde, die ihnen aber dannwiederwegen ihrer

Religion entzogen werden. Deswegen versteh ich das immer nicht, deswegen bin

ich ja auch teilweise nicht gläubig,weil ich einfach, keineAhnung, das ist ein freies

Land, und, ichmein, jeder sollte seine eigenen Entscheidungen treffen dürfenwie

er will und nicht mit irgendwem verheiratet werden müssen weil es der Glaube

sagt, oder weil es die Familie will und einfach das machen dürfen, was er will.«

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Friederike Schulze-Marmeling

Kopftuchtragen wird von ihr somit in einen direkten Zusammenhangmit Zwangs-

heirat gesetzt. Paulas Toleranz erfolgt somit zwar aus einem wohlbegründeten Ur-

teil (der Verweis auf die Menschenrechte) und aus einem Abwägen zwischen Ak-

zeptanz und Zurückweisung, geht aber auch mit Verallgemeinerungen in Bezug

auf die von ihr Tolerierten einher, auf die ich mich im Folgenden konzentrieren

möchte.

Zunächst einmal sollte es uns erstaunen, dass Paula in Bezug auf Toleranz ge-

genüber Religion spontan kopftuchtragende Frauen erwähnt, denn an vielen Stel-

len des Interviews berichtet Paula gerade von Auseinandersetzungen, in denen es

um ihre Ablehnung des Christentums geht.13 Diese assoziiert sie jedoch spontan

nicht mit dem Begriff der Toleranz. Ein Grund dafür könnte sein, dass sie kaum

Unterschiede zwischen sich als Nichtreligiöse und ChristInnen wahrnimmt: »zu

den Christen wüsste ich jetzt irgendwie keinen Unterschied. Da gibt’s ja nichts

worauf die verzichten oder so. Die gehen halt beten.« Den Unterschied zwischen

sich und MuslimInnen begründet sie damit, dass diese Lebensvorgaben hätten,

an die sie sich halten müssten, wie den Ramadan. Somit erklärt sich, dass die

›Anderen‹, also die Objekte der Toleranz, für Paula vorrangig MuslimInnen sind

und nicht ChristInnen. Auch ist auffällig, dass alle Situationen, in denen sie To-

leranz auf MuslimInnen bezieht, Geschlechterrollen zum Thema haben, wie das

Kopftuchtragen, Heiratspraktiken und sexuelle Belästigungen. Dabei ist sie sich

in Bezug auf die Kategorisierungen unsicher und benutzt Begriffe wie ,Muslime‹

,Ausländer‹ und ,türkisch‹ synonym, so wie sie auch den Begriff ,deutsch‹ in Ab-

grenzung zu ,muslimisch‹ benutzt, woraus zu schließen ist, dass Deutsche für sie

automatisch NichtmuslimInnen sind. Besonders deutlich wird diese Kategorisie-

rung in ihrer Antwort auf die Frage, wo sie in ihrer Umgebung mit Religion in

Kontakt kommt. Hier nennt sie als Berührungspunkte sexuelle Belästigungen, de-

nen sie auf der Straße in ihrem Viertel ausgesetzt ist:

»Es ist halt immer nur, dass die, es ist halt so einVorurteil, dass die Türken jetzt hier

sehr dreist sind, was halt Frauen anbaggern angeht und so was, und sehr strengen

Ton drauf haben, was halt dann immer Vorurteile schafft, was ein bisschen schade

ist, einerseits. Ja aber ist halt so in manchen Alter und in manchen Kulturen so,

dass die Männer ein bisschen arrogant oder so was sind. Oder halt sehr großes

Maul haben.«

Auf die Frage hin, was die Gründe für dieses Verhalten sein könnten, mutmaßt sie:

»Das weiß ich nicht. Also, ich [sic!] vielleicht weil ihre Frauen ja meistens relativ

viel bekleidet ist, würde ich sagen, dass sagt ja die Religion auch, dass die meisten

nicht viel Haut zeigen dürfen […].«

13 Siehe hierzu auch den Artikel von Willems in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 149

Paula fährt fort, von ihrer nach eigener Einschätzung eher freizügigen Einstel-

lung zu Bekleidung zu sprechen und diese mit der Praxis der erwähnten Frauen

zu kontrastieren. Sie sieht die Gründe, für die Probleme mit sexueller Belästigung

nicht direkt in sexistischen Strukturen begründet, sondernmacht unterschiedliche

Auffassungen über Bekleidung dafür verantwortlich, die anhand kultureller/reli-

giöser Linien verlaufen. Dabei ist sie sich der Problematik ihrer Kategorisierungen

durchaus bewusst:

»Aber es ist halt, also für mich ist es ganz krass halt, also sind halt die Ausländer,

würde ich jetzt sagen. Also, das hört sich immer so blöd an, die Ausländer, aber

die, ja sind ja irgendwie Ausländer (lacht) Die können ja trotzdem deutsch sein,

aber sie sehen halt anders aus, und ich weiß nicht, wie ich sie nennen soll halt.

[…]Will jetzt auch nicht rassistisch sein, deswegen, ja. Aber es sind die halt sehr

verbreitet, die – ich weiß nicht, die Deutschen sind einfach schüchterner, hab ich

das Gefühl.«

Die Kategorie ›muslimisch‹ wird in Zusammenhang mit der sexuellen Belästigung

im Viertel nicht direkt von Paula erwähnt. Dennoch schwingt diese Kategorie

mit, da sie die Situationen, die sie mit »Türken« und »Ausländern« in Verbindung

bringt, als Kontakt mit Religion verhandelt und in anderen Interviewstellen deut-

lich wird, dass sie ›muslimisch‹ sowohl mit den hier erwähnten Kleidungsregeln

als auch mit ›türkisch‹ assoziiert.

NachMecheril und Lingen-Ali kannman hier von einer natio-ethno-kulturellen

Kodierung von Religion sprechen, wobei Religion als Deutungs-, Orientierungs-

und nicht zuletzt Unterscheidungspraxis dient, die mit Essenzialisierungen ein-

hergeht (Mecheril & Lingen-Ali 2016, 20). Anhand dieser Interviewausschnitte

wird also deutlich, dass Paula Toleranz zunächst mit MuslimInnen in Verbindung

bringt und ihren Kontakt mit Islam als konflikthaft erlebt, wobei sie natio-ethno-

kulturelle Zuschreibungen mit Religion – hier dem Islam – verbindet. Ob Religion

in ihrer Weltsicht dabei die dominante Deutungskategorie ist, kann hier nicht

aufgezeigt werden, da der Rahmen des Interviews hierfür zu begrenzt ist und

Religion als Bezugskategorie bereits vorgegeben wird. Zumindest Mecheril und

Lingen-Ali stellen aber fest, dass der Rückgriff auf Religion als Erklärungsmuster

in den letzten Jahrzehnten im deutschsprachigen Diskursraum stark zugenom-

men hat, wobei insbesondere der Islam als Unterscheidungskategorie eine Rolle

spielt (Mecheril & Lingen-Ali 2016, 17f.)

Ich möchte noch einmal auf Paulas Erfahrungen auf der Straße ihres Viertels

zurückkommen: Paula lebt trotz dieser schlechten Erlebnisse gerne in einem reli-

giös vielfältigen Stadtteil wie Moabit, und zieht diesen Ort einem christlich-bür-

gerlich geprägten Stadtteil wie Lichterfelde, wo sie zuvor gewohnt hat, vor. Gründe

seien neben dem reichhaltigeren Unterhaltungsangebot auch, dass man in einem

vielfältigen Bezirk voneinander lerne und ins Gespräch komme. Hierbei ist zu er-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Friederike Schulze-Marmeling

wähnen, dass Paula von keinem einzigen interreligiösen Gespräch in Moabit be-

richten kann. Die einzigen Situationen in ihrem Stadtteil, die sie als interreligiös

beschreibt, sind die Auseinandersetzungen mit den »ausländischen« Männern, die

sie auf der Straße sexuell belästigen. Es scheint also, dass Paulas Bekenntnis zur

Bejahung einer religiösen Vielfalt einen eher abstrakten, formelhaften Charakter

einnimmt und sich nicht in ihren Erfahrungen widerspiegelt. Auch ihre Aussage,

dass man eine Art der interkulturellen Kompetenz durch das Erleben religiöser

Vielfalt erlange, verstärkt diesen Eindruck:

»dann ist es nicht so anders, wie wenn du jetzt auf einmal von Deutschland in die

Türkei kommst. Oder nach Arabien oder irgendwie so was. Dann wär das ja so:

Wow! Kompletter Kulturschock (lacht), sondern du wächst damit fast auf und so

ist es fast normal.«

An anderer Stelle äußert Paula die Meinung, dass durch vermehrtes Wissen über

Religion Intoleranz bekämpft werden könnte. Sie findet, dass verschiedene Reli-

gionen in der Schule behandelt werden sollten, da es »auch ein bisschen zu der

Toleranz von den Menschen« dazugehöre. Durch die Aufklärung über andere Reli-

gionen könnte man zum Beispiel lernen, warum manche Frauen Kopftuch tragen.

Dies steht im starken Kontrast zu ihrer Aussage, dass sie persönlich kein Interesse

an dem Thema Religion hat und auch nicht weiß und nicht interessiert ist zu er-

fahren,warummanchemuslimischen Frauen ein Kopftuch tragen. Auch hier bleibt

Paulas Toleranzbegriff abstrakt und wenig reflektiert.

4.2 Die Grenzen der Toleranz bei Paula und das intolerante Andere

Schließlich lässt sich über Paula sagen, dass sie ihre tolerante Haltung, aber auch

ihre Grenzen der Toleranz an Situationen und Praktiken festmacht, die mit dem

Islam in Verbindung gebracht werden, aber auch Geschlechterrollen zum Thema

haben, so zum Beispiel in Bezug auf die sie belästigenden Männer, die zuvor expli-

zit als türkisch/ausländisch und implizit als muslimisch charakterisiert wurden:

»Na ja, ich erleb es ja selber, am eigenen Leib undmach gar nichts. Also () ist schon

– also, istmir schon passiert, dass die halt sehr, sich sehr viel rausnehmen, einfach.

Auch in Clubs. Da gehen die sehr ran, und ich musste auch schon manchen Ker-

len einfach eine Ohrfeige verpassen, weil die es nicht verstanden haben, dass ich

nichts von denen wollte, und sind halt einfach nur so Sprüche. Ähm die übergeh

ich dann einfach, da sag ich nichts drauf. Also das ist mir dann egal. Das bin ich

jetzt eigentlich auch schon fast gewohnt […].«

Ihre Aussage legt nahe, dass sie zunächst die Situation toleriert und sich nur im

Notfall wehrt. Während sie hier die Grenzen der Toleranz nur implizit definiert,

antwortet sie auf die Frage, was sie nicht tolerieren würde, dass sie die für sie –

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 151

wie wir bereits in einem vorherigen Zitat gesehen haben – als muslimisch kate-

gorisierten Zwangsheiraten nicht akzeptieren kann: »wenn irgendwelche kleinen

Kinder verheiratet werden, oder […] wo die Religion oder die Eltern halt den Freund

verbieten, weil sie nicht türkisch sind, nicht muslimisch sind, weil er deutsch ist«.

Während es bemerkenswert ist, dass Paula vorrangig den Islam in Bezug sowohl

des Tolerierbaren als auch des Nicht-Tolerierbaren in den Blick nimmt, deutet sich

hier an, dass Paula den Islammit Restriktionen und Intoleranz verbindet. Denn sie

verbindet das Verbot der freien Partnerwahl jenseits von Grenzen der Religion oder

Nationalität mit muslimischen Kontexten.Muslime sind in Paulas Darstellung An-

dere, die sich von ihr im Umgang mit Religion und Geschlechterfragen fundamen-

tal unterscheiden.Und die Andersartigkeit derMuslimInnen liegt für Paula auch in

einer fehlenden oder weniger ausgeprägten Toleranz. Wenn Paula davon spricht,

dass sie kopftuchtragende Frauen toleriert, fügt sie hinzu, dass sie deswegen nicht

versteht, warum deren Religion wiederum intolerant sei: Die kopftuchtragenden

Frauen, die hier in Deutschland,welches sie als »freies Land« bezeichnet, alle Rech-

te genießen würden, könnten bzw. wollten diese gar nicht wahrnehmen aufgrund

des sozialen Umfelds (Familie) und eines religiösen Zwangs.

Im weiteren Verlauf des Interviews wird deutlich, dass Paula religiöse Gebo-

te grundsätzlich als freiheitseinschränkend und eine Religion, die Gebote hat, als

intolerant wahrnimmt. So beschreibt sie eine Szene im Urlaub mit der Familie in

Tunesien, bei der sie anlässlich einer Moscheebesichtigung eine Kopfbedeckung

tragen musste und sich aufgrund ihrer anfänglichen Weigerung mit ihrer Mutter

stritt. Ihre Unzufriedenheit über den Ausgang der Auseinandersetzung drückt sie

folgendermaßen aus: »Ich mach was eure Religion verlangt, und das will ich ja gar

nicht. Ich will ja gar nicht, dass eine Religion quasi jemanden bestimmt. Wie er

zu leben hat, oder so. Und das hab ich ja dann in dem Punkt dann gemacht.« Die

Unfreiheit, die Paula hier kritisiert, betrifft einerseits den ihr auferlegten Zwang,

ein Kopftuch zu tragen, obwohl sie die diesem Zwang zugrundeliegenden Werten

nicht teilt. Andererseits geht ihre Kritik tiefer: Siemöchte generell nicht, dassMen-

schen sich in ihrer Lebensführung von Religion leiten lassen, da diese Orientierung

in ihrer Vorstellung nur als Zwang existiert.Die Frage, obMenschen sich in Freiheit

dafür entscheiden können, Gebote zu befolgen, kommt nicht auf. Während Paula

auf der einen Seite Religion – besonders in Gestalt des Islam – mit Zwang assozi-

iert, verbindet sie Freiheit am ehesten mit Deutschland. Das wird in ihrer Aussage

deutlich, dass dies ein freies Land sei, aber zeigt sich auch an anderer Stelle, und

zwar im Kontrast mit der Türkei:

»die Leute sind auch anders, die sind auch anders in ihrem Land, wie wenn sie wo-

anders sind. Die dürfen da viel mehr als man eigentlich als Gast quasi, da können

sie dir eigentlich ganz schön was sagen hier, wenn man irgendwas falsch macht,

würd ich sagen, das gibt’s ja auch, also jetzt nicht – […] Jetzt nicht in der Tür-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Friederike Schulze-Marmeling

kei, oder so, wenn du in irgendwelche Stadtteile kommst, und du kein Kopftuch

trägst oder sowas, oder dich – oder halt in dieMoscheemit Kopfbedeckung gehen

musst, dann können sie dir ja, können dich eigentlich rausschmeißen und sagen:

Nee, wollen wir nicht!«

In Deutschland hingegen »darfst du ja machen, was du willst«. Paula schränkt

schließlich ein, dass auch nicht alles erlaubt sei. So dürfe man sich in Deutschland

zumBeispiel nicht in der Öffentlichkeit völlig unbekleidet zeigen.Nichtsdestotrotz

herrsche eine viel größere Freiheit als in der Türkei, die auch im Zusammenhang

dieser Interviewsequenz von ihr als muslimisch kategorisiert wird. Wir haben be-

reits gesehen, dass Paula ihre eigene Toleranz an dem Beispiel veranschaulicht,

dass sie kopftuchtragende Frauen akzeptiert. Das entspräche eben auch der frei-

heitlichen Kultur Deutschlands. Im Kontrast dazu steht die Türkei, in der ihrer

Erfahrung nach abweichende Kleidung aufgrund religiöser (islamischer) Vorgaben

nicht immer toleriert wird.

Schließlich wird Paulas Assoziation des Islammit Intoleranz anhand der hypo-

thetischen Frage deutlich, wie sie reagieren würde, wenn ihr nichtreligiöser Bru-

der eine religiöse Person heiraten würde. Interessanterweise sieht sie in Bezug auf

den IslamKonfliktpotential auf der anderen Seite: »Dürfen die Deutsche heiraten?«

Schließlich würde sie dies aber tolerieren und nur hoffen, dass ihr Bruder nicht zu

stark von der Religiosität seiner Partnerin beeinflusst wird. Diesen Einwand er-

hebt Paula ausschließlich in Bezug auf den Islam, bei anderen Religionen sieht sie

keine Probleme, auf das Christentum bezogen räumt sie auch ein, dass kirchliche

Hochzeiten schließlich schöner seien als standesamtliche Feiern.

Anhand der vorgestellten Gesprächssequenzen habe ich versucht zu verdeut-

lichen, dass sich Paulas Reden von Toleranz und das Abstecken von Grenzen im

Interview vor allem in Bezug auf natio-ethno-kulturelle Zuschreibungen vollzieht,

die sie mit dem Islam in Verbindung bringt. Außerdem sind die von ihr mit Tole-

ranz assoziierten Themen fast immer Geschlechterfragen. Man könnte also sagen,

dass sich Paula hier von einemals frauenfeindlich verstandenen Islam abgrenzt. Ei-

nige religiöse Erscheinungen, wie das Kopftuch, toleriert sie aufgrund ihrer Über-

zeugung, dass auch Kopftuchträgerinnen Rechte haben. Andere Phänomene, wie

Zwangsheiraten, toleriert sie nicht, da hier genau diese Rechte »wieder wegen ih-

rer [bezieht sich auf die kopftuchtragenden Frauen] Religion entzogen werden«.

Im Folgenden möchte ich Paulas Überlegungen zu Toleranz mithilfe Browns Kritik

des Toleranzdiskurses kontextualisieren.

4.3 Zwischenfazit: Paula und der Toleranzdiskurs

Paulas Toleranzverständnis und ihre Ausführungen zu religiöser Vielfalt zeigen

Merkmale auf, die Brown in Bezug auf den Toleranzdiskurs beschreibt. Zunächst

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 153

einmal findet sich die von Brown eher für die politische Ebene skizzierte diskursive

Unterscheidung zwischen einem tolerantenWesten und einem intoleranten Nicht-

Westen auch in Paulas persönlicher Landkarte wieder, wenn sie vom freiheitlichen

Deutschland spricht und den autoritären muslimischen Ländern, vom toleranten

Selbst und den intoleranten Anderen. Die Tatsache, dass Paula Toleranz meist auf

MuslimInnen bezieht, obwohl sie auch mit christlichen Phänomenen in Konflikt

kommt, verdeutlicht einerseits, dass sie den Islam als problematisch wahrnimmt,

und andererseits, dass sie das Christliche sowie möglicherweise das Nichtreligiöse

als Norm ansieht und den Islam als das Andere. Unterschiede zwischen sich und

ChristInnen bleiben – trotz offensichtlicher Differenzen – weitgehend unsichtbar.

Weiterhin lässt sich bei Paula beobachten, dass in Bezug auf ihr Sprechen von To-

leranz das tolerierte Andere essenzialisiert wird. MuslimInnen tauchen bei ihr als

Menschen auf, die bestimmte Lebensvorgaben und eine völlig andere Geschlech-

termoral haben als sie selbst. Dabei gehen ihre Konstruktionen vom Islam mit na-

tio-ethno-kulturellen Zuschreibungen einher. Diese Vermischung und synonyme

Verwendung verschiedener Identitätsmerkmale beschreibt Brown als ein Charak-

teristikum des Toleranzdiskurses, welcher dazu führt, dass Identitäten und Dif-

ferenzen nicht nur stabilisiert, sondern auch erst erzeugt werden. Dabei werden

verschiedene Phänomene, wie zum Beispiel das der sexuellen Belästigung oder der

Zwangshochzeit, als vorrangig kulturell und religiös bedingt gelesen.

Gerade am Beispiel der sexuellen Belästigung, von der Paula erzählt, lässt sich

aber auch eine Depolitisierung erkennen in dem Sinne, wie Brown diese in Be-

zug auf den Toleranzdiskurs kritisiert: Paula deutet die Situationen, in denen sie

belästigt wird, als ein Problem des Aufeinandertreffens verschiedener Kulturen,

Religionen und Weltanschauungen: Dabei stehen verschiedene Vorstellungen dar-

über, wie sich eine Frau in der Öffentlichkeit zu kleiden hat und wie ein Mann

darauf reagieren darf, scheinbar gleichberechtigt nebeneinander und machen To-

leranz notwendig. Ungleichberechtigung der Geschlechter wird von Paula nicht

direkt als strukturelles Problem angesprochen, sondern als eine Frage der Kultur

und der Religion. Da sie aber laut ihres Toleranzverständnisses andere Kulturen

und Religionen respektieren möchte, liegt die Lösung des Problems für sie in einer

Art interreligiöser Sensibilisierung, wie sie zum Beispiel durch das Reisen in frem-

de Länder oder das Leben in einem religiös vielfältigen Viertel geschehen könnte.

Wenn die Antwort auf die Probleme der sexuellen Belästigung aber darin gesucht

wird, gegenseitig Verständnis aufzubauen und sich kennenzulernen, findet eine

Entpolitisierung des Erlebten statt. Vermutlich würde Paula selbst diese Haltung

des Tolerierens nicht konsequent verfolgen und wir wissen, dass sie auch in Be-

zug auf die Belästigungen im Notfall Grenzen setzt. Es geht jedoch hier eben auch

genau darum, die Inkonsistenzen in ihrem Toleranzverständnis herauszuarbeiten.

Im Endeffekt bleibt es offen, ob durch die Entpolitisierung Paulas Handlungsun-

fähigkeit und ihre Wehrhaftigkeit angesichts der sexuellen Belästigungen einge-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Friederike Schulze-Marmeling

schränkt wird. Zu vermuten wäre, dass Paula angesichts ihres Selbstbilds als tole-

rante, weltoffene Person nicht rassistisch sein möchte und meint, den ›Anderen‹ in

seiner kulturellen und religiösen Andersartigkeit zumindest bis zu einem gewissen

Grad tolerieren zumüssen. In diesem Kontext wird ein anderer Aspekt von Browns

Kritik am Toleranzdiskurs relevant: Toleranz als Mittel zur Bewältigung von Diffe-

renz könnte sich bei Paula als fragil erweisen, wenn sie sich dazu verpflichtet fühlt,

Zwänge und Einschränkungen von (vermeintlichen) VertreterInnen einer Religion

ihr gegenüber zu tolerieren, die wiederum ihrer Vorstellung zufolge keine Toleranz

walten lassen. Vorstellbar wäre auch, dass sie anfällig für die Kritik der ›falschen

Toleranz‹ in Bezug auf ›den Islam‹ sein könnte, da ihr Toleranzverständnis ein Di-

lemma aufweist: Sie muss einseitig nachgiebig sein, während es andere angeblich

nicht sind.

Alles in allem können wir mit Brown schlussfolgern, dass Paula am Toleranz-

diskurs und somit an der Differenzkonstruktion teilnimmt, die damit einhergeht.

Es ist deutlich, dass ihr Zugang zum Thema religiöse Vielfalt ambivalent ist und

ihr Verständnis von Toleranz für den Umgang mit Pluralität eher hinderlich sein

könnte. Aber muss daraus die Konsequenz erwachsen, dass Toleranz keine geeig-

nete Tugend im Umgang mit religiöser Vielfalt ist? Was bedeutet dies in Bezug

auf eine religionspädagogische Toleranzdidaktik, wie Krimmer sie vorschlägt? Im

Folgenden sollen die Erkenntnisse aus dem Interview mit Paula wieder auf den

religionspädagogischen Diskurs bezogen und nach Konsequenzen für den Religi-

onsunterricht gefragt werden.

5 Braucht die Religionspädagogik eine Toleranzdidaktik?

Trotz der hierarchisierenden und ausschließenden Funktionen des Toleranzbe-

griffs in gesellschaftlichen Diskursen um Religion möchte ich doch dafür plädie-

ren, ihn nicht für überholt zu erklären. Einerseits sollte im Religionsunterricht

Toleranz nicht trotz, sondern aufgrund des gesellschaftlichen Toleranzdiskurses

thematisiert werden, da nur so ein Hinterfragen und gegebenenfalls eine Dekon-

struktion von verfestigten Bildern und Vorstellungen von religiöser Vielfalt statt-

finden kann. Und andererseits bietet sich der Begriff meiner Ansicht nach an, um

einen Umgang mit tatsächlich vorhandener religiöser oder weltanschaulicher Dif-

ferenz zu finden, vor allem in Bezug auf den von Krimmer konstatierten, unter

SchülerInnen weit verbreiteten Indifferentismus in Bezug auf Toleranz: Denn To-

leranz kann eine Möglichkeit bieten, eigene Überzeugungen zu formulieren und

gleichzeitig abweichende Standpunkte zu akzeptieren – eine in einer demokrati-

schen, religiös und weltanschaulich pluralen Gesellschaft wichtige Fähigkeit.

Um SchülerInnen für die Funktion des Toleranzbegriffs in hegemonialen Dis-

kursen zu sensibilisieren,müsste im ersten Schritt ein Hinterfragen angeregt wer-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 155

den: Konkret müsste einerseits die weitverbreitete einseitige Verknüpfung von To-

leranz mit Reformation und Aufklärung, ›demWesten‹ und dem Christentum, bei

gleichzeitiger Assoziierung von Intoleranz mit nichtwestlichen (und nichtchristli-

chen) Gesellschaften dekonstruiert werden.Andererseitsmüsste eine religionspäd-

agogische Toleranzdidaktik die Normstabilisierung sowie Essenzialisierungen und

Verallgemeinerungen beim Sprechen über Toleranz problematisieren.14 So müss-

te eine Toleranzdidaktik reflektieren, wenn einseitig muslimische oder jüdische

Praktiken (wie das Kopftuch oder die Vorhautbeschneidung bei Jungen) als Her-

ausforderung für Toleranz diskutiert werden, während christliche Praktiken als

vermeintlich neutrale kulturelle Ausdrucksformen unsichtbar bleiben. Im Religi-

onsunterricht müssten dann stärker auch Konfliktsituation in den Blick genom-

men werden, welche sich eben nicht an der Schnittstelle Islam/Christentum ab-

spielen, sondern zum Beispiel zwischen Nichtreligion und Religion oder zwischen

verschiedenen Strömungen innerhalb einer Religion. Denn mit der – wenn auch

meist wohlmeinenden – Fokussierung der Toleranzdebatte in der Religionspäd-

agogik auf den Islam wird implizit die Annahme gestärkt, dass die Minderheiten-

religion das Andere ist, welches die Gesellschaft vor Probleme stellt. Vermieden

werden müsste außerdem eine Verengung von Praktiken oder Vorstellungen auf

die Kategorie Religion, wie es z.B. im Fall Paula in Hinblick auf Zwangsheiraten

und sexuelle Belästigung geschieht. Gerade angesichts des Islamdiskurses in der

Gesellschaft müsste man eine vorschnelle ›Religiosierung‹15 von zu tolerierenden

oder nicht zu tolerierenden Phänomenen verhindern, auch und insbesondere im

Kontext von Religionsunterricht. Auch Schweitzer problematisiert, dass Konflik-

te einseitig in Hinsicht auf Religion interpretiert würden (Schweitzer 2007b, 337).

Gleichzeitig kritisiert er aber auch, dass Ignoranz gegenüber religiösen Faktoren in

Bezug auf Toleranz »notwendig hinter einer im vollen Sinne differenzorientierten

14 Siehe hierzu Willems, 2018b: Willems thematisiert den Aspekt der Religionskritik im Rah-

men des problemorientierten Religionsunterrichts. Während er die Notwendigkeit der Aus-

einandersetzungmit Religionskritik imReligionsunterricht bejaht,merkt er an, dass sich die-

se seit ihrer Thematisierung in der Religionspädagogik in den 1960/70er Jahren gewandelt

hat. Während Religionskritik einst als emanzipatives Projekt aufgetreten sei, wäre sie heute

oft auf eine »Islamkritik« reduziert und bringe oft Exklusion von religiösen und ethnischen

Minderheiten mit sich. Dies müsste bei der Behandlung von Religionskritik im Religions-

unterricht heute mitbedacht werden. Willems stützt sich dabei auf Erkenntnisse aus den

REVIER-Interviews, nicht zuletzt auch auf Paulas Aussagen.

15 Der Begriff ist aus dem in der vorherigen Fußnote genannten Artikel von Willems entnom-

men: »Eine ›Religiosierung‹, oder auch eine ›Theologisierung‹, die alle Fragen und Probleme

derWelt als religiöse oder theologische versteht undmeint, sie religiös oder theologisch be-

arbeiten oder gar ›lösen‹ zu können, gilt es im Religionsunterricht deshalb gerade nicht zu

fördern, sondern zu hinterfragen.« (Willems 2018b, 143).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Friederike Schulze-Marmeling

Anerkennung zurückbleibt.« (Schweitzer 2007b, 345)16 Eine Bildung zur Toleranz

ohne die Berücksichtigung religiöser Faktoren sei in einer nicht unwesentlich von

Religion geprägten Welt wenig relevant (Schweitzer 2007b, 344ff.). Insbesondere

in Bezug auf Ausprägungen des Islam und des Judentums im deutschen Kontext

würde eine Ignoranz gegenüber Religion unweigerlich zu Diskriminierung und In-

toleranz führen: »Die Nichtbeachtung religiöser Dimensionen im Falle von Juden-

tum und Islam kann sich kaum auf freiheitliche Motive berufen. Eher könnte ihr

zum Vorwurf gemacht werden, dass sie selbst zu einem Bestandteil intoleranter

Verhältnisse geworden sei.« (Schweitzer 2007b, 345) Mit Bezug auf den Kommuni-

taristen Taylor kritisiert Schweitzer den Universalismus einer Anerkennungspoli-

tik, die nicht auf Religion eingestellt ist, und plädiert für eine differenzorientierte

Herangehensweise (ebd.) Insofern möchte ich in diesem Artikel keinesfalls dafür

argumentieren, religiöse Aspekte in Bezug auf Konflikt und Toleranz zu ignorie-

ren. Dies kann so, wie Schweitzer sagt, tatsächlich die schon bestehende Ausgren-

zung und Marginalisierung von Praktiken religiöser Minderheiten verstärken –

zum Beispiel, indem mit der in religiösen Dingen zu wahrenden Neutralität des

Staats argumentiert wird, um Staatsbediensteten das Tragen von Kopftüchern zu

verbieten.

Eine erfolgreiche religionsdidaktische Behandlung religiös begründeter Phä-

nomene, die weder mit ›Religiosierung‹ einhergeht noch mit einer Ignoranz ge-

genüber dem Religiösen, wird von Hakan Turan in seinem Unterrichtsmaterial zu

dem konfliktbehafteten – und im Kontext des Interviews mit Paula hochrelevan-

ten –Themenfeld »Ehre, Ehrenmorde und Keuschheit bei Muslimen« (Turan 2018,

1) vorgenommen. Turan stützt sich dabei auf Grundlagen der identitätssensiblen

Kommunikation, was in Bezug auf das von ihm behandelte Thema bedeutet, dass

im Unterricht aufzuzeigen ist,

»dass problematische kulturelle Erscheinungsformen17 nie per se repräsentativer

Ausdruck einer kollektiven Kultur sind, sondern dass sie auch in der Kultur, in der

sie auftreten, einen benennbaren sozialen und historischen Kontext haben, sowie

16 Schweitzers Kritik bezieht sich auf die Erziehungswissenschaften, da sie religiöse Faktoren

in der Toleranzbildung weitgehend ausblenden würden. Die Gründe hierfür seien darin zu

suchen, dass ErziehungswissenschaftlerInnen aufgrund der geschichtlichen engen Verzah-

nung von Herrschaft und Religion letzteres als Hindernis für eine Bildung hin zu Freiheit, To-

leranz und Selbstbestimmung sehen würden. Das Ausklammern von Religion sollte das Ein-

nehmen eines vermeintlich neutralen Standpunkts ermöglichen und schließlich zur Gleich-

behandlung aller führen (Schweitzer 2007b, 344ff.).

17 Mir ist allerdings unklar, warum Turan hier nur auf »problematische« kulturelle Phänomene

Bezug nimmt, denn hinsichtlich seines in diesem Text folgend knapp skizzierten Kulturbe-

griffs müsste dies auf alle kulturellen Ausdrucksformen zutreffen. Zudem müsste definiert

werden, was eine kulturelle Erscheinung problematisch oder akzeptabel macht.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 157

fast immer von begünstigenden psychologischen Rahmenbedingungen der Be-

teiligten abhängen« (Turan 2018, 6).

Dabei bezieht er sich auf einen Kulturbegriff, den er als »transkulturelles Modell«

(Turan 2018, 8) bezeichnet, und welcher sich darin auszeichnet, Kulturen nicht

als homogene Gebilde, sondern als in sich vielfältig und widersprüchlich, sich ge-

genseitig beeinflussend und zeitlich veränderbar zu begreifen. In dieser Hinsicht

charakterisiert er Ehrenmord als eine Praxis, welche »verstärkt unter konkre-

ten sozioökonomischen Bedingungen in stammesähnlich strukturierten ländlichen

Regionen sowie in sehr traditionsverbundenen Familien, die solchen Regionen

entstammen«, auftritt. Ehrenmorde gebe es auch in nichtmuslimischen Gesell-

schaften »mit vergleichbaren sozioökonomischen Strukturen«, und sie hätten

keine Grundlage im islamischen Recht. Ehrenmorde seien somit »keine spezifisch

islamischen Erscheinungen«, auch wenn sie heute gehäuft in der islamischen Welt

vorkämen (Turan 2018, 7). Ausgehend von dieser Analyse präsentiert Turan Unter-

richtsmaterialien, in denen das Phänomen Ehrenmord in der oben beschriebenen

Vielschichtigkeit kontextualisiert wird. In den Materialien wird die Praxis nicht

als ein Streitthema zwischen den Religionen oder Kulturen dargestellt, sondern

in einem innerkulturellen und innerreligiösen Konfliktfeld verortet: So finden

verschiedene, sich einander widersprechende muslimische Positionen zu dem

Thema ›Ehre‹ und ›Ehrenmord‹ Gehör, anstatt dass nur eine ›islamische‹ Position

einer korrigierenden ›westlichen‹ Einstellung zu dem Thema gegenübergestellt

wird. Zudem wird verdeutlicht, dass Positionen von den jeweiligen sozioökonomi-

schen Verhältnissen geprägt sind. Turan gelingt es meiner Ansicht nach mit dieser

Herangehensweise, nicht in die Falle einer ›Religiosierung‹ von ›Ehrenmord‹ zu

tappen, wobei er gleichzeitig nicht in eine reflexhafte Apologetik im Sinne von

›das hat mit dem Islam nichts zu tun‹ verfällt. Dieser Zugang könnte auch eine

Toleranzdidaktik davor bewahren, sich unkritisch in den dominanten Diskurs

über Toleranz in Bezug auf Islam und Muslime einzureihen.

Ähnliches lässt sich mit Blick auf Paulas Vorstellungen von Toleranz zum The-

ma Zwangsheirat sagen – eine wie der ›Ehrenmord‹ patriarchale Praxis, die sie

mit dem Islam assoziiert. Hätte Paula eine identitätssensible Toleranzdidaktik er-

fahren, würde sie vielleicht ihre Grenzen der Toleranz bei Zwangsheirat als Aus-

druck von freiheitsbeschränkenden Ausprägungen von Religion und/oder Gesell-

schaft setzen, nicht bei Zwangsheirat als Ausdruck von Religion oder Islam im All-

gemeinen.

Ich möchte mich nun dem zweiten Aspekt widmen, nämlich dem der Tole-

ranzbegründung. Paula vertritt (mit Einschränkungen) das, was Krimmer als »In-

differentismus« in Bezug auf Toleranz bezeichnet: Sie hat an sich selbst den An-

spruch, tolerant zu sein, wobei sie sich auf das Recht auf Religionsfreiheit bezieht.

Schweitzer und Krimmer zufolge ist dies keine starke oder reflektierte Toleranz,

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Friederike Schulze-Marmeling

weil Gesetze eher einen appellativischen Charakter haben, solange nicht nach ihrer

Begründung geforscht wird, und somit nicht zu autonomen Handlungsentschei-

dungen führten. Ich habe versucht herauszustellen, dass Paulas Toleranzbegriff

tatsächlich sehr fragil zu sein scheint: Sie bejaht einerseits die Wichtigkeit der To-

leranz, und meint, dass interreligiöser Austausch zu mehr Toleranz führe, kann

das aber nicht begründen, wobei ihre persönlichen Erfahrungen und Handlungen

dem auch eher zu widersprechen scheinen. So stellt sich der Eindruck ein, dass

Paula Toleranz und Vielfalt eher aus gesellschaftlicher Konformität heraus begrüßt

und eben nicht reflektiert hat. Allerdings ist fraglich, ob Krimmers Antwort darauf,

nach Toleranzbegründungen in der religiösen Tradition zu suchen, einen Ausweg

bieten kann, und zwar nicht nur für Jugendliche wie Paula, die ein distanzier-

tes Verhältnis zu Religion pflegen. Krimmer zufolge kann durch die innerreligiöse

Toleranzbegründung das Problem gelöst werden, dass Toleranz eine Relativierung

des religiösenWahrheitsanspruchs mit sich bringen könnte und die religiöse Iden-

tität schwäche. Allerdings spielen religiöse Wahrheitsansprüche vermutlich gerade

bei religiös individualisierten Jugendlichen eine geringere Rolle. Zumindest deu-

ten die Ergebnisse in den im Rahmen von REVIER geführten Interviews darauf

hin, und nicht zuletzt das Interview mit Paula: Als interreligiös verstandene Kon-

flikte betreffen in seltenen Fällen Dogmen wie die Frage nach der Trinitätslehre

oder der göttlichen Autorenschaft des Korans, sondern eher Praktiken, die von den

Interviewten als religiös gedeutet werden. Krimmer möchte eben gerade die re-

ligiöse Verortung der Jugendlichen wieder in den Vordergrund rücken und stellt

sich mit ihrem Toleranzkonzept gegen einen weltanschaulichen Relativismus, der

Untersuchungen nach eben nicht zu mehr Toleranz führt. Während die Analysen

zu Paula dieses Argument zu bestätigen scheinen, möchte ich dennoch einwen-

den, dass Toleranzkonzepte für die SchülerInnen anschlussfähig sein müssen, und

es ist zu bezweifeln, dass es für eine rein innerreligiöse Toleranzbegründung in

den Weltsichten religiös individualisierter Jugendlicher genug Anknüpfungspunk-

te gibt. Daher ist es eine religionspädagogische Aufgabe, den Plausibilitäten der

Jugendlichen entsprechend Toleranz religiös individualisiert zu begründen, und

zwar unter (nicht ausschließlicher) Einbeziehung religiöser Motive.

Trotzdem kann Krimmers Modell einer »reflektierten Toleranz« dabei helfen,

die SchülerInnen dazu anzuregen, sich einerseits klar in Bezug auf religiöse Dog-

men und Praktiken zu positionieren, und sich andererseits ihrer eigenen Weltan-

schauung bewusst zu werden, indem sie ihre Begründungen für Toleranz reflek-

tieren. Dies ist auch angesichts von Browns Beobachtung relevant, der zufolge das

westliche, Toleranz ausübende Subjekt als neutral erscheint, da der Diskurs des-

sen Partikularität verschleiert. Eine »reflektierte Toleranz«, die nach individuellen

Begründungen sucht, kann diese Partikularität aber sichtbar machen. Allerdings

sollten die Begründungen aber nicht auf die christliche Tradition verengt werden.

Denn auch im Religionsunterricht sollte vermieden werden, dass SchülerInnen auf

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 159

ihre religiöse Zugehörigkeit reduziert werden, wie es Meyer-Magister anmahnt,

wobei er sich auf die differenzorientierte Konzeption interreligiösen Lernens nach

Asbrand und Scheunpflug bezieht:

»Statt die Differenz zwischen ›Eigenem‹ und ›Fremden‹ zur Grundlage des inter-

religiösen Unterrichts zumachen, muss der Unterricht selbst ›differenzorientiert‹

sein: Lernziel interreligiösen Unterrichts ist dann nicht vornehmlich, ›Verstehen

und Toleranz‹ dem Fremden« gegenüber aufzubauen und sich dabei in der Iden-

tität des ›Eigenen‹ zu versichern, sondern den Schülerinnen und Schülern zu er-

möglichen, überhaupt mit Heterogenität und Differenz im kulturell-religiösen

Bereich umgehen zu können.« (Meyer-Magister 2012, 180)

Die SchülerInnen sollten dabei nicht als Angehörige bestimmter Religionen adres-

siert werden, sondern sie müssten ihre Identitäten in verschiedenen Situationen

selbst entdecken und ausloten dürfen. In Bezug auf eine Toleranzdidaktik würde

dies bedeuten, dass die SchülerInnen selbst herausfinden können, wo sie Diffe-

renzen zwischen sich und anderen wahrnehmen, und welche Rolle Religion dabei

spielt, um dann einen Umgang damit zu finden. Sie können erproben, Positionen

einzunehmen und verhandeln,was für sie die Grenzen des Akzeptablen sind.Nicht

zuletzt können sie für sich ergründen, welche Werte ihrer individuellen Konzep-

tion von Toleranz zugrunde liegt und welche Rolle Religion dabei spielt. So kann

im Religionsunterricht ein Umgang mit tatsächlich vorhandener Differenz gefun-

den werden, der nicht auf starren und verallgemeinernden Konstruktionen von

Religionen basiert, und gleichzeitig nicht aus Harmonisierung und Auflösung von

Unterschieden besteht.

Literatur

Beckmann, Klaus (2010): Wieviel Klarheit darf Dialog kosten? Zur Ethik des Ge-

sprächs zwischen Christen und Muslimen. In: Zeitschrift für Evangelische

Ethik 54/2010, 121-130.

Brown, Wendy (2008): Regulating aversion: tolerance in the age of identity and

empire. Princeton.

Brown, Wendy & Forst, Rainer (2014): The Power of Tolerance: A Debate. In: Luca

di Blasi & Christoph F. E. Holzey (Hg.). New York.

Diehm, Isabell (2000): Erziehung und Toleranz. Handlungstheoretische Impli-

kationen Interkultureller Pädagogik. In: Zeitschrift für Pädagogik. Bd. 46,

2/2000, 251-274.

Forst, Rainer (2011): Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse. Perspektiven einer kri-

tischen Theorie der Politik. Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Friederike Schulze-Marmeling

Horsch, Silvia (2004): Rationalität und Toleranz. Lessings Auseinandersetzung mit

dem Islam. Würzburg.

Karakaşoğlu, Yasemin: Das Kopftuch als Herausforderung für den pädagogischen

Umgangmit Toleranz. Ein empirisch fundierter Beitrag zur Kopftuch-Debatte.

In: Bildungsforschung, Jg. 3, 2/2006. Online: https://www.pedocs.de/volltexte/

2014/4642/pdf/bf_2006_2_Karakasoglu_Kopftuch_Herausforderung.pdf [letz-

ter Zugriff: 27.09.2019].

Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2006a): Klarheit

und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in Deutschland. Eine Handrei-

chung des Rates der EKD (EKD-Texte 86). Hannover.

Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2006b):

Religionsunterricht. 10 Thesen des Rates der Evangelischen Kirche in

Deutschland. Hannover 2006. Online: https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/

religionsunterricht.pdf [letzter Zugriff: 26.11.2019].

Kreß, Hartmut (2012): Toleranz. In: Zeitschrift für Evangelische Ethik, 56/2012, 49-

52.

Krimmer, Evelyn (2013): Evangelischer Religionsunterricht und reflektierte Tole-

ranz. Aufgaben und Möglichkeiten religiöser Bildung im Pluralismus (Arbeiten

zur Religionspädagogik Bd. 54). Göttingen.

Lingen-Ali, Ulrike & Mecheril, Paul (2016): Religion als soziale Deutungspraxis. In:

Österreichisches Religionspädagogisches FORUM, Jg. 24, 2/2016, 17-24.

Mecheril, Paul; Castro Varela,Maria doMar; Dirim, İnci; Kalpaka, Annita &Melter,

Claus (Hg.) (2010): Migrationspädagogik. Weinheim.

Meyer-Magister, Hendrik (2012): Lernen in der Identitätsfalle? Zur Zuschreibung

sozialer Identität im interreligiösen Religionsunterricht. In: Theo-Web. Zeit-

schrift für Religionspädagogik, Bd. 11, 2/2012, 168-183.

Nipkow, Karl Ernst (2010): Wahrheit und Toleranz – theologische Präzisierungen

zum Kern des Glaubensdialogs und interreligiösen Lernens. In: Ders. (Hg.):

Gott in Bedrängnis? Zur Zukunftsfähigkeit von Religionsunterricht, Schule und

Kirche. Gütersloh, 253-262.

Otto, Wolf Dieter (2004): Toleranz und politische Kultur in Deutschland nach 1945

– ein Überblick. In: Horst Lademacher, Renate Loos & Simon Groenveld (Hg.):

Ablehnung – Duldung – Anerkennung. Toleranz in den Niederlanden und

Deutschland. Ein historischer und aktueller Vergleich. Münster, 23-45.

Schreiner, Klaus & Besier, Gerhard (1990): Toleranz. In: Ott Brunner u.a. (Hg.): Ge-

schichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Spra-

che in Deutschland. Bd. 6, Stuttgart, 445-605.

Schweitzer, Friedrich (2007a): Religiöse Individualisierung –Chance oder Hinder-

nis für Bildung zur Toleranz? In: Friedrich Schweitzer & Christoph Schwöbel

(Hg.): Religion – Toleranz – Bildung. Neukirchen-Vluyn, 95-109.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.pedocs.de/volltexte/2014/4642/pdf/bf_2006_2_Karakasoglu_Kopftuch_Herausforderung.pdf.%5Bletzter
https://www.pedocs.de/volltexte/2014/4642/pdf/bf_2006_2_Karakasoglu_Kopftuch_Herausforderung.pdf.%5Bletzter
https://www.pedocs.de/volltexte/2014/4642/pdf/bf_2006_2_Karakasoglu_Kopftuch_Herausforderung.pdf.%5Bletzter
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/religionsunterricht.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/religionsunterricht.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.pedocs.de/volltexte/2014/4642/pdf/bf_2006_2_Karakasoglu_Kopftuch_Herausforderung.pdf.%5Bletzter
https://www.pedocs.de/volltexte/2014/4642/pdf/bf_2006_2_Karakasoglu_Kopftuch_Herausforderung.pdf.%5Bletzter
https://www.pedocs.de/volltexte/2014/4642/pdf/bf_2006_2_Karakasoglu_Kopftuch_Herausforderung.pdf.%5Bletzter
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/religionsunterricht.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/religionsunterricht.pdf


Toleranz als Mittel zum Umgang mit religiöser Vielfalt 161

Schweitzer, Friedrich (2007b): Toleranz und Religion – Interdependente Wahrneh-

mungsprobleme säkularer Erziehungswissenschaft? In: Claudia Crotti, Philipp

Gonon & Walter Herzog (Hg.): Pädagogik und Politik. Historische und aktu-

elle Perspektiven. Festschrift für Fritz Osterwalder, Prisma Beiträge zur Erzie-

hungswissenschaft. Bern, 335-350.

Schwöbel, Christoph (2007): Toleranz – eine unmögliche Tugend für religiöse Ge-

meinschaften? In: Friedrich Schweitzer & Christoph Schwöbel (Hg.): Religion

– Toleranz – Bildung. Neukirchen-Vluyn, 11-38.

Turan, Hakan (2018): Unterrichtsvorschlag/teaching suggestions: Ehre, Ehrenmor-

de und Keuschheit bei Muslimen – ein identitätssensibler und inklusiver Zu-

gang/Honour, honour killings and chastity among Muslims – an identity ori-

entated and inclusive approach. READY – Religious Education and Diver-

sity. www.readyproject.eu/uploads/files/1517233108EhrenmordeNew.pdf [let-

zter Zugriff: 25.11.2019].

Willems, Joachim (2018a): Interreligiöse Begegnungssituationen in der Schule. Se-

quenzanalysen im theoretischen Rahmen der dokumentarischen Methode. In:

Nicola Bücker, Antje Roggenkamp & Peter Schreiner (Hg.): Empirische Metho-

den und Forschendes Lernen im Gespräch. Einblicke in heterogene Bildungs-

orte. Berlin, 115-130.

Willems, Joachim (2018b): Religion als Problem. Die religionskritische Aufgabe im

interweltanschaulichen Religionsunterricht. In: Zeitschrift für Pädagogik und

Theologie, Bd. 70 (2) 2018, 142-152.

Willems, Joachim (2017): The Position of Muslim Pupils in Discourses at German

Schools: Two Accounts. In: International Journal of Practical Theology, Bd 21,

2/2017, 194-214.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453551-008 - am 14.02.2026, 04:10:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

