
564 Berichte und Kommentare

These developments inspire a sense of gratifica-
tion and achievement, even though there is a need
for increased involvement of scholars from other
continents, and even though the theoretical debates
during this conference made clear the fact that we
are still far removed from the emergence of a main-
stream disciplinary consensus.

Die Notwendigkeit des Kontingenten

Paradoxien der Informationsverarbeitung
in den divinatorischen Kulturen

Alberto Cevolini

I

Es ist eines der Grundprobleme sozialer Systeme,
das Chaos der Realität in etwas Informatives um-
zuwandeln, das zur Bestimmung einer Ordnung als
Wirklichkeit des Systems beitragen kann. Dieser
Übergang vom Realen zum Wirklichen kann sich
nicht auf die Gewinnung von Informationen direkt
aus der Umwelt und ihre Übertragung ins System
stützen. Soziale ebenso wie psychische bzw. orga-
nische Systeme sind operativ geschlossen und das
schließt unbedingt aus, dass es zwischen System
und Umwelt auf der Ebene der bloßen Operatio-
nen einen unmittelbaren Kontakt gibt (vgl. Luh-
mann 1997: 92). Weder kann das System außerhalb
seiner Grenzen operieren, noch kann die Umwelt
am Erzeugen systemeigener Operationen mitwir-
ken. Aber das, was auf den ersten Blick als eine
Schwäche erscheint, erweist sich hingegen als ein
unentbehrliches Erfordernis für die Reproduktion
von basalen Operationen innerhalb des Systems.
Die Geschlossenheit zwingt in der Tat jede ein-
zelne Operation, sich ins Netzwerk anderer Opera-
tionen desselben Systems einzufügen, auf welche
sie zugleich zurückgreifen und vorgreifen kann, so
dass dieselbe Operation bei ihrer Umsetzung zur
rekursiven Wiederherstellung weiterer Operationen
derselben Art beiträgt (Luhmann 2005b: 36). Ge-
nau diese Rekursivität ermöglicht dem System, auf
die Umweltstörungen nicht willkürlich zu reagie-
ren und eine eigene Autonomie zu erreichen (Vare-
la 2006: 261). Der ganze Erfolg der Systemtheorie
hängt vor allem von ihrer Fähigkeit ab, zu erklären,

wie das Entstehen solcher Autonomie möglich ist
und worauf es ankommt.

Wir gehen davon aus, dass im Allgemeinen kein
System, so komplex es auch sein mag, es anstre-
ben kann, eine interne Varietät zu erreichen, die
der Varietät der externen Umwelt entspricht;1 die
einzige Lösung ist, bestimmte Umweltverbindun-
gen von Daten bzw. Ereignissen anzuerkennen und
sie in Form von Sinnschemata bzw. Reaktionsmus-
tern zu verdichten, die dann zur Verfügung gehalten
werden, um jedes Mal wieder aktualisiert werden
zu können, wenn sich das System denselben Ver-
bindungen bzw. Konfigurationen gegenübersieht.
Das ist nur dann möglich, wenn das System Ge-
neralisierungen leisten kann, indem es aus seinen
Fremdreferenzen heraus Redundanzen abstrahiert,
die immer wieder verwendbar sind, so dass das
System sich mit der Varietät der konkreten Um-
stände jeweils auseinandersetzen kann.2 Es geht mit
anderen Worten darum, Ordnung durch Geräusch
(order from noise) zu erzeugen,3 nämlich aufgrund
einer mitlaufenden Koordination von Fremd- und
Selbstreferenz systeminterne Sinneinheiten entste-
hen zu lassen, für die keine Entsprechungen in
der externen Umwelt zu finden sind. Generalisie-
rungsformen dieser Art kommen bereits bei den In-
duktionsschlüssen zustande,4 zum Beispiel im Fall
der bedingten Reflexe, bei denen das System die
erfahrene Mitwirkung zweier verschiedener Fak-
toren abstrahiert, wobei der eine ein unbedingter
Reflex ist, während der andere zum Zeichen wird.
Diese Zeichenhaftigkeit bezeichnet allerdings kei-
ne Eigenschaft der Umwelt, sondern lediglich die
Fähigkeit eines bestimmten Umweltzustandes, die
Selbstreferenz des Systems mit der Folge zu ak-
tivieren, dass die Erinnerung zur Erwartung wird.
Beim Geräusch der Schritte eines Labortechnikers
fängt also der Hund an zu speicheln (Pavlov 2006
[1927]). Die Schlussfolgerung wird in diesem Sin-
ne zu einem Sicherheitsäquivalent: Man geht von
einer Umweltunsicherheit, in die das System wegen
der operativen Schließung nicht eingreifen kann,
zu einer selbsterzeugten Unsicherheit über, die in
vielfältiger Weise behandelt und bearbeitet werden
kann (vgl. von Foerster 1981). Oder anders gesagt:

1 In der ersten Kybernetik sprach man von “requisite variety”.
Vgl. Ashby (1994 [1956]: 123f., §§ 11/16 und 11/17).

2 Heinz von Foerster et al. (1968: 34f.) sprechen von “sym-
bolic representation”. Vgl. auch Luhmann (2004: 168f.;
2005b: 43), wo man von “Abstraktion der Bezeichnung”
redet.

3 Siehe u. a. Atlan (1985), Varela (1985) und von Foerster
(1966).

4 “The principle of inductive inference is essentially a princi-
ple of generalization” (von Foerster 1969: 27).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:35:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564


Berichte und Kommentare 565

Da man die Umwelt nicht kontrollieren kann, kon-
trolliert das System sich selbst und seine Art und
Weise, auf die Umweltstörungen zu reagieren, in-
dem es laufend die Kohärenz eigener Strukturen
überprüft. Dabei reicht es nicht aus, eine Unter-
scheidung zu treffen, zum Beispiel die von System
und Umwelt, sondern man muss dieselbe Unter-
scheidung System/Umwelt innerhalb des Systems
zur Verfügung stellen. Genau diese Wiedereinfüh-
rung der Unterscheidung ins Unterschiedene er-
möglicht dem System, Distanz zu seiner Umge-
bung zu gewinnen und sich vom Bedarf der Punkt-
für-Punkt-Entsprechungen mit den verschiedenen
Umweltzuständen zu befreien.5 Das Ergebnis be-
steht in dem Aufbau einer systemeigenen Komple-
xität: Die Abkopplung von der Umwelt setzt das
System in die Lage, sich Möglichkeitsspielräume
zu schaffen, innerhalb derer man vielfältige Kom-
binationen (z. B. Planungen, Riten, Verfahren usw.)
bilden kann, welche Unsicherheit zugleich absor-
bieren und reproduzieren, was die Autopoiesis des
Systems schließlich fördert.

II

Eine weit überprüfte soziologische Hypothese ist,
dass das Einbildungskraftvermögen der sozialen
Systeme von der Form der Strukturdifferenzierung
und insbesondere von der Verfügbarkeit über be-
stimmte Kommunikationsmedien abhängig ist. Das
heißt, unter anderem, dass die von den Systemen
erfolgreich ausprobierten Selbstständigkeitsformen
der Evolution unterworfen sind. In dieser Hinsicht
haben die antiken Hochkulturen besondere Lösun-
gen ausgedacht, die trotz ihrer Verschiedenheit der
Gesamtmenge der Divinationstechniken zugewie-
sen werden können, unter denen sich das Gottesur-
teil durch seine extreme Unwahrscheinlichkeit aus-
zeichnet. Es handelt sich in diesem Fall um eine
hochentwickelte Verfahrensform, die dazu dient,
unter Bedingungen eines unüberwindbaren Man-
gels an Informationen verbindliche Entscheidun-
gen zu treffen. Die Entscheidung stimmt mit dem
Ergebnis des Verfahrens nicht unmittelbar überein,
sondern es geht eher darum, in Bezug auf eine Be-
fragung jeweils aus den Prozeduren Schlüsse zu
ziehen, um sich (dafür bzw. dagegen) entscheiden
zu können. Zum Gottesurteil darf man zum Bei-
spiel in einem sozial-politischen Bereich greifen,

5 Wir verwenden die Begriffe “Distanz” und “re-entry” im
Sinne von Luhmann (1984: 597, XI, § 2) bzw. von Spencer-
Brown (1979: insb. 56f.). Vgl. auch Luhmann (1997: 67,
135; 2007 [1988]: 56).

um Richteramtskandidaten zu wählen. Das typi-
sche Verfahren ist hier, das Los zu werfen. Die
Entscheidung durch das Los ist aber nicht als ein
Mittel der Demokratie zu verstehen, sondern als
eine Art und Weise, den Gotteswillen zu offenbaren
(Fustel de Coulanges 1979 [1891]: 166). Der Zu-
fall geschieht, könnte man sagen, in diesem Falle
nicht zufällig. Er ist vielmehr das sichtbare, bezeu-
gende Zeichen der wirklichen Lage in der sich die
Betroffenen in der unsichtbaren Dimension befin-
den, die die übernatürlichen Mächte beherrschen.
Wer Glück hat, ist also “bei den Göttern beliebt”.6

Aber das Gottesurteil erfüllt vor allem eine juris-
tische Funktion. Unter strukturellen Bedingungen,
die noch nicht die Institutionalisierung des Gerichts
ermöglichen, ist der Verdächtige zum Beweisen ei-
gener Schuldlosigkeit verpflichtet. Er nimmt des-
wegen an, sich einer Probe zu unterziehen, deren
Ergebnis ausschließlich positiv oder negativ sein
kann. Im Unterschied zum Gericht nimmt man hier
die Beweise in Hinblick auf das Urteil nicht auf,
sondern es ist das Urteil selbst (d. h. das Ergebnis
des Verfahrens), das den gleichen Wert wie ein Be-
weis (der Schuldhaftigkeit/Schuldlosigkeit des Be-
troffenen) hat.

Außerdem darf man dem Gottesgericht einen
beweiskräftigen Schwur vorausgehen lassen, wel-
cher normalerweise in der Form eines Trankopfers
abgelegt wird. Der Verdächtige schwört auf die ei-
gene Schuldlosigkeit und beruft sich auf die Zeu-
genschaft der Götter, die die Meineidigen bestra-
fen. Dann trinkt er das Wasser, mit dem man die
Götzenbilder reinigt: wird er innerhalb einer Wo-
che nicht krank, ist er unschuldig.7 Die Strafe ist
also immer eine göttliche Strafe, nicht aber in dem
Sinne, dass die Behandlung der Streitfälle den über-
natürlichen Mächten zugewiesen wird, sondern in
dem Sinne, dass das Ergebnis des Gottesgerichts-
verfahrens durch den Glauben legitimiert ist, es
sei ein mit dem Willen Gottes übereinstimmender
Schluss. Im Vollzug des Verfahrens befragt man al-
so nicht den Weissager, sondern über ihn die Götter,
und es ist nicht der Weissager, der eine Antwort
gibt, sondern die Götter durch den Weissager (Bot-
téro 1974: 139). Wer sich der Gottesgerichtsprobe
unterzieht, tut es mit der Stimmung dessen, der ei-
ne “Höllenfahrt” unternimmt (Glotz 1979: 87). Die
Proben können auch sehr gefährlich sein, wie etwa
die Feuerprobe, bei der die Form und Folge der

6 Homer (1992/VII: 175ff.; /III: 316ff.), Platon (2005/VI:
759c). Wir kommen darauf zurück.

7 Vgl. Gernet (1983 [1948–49]: 198ff.); Glotz (1979 [1904]:
115f.); Benveniste (1976 [1969]/II: 2; /VIII: 406f.); Patetta
(1890); Post (1908 [1893]: 356ff.).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:35:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564


566 Berichte und Kommentare

Brandwunde ausschlaggebend ist, oder die Gift-
probe, bei der man entweder überlebt oder stirbt.
Die Wirksamkeit des Verfahrens stützt sich in je-
dem Fall auf die Fähigkeit des sozialen Systems,
die unbestimmte Komplexität der Realität in eine
bestimmte oder zumindest bestimmbare systemin-
terne Komplexität zu übersetzen – jene Realitäts-
verdoppelung, die unentbehrlich ist, wie wir ge-
sehen haben, damit das System Distanz zu seiner
Umwelt gewinnen kann. In den archaischen Gesell-
schaften, die ein magisch-divinatorisches Verhält-
nis zur Realität erfahren, findet das in der Form ei-
nes doppelten Objektverhältnisses statt (Luhmann
1997: 234ff., insb. 238). Es geht im Allgemeinen
um eine Neuformierung der Fremdreferenz, die es
ermöglicht, eine semantische Parallelkonstruktion
(Luhmann 2000: 191, 255; 1997: 646) zu erarbei-
ten, aufgrund derer alles was diesseits (d. h. auf
der Oberfläche) sichtbar ist, zugleich auf eine un-
sichtbare Bedeutung verweist, die jenseits (d. h. in
der Tiefe) liegt. Diese Verweisung schließt einen
Ersatz nicht ein. Der Gegenstand oder das Ereig-
nis, das der Wahrsagung zugrunde liegt, nimmt
nicht die Form eines Symbols an, sondern es wird
(wie immer beim Erscheinen des Heiligen) zu et-
was Anderem, ohne aufhören zu müssen das zu
sein, was es im üblichen Alltagsleben ist (so Eliade
1984 [1965]: 15). Irgendein Gegenstand bzw. ein
Geschehen kann also als zeichenhaftige Erschei-
nung übernatürlicher Zustände behandelt und der
ganze Kosmos kann infolgedessen als eine Art “Si-
gnalisierung” beobachtet werden, derer man sich
bedienen kann, um sich in der Welt zu orientieren
und Entscheidungen zu treffen.8 Dieser scheinbar
kaum günstigen Verdoppelung liegt die die primiti-
ven Gesellschaften kennzeichnende kognitive Ein-
richtung zugrunde. Das Problem besteht nicht im
Mangel an Wissen (die Primitiven verfügen über ei-
ne genaue Kenntnis der eigenen natürlichen Umge-
bung und können sofort giftige Pflanzen und Heil-
pflanzen voneinander unterscheiden), sondern es
besteht in der Kontingenz, die jeweils als unerwar-
teter Fall, als unvoraussehbarer Unfall, kurz, als Zu-
fall vorkommt. Die Zauberei ebenso wie die Wahr-
sagerei ersetzt also das technisch-wissenschaftliche
Wissen nicht, sondern sie ermöglicht die Erklä-
rung, warum die Wirkung ab und zu ausbleibt, und
sie bietet zugleich bei Bedarf eine Art Unsicher-
heitsabsorption, die das überwinden kann, was die
Handlung sonst hemmen würde (so Malinowski
1970 [1931]: 168ff.). Das bezieht im übrigen mit

8 In diesem Sinne, wie Luhmann (2005a: 28) sagt, “waren In-
formationsgesellschaften vor allem die, die über ausgefeilte
Divinationstechniken verfügten”.

ein, dass das Wahrnehmbare oft als Kommunika-
tion verstanden wird, und dass man dazu neigt, das
Kognitive lieber als Normatives aufzufassen.

Von diesem Standpunkt aus setzt die divinatori-
sche Weltanschauung, ebenso wie alle Induktions-
formen, eine Sinnkonstruktion voraus, die das nor-
male Verhältnis zwischen Fremd- und Selbstrefe-
renz mit der Folge umkehrt, dass beim Beobachten
die Selbstreferenz den Primat über die Fremd-
referenz gewinnt. In diesem Sinne, wie Seneca
(2004/II: xxxii, 2) erklärt, bedeuten die Blitze nicht,
weil sie vorkommen, sondern sie kommen vor, da-
mit sie bedeuten können (“non quia fasta sunt si-
gnificent, sed quia significatura sunt, fiant”). Um
diese Bedeutung zu erläutern, muss man nicht un-
bedingt über eine richtige Transzendenz verfügen:
die Unterscheidung von Natürlichem und Überna-
türlichem ist jedem natürlichen Phänomen imma-
nent. Der Mensch lebt täglich, wenn man so sagen
darf, in enger Verbindung mit den jenseitigen Geis-
tern und das erklärt unter anderem, warum man in
den divinatorischen Praktiken die Apodosis unmit-
telbar von der Protasis zieht, ohne dass man auf die
hermeneutischen Grundsätze einer Theologie ver-
weisen muss.9 Die Beziehung zwischen Oberfläche
und Tiefe stellt mit anderen Worten keine richtige
doppelte Kontingenz dar. Man geht mit den Göttern
nicht um als wären sie Alter Egos, und die Tiefe
selbst ist in der Tat keine Zukunft, sondern viel-
mehr das Symbol einer außerzeitlichen Ewigkeit,
in der alles fortwährend anwesend ist, so dass sich
dieselbe Manipulation der divinatorischen Zeichen
in dem jeweils gegenwärtigen Augenblick auflöst,
in dem man sie enthüllt.

Stehen die Zeichen nicht schon zur Verfügung,
müssen sie künstlich erzeugt werden; dazu dient
vor allem die technische Divination. Man bereitet
einen Mikrokosmos vor (sei es die Leber eines Op-
fertiers, sei es der Panzer einer Schildkröte oder
ein geomantischer Kompass), auf welchem Linea-
turen im Vollzug der richtigen Umgangsformen er-
scheinen, die im Rahmen von vorbestimmten Ent-
sprechungen mit dem Makrokosmos aufgrund von
topographischen und funktionalen Kriterien “gele-
sen”, d. h. gesammelt und interpretiert werden kön-
nen.10 Die Suche nach Entsprechungen zwischen
Mikro- und Makrokosmos verbreitet sich dann im
ganzen Alltagsleben, beim Wählen des Begräbni-
sortes bis zur Wahl des Ortes, wo man das Haus

9 Vgl. vor allem Lévy-Bruhl (1973 [1931]: 48ff.); Bottéro
(1974: 125ff.).

10 Berti (2005: 88f.); Bloch (1977 [1963]: 50; 1995 [1984]:
48ff., 51ff. – über die Leber aus Piacenza); Bottéro (1974:
111f.) spricht in diesem Zusammenhang von “Liturgie”.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:35:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564


Berichte und Kommentare 567

aufbauen muss, indem diese Parallelkonstruktion
zu einer richtigen Weltkonstruktion wird.11

Der Rückgriff auf derartige Maßnahmen dient
auf jeden Fall nicht dazu, die Zukunft vorauszusa-
gen oder das Unbekannte bekannt zu machen. Die
Mantik stellt ausschließlich durchsichtige Regeln
für die Verwaltung der Undurchsichtigkeit der Rea-
lität zur Verfügung. Sie setzt sich, anders gesagt,
mit der Paradoxie auseinander, die dann entsteht,
wenn man die Unterscheidung vertraut / nicht ver-
traut ins Vertraute wieder eintreten lässt.12 Nach
wie vor kann eine solche Paradoxie nicht gelöst,
sondern nur entfaltet werden, d. h. das System kann
nicht seine Grenze überschreiten, um zu sehen, was
da draußen in der Umwelt zu finden ist, sondern
es bleibt auf seine interne Vorstellung einer ex-
ternen Realität angewiesen. Der Unterschied zwi-
schen Göttern und Menschen bezieht sich sym-
bolisch genau auf solches Gefälle, welches das
Kontrollierbare vom Unvoraussehbaren trennt; des-
wegen können die Menschen nur Rückschlüsse zie-
hen (Alkmäon 1966/§ 24b1), wohingegen die Göt-
ter Klarheit haben über das Sichtbare und das Un-
sichtbare. Die Mantik dient also vor allem dazu,
sichere Rückschlüsse in Hinsicht auf Ereignisse zu
ziehen, die unsicher sind und bleiben; sie legt die
Gegenwart nicht aus, um die Zukunft zu verkün-
den, sondern sie gewinnt gegenwärtig benutzbare
Orientierungen aufgrund einer sehr anspruchsvol-
len Verweisung auf die Zukunft und bestätigt auf
diese Weise das Induktionsprinzip, nach dem alle
Orientierung eine Konstruktion ist.

III

Kommen wir nun zum Gottesurteil zurück. Das
Gottesgerichtsverfahren, wie schon gesagt, fängt
mit einer Konditionalbefragung (wenn . . . dann)
an, die ein Entweder-Oder (ja/nein, schuldig/un-
schuldig) entwickelt, das das System oszillieren
lässt. Infolgedessen entsteht ein systeminterner Un-
sicherheitsspielraum, der sich als erforderlich er-
weist, um Entscheidungen treffen zu können. Man
führt mit anderen Worten ein spielerisches Ele-
ment ins System ein (Vernant 1974: 18, Fn. 1) und

11 Vgl. Vernant (1948); Eliade (1984); Iannaccone (1990).
12 Luhmann (1997: 646). Nach Vernant (1974: 23) “L’ambi-

guïté de la parole oraculaire réintroduit, dans le temps des
mortels, cette opacité foncière, ce caractère nécessairement
hasardeux des prévisions et des projets, que la divination
a théoriquement pour fonction d’atténuer, sinon d’abolir”.
Wegen seiner bereits säkularisierten Perspektive missver-
steht Cicero (1999/II: xxv, 55) eben diesen Punkt völlig.

man erzeugt in dieser Weise eine Unvoraussehbar-
keit, die dazu beiträgt, das System mit den nöti-
gen Informationen auszustatten. Das Verfahren bie-
tet jedem Kunden einen “Widerstand”, der darin
besteht, einen Zufalls- oder Quasizufallsmechanis-
mus in Gang zu bringen, nämlich randomisieren-
de Vorrichtungen (randomizing devices) unter be-
stimmten Vorbedingungen anzuwenden, deren Er-
gebnisse für die Betroffenen die verbindende Basis
der Entscheidung darstellen.13 Das Gottesgericht,
ebenso wie alle Praktiken der technischen Divina-
tion, kommt also als eine ausdifferenzierte syste-
mische Sinneinheit zustande, die nicht in der tat-
sächlichen Realität nach Informationen sucht, son-
dern sie aus sich selbst heraus in dem Maße zieht,
dass der Kontext den jeweiligen Ansprüchen ange-
passt wird. In diesem Sinne wirkt das Gottesgericht
als ein “in sich selbst lernfähiger Zufallsmechanis-
mus” (Luhmann 1997: 237), d. h., als eine Form
der Auseinandersetzung mit einer selbsterzeugten
Unsicherheit, bei der es sich nicht nur um die Er-
zeugung von Ordnung durch Geräusch (order from
noise), sondern auch um das absichtliche Auslösen
von Geräusch durch Ordnung (noise from order)
handelt – jene typische Zirkularität, die die selbst-
organisierenden Systeme kennzeichnet.

Einer der Vorteile dieser Konstruktion ist, dass
die Verfahrenstechniken immer dieselben sind, aber
potentiell unter irgendeinem Umstand angewandt
werden dürfen, so dass der Zufall einen unter-
schiedlichen Informationswert gewinnt, je nach-
dem welchen von der Vorbefragung jeweils sicht-
bar gemachten Interessen bzw. Erwartungshorizon-
ten er gegenübergestellt wird. Es handelt sich mit
anderen Worten darum, der Varietät von konkreten
Umständen die Redundanz einer abstrakten Pro-
zessordnung anzupassen – ein Resultat, das die
Mantik erreicht, indem sie die mitlaufende Verfüg-
barkeit über Mündlichkeit und Schriftlichkeit aus-
nutzt. Wenn die (nicht alphabetische) Schrift einer-
seits aus dem Bedürfnis entsteht, die Zeichenkon-
figurationen von Anzeichen bzw. Wunderzeichen
(Protasis) und Orakelsprüchen (Apodosis), die im
Vollzug der divinatorischen Praktiken erscheinen
können, festzulegen, unterstützt sie andererseits das
systematische Abschreiben derselben Konfigura-
tionen und trägt in dieser Weise dazu bei, die Nei-
gung zur Bestimmung von “polyvalenten” Apodo-
sis, d. h. von ziemlich abstrakten und generellen
Apodosis, zu verbreiten, bei denen man alle zu
spezifischen und kontextgebundenen Einzelheiten
vernachlässigt, die die Gültigkeit einer Zeichen-
konfiguration auf nur einen empirischen Sonderfall

13 Siehe den maßgeblichen Artikel von Park (1963: insb. 198).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:35:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564


568 Berichte und Kommentare

beschränken würden.14 Im Hinblick auf ihre münd-
liche Behandlung werden also ziemlich undeutli-
che “passe-partout” Apodosis (Bottéro 1974: 188)
bestimmt (z. B. Herzensfreude, Erfolg, Unglück
usw.), deren Bedeutung schärfer von einem Weis-
sager aufgrund seiner Fähigkeit erläutert wird, der
jeweiligen Situation die Ergebnisse den Divina-
tionstechniken anzupassen. Die anspielende Un-
deutlichkeit der Schriftlichkeit stellt in diesem
Sinne einen “Vorrat an Zukunft” dar, der die
Wiederaktualisierung der in den Wahrsageprakti-
ken eingerichteten Sinnformen auf der Ebene der
Mündlichkeit sicherstellt, indem man die Banali-
tät, nämlich den Eindruck, es handele sich ledig-
lich um eine Wiederholung des Gleichen, vermei-
det. Aus diesem Grund waren die in die sogenann-
ten sortes (d. h. in die Täfelchen aus Holz, die ein
Kind ausloste und die dann von den Wahrsagern
interpretiert wurden) eingeschriebenen Botschaf-
ten extrem gedrängt und dunkel. Andererseits ver-
steht man, warum man sich im Vollzug der divi-
natorischen Praktiken, so wie bei jeder Form von
Ritualisierung, an einen rigiden Formalismus hal-
ten sollte, dessen Funktion es zumindest war, die
Glaubwürdigkeit der Manipulation von Zeichen zu
gewährleisten. Die technische Divination entfaltet
sich in dieser Hinsicht immer als ein geschichts-
loses System, dessen Wirksamkeit unmittelbar ist
und von der richtigen Anwendung der Prozessord-
nung abhängt. Denn das System ist nicht so ausge-
stattet, um außer sich zu lernen. Die Wirksamkeit
des Mechanismus ist ausschließlich für die inter-
nen Beobachter verbindlich, nämlich vom Stand-
punkt der Betroffenen (der Beteiligten so wie der
Gesamtgesellschaft) aus, während ein externer Be-
obachter immer nur die das Verfahren beherrschen-
de extreme Unwahrscheinlichkeit betrachten wür-
de. Wie bei allen sozialen Systemen wird die Un-
wahrscheinlichkeit dadurch überwunden, d. h. ins
Wahrscheinliche umgeformt, indem autonome, auf
sich selbst angewiesene selbstreferentielle Infor-
mationsverarbeitungsformen (hier: Verfahren, Pro-
zeduren) entstehen, die im Bereich des Immer-
Weiter-Möglichen der Willkürlichkeit ausweichen.
In diesem Sinne hängt die Mantik immer vom
Beobachter ab: “auspicium observantis est”, sagt
Seneca (2004/II: xxxii, 6). Das besagt vor allem,
dass ein Ereignis einen Informationswert nur für
den Betrachter besitzt, der sich davon überraschen
lässt. Man versteht außerdem die in den divinato-

14 Über das zirkuläre Verhältnis zwischen Schrift und Divi-
nation vgl. Vandermeersch (1974); Bottéro (1974: 171ff.);
Luhmann (1997: 240f. – wo man außerdem von “Symbiose
von Divination und Schrift” spricht).

rischen Kulturen typische Präferenz für alles, was
die Aufmerksamkeit lenkt, nämlich für alles, was
seltsam oder merkwürdig erscheint und eben des-
halb mit höherer Wahrscheinlichkeit als Anzeichen
bzw. Wunderzeichen begriffen werden könnte. Die
Merkwürdigkeit reicht aber nicht aus: das Ereignis
muss in einen Sinnhorizont eingeführt werden,15

von dem aus dasselbe Ereignis die anschließende
Fähigkeit des Systems im Hinblick auf die weitere
Sinnbildung in Gang bringen muss. Das System in-
formiert sich, anders gesagt, im Selbstkontakt und
das erklärt, warum das, was einem externen Beob-
achter als bloße sinnlose organisierte Zufälligkeit
erscheinen würde, vom Gesichtspunkt eines inter-
nen Beobachters hingegen aus einer bestimmten
Ordnung von informierenden Zufällen entsprechen
kann.16

Einem Beobachter, der beobachtete, wie man
im Vollzug der Divinationspraktiken beobachtet,
würde nicht nur die Unwahrscheinlichkeit, sondern
auch die Paradoxie des Verfahrens auffallen. Die
Voraussetzungen, auf denen die ganze technische
Divination beruht, sind in der Tat kontingent. Das
ist denselben Weissagern wohl bewusst; sie helfen
dem deswegen mittels vielfältiger Sinnkombinatio-
nen und Umwandlungen ab. Zum Beispiel: wenn
die linke Seite immer ein ungünstiges während die
rechte Seite immer ein günstiges Anzeichen dar-
stellt, kann ein auf der linken Seite erscheinendes
schlechtes Vorkommnis eine gute Nachricht ent-
halten. Die Paradoxie wird durch die Kontextge-
bundenheit der Semantik invisibilisiert, indem man
zum legitimierenden Wert des Verfahrens greift,
was es ermöglicht, externe Einflüsse zu neutralisie-
ren und eben deshalb von den betroffenen Parteien
unabhängige Entscheidungen zu treffen.17 In einem
rechtlichen Bereich, wie im Falle des Gottesurteils,
ist die Unentbehrlichkeit dieses Legitimationsver-
mögens besonders klar. Genau diese Künstlichkeit
des Verfahrens ermöglicht es, dass sich die divina-
torischen Prozeduren auf den sozialen Konsens ver-
lassen können. Das Gottesurteil wirkt also zugleich
symbolisch, indem es die Parteien einigt, und dia-
bolisch, indem es Recht und Unrecht voneinander
trennt. Das bedeutet aber nicht, dass die Bewusst-
seinsinhalte gleich gemacht werden; wer verurteilt
worden ist, kann trotzdem weiter denken, er hätte
Recht. Die Prozessbehandlung gewährleistet ihrer-
seits eine generalisierende Bereitschaft, den Ur-

15 Bouché-Leclercq (2003 [1879–1882]: 151f.) spricht in die-
ser Hinsicht von “conditions determinées” und “signes con-
venus”.

16 Vgl. Atlan (1987 [1984]: 102 – mit Bezug auf Riten).
17 Vgl. Park (1963: 195ff.); Vernant (1974: 10); Luhmann

(1997: 237).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:35:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564


Berichte und Kommentare 569

teilsspruch anzunehmen, indem sie mit einem Ent-
scheidungstreffen ein Verfahren wählt, dessen Er-
gebnis nicht vorausgesetzt ist – und sein muss (den
“Widerstand”, worüber wir gesprochen haben). Das
Verfahren erfüllt in diesem Sinne paradoxerweise
eine entrandomisierende Funktion (derandomizing
function – Park 1963: 200), weil es ermöglicht, von
Fall zu Fall, aber nicht zufällig, mit sozialen Folgen
beladene normative Fragen zu behandeln (Cevoli-
ni 2007: 173ff.). Wir wenden uns zum Schluss der
Rolle des Zufalls im Alltagsleben und den Vorstel-
lungen der antiken Gesellschaften darüber zu.

IV

Die Überzeugung, der Zufall (sei es jener, der in
der Natur ursprünglich beobachtet werden kann,
oder sei es jener, der künstlich in den divinato-
rischen Verfahren produziert wird) sei der einzi-
ge dem Menschen gestattete Zugang zur Tiefe,
wo man sich mit der Allwissenheit der übernatür-
lichen Mächte bzw. mit der notwendigen Ordnung
der Welt auseinander setzen kann, liegt, wie ge-
sagt, der Wirksamkeit der Wahrsagetechniken zu-
grunde. Der rituelle Formalismus bildet in diesem
Fall den unentbehrlichen Rahmen, um das Unbe-
kannte in den Bereich des Bekannten einzufüh-
ren und das vertraut zu machen, was nicht ver-
traut ist und bleibt. Aber wie immer bei Rahmen
wirkt das rituelle Verfahren nur dann, wenn man
es nicht sieht. Es trennt einen inneren Spielraum,
wo man Sinn stiftet, von einem äußeren Raum, der
als unbeobachteter Hintergrund anwesend bleibt
(Simmel 1995). Der Rahmen trennt also und verei-
nigt zugleich, er hält in der Einheit ihrer Differenz
Realität und Imagination zusammen, indem er die
Aufmerksamkeit des Beobachters von der Realität
des Realen ablenkt und sie gleichzeitig auf ihre
imaginäre Seite richtet. Das Aleatorische wird al-
so von der Tatsächlichkeit seines Geschehens ab-
gesondert und innerhalb eines auf vorbestimmte
Formalanalogien angewiesenen Sinnhorizontes neu
aufgestellt; Analogien, die von dem Standpunkt des
Systems aus die wirkliche Ordnung des Realen dar-
stellen. Nur so versteht man die Tatsache, dass der
Zufall als menschliche Sicht des Notwendigen be-
trachtet werden kann (Esposito 2002: 81) und dass
die Mantik nichts anderes als eine Art und Weise
ist, diese Paradoxie der Notwendigkeit des Kon-
tingenten zu operationalisieren. Im Gegensatz zu
der modernen Wahrscheinlichkeitstheorie handelt
es sich hier aber nicht darum, die Unvoraussehbar-
keit eines Ereignisses in voraussehbarer Weise zu
berechnen, sondern vielmehr darum, in der unbe-

stimmbaren Zufälligkeit eine bestimmte Bedeutung
zu entdecken. Im Gegensatz zur modernen Wissen-
schaft stellt der Zufall also nicht ein epistemisches
Problem dar. Hier geht es nicht um den Mangel
an Bedeutung, sondern vielmehr darum, dass der
Zufall potentiell einen Überschuss an Bedeutungen
besitzt, die interpretiert werden müssen. Nur so ver-
steht man die Tatsache, dass die divinatorischen
Kulturen über keine richtige “Logik des Zufalls”
verfügen, während dasselbe Glücksspiel, das schon
im Mesopotamien betrieben wurde, vor allem eine
populäre Form von Mantik ist.18 Die Wahrsagerei
erweist sich zugleich als eine “Wissenschaft des
Einzelnen” – ein richtiges Oxymoron, das lediglich
die Neigung der Divination bezeichnet, das Zufäl-
lige unter systematischen Interpretationsschemata
und Taxonomien zu absorbieren –, deren Geltung
universal sein will.19

All dies wird in der Semantik durch den Ver-
weis auf die Göttinnen des Schicksals (Tyche, For-
tuna) deutlich, welche die zwischen günstigen und
ungünstigen Umständen, nämlich zwischen einem
guten und einem schlechten Willen der jenseitigen
Mächte, in Beziehung auf die menschlichen Unter-
nehmen oszillierende Ambivalenz verkörpern. Ty-
che stellt insbesondere das unwechselbare Schick-
sal dar, ein Schicksal, das man trotzdem überprü-
fen und möglicherweise beeinflussen kann, wenn
man über die richtigen Techniken verfügt, was al-
lein schon dadurch belegt ist, dass man dieselbe
Prozedur, falls der Orakelspruch ungünstig gewe-
sen ist, nochmal vollziehen darf, indem man ent-
weder auf günstigere Umstände wartet oder die Be-
fragungskriterien neu kombiniert. Dazu dienen im
Prinzip alle Losbücher, wie das chinesische “Buch
der Wandlungen” (I-Ching) oder die sogenannten
“libri della ventura”, die erst zwischen dem Ende
des Mittelalters und der frühen Neuzeit in Europa
lediglich als Gesellschaftsspiele betrieben werden
(vgl. z. B. Fanti 1983 [1527]).

Übrig bleibt ausschließlich die unabwendbare
Notwendigkeit, für die eine weitere Verkörperung
im griechischen Pantheon zu finden ist, nämlich
die Göttin Ananke, der selbst Zeus (der Fürst der
Götter) unterworfen ist. Es geht in diesem Fal-
le um das Symbol einer Unentscheidbarkeit, die
den Blindfleck, d. h. den unmarkierten Raum aller

18 Bottéro (1974: 123). Vgl. auch Lévy-Bruhl (1938: Kap. I:
37ff., insb. 59ff.).

19 Für Bastide (1968: 159f.) “il n’y a pas de hasard, c’est-à-dire
d’irrational; l’irrationnel disparaït dès que l’on a trouvé les
lois de la codification de l’événementiel” (160). In dieser
Hinsicht sind alle Wissenschaftler derselben Meinung; sie-
he Vernant (1974: 17); Gernet (1974: 67); Vandermeersch
(1974: 37); Carlier (1978: 1233f.).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:35:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564


570 Berichte und Kommentare

beobachteten Operationen darstellt, die in der di-
vinatorischen Kultur zur Orientierung dienen; aus
diesem Grund ist eine solche Notwendigkeit nicht
operationalisierbar. Ananke stellt, so könnte man
sagen, die strukturelle Latenz der Mantik dar, d. h.
die Tatsache, dass man sieht, dass es jedes Mal Un-
sichtbares gibt, wenn man etwas beobachtet, man
aber zugleich begreift, dass es nicht möglich ist,
das Unsichtbare zu sehen (die einzige Alternative
ist, anhand von selbsterfüllenden Prophezeiungen
a posteriori die Fehler zu korrigieren). Erst auf obe-
ren Ebenen der Beobachtung erreicht man die zur
Wiedereinführung dieser Latenz in den Spielraum
des Systems unentbehrliche Komplexität. Aber um
diese Errungenschaft zu erreichen, muss man die
Durchsetzung der modernen Finanzwirtschaft er-
warten.

Zitierte Literatur

Alkmäon
1966 Fragmente. In: Hermann Diels und Walter Kranz (Hrsg.),

Die Fragmente der Vorsokratiker; pp. 210–216. Berlin:
Weidmann.

Ashby, William Ross
1994 L’autoregolazione e il carattere indispensabile della va-

rietà. In: F. E. Emery (ed.), La teoria dei sistemi. Presup-
posti, caratteristiche e sviluppi del pensiero sistemico;
pp. 117–139. Milano: Franco Angeli. [Engl. Orig. 1956]

Atlan, Henri
1985 Complessità, disordine e autocreazione del significato.

In: G. Bocchi e M. Ceruti (eds.), La sfida della comples-
sità; pp. 158–178. Milano: Feltrinelli.

1987 Disordine, complessità e significato. In: P. Livingston
(ed.), Ordine e disordine. Atti del Convegno internazio-
nale di Stanford, 14–16 settembre 1981; pp. 94–111.
Bologna: Documentazione Scientifica Editoriale. [Engl.
Orig. 1984]

Bastide, Roger
1968 La connaissance de l’événement. In: G. Balandier (éd.),

Perspectives de la sociologie contemporaine. Hommage
à Georges Gurvitch; pp. 159–168. Paris: P. U. F.

Benveniste, Emile
1976 Il vocabolario delle istituzioni indoeuropee. (Ed. ital. a

cura di Mariantonia Liborio.) Torino: Einaudi. (Nuova
biblioteca scientifica Einaudi, 55) [Franz. Orig. 1969]

Berti, Giordano
2005 Storia della divinazione. Come gli uomini nei secoli han-

no indagato il futuro. Milano: Oscar Mondadori. (Oscar
storia, 375)

Bloch, Raymond
1977 Prodigi e divinazione nel mondo antico. Greci, Etru-

schi, Romani. Roma: Newton Compton. (Civiltà scom-
parse, 2) [Franz. Orig. 1963]

1995 La divinazione nell’antichità. Napoli: Edizioni Scientifi-
che Italiane. (Esi che so, 38) [Franz. Orig. 1984]

Bottéro, Jean
1974 Symptômes, signes, écritures en Mésopotamie ancienne.

In: J.-P. Vernant et al.; pp. 70–197.

Bouché-Leclercq, Auguste
2003 Histoire de la divination dans l’Antiquité. Grenoble:

Jérôme Million. [Orig. 1879–1882]

Carlier, Jeannie
1978 Divinazione. In: R. Romano (dir.), Enciclopedia Einaudi.

Bd. 4: Costituzione–Divinazione; pp. 1226–1238. Tori-
no: G. Einaudi.

Cevolini, Alberto
2007 Erynnerung. Evoluzione e semantica del diritto arcaico.

In: A. Cevolini (ed.), Potere e modernità. Stato, diritto,
costituzione; pp. 155–201. Milano: Franco Angeli.

Cicero, Marcus Tullius
1999 De divinatione – Della divinazione. Milano: Garzanti.

Eliade, Mircea
1984 Il sacro e il profano. Torino: Bollati Boringhieri. [Franz.

Orig. 1965]

Esposito, Elena
2002 Soziales Vergessen. Formen und Medien des Gedächt-

nisses der Gesellschaft. Frankfurt: Suhrkamp. (Suhr-
kamp Taschenbuch Wissenschaft, 1557)

Fanti, Sigismondo
1983 Triompho di fortuna. Modena: Edizioni Aldine. [1527]

Foerster, Heinz von
1966 From Stimulus to Symbol. The Economy of Biological

Computation. In: G. Kepes (ed.), Sign, Image, Symbol;
pp. 42–61. New York: George Braziller.

1969 What Is Memory That It May Have Hindsight and Fore-
sight as Well? In: S. Bogoch (ed.), The Future of the
Brain Sciences. Proceedings of a Conference Held at
the New York Academy of Medicine, May 2–4, 1968;
pp. 19–64. New York: Plenum Press.

1981 Memory without Record. In: H. von Foerster, Observing
Systems; pp. 91–138. Seaside: Intersystems Publ.

Foerster, Heinz von, Alfred Inselberg, and Paul Weston
1968 Memory and Inductive Inference. In: H. L. Oestreicher

and D. R. Moore (eds.), Cybernetic Problems in Bion-
ics; pp. 31–68. New York: Gordon and Breach Science
Publishers.

Fustel de Coulanges, Numa Denis
1979 Recherches sur le tirage au sort appliqué à la nomination

des archontes athéniens. New York: Arno Press. [Orig.
1891]

Gernet, Jacques
1974 Petits écarts et grands écarts. In: J.-P. Vernant et al.;

pp. 52–69.

Gernet, Louis
1983 Diritto e prediritto in Grecia antica. In: L. Gernet, Antro-

pologia della Grecia antica; pp. 143–214. Milano: Mon-
datori. [Franz. Orig. 1948–49]

Glotz, Gustave
1979 L’ordalie dans la Grèce primitive. Étude de droit et de

mythologie. New York: Arno Press. [1904]

Homer
1992 Iliade. Venezia: Marsilio.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:35:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564


Berichte und Kommentare 571

Iannaccone, Isaia
1990 Il Feng shui e la bussola geomantica dell’Istituto e Mu-

seo di storia della scienza di Firenze. Nuncius 5/2: 205–
219.

Lévy-Bruhl, Lucien
1938 L’expérience mystique et les symboles chez les primitifs.

Paris: Librairie Félix Alcan.
1973 Sovrannaturale e natura nella mentalità primitiva. Roma:

Newton Compton. (Paperback saggi, 76) [Franz. Orig.
1931]

Luhmann, Niklas
1984 Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie.

Frankfurt: Suhrkamp.
1997 Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt: Suhrkamp.
2000 Die Religion der Gesellschaft. Hrsg. von André Kieser-

ling. Frankfurt: Suhrkamp.
2004 Einführung in die Systemtheorie: Hrsg. von Dirk Bae-

cker. Heidelberg: Carl-Auer-Systeme-Verlag.
2005a Entscheidungen in der Informationsgesellschaft. In: G.

Corsi und E. Esposito (Hrsg.), Reform und Innovation
in einer unstabilen Gesellschaft; pp. 27–40. Stuttgart:
Lucius und Lucius.

2005b Das Erkenntnisprogramm des Konstruktivismus und die
unbekannt bleibende Realität. In: N. Luhmann, Soziolo-
gische Aufklärung. Bd. 5: Konstruktivistische Perspek-
tiven; pp. 31–57. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-
senschaften.

2007 Conoscenza come costruzione. A cura di A. Cevolini.
Roma: Armando. [Dt. Orig. 1988]

Malinowski, Bronislaw
1970 Cultura. In: P. Rossi (ed.), Il concetto di cultura. I fonda-

menti teorici della scienza antropologica; pp. 131–192.
Torino: Einaudi. (Einaudi paperbacks, 17) [Engl. Orig.
1930]

Park, Georg K.
1963 Divination and Its Social Contexts. Journal of the Royal

Anthropological Institute of Great Britain and Ireland
93: 195–209.

Patetta, Federico
1890 Le ordalie. Studio di storia del diritto e scienza del diritto

comparato. Torino: F. Bocca.

Pavlov, Ivan Petrovic
2006 I riflessi condizionati. Roma: Newton and Compton.

[Engl. Orig. 1927]

Platon
2005 Nomoi – Le leggi. Milano: Rizzoli.

Post, Alberto Ermanno
1908 Giurisprudenza etnologica. Parte speciale. 2 vols. Mila-

no: Società Editrice Libraria. [Dt. Orig. 1893]

Seneca, Lucius Annaeus
2004 Naturales quaestiones – Questioni naturali. Milano: Riz-

zoli.

Simmel, Georg
1995 Der Bildrahmen. Ein ästhetischer Versuch. In: G. Sim-

mel (hrsg. von O. Rammstedt), Gesamtausgabe. Bd. 7/1:
Aufsätze und Abhandlungen 1901–1908; pp. 101–108.
Frankfurt: Suhrkamp. (Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft, 807)

Spencer-Brown, George
1979 Laws of Form. New York: E. P. Dutton. (A Dutton Pa-

perback, 544)

Vandermeersch, Léon
1974 De la tortue à l’achillée. In: J.-P. Vernant et al.; pp. 29–

51.

Varela, Francisco
1985 Complessità del cervello e autonomia del vivente. In: G.

Bocchi e M. Ceruti (eds.), La sfida della complessità;
pp. 141–157. Milano: Feltrinelli.

2006 Il circolo creativo. Abbozzo di una storia naturale della
circolarità. In: P. Watzlawick (ed.), La realtà inventata.
Contributi al costruttivismo; pp. 259–272. Milano: Fel-
trinelli. (Universale economica Feltrinelli, 1905)

Vernant, Jacques
1948 La divination. Contexte et sens psychologiques des rites

et des doctrines. Journal de Psychologie normale et
pathologique 41: 299–325.

Vernant, Jean-Pierre
1974 Parole et signes muets. In: J.-P. Vernant et al.; pp. 9–25.

Vernant, Jean-Pierre, Léon Vandermeersch, Jacques Ger-
net, Jean Bottéro, Roland Crahay, Luc Brisson, Jeannie Car-
lier, Denise Grodzynski, et Anne Retel-Laurentin
1974 Divination et rationalité. Paris: Éditions du Seuil.

Tackling Ethnicity from Different Sides

Marc Howard Ross’ Work
on Culture and Conflict

A Review Article

Günther Schlee

Asked to write a review of Ross1, I had a brief
look at this fascinating volume and then decided
to do just that. In the course of reading, however,
I found that the book is actually part of a kind
of trilogy, somewhat unevenly distributed in time
(two volumes in 19932 and the one in 2007). Ross
(2007: 13) refers to the two earlier volumes say-
ing that “[e]valuating competing theories of ethnic
conflict is not a goal here as I have treated this

1 Ross, Marc Howard: Cultural Contestation in Ethnic Con-
flict. Cambridge: Cambridge University Press, 2007. 360 pp.
ISBN 978-0-521-69032-4. Price: € 17.99.

2 Ross, Marc Howard: The Culture of Conflict. Interpretations
and Interests in Comparative Perspective. New Haven: Yale
University Press, 1993. 240 pp. ISBN 0-300-05273-1.
Ross, Marc Howard: The Management of Conflict. Inter-
pretations and Interests in Comparative Perspective. New
Haven: Yale University Press, 1993. 226 pp. ISBN 0-300-
05398-3.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:35:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-564

