. Kant: Philosophie als Orientierung

1. PLATONISCHE UND TRANSZENDENTALE IDEEN

Wie oben erwidhnt, ist die zunehmende Distanzierung vom Begriffsdenken um
1800 bei Havelock, Ong und Derrida mit dem Namen Rousseau verbunden. Wo-
rauf weder Medientheorie der Schrift noch Dekonstruktion in diesem Zusam-
menhang hinweisen, ist der Einfluss Rousseaus auf die Transzendentalphiloso-
phie Immanuel Kants. Es war bekanntlich Rousseau, der Kant — wie der es 1764
ausdriickte — »zurecht gebracht« hat, indem er ihm den »verblendende[n] Vor-
zug« des rein Theoretischen als nur eingebildet relativierte.'

Im Folgenden wird auf den parallelen Entwicklungslinien des Begriffsden-
kens und der Schrift Kants Transzendentalphilosophie eingetragen. Sie wird da-
bei als insgesamt zaghafte, ansatzweise Distanzierung vom Begriffsdenken dar-
gestellt, die die Vorteile des Begriffsdenkens jedoch nicht aufgeben mochte und
im GroBlen und Ganzen diskursiv agiert. Anders als die bisher vorgestellten Re-
zeptionsmodelle, anders aber auch als die ebenfalls diskursiv agierende Medien-
theorie der Schrift, will Kant jedoch die Geste Platons durchaus wiederholen, die
Dimension des Nicht-Diskursiven nicht aufgeben, sondern selbst ein hochstes,
nicht-diskursives Wissen vermitteln. Darin geht es ihm, wie der Dekonstruktion,
nicht allein — wenn iiberhaupt — um eine bestimmte Lehre und deren Vermittlung
oder Darstellung, sondern um die Aneignung von Philosophie, wenn er auch den
Spielraum der Subjektivitit des Rezipienten stdndig einengt.

Wenn sich die Transzendentalphilosophie deutlich weniger vom Begriffs-
denken distanziert als die Dekonstruktion, dann scheint sie, zumindest ansatz-
weise, einen solchen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivitdt und Diskursivitit
anzustreben, wie ihn Rortys Kritik an Derrida nahelegte, ohne ihn fiir moglich zu
halten. Beinahe iiberall in Kants Werk zeigt sich eine Spannung zwischen

1 Vgl AA XX 44.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

106 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Diskursivitidt und Nicht-Diskursivitit, nicht zuletzt mit der fundamentalen Ge-
geniiberstellung von Sinnlichkeit und Verstand als den zwei Stimmen der Er-
kenntnis. Beinahe iiberall zeigt sich aber auch ein Ubergewicht der Diskursivitit
beziehungsweise der Versuch, das beschriebene Spannungsverhéltnis diskursiv
zu kontrollieren. Letztlich verbleibt Kant im Bannkreis der Diskursivitit, wie
sich auch am Beispiel seines Platonbildes und der Weiterentwicklung der plato-
nischen zu transzendentalen Ideen zeigt; doch er verharrt nicht mit resignierter
Gelassenheit im Schatten der Sprache, sondern bleibt, Platons Geste wiederho-
lend, auf dem Sprung.

Dabei geht es ihm ungleich weniger als den in Teil A besprochenen Autoren
um ein adidquates Platonverstdndnis; und die Schriftkritik kommentiert er gar
nicht. Wenn Kant Platon erwihnt, dann zumeist als Vertreter einer zu iiberwin-
denden metaphysischen Tradition, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft als
mal despotisch, mal anarchisch gezeichnet wird.” Platon sei, so das bekannte
Bild aus der »Einleitung«, wie eine Taube auf den Widerstand der Luft angewie-
sen, habe ihn aber gering geschitzt und gemeint, dass ihm das Fliegen »im luft-
leeren Raum noch viel besser gelingen werde« und habe »auf den Fliigeln der
Ideen« die Sinnenwelt verlassen.’ Deshalb wird ihm die Position eines
wschwirmerische[n] Idealismus«® oder des »Intellektualphilosophen«’ zugewie-
sen, der »physische Nachforschung« verabsdumt und »der Vernunft erlaubt ha-
be, idealischen Erklirungen der Naturerscheinungen nachzuhingen«.®

Kant greift damit ein zeitiibliches, platonistisches und gleichzeitig kritisches
Platonbild auf,’ wie es ihm aus der Philosophiegeschichte Historia critica philo-
sophiae (1742) von Jakob Bruckner bekannt war. Die Geringschitzung der Sinn-
lichkeit und die Hochschitzung des Ubersinnlichen, die Platon mit der Hypo-
stasierungen der Ideen ausgedriickt habe,® konstituiere eine Kluft, die Platon nur
als Mystiker iiberbriicken konne.” In »Von einem neuerdings erhobenen
vornehmen Ton in der Philosophie« (1796) beschreibt Kant die vage, im obigen
Platon-Kapitel »multimedial« genannte dialektische Methode des Erkenntnisge-
winns aus der Schriftkritik-Passage im 7. Brief, um abschétzig zu urteilen: »Wer

Vel KrV A IX.

Vgl. ebd. A 5.

Proleg. 207 [AA207] (FuBnote).
KrV B 881.

Ebd. B 500.

Vgl. Heimsoeth (1965) S. 352f.
Vel. KrV B 371.

Vgl ebd. sowie ebd. B 882.

O 0 9 & U B W

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 107

sieht hier nicht den Mystagogen, der nicht bloB fiir sich schwérmt, sondern zu-
gleich Klubbist ist und, indem er zu seinen Adepten im Gegensatz von dem Vol-
ke (worunter alle Uneingeweihte verstanden werden) spricht, mit seiner vorgeb-
lichen Philosophie vornehme thut!«'® So wird Platon zum »Vater aller
Schwirmerei mit der Philosophie«.'

Zu dieser Kritik in der Tradition des Begriffsdenkens passt die Unbekiim-
mertheit gegeniiber der Form der platonischen Schriften. Kant besal allem An-
schein nach keine Kenntnis der Originaltexte Platons,'” zeigt aber immerhin ein
Bewusstsein filir seine Formvergessenheit: »Ich will mich hier in keine literari-
sche Untersuchung einlassen«."> Dennoch ist er der Meinung, Platon »sogar bes-
ser zu verstehen, als er sich selbst verstand«'* — ein etwas arroganter Ausspruch,
auf den sich Schleiermacher kritisch beziehen sollte."

Kants Beurteilung von Platon ist aber durchaus nicht bloB von formverges-
sener Arroganz und einseitiger Ablehnung geprégt, sondern im Gegenteil von
einer vorsichtigen und differenzierten Hochschitzung. Diese Sichtweise geht
wahrscheinlich auf Mendelssohns Phddon oder iiber die Unsterblichkeit der
Seele zuriick. Darin erscheint Platon als Gewéhrsmann der praktischen Ausrich-
tung der Vernunft, wie Kant sie nicht als erster, aber jedenfalls in deutlicher Ab-
grenzung einer am Theorie-Begriff ausgerichteten Wissenschaft als Selbstzweck
in seiner kritischen Phase vornimmt. Am Anfang des Abschnitts tiber die Trans-
zendentale Dialektik unternimmt Kant denn auch die Ehrenrettung der als theo-
retische Hypostasierungen geschméhten platonischen Ideen als praktisch wirk-
sam: »Platon fand seine Ideen vorziiglich in allem, was praktisch ist«.'® In der
Ablehnung von Sinnlichkeit — beziehungsweise Erfahrung — im Bereich des
Praktischen, also bei Tugendlehre, Verfassung und Gesetzgebung,'” stimmt Kant
Platon (gegen Hume) emphatisch zu. So erscheint Platon als Vorldufer der prak-
tischen Ausrichtung von Kants kritischer Philosophie, wenn er auch fiir seine
spekulative Methode zu tadeln bleibe: Platons Gedankengidnge werden als das
bislang iibliche blinde metaphysische Tasten dargestellt, wie »Maulwurfsgénge

10 AA VIII 398.

11 Ebd.

12 Vgl. Leinkauf (2009) S. 477.
13 KrV B 370.

14 Ebd.

15 Vgl. Kapitel A.10.

16 KrV B371.

17 Vglebd. B 371ff.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

108 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

einer vergeblich, aber mit guter Zuversicht, auf Schitze grabenden Vernunfte,'
die letztlich den von der Transzendentalphilosophie bereiteten Baugrund unsi-
cher machen, der zur Errichtung von »majestitischen sittlichen Gebduden« die-
nen soll."”

Es ist auffillig, dass Kant in jener Passage, in der er seine begriffsphiloso-
phisch geprigte Kritik an Platon differenziert, das Problem der Darstellung in
den Blick nimmt. In der Weigerung, sich auf eine »literarische Untersuchung«
der platonischen Schriften einzulassen, ist vielleicht schon der Zweifel spiirbar,
dass eine solche Untersuchung das platonistische Platonbild nicht bestdtigen
wiirde. In einer FuBinote wird dieser Zweifel dann expliziert: Kant bekriftigt da-
rin zundchst seine Haltung, Platon in seinen hypostasierenden Spekulationen
nicht folgen zu konnen, um dann einzuschrénken: »[...] wiewohl die hohe Spra-
che, deren er [Platon; H.D.] sich in diesem Felde bediente, einer milderen und
der Natur der Dinge angemessenen Auslegung ganz wohl fihig ist.«’’

Dieser »hohen Sprache«, die offenbar nicht zu sagen vermag, was sie meint
und zu ihrer Ehrenrettung einer Auslegung bedarf, begegnet Kant — ganz in der
Tradition des Begriffsdenkens — mit Misstrauen. Was Schleiermacher spéter mit
seiner moglichst nicht auslegenden Ubersetzung zu erhalten versucht, will Kant
selbst vermeiden. Unbehagen bereitet ihm auch die Veranschaulichung von
Abstraktem, wie sie sich bei Platon findet.”' Kant hingegen setzt auf abstrakte
Begrifflichkeit und begriffliche Genauigkeit. Er schlieBt »Des ersten Buchs der
transzendentalen Dialektik Ersten Abschnitt: Von den Ideen iiberhaupt« mit dem
dringenden Appell an alle, »denen Philosophie am Herzen liegt«, »den Ausdruck
Idee seiner urspriinglichen Bedeutung nach in Schutz zu nehmen, damit er nicht
fernerhin unter die iibrigen Ausdriicke, womit gewdhnlich allerlei Vorstellungs-
arten in sorgloser Unordnung bezeichnet werden, gerate, und die Wissenschaft

18 Ebd. B 376.

19 Vgl. ebd. B 375f.

20 Ebd. B 371.

21 Vgl. ebd. A 570/B 598: »Das Ideal aber in einem Beispiele, d.i. in der Erscheinung,
realisieren wollen, wie etwa den Weisen in einem Roman, ist untunlich, und hat
iiberdem etwas Widersinnisches und wenig Erbauliches an sich, indem die natiirliche
Schranken, welche der Vollstindigkeit in der Idee kontinuierlich Abbruch tun, alle 11-
lusion in solchem Versuche unméglich und dadurch das Gute, das in der Idee liegt,
selbst verdédchtig und einer blofen Erdichtung dhnlich machen.« Diese Passage, die
vordergriindig auf Wieland anspielt, trifft ebenso Platon: Wieland veranschaulicht die
Idee der Weisheit in der Gestalt des »Agathon« aus seinem gleichnamigen Bildungs-

roman, wie Platon die Idee des Guten als Sonne darstellt.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 109

dabei einbiife«.”” Es folgt eine nach dem Muster einer Dihairese vorgenommene
Ableitung des Ideenbegriffs, die geradezu vorbildlich diskursiv zu nennen ist.
Trotz ihrer praktischen Ausrichtung werden die Ideen damit wieder theoretisch
eingeholt: Das Verhiltnis zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitit zeigt
bei Kant eine deutliche Schlagseite.

2. DIE DISKURSIVE GESTALTUNGSLOSUNG
DER TRANSZENDENTALPHILOSOPHIE

Eine dhnlich zuriickgenommene, weil letzten Endes auf Diskursivitét beharrende
Distanzierung vom Begriffsdenken nimmt Kant insbesondere beziiglich der Idee
der Philosophie vor. Wiederum Platon dhnlich, zeichnet Kant ein Wissen als das
hochste aus, das sich nicht auf diskursive Erkenntnis beschridnkt und insofern
nicht-diskursiv ist. Philosophie sei »eine bloBe Idee von einer moglichen Wis-
senschaft, die nirgend in concreto gegeben ist«,” ein »Urbilde, das nur in der
Idee liegt«.”* Kant reagiert immer wieder scharf auf die AnmaBung, hochstes
Wissen diskursiv erreicht zu haben:

»Der, welcher ein System der Philosophie, z.B. das Wolfische, eigentlich gelernt hat,
ob er gleich alle Grundsitze, Erklarungen und Beweise, zusamt der Einteilung des ganzen
Lehrgebdudes, im Kopf hitte, und alles an den Fingern abzéhlen konnte, doch keine ande-
re als vollstdndige historische Erkenntnis der Wolfischen Philosophie; er weif3 und ur-
teilt nur so viel, als thm gegeben war. Streitet ihm eine Definition, so weif} er nicht, wo er
eine andere hernehmen soll. Er bildete sich nach fremder Vernunft, aber das nachbildende
Vermogen ist nicht das erzeugende, d.i. das Erkenntnis entsprang bei ihm nicht aus Ver-
nunft, und, ob es gleich, objektiv, allerdings ein Vernunfterkenntnis war, so ist es doch,
subjektiv, blof historisch. Er hat gut gefafit und behalten, d.i. gelernt, und ist ein Gips-

. 25
abdruck von einem lebenden Menschen.«

22 Vgl. ebd. A 319/B 376.

23 Ebd. B 866.

24 Ebd. B 867.

25 Ebd. A 836/B 864. Wihrend Kant hier lediglich andeutet, dass die begrifflich-
systematische Darstellung von Philosophie dem Selbstdenken so abtriglich wie dem
Auswendiglernen zutriglich ist, expliziert er diesen Zusammenhang in einer spéten
Reflexion: »Die gewohnliche Scholastische und doctrinale methode der Metaphysik
macht dumm, indem sie eine mechanische Griindlichkeit wirkt. Sie verenget den

Verstand und macht ihn unfihig, Belehrung anzunehmen; sie ist nicht philosophie.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

110 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Kants kritische Philosophie ist anders zu verstehen denn als bloBe Theorie: Wie
er immer wieder betont, ist ihr Nutzen nur »negativ«, weil sie unvermogend ist,
»die menschliche Erkenntnis {iber alle Grenzen moglicher Erfahrung hinaus zu
erweitern«.”® Aus dieser Situation ergibt sich eine Wendung der Philosophie ins
Praktische. Man konne »keine Philosophie lernen; denn, wo ist sie, wer hat sie
im Besitze, und woran l4sst sie sich erkennen? Man kann nur philosophieren ler-
nen.«’’ Es gelte, das bloB diskursive Wissen des »Vernunftkiinstlers« im Hin-
blick auf einen »W eltbegriff« der Philosophie zu transzendieren.”®

Auch wenn sich Kant dergestalt gegen die theoretische Ausrichtung von Phi-
losophie wendet, ist seine Distanzierung vom Begriffsdenken doch eine sehr zu-
riickgenommene. Auch wenn er sich in aller Deutlichkeit von der traditionellen
Metaphysik als spekulativ und sinnlich verunreinigt abgrenzt,” wendet er sich,
als ihr »Liebhaber«, doch nicht von Metaphysik iiberhaupt ab.”® Oftmals erklirt
er sein Werk zur Vorstufe einer zukiinftigen Metaphysik; manches davon, und
zwar in zunehmendem AusmaB, sei sogar diese Metaphysik selbst: Transzenden-
talphilosophie ist zwar nur »ein Traktat von der Methode, nicht ein System der
Wissenschaft selbst«,’’ aber immerhin »Vorri zu einem System der Meta-
physik«,”® ein »sehr durch Sinnlichkeit verwachsene[r] FuBsteig«,” der zur
»HeeresstraBe« ausgebaut werden konne.”

Tatsdchlich lasst sich in Kants Schriften ein Drang zur Metaphysik beobach-
ten, der sich miandernd aber zunehmend seinem Ziel annihert, ohne es doch zu
erreichen.”® Nach der Kritik der reinen Vernunft folgen schon in den Titeln als
Vorstufen zur Metaphysik gekennzeichnete Werke wie die Prolegomena zu ei-
ner jeden kiinftigen Metaphysik, die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und
die Metaphysischen Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, bis Kant mit der

Dagegen Critic erweitert die Begriffe und macht die Vernunft frey. Die Schulphilo-
sophen machen es wie Freybeuter, welche, so wie sie auf einer unbesetzten Kiiste
anlanden, sich so gleich verschanzen.« (AA 1IXX 84.)

26 Vgl. ebd. A XIV.

27 Ebd. B 866.

28 Vgl. ebd.

29 Vgl. ebd. A XIII und B 879.

30 Vgl. TeG S. 76; vgl. auch KrV A 850/B 878.

31 KrV B XXIL

32 Ebd. B XXIII.

33 Ebd. B 866.

34 Vgl. ebd. B 884.

35 Vgl. Grondin (1994) S. 141f.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 111

Metaphysik der Sitten in seiner nachkritischen Phase immerhin einen Teilbereich
der neuen Metaphysik selbst abdeckt (wenn auch der erste Teil des Werks »nur
Anndherung zum System, nicht dieses selbst« ist)’**. Zu einer umfassenden
Metaphysik, zum geplanten endgiiltigen »System der Transzendentalphiloso-
phie« kommt es jedoch nicht.*’

So verbleibt Kants Werk — will man es nicht als bloBe Vorstufe einer kom-
menden Metaphysik betrachten, wie es allerdings oft geschehen ist, und damit
gleichsam abqualifizieren — in der Spannung zwischen Kritik und Metaphysik.
Kant selbst formuliert diese Spannung verschiedentlich, ohne Anstalten zu ma-
chen, sie aufzulésen; zum Beispiel in der Kritik der reinen Vernunfi: »Die Philo-
sophie der reinen Vernunft ist nun entweder Propéddeutik (Voriibung) [...] und
heifit Kritik, oder zweitens das System der reinen Vernunft (Wissenschaft) [...]
und heifit Metaphysik; wiewohl dieser Name auch der ganzen reinen Philo-
sophie gegeben werden kann.«’® Demnach ist die Transzendentalphilosophie
entweder Kritik oder Metaphysik, aber auch beides. Auch nach Beendigung der
kritischen Phase bestétigt Kant in der »Verkiindigung des nahen Abschlusses ei-
nes Traktats zum ewigen Frieden in der Philosophie« die Ambivalenz seiner
Schriften:

»Wenn auch Philosophie bloB als Weisheitslehre (was auch ihre eigentliche Bedeutung ist)
vorgestellt wird, so kann sie doch auch als Lehre des Wissens nicht iibergangen werden;
sofern dieses (theoretisch) Erkenntnis die Elementarbegriffe enthélt, deren sich die reine
Vernunft bedient; gesetzt, es geschehe auch nur, um dieser ihre Schranken vor Augen zu
legen. Es kann nun kaum die Frage von der Philosophie in der ersteren Bedeutung sein: ob
man frei und offen gestehen solle, was und woher man das in der Tat von ihrem Gegen-
stande (dem sinnlichen oder tibersinnlichen) wirklich wisse oder in praktischer Riicksicht
(weil die Annehmung derselben dem Endzweck der Vernunft beforderlich ist) nur voraus-

39
setze.«

In dieser gewundenen Formulierung deutet sich ein beildufig formulierter Aus-
gleich zwischen praktisch ausgerichteter »Weisheitslehre« und theoretisch aus-
gerichteter »Lehre des Wissens« — und damit zwischen Nicht-Diskursivitét und
Diskursivitit — an, der die Ambivalenz der Transzendentalphilosophie gut ein-
fiangt. Kant selbst sieht allerdings in gewundenen Formulierungen keinen Vorzug.

36 Vgl AA VI205.
37 Vgl. Storig (1987) S. 427.
38 KrV B 869.
39 TeF S. 86f.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

112 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Wie sich schon an seinem Platonbild zeigte, nimmt er weitgehend die Position
des Begriffsdenkens ein, wenn es um die Gestaltung von Philosophie geht.

Immerhin zeigt sich Kant (auch hierin zeigt sich ansatzweise eine Distanzie-
rung vom Begriffsdenken) nicht vollig formvergessen. Im Disziplin-Kapitel der
Kritik der reinen Vernunft beispielsweise gehen methodologische Reflexionen in
gestalterische tiber. Kant kritisiert hier das Ideal des Begriffsdenkens, nach dem
Vorbild der Mathematik axiomatisch-deduktiv zu philosophieren.*’ Philosophie,
wie Kant sie versteht, vollzieht den »diskursiven Vernunftgebrauch nach Begrif-
fen«,* und die Transzendentalphilosophie, so legt sich Kant fest, habe — trotz al-
ler Hochachtung fiir den »Weltbegriff« —nach dem »Schulbegriff« gestal-
tet zu sein:* In der Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft
bekennt sich Kant tiberdies zur Wolffschen Methode und stellt sich damit wenn
auch nicht auf die Seite des Dogmatismus, so doch auf die Seite einer System-
haftigkeit, die »jederzeit dogmatisch, d.i. aus sicheren Prinzipien a priori strenge
beweisend sein« muss.*

Mit dieser Festlegung auf das systematische Begriffsphilosophieren handelt
sich Kant ein lastiges Vermittlungsproblem ein, worauf er sehr hdufig in seinen
Vorworten hinweist.

»Was endlich die Deutlichkeit betrifft, so hat der Leser ein Recht, zuerst die diskur-
sive (logische) Deutlichkeit, durch Begriffe, dann aber auch eine intuitive (ds-
thetische) Deutlichkeit, durch Anschauungen, d.i. Beispiele oder andere Erldute-
rungen in concreto zu fordern. Fiir die erste habe ich hinreichend gesorgt. Das betraf das
Wesen meines Vorhabens, war aber auch die zufillige Ursache, dass ich der zweiten, ob-

zwar nicht so strengen, aber doch billigen Forderung nicht habe Geniige leisten kénnen.«**

Mit groBBer Héufigkeit setzt Kant schriftstellerische Bravur, die zwar angenehm,
aber sachlich belanglos sei, gegen genaues Argumentieren, das zwar trocken,
aber iiberzeugend sei.* Dabei klagt er sich stindig eines Mangels an Vermitt-
lungsféhigkeit an, allerdings nur, um diesen in der Tradition des Begriffsdenkens

40 Vgl. KrV A 726f/B 754f.

41 Ebd. A 719/B 747.

42 Vgl. ebd. B 866.

43 Vgl. ebd. B XXXV.

44 Ebd. A XVIIf.

45 Vgl. die Gegeniiberstellung von »Pedanterie« und »Galanterie« sowie das Ideal der
»wahren Popularitdt« in AA IX 46ff sowie AA IX 19ff, 61ff, 148f; vgl. auch AA VI
205ff.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 113

zu relativieren.*® Beim »trockenen, blo scholastischen Vortrage« handele es
sich lediglich — wie die Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft anmerkt — um das Fehlen von »Beispielen und Erlduterungen«, »Erleichte-
rungen fiir den wissenschaftlich Unkundigen, also um einen Mangel nur beziig-
lich der »populdren Absicht« oder »didaktischen Manier«:*’ Schwichen, die
Kant — ein wenig bemiiht — zu dem Vorteil umdeutet, zumindest den Umfang des
Werks nicht ins Unertrégliche angewachsen haben zu lassen; und vor allem
Schwiichen, die fiir »Kenner der Wissenschaft« kein Hindernis darstellen.*®

Die ersten Reaktionen auf die Kritik der reinen Vernunfi verliefen jedoch
auch vonseiten der »Kenner« fiir Kant deprimierend.* Insbesondere von der so-
genannten »Gottinger Rezension«, einer Kooperationsarbeit der Philosophen
Christian Garve und Johann Georg Heinrich Feder, fiihlte sich Kant grob miss-
verstanden. Er beklagt sich mit ungewohnlicher Schérfte im Anhang der Prole-
gomena,” die Rezension habe seinen transzendentalen Idealismus als trans-
zendenten 1dealismus verkannt.”' Damit werde die Transzendentalphilosophie in
die Reihe jener traditionellen idealistischen Positionen gestellt, die — wie Platon,
lieBe sich anmerken — schwirmerisch iiber alle Erfahrungen hinausgingen,
wie bei Descartes skeptisch oder wie bei Berkeley dogmatisch seien, aber nicht

46 Z.B.: »Ich habe die Schulmethode gewihlt und sie [...] der freyen Bewegung des
Geistes und des Witzes vorgezogen, ob ich zwar, da ich wolte, dal} ieder nachdenken-
de Kopf an dieser Untersuchung theil nehmen solte, fand, da3 die Trokenheit dieser
Methode (die) Leser von der Art, welche gerade zu die Verbindung mit dem prakti-
schen suchen, abschreken wiirde. Ich wiirde, wenn ich auch im gréBesten Besitze des
Witzes und der (Ein) schriftstellerreitze gewesen wire, sie hievon ausgeschlossen ha-
ben, denn es liegt mir viel daran, keinen Verdacht iibrig zu lassen, als wolle ich den
Leser einnehmen und iiberreden, sondern damit ich entweder (von ihm) gar keinen
beytritt von ihm oder blos durch die stédrke der Einsichten zu erwarten hitte.« (AA
[IXX 67) Weitere Beispiele folgen unten im Text.

47 Vgl. KrV A XVIII f.

48 Vgl. ebd.

49 In einem Brief an Schultz spricht Kant von der »Kriankung, fast von niemand verstan-
den worden zu sein« und duflerte »die Besorgnis [...], daB ich die Gabe mich ver-
stdndlich zu machen in so gringem Grade, vielleicht in einer so schweren Materie gar
nicht besitze; und alle Arbeit vergeblich aufgewandt haben mochte.« (Zit. nach Pollok
(2001) S. XVIIL.)

50 Vgl. Pollok (2001) S. XXXIX.

51 Vgl. Proleg. 203f [AA373f].

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

114 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

kritisch.”> Kant insistiert dahingegen darauf, Metaphysik fragwiirdig gemacht zu
haben, ohne damit erneut eine metaphysische Antwort gegeben zu haben: »Al-
lein zur Beurteilung des Dinges, das Metaphysik heif3t, soll erst der MafBstab ge-
funden werden (ich habe einen Versuch gemacht, ihn sowohl als seinen Ge-
brauch zu bestimmen).«” Anders als »Schriften [...] dogmatischer Art« — so
konnte Kants Arger auf den Punkt gebracht werden — erschopfen sich Schriften
wkritischer Art« nicht in diskursivem Wissen.>*

Die Géttinger Rezension veranlasste Kant vermutlich zu Umarbeitungen an
der Kritik der reinen Vernunft und bestédrkte ihn zudem in seinem Vorhaben, die
Gedanken der Kritik der reinen Vernunft mit den Prolegomena fiir ein breiteres
Publikum leichter zuginglich darzustellen.”® In beiden neuen Vorreden zeigt
sich, dass seine Gestaltungsstrategie im Wesentlichen unverdndert im Zeichen
des Begriffsdenkens bestehen bleibt.® In der notorischen Unzufriedenheit mit
der eigenen, blof3 diskursiven Vermittlung, ldsst sich dennoch weiterhin eine
Unzufriedenheit mit dem Begriffsdenken und der Drang nach einem Ausgleich
zwischen Diskursivitidt und Nicht-Diskursivitdt ausmachen — einem Ausgleich,
den sich Kant um der Vorteile des Begriffsdenkens willen versagt. So hélt er (in
der Vorrede der Prolegomena) »Klagen wegen Mangel an Popularitit« in einem
gewissen Sinne fiir gerechtfertigt.”” Er gibt Trockenheit und Weitliufigkeit, Un-
iibersichtlichkeit und »scholastische Piinktlichkeit« zu.” Aber er hilt diese Mén-
gel fiir den Preis der Wissenschaftlichkeit und dreht den Spie8 um, indem er die
»beschriene Dunkelheit« als »gewohnte Beméntelung seiner eigenen Geméich-
lichkeit oder Blodsichtigkeit« erklirt.”” Wer nun auch den mit den Prolegomena
angebotenen Ubersichtsplan »wiederum dunkel findet, der mag bedenken, daf3 es
eben nicht nétig sei, daB jedermann Metaphysik studiere«.”

52 Vgl. ebd. 203-209 [AA373-376].

53 Ebd. 212 [AA378].

54 Vgl. ebd. Kants Ablehnung der Gottinger Rezension dhnelt Platons Verurteilung der
dionysischen Schrift, denn abgesehen von dem fehlenden Verstindnis fiir das Nicht-
Diskursive der kritischen Position referiert die Géttinger Rezension durchaus stimmig
Kants Argumentation — wie der Kommentator Konstantin Pollock urteilt; vgl. Pollok
(2001) S. XXIIIff.

55 Vgl. Pollok (2001) S. XXVI.

56 Vgl ebd. S. XV.

57 Vgl. Proleg. 15f[AA261f].

58 Vgl. ebd.

59 Vgl ebd. 21 [AA264].

60 Vgl. ebd. 21 [AA263].

—_ e .

—_—

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 115

Diese Volte entspricht den bei Kant ebenfalls notorischen Hinweisen, die
Transzendentalphilosophie sei nur fiir »Kenner der Wissenschaft«®' und kénne
»niemals populir werden«.®” Sie deutet auf ein Bewusstsein davon hin, dass die
Vermittlung von Philosophie sich nicht allein auf Diskursivitit verlassen kann.
Kant ignoriert nicht, dass Philosophie ihren Rezipientenkreis immer beschriankt.
Mitunter, zum Beispiel von Dilthey, wurde er sogar als »esoterischer Philo-
soph«® bezeichnet. Allerdings verhilt er sich, wenn er sich um Popularitit
durchaus bemiiht, weniger elitér als der die Masse geringschitzende Platon. Kant
ist, mit Willi Goetschel, eine in der Philosophie ungewdhnlich grofle Besorgtheit
um den Leser zu attestieren.”

Kants beharrliche Einordnung seiner Gestaltungsstrategie in die Tradition
des Begriffsdenkens sowie seine Einschitzung seiner eigenen darstellerischen
Mittel als unbeholfen sind von dem grofiten Teil der Kant-Rezeption anerkannt
und zu eigen gemacht worden.”® Der Tenor lieBe sich mit de Quincey so zu-
sammenfassen: »Kant was a great man, but obtuse and deaf as an antediluvian
boulder with regard to language and its capacities.«*® Schon ein Vierteljahrhun-
dert zuvor hatte sich Heine in »Zur Geschichte der Religion und Philosophie in
Deutschland« (1833/34) iiber Kants »unerbittliche, schneidende, poesielose,
niichterne Ehrlichkeit« mokiert und das auch heute noch kolportierte Klischee
des pedantischen Rationalisten geschaffen, eines wahren »Talent[s] des Miss-
trauens« und Représentanten des »SpieBbiirgertums«, der einen »grauen, trocke-
nen Packpapierstil« in die Philosophie eingefiihrt habe.®’

Es greift allerdings zu kurz, die oft und nicht zu Unrecht beklagte »Schwer-,
ja Unverstindlichkeit«*”® des transzendentalen Stils allein auf eine unbeholfene
Exzessivitdt der semiotischen Konfiguration des Begriffsdenkens zuriickzufiih-
ren, wie es Kant selbst nahelegt. Vielmehr lédsst sich im transzendentalen Stil —
ganz parallel zur Dunkelheit Platons — eine dezidierte Abweichung vom Be-
griffsdenken erkennen. Eine Minderheit von Rezipienten (das Verdienst der Zu-
sammenstellung hat Willi Goetschel) hat bei Kant eine Art von uneigentlichem,

61 KrV A XVIIL

62 Ebd. B XXXIV.

63 Vgl. Goetschel (1990) S. 156.
64 Vgl. ebd. S. 106.

65 Vgl. ebd. besonders S. 147ff.
66 Essays S. 259

67 Heine (1979) S. 82f.

68 Vgl. Goetschel (1990) S. 13.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

116 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

wliterarischem« Sprechen ausgemacht und iibrigens ganz verschieden bewertet.”
So stellt sich auch die Transzendentalphilosophie als eine Gestaltungslosung von
Philosophie dar — allerdings als eine, die den Ausgleich zwischen Diskursivitét
und Nicht-Diskursivitdt noch nicht iiberzeugend herzustellen vermag.

In einem Hexameter aus seinen Maximen und Reflexionen hebt Goethe mit
der Gelassenheit des Olympiers die Bedeutung von Kants Ironie hervor: »Kant
beschréinkt sich mit Vorsatz in einen gewissen Kreis und deutet ironisch immer
dariiber hinaus.«’® Ungleich spéttischer und angriffslustiger bilanziert Nietzsche,
der Kant iibrigens »eine Begriffsmaschine«’' nennt und ihm »plumpe Pedante-
rie«”” vorwirft:

»Wie sind synthetische Urteile a priori m6glich? fragte sich Kant, — und was antwortete
er eigentlich? Vermdge eines Vermogens: leider aber nicht mit drei Worten, son-
dern so umsténdlich, ehrwiirdig und mit einem solchen Aufwande von deutschem Tief-
und Schnorkelsinne, dass man die lustige niaiserie allemande iiberhorte, welche in einer

solchen Antwort steckt.«’

Entschieden positiv sieht Karl Jaspers schlieBlich durch »Tautologie, Zirkel, Wi-
derspruch«’ und »vermoge des verschlungenen Gewebes«’> der kantischen
»Gedankenbewegung«’® einen »Schwindel«’” erzeugt, der nicht-diskursives
Wissen ermdglicht: »Ich muss das Fassliche zusammenbrechen lassen, so wie
Leitern, die ich nicht mehr brauche, wenn ich die Hohe erklommen habe.«”® Der
transzendentale Stil unterstiitze die praktische Ausgerichtetheit der Philosophie:
»Kant fithrt in den Raum stets sich selbst hervorbringenden Lebens, in das Ge-
heimnis der schopferischen Quellen der Vernunft. Wer dorthin gelangt, muss
selber dabei sein und tun, was Kant nicht fiir ihn tat. Kant gibt ihm die Chan-
cen.«”’

69 Vglebd. S. 147-166.
70 MuR S. 407 (§301)
71 KSA 13 S. 442.

72 KSA 11S.175.

73 JGBS. 24.

74 Jaspers (1957) S. 444.
75 Ebd.

76 Ebd. S. 439.

77 Ebd. S. 444.

78 Ebd.

79 Ebd. S. 518.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 117

Ironie sowie »Tautologie, Zirkel, Widerspruch« sind Abweichungen von den
semiotischen Parametern des Begriffsdenkens, die in der Transzendentalphilo-
sophie weder Zufall noch Unfall sind. Sie driicken die Kreisbewegung einer sich
selbst erkennenden Vernunft aus, die sich sowohl Grenzen setzt als sie auch
iberschreitet. Kant selbst stellt den Skandal des Paradoxes einer selbstreflexiven
Vernunft allerdings nicht aus. Es bleibt so unauftillig versteckt wie im Titel
»Die Kritik der reinen Vernunft«, in dem zumeist nur der genitivus objectivus
wahrgenommen wird, obwohl es sich — gleichzeitig — auch um einen genitivus
subjectivus handelt.*

So verbleibt die Wahrnehmung der Transzendentalphilosophie im Bannkreis
des Begriffsdenkens, deren Abweichungen letztlich wieder theoretisch eingeholt
werden: Beispielsweise im Neukantianismus, dem Transzendentalphilosophie zu
Wissenschaftstheorie wird, letztlich aber auch in Phianomenologie und Pragma-
tismus, insofern sie lediglich die mentalen Bedingungen der Transzendental-
philosophie mit leiblichen und lebensweltlichen Bedingungen von Wissen erset-
zen. Auch Rorty nimmt Kant im Bann des Begriffsdenkens wahr, wenn er immer
wieder kritisiert, dass sich die Transzendentalphilosophie als letztgiiltiges,
unhintergehbares Vokabular zur Beantwortung wesentlicher philosophischer
Fragen vorgestellt habe. Tatséchlich sei dieses wie jedes andere Vokabular aller-
dings weder letztgiiltig noch unhintergehbar, weshalb man die entsprechenden
Fragen nicht stellen oder beantworten sollte. Offensichtlich gleicht Rortys Kritik
an Kant der Kritik Kants an Platon. Kant erscheint bei Rorty als jemand, der sich
auf den Schwingen der Begriffe aus dem Raum konkreter Lebenswirklichkeit
verabschiedet, um unlosbare Fragen zu beantworten. Er scheint etwas zu sagen,
was sich, wie er selbst sagt, nicht sagen 1ésst.

Ein Ausgleich zwischen einer diskursiven Kritik vonseiten der reinen Ver-
nunft (die Theorie wire) und einer nicht-diskursiven Kritik durch die reine Ver-
nunft (die praktisch ausgerichtet wire) kann so nicht stattfinden. Dass gleich-
wohl der Ansatz fiir einen solchen Ausgleich in der Transzendentalphilosophie
immerhin enthalten ist und sogar in der Orientierungsschrift noch deutlicher
konturiert wird, soll die folgende Analyse zeigen.

80 Vgl. Mohr/Willaschek (1998) S. 14.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

118 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

3. ORIENTIERUNG ALS OPTIMIERUNG
DER DISKURSIVEN GESTALTUNGSLOSUNG

Mit seiner Schrift »Was heif3t: Sich im Denken orientieren?« greift Kant in den
zeitgenossischen Spinozismus-Streit ein. Er positioniert sich auf Seiten der Auf-
kldrung und, der Vernunft und damit Mendelssohns, , bleibt dabei jedoch durch-
aus konziliant gegeniiber Jacobi, dem Ausloser der Debatte, der den Humeschen
Glaubensbegriff gegenaufklarerisch in Stellung gebracht hatte. Drei Jahre nach
Veroffentlichung der Prolegomena und ein Jahr vor der zweiten Auflage der
Kritik der reinen Vernunft nutzt Kant mit seiner Schrift aber auch die »Gelegen-
heit, die Leistungsfihigkeit seiner bisher wenig verstandenen Kritik der reinen
Vernunft unter Beweis zu stellen«.” Kants Orientierungsschrift lisst sich zudem
als eine FuBnote zur Distanzierung seiner Transzendentalphilosophie vom Be-
griffsdenken (und Betonung eines angestrebten Ausgleichs zwischen
Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitét) verstehen, auch wenn die Schrift letztlich
immer noch im Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens (und auf Seiten der
Diskursivitit) verharrt.

Der von Kant im Titel prominent hervorgehobene Begriff der Orientierung —
dessen Etymologie auf die Ausrichtung am Orient, dem Ort des Sonnenaufgangs
verweist — wurde von Mendelssohn in die Philosophie eingefiihrt.** Dieser setzt
ihn in seiner Schrift »An die Freunde Lessings« (1786) ein, um die von Jacobi
polemisch zugespitzte Alternative zwischen Glauben und Vernunft* — und den
damit verbundenen Atheismus-Verdacht gegeniiber Aufklidrern wie Lessing und
ihm — zu entschirfen. In einer begrifflichen Verschiebung der jacobischen Alter-
native stellt er die Vernunft als diejenige Instanz dar, die als Orientierung zwi-
schen Spekulation und gesundem Menschenverstand vermittelt.*

In seiner Orientierungsschrift verteidigt Kant diesen Begriff einer Orientie-
rung, die einen Ausgleich zwischen Glauben und Vernunft schafft, indem er ihn
transzendentalphilosophisch adaptiert. Vernunft — so Kant — habe ein »Bediirfnis«
nach Erkenntnis,” selbst dort, wo ihr diese Erkenntnis verwehrt sei und sie des-
halb glauben miisse. Dem daraus folgenden, gleichwohl nicht schwirmerischen
Wissen gibt Kant auch den Namen »Vernunftglaube«.*® In diesem Konzept

81 Vgl. Stegmaier (2008) S. 79.

82 Und zwar in den »Morgenstunden, oder Vorlesungen tiber das Daseyn Gottes« (1785).
83 In Uber die Lehre Spinozas, in Briefen an Herrn Moses Mendelssohn (1785).

84 Vgl. Stegmaier (2008) S. 62-77.

85 Vgl. 0 S. 49.

86 Ebd. S. 54.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 119

driickt sich jener selbstbewusste Verzicht auf absolute Erkenntnis aus, der die
Transzendentalphilosophie auszeichnet, und der oben mit ihrem ambivalenten
Status zwischen Kritik und Metaphysik sichtbar gemacht wurde. Orientierung im
Denken zeigt sich auch dem kritisch-metaphysischen Wissen der reinen Ver-
nunft (wie sie oben beschrieben wurde) dhnlich, weil sie mit der selbstreflexiven
Tatigkeit der Vernunft zustande kommt. Wie sich die Vernunft selbst kritisiert,
so orientiert sie sich auch durch sich selbst, ndmlich »lediglich durch ihr eigenes
Bediirfnis«*’. Zudem weist Orientierung im Denken eine gewisse praktische
Ausrichtung auf: Wie Kant es in der Orientierungsschrift am Beispiel der Frage
nach der Existenz Gottes ausdriickt, »wollen« wir in theoretischer Hinsicht urtei-
len, wiihrend wir in praktischer Hinsicht urteilen »miissen«.®®

Obwohl Orientierung im Denken dem kritisch-metaphysischen Wissen der
reinen Vernunft im Wesentlichen gleicht, so gliedert sich das Orientierungs-
konzept doch nicht umstandslos in die Transzendentalphilosophie ein. Im Fol-
genden soll auf einen Unterschied abgehoben werden: Wihrend das kritisch-
metaphysische Wissen der reinen Vernunft letztlich theoretisch eingeholt wird,
weist Orientierung das Potential auf, sich in seiner praktischen Ausrichtung der
Theorie zu entziehen.

Fiir die abgrenzende Konturierung der Orientierung gegeniiber dem theoretisch
eingeholten Wissen der reinen Vernunft ist der Anfang der Orientierungsschrift
aufschlussreich. Kant beginnt seine Ausfiihrungen namlich nicht direkt mit jener
Orientierung, die er »iiberhaupt im Denken, d.i. logisch« nennt und die er als
vorbereitende »Analogie« zum »Geschiift der reinen Vernunft« entwirft;* vorher
widmet er sich der »geographischen« Orientierung als korperlicher Ausrichtung
auf die Sonne und der »mathematischen« Orientierung als abstrakter Ausrich-
tung »in einem gegebenen Raum iiberhaupt«.”® Beide Arten der Orientierung
setzen einen dreidimensionalen Korper und ein entsprechendes Korpergefiihl
des sich orientierenden Subjekts voraus. Kant spricht von dem »Gefiihl eines
Unterschiedes an meinem eigenen Subjekt, ndmlich der rechten und linken
Hand«.”' Ohne diesen »subjektiven Unterscheidungsgrund« wiire es unmoglich,

87 Ebd. S. 49.

88 Vgl. ebd. S. 52.
89 Vgl. ebd. S. 48.
90 Vgl. ebd.

91 Vgl ebd. S. 47.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

120 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

sich anhand eines einzigen Punktes auBerhalb des Korpers im dreidimensionalen
Raum zu orientieren.”

Mit dem Korper benennt Kant eine Bedingung der Moglichkeit von Erkennt-
nis, die nicht transzendental eingeholt werden kann, weil die rechte und die linke
Korperseite »durch keinen (noch so grofien) Scharfsinn diskursiv beschrieben,
d.h. auf Verstandesmerkmale zuriickgefithrt werden kénnen«®. »Der Rechts-
Links-Unterschied entzieht sich sowohl dem Denken als auch der Wahrnehmung
und irritiert so eine der Leitunterscheidungen des abendlindischen philoso-
phischen Denkens und auch noch KANTS«, urteilt Stegmaier.”* Ein unter solchen
Bedingungen entstandenes Wissen ist im Sinne der Transzendentalphilosophie
kein »Wissen«, sondern eine Art »Glauben«. In der Kritik der reinen Vernunft
nennt Kant die Diagnose eines Arztes — sie wird unter Zeitdruck erstellt und be-
ruht damit ebenfalls auf kontingenten Bedingungen — »den pragmatischen Glau-
ben«.” Auch der Vernunftglaube der Orientierung im Denken erfolgt unter den
Bedingungen der menschlichen Beschrianktheit — ndmlich »solange wir Men-
schen sind«’® — und damit unter Bedingungen der Kontingenz. Was bei geogra-
phischer und mathematischer Orientierung der »subjektive Unterscheidungs-
grund« des Korpers ist, ist bei der logischen Orientierung im Denken das
»subjective Princip« der Mangel leidenden Menschenvernuntt.

Insofern oder solange die Ermdoglichungsgriinde eines Glaubens als lediglich
in verschiedenem Maf} kontingent zu gelten haben und jedenfalls theoretisch
nicht eingeholt werden kénnen, unterscheidet er sich von transzendentalem Wis-
sen. Kaulbach hebt auf diesen Unterschied ab, wenn er die theoretischen oder
praktischen Erkenntnisurteile der reinen Vernunft von pragmatischer »Welt-
kenntnis« oder »Erfahrenheit« absetzt.”” Erfahrenheit ist nicht nur praktisch aus-
gerichtet, sondern sich auch ihrer Geschichtlichkeit und Subjektivitit bewusst™

92 Vgl. ebd.

93 Vgl. AA 11403, deutsche Ubersetzung von Stegmaier (2005) 19, FuBnote 12.

94 Stegmaier (2008) S. 84. Schon in einigen frithen Schriften verhandelt Kant die
Rechts-Links-Unterscheidung, anscheinend nicht zu seiner vollen Zufriedenheit (bis
er ihn als »subjektiven Unterscheidungsgrund« in der Orientierungsschrift unterbrach-
te), wihrend selbst die Kant-Forschung auf die Herausforderung der Rechts-Links-
Unterscheidung reagierte, indem sie ihr jede inhaltliche Relevanz oder Plausibilitét
absprach; vgl. ebd.

95 Vgl KrV A 824/B 852.

96 O S.54.

97 Vgl. Kaulbach (1966) S. 65ff.

98 Vgl. ebd. S. 67.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 121

und somit ihrer Kontingenz, ihrer Vorliufigkeit, ihres provisorischen Status.”
Hierin sei die »pragmatische« von der theoretischen wie praktischen Vernunft zu
unterscheiden.'” In seinen Vorlesungen zur Anthropologie und physischen Geo-
graphie habe sich Kant dem Wissen der pragmatischen Vernunft gewidmet.'”'

So ldsst sich Orientierung als pragmatische Ergénzung der Transzendental-
philosophie oder als pragmatisches Supplement der reinen Vernunft verstehen.
Als Supplement hat sie sich in anderer Weise zu prisentieren als das

Supplementierte. Kaulbach betont:

»Der Unterschied zwischen pragmatischer Vernunft und denjenigen Denkabsichten so-
wohl der theoretischen wie auch der praktischen Vernunft, die auf metaphysische Vorstel-
lungen abzielen, hat auch eine sprachphilosophische Seite: pragmatische Vernunft muss
vorwiegend in der Atmosphédre der Menschengemeinschaft sprechen und wirken; daher
muss sie den Stil auch gesellschaftlicher Politesse annehmen, wenn sie sich mitteilen will.
Mitteilung dient ihrerseits wieder der Gemeinschaft und der Offentlichkeit, die jeweils
eine geschichtliche Erscheinung der hochsten Allgemeinheit des praktischen Vernunft-

s op 102
zusammenhanges ist.«

Tatséchlich ist die Orientierungsschrift fiir die »Welt« gestaltete Philosophie, die

103

sich nicht den Zwang der Schule auferlegt. ~ Kant selbst weist gleich mit dem

ersten Absatz darauf hin. Orientierung sei ein bildlich geprégter Begriff, den auf

99 Vgl ebd. S. 75.

100 Vgl ebd. S. 68.

101 Vgl ebd. S. 63f: »Wenn es sich in [Kants] Anthropologie und physischer Geogra-
phie also darum handelt, Welterfahrung und Weltkenntnis in Gang zu bringen, dann
sind die hierzu gehérigen Uberlegungen auf eine andere Ebene des Denkens zu
verweisen, als diejenige ist, auf der Transzendentalphilosophie und Metaphysik ihre
Stelle finden. So geht es z.B. im Bereich der Weltkenntnis darum, unseren Stand
den Dingen gegeniiber in derjenigen Weise anzusprechen und zu begreifen, wie sie
sich aus dem Bediirfnis unserer pragmatischen Vernunft her ergibt; es kommt darauf
an, >Erfahrungen< zu sammeln, um auf Grund dieser Erfahrungen unser Leben so
fiihren zu kénnen, wie es unsere Lebensziele und Zwecke verlangen. In der Trans-
zendentalphilosophie und der auf ihr aufbauenden Metaphysik jedoch geht es da-
rum, Antworten auf Fragen zu finden, die sich mit den Moglichkeiten und Grenzen
unseres Wissens und der Motivation unserer Handlungen, mit der Freiheit und der
letzten umfassenden Vernunfteinheit befassen.«

102 Ebd. S. 70.

103 Vgl. auch ebd. S. 62 und 69.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

122 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

»heuristische« Weise zu nutzen legitim sei, um letztlich das »abstrakte Denken«
zu bereichern.'™ Fiir die nach dem Schulbegriff gestaltete Kritik der reinen Ver-
nunft hatte er ein solches Vorgehen abgelehnt — beispielsweise wenn er in Bezug
auf den Ideenbegriff die »Befestigung« eines alten Begriffs einer

106
In

»Neuschmiedung« vorzog'” oder iiberhaupt Veranschaulichung ablehnte.
der Orientierungsschrift hingegen gestattet er sich explizit den Einsatz einer Me-
tapher (auch wenn er diesen Terminus nicht benutzt)'”’
leitender und pragmatischer Vorziige. Damit entfernt er sich von der semioti-

schen Konfiguration des Begriffsdenkens.'™

wegen deren erkenntnis-

Allerdings kehrt Kant mit seiner schrittweisen Abstrahierung von der geo-
graphischen iiber die mathematische Orientierung hin zum Vernunftglauben der
Orientierung im Denken wieder in den Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens
zurlick. Seine Schrift ist immer noch vom »Ton des »transzendentalen« Stils« ge-
kennzeichnet'” und warnt schlieBlich in den letzten Passagen explizit vor einer
»Denkfreiheit«, die in »freien Schwiingen des Genies«,"'° in »Schwérmerei«'"!
und dem »Ubermut« einer »erklcrten Gesetzlosigkeit im Denken«''? besteht —
gefolgt von einem abschlieBenden Appell an die »Freunde des Menschenge-
schlechts«,'” sich der Freiheit des Denkens »gesetzmdiftig und dadurch auch

zweckmiiBig zum Weltbesten zu bedienen«.''*

104 Vgl. 0 S. 45.

105 Vgl. KrV B 369.

106 Vgl. B.1.

107 Vgl. Stegmaier (2005) S. 26.

108 Der erste Absatz der Orientierungsschrift ldsst sich sogar als Rudiment einer
Metapherntheorie verstehen. Begriffe seien (wie Platons Ideen, lieBe sich zu Beden-
ken geben) eigentlich »nicht von der Erfahrung abgeleitet«. Dennoch miissten sie,
um »Sinn und Bedeutung« zu haben, mit einem aus der Erfahrung abgeleiteten Bild
verbunden sein (wie Platons Ideen auf die Sprache angewiesen sind). Wiirde nun die
»Beimischung des Bildes [...] weggelassen: so bleibt jener reine Verstandesbegriff
ibrig, dessen Umfang nun erweitert ist, und eine Regel des Denkens iiberhaupt ent-
hilt.« Metaphern wiirden so erkenntnisleitend und »zum Erfahrungsgebrauche
tauglich«. Vgl. O S. 45.

109 Vgl. Goetschel (1990) S. 19.

110 Vgl. O S. 58.

111 Vgl ebd. S. 59.

112 Ebd.

113 Ebd. S. 60.

114 Ebd. S. 61.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 123

Genau wie in dem Appell im Ideen-Kapitel der Kritik der reinen Vernunft'”

warnt Kant damit eindriicklich davor, die Vorteile des Begriffsdenkens aufzu-
geben. Die Konturierung der Orientierung gegeniiber dem theoretisch einge-
holten Wissen der reinen Vernunft, die am Anfang der Orientierungsschrift mog-
lich schien, wird somit am Ende wieder verwischt. Kant rechnet offenbar damit,
die kontingenten Bedingungen des Vernunftglaubens mit einem Appell an die
Universalitdt der Vernunft ausgleichen zu konnen. Er blendet das Konfliktpoten-
tial der Kontingenz aus und setzt kontrafaktisch auf das Gemeinschaftsstiftende
der begrenzten Menschenvernunft — wie er auch vom Erfolg der geographischen
und mathematischen Orientierung ausgeht, die in seiner Schrift trotz subjektiven
Korpergefiihlen nicht in die Irre fithren. »KANT geht [am Anfang der Orientie-
rungsschrift; H.D.] von einer Situation ohne Orientierungs-Unsicherheit und
ohne Entscheidungs-Spielraum aus, und es wird ihm auch im Folgenden um die
Sicherheit der Orientierung gehen — der Orientierung dann im Denken oder
durch blofe Vernunft.«''®

Der Verdacht, dass die Vorteile des Begriffsdenkens illusorisch oder zu teuer
erkauft sein konnten, kommt Kant nicht in den Sinn: Ob die Féhigkeit, »gesetz-
miBig« und »zum Weltbesten« zu denken jemals erreicht werden kann und ob
derlei Versuche selbst in der transzendentalphilosophischen Spielart nicht ein zu
gefahrliches Gewaltpotential besitzen, bleiben offene und nicht einmal gestellte
Fragen. So scheint die Orientierungsschrift — mit der Anerkennung kontingenter
Erkenntnisbedingungen und Kants Abweichung vom Bilderverbot des Begriffs-
denkens — zunidchst die diskursive Schlagseite der Transzendentalphilosophie
ausgleichen zu wollen, aber auch sie verharrt im Schwerkraftbereich des Be-
griffsdenkens. Eine radikalere Konsequenz zieht Wittgenstein — allerdings erst in
seinem Spétwerk.

115 Vgl.B.1.
116 Stegmaier (2008) S. 83.

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:27:08.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

