
 

I.  Kant: Philosophie als Orientierung 

 
 
 

1.  PLATONISCHE UND TRANSZENDENTALE IDEEN 
 

Wie oben erwähnt, ist die zunehmende Distanzierung vom Begriffsdenken um 
1800 bei Havelock, Ong und Derrida mit dem Namen Rousseau verbunden. Wo-
rauf weder Medientheorie der Schrift noch Dekonstruktion in diesem Zusam-
menhang hinweisen, ist der Einfluss Rousseaus auf die Transzendentalphiloso-
phie Immanuel Kants. Es war bekanntlich Rousseau, der Kant – wie der es 1764 
ausdrückte – »zurecht gebracht« hat, indem er ihm den »verblendende[n] Vor-
zug« des rein Theoretischen als nur eingebildet relativierte.1 

Im Folgenden wird auf den parallelen Entwicklungslinien des Begriffsden-
kens und der Schrift Kants Transzendentalphilosophie eingetragen. Sie wird da-
bei als insgesamt zaghafte, ansatzweise Distanzierung vom Begriffsdenken dar-
gestellt, die die Vorteile des Begriffsdenkens jedoch nicht aufgeben möchte und 
im Großen und Ganzen diskursiv agiert. Anders als die bisher vorgestellten Re-
zeptionsmodelle, anders aber auch als die ebenfalls diskursiv agierende Medien-
theorie der Schrift, will Kant jedoch die Geste Platons durchaus wiederholen, die 
Dimension des Nicht-Diskursiven nicht aufgeben, sondern selbst ein höchstes, 
nicht-diskursives Wissen vermitteln. Darin geht es ihm, wie der Dekonstruktion, 
nicht allein – wenn überhaupt – um eine bestimmte Lehre und deren Vermittlung 
oder Darstellung, sondern um die Aneignung von Philosophie, wenn er auch den 
Spielraum der Subjektivität des Rezipienten ständig einengt. 

Wenn sich die Transzendentalphilosophie deutlich weniger vom Begriffs-
denken distanziert als die Dekonstruktion, dann scheint sie, zumindest ansatz-
weise, einen solchen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivität und Diskursivität 
anzustreben, wie ihn Rortys Kritik an Derrida nahelegte, ohne ihn für möglich zu 
halten. Beinahe überall in Kants Werk zeigt sich eine Spannung zwischen 

                                                             
1  Vgl. AA XX 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Diskursivität und Nicht-Diskursivität, nicht zuletzt mit der fundamentalen Ge-
genüberstellung von Sinnlichkeit und Verstand als den zwei Stämmen der Er-
kenntnis. Beinahe überall zeigt sich aber auch ein Übergewicht der Diskursivität 
beziehungsweise der Versuch, das beschriebene Spannungsverhältnis diskursiv 
zu kontrollieren. Letztlich verbleibt Kant im Bannkreis der Diskursivität, wie 
sich auch am Beispiel seines Platonbildes und der Weiterentwicklung der plato-
nischen zu transzendentalen Ideen zeigt; doch er verharrt nicht mit resignierter 
Gelassenheit im Schatten der Sprache, sondern bleibt, Platons Geste wiederho-
lend, auf dem Sprung. 

Dabei geht es ihm ungleich weniger als den in Teil A besprochenen Autoren 
um ein adäquates Platonverständnis; und die Schriftkritik kommentiert er gar 
nicht. Wenn Kant Platon erwähnt, dann zumeist als Vertreter einer zu überwin-
denden metaphysischen Tradition, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft als 
mal despotisch, mal anarchisch gezeichnet wird.2 Platon sei, so das bekannte 
Bild aus der »Einleitung«, wie eine Taube auf den Widerstand der Luft angewie-
sen, habe ihn aber gering geschätzt und gemeint, dass ihm das Fliegen »im luft-
leeren Raum noch viel besser gelingen werde« und habe »auf den Flügeln der 
Ideen« die Sinnenwelt verlassen.3 Deshalb wird ihm die Position eines 
»schwärmerische[n] Idealismus«4 oder des »Intellektualphilosophen«5 zugewie-
sen, der »physische Nachforschung« verabsäumt und »der Vernunft erlaubt ha-
be, idealischen Erklärungen der Naturerscheinungen nachzuhängen«.6 

Kant greift damit ein zeitübliches, platonistisches und gleichzeitig kritisches 
Platonbild auf,7 wie es ihm aus der Philosophiegeschichte Historia critica philo-
sophiae (1742) von Jakob Bruckner bekannt war. Die Geringschätzung der Sinn-
lichkeit und die Hochschätzung des Übersinnlichen, die Platon mit der Hypo-
stasierungen der Ideen ausgedrückt habe,8 konstituiere eine Kluft, die Platon nur 
als Mystiker überbrücken könne.9 In »Von einem neuerdings erhobenen  
vornehmen Ton in der Philosophie« (1796) beschreibt Kant die vage, im obigen 
Platon-Kapitel »multimedial« genannte dialektische Methode des Erkenntnisge-
winns aus der Schriftkritik-Passage im 7. Brief, um abschätzig zu urteilen: »Wer 

                                                             
2  Vgl. KrV A IX. 
3  Vgl. ebd. A 5. 
4  Proleg. 207 [AA207] (Fußnote). 
5  KrV B 881. 
6  Ebd. B 500. 
7  Vgl. Heimsoeth (1965) S. 352f. 
8  Vgl. KrV B 371. 
9  Vgl ebd. sowie ebd. B 882. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 107 

sieht hier nicht den Mystagogen, der nicht bloß für sich schwärmt, sondern zu-
gleich Klubbist ist und, indem er zu seinen Adepten im Gegensatz von dem Vol-
ke (worunter alle Uneingeweihte verstanden werden) spricht, mit seiner vorgeb-
lichen Philosophie vornehme thut!«10 So wird Platon zum »Vater aller 
Schwärmerei mit der Philosophie«.11 

Zu dieser Kritik in der Tradition des Begriffsdenkens passt die Unbeküm-
mertheit gegenüber der Form der platonischen Schriften. Kant besaß allem An-
schein nach keine Kenntnis der Originaltexte Platons,12 zeigt aber immerhin ein 
Bewusstsein für seine Formvergessenheit: »Ich will mich hier in keine literari-
sche Untersuchung einlassen«.13 Dennoch ist er der Meinung, Platon »sogar bes-
ser zu verstehen, als er sich selbst verstand«14 – ein etwas arroganter Ausspruch, 
auf den sich Schleiermacher kritisch beziehen sollte.15 

Kants Beurteilung von Platon ist aber durchaus nicht bloß von formverges-
sener Arroganz und einseitiger Ablehnung geprägt, sondern im Gegenteil von 
einer vorsichtigen und differenzierten Hochschätzung. Diese Sichtweise geht 
wahrscheinlich auf Mendelssohns Phädon oder über die Unsterblichkeit der  
Seele zurück. Darin erscheint Platon als Gewährsmann der praktischen Ausrich-
tung der Vernunft, wie Kant sie nicht als erster, aber jedenfalls in deutlicher Ab-
grenzung einer am Theorie-Begriff ausgerichteten Wissenschaft als Selbstzweck 
in seiner kritischen Phase vornimmt. Am Anfang des Abschnitts über die Trans-
zendentale Dialektik unternimmt Kant denn auch die Ehrenrettung der als theo-
retische Hypostasierungen geschmähten platonischen Ideen als praktisch wirk-
sam: »Platon fand seine Ideen vorzüglich in allem, was praktisch ist«.16 In der 
Ablehnung von Sinnlichkeit – beziehungsweise Erfahrung – im Bereich des 
Praktischen, also bei Tugendlehre, Verfassung und Gesetzgebung,17 stimmt Kant 
Platon (gegen Hume) emphatisch zu. So erscheint Platon als Vorläufer der prak-
tischen Ausrichtung von Kants kritischer Philosophie, wenn er auch für seine 
spekulative Methode zu tadeln bleibe: Platons Gedankengänge werden als das 
bislang übliche blinde metaphysische Tasten dargestellt, wie »Maulwurfsgänge 

                                                             
10  AA VIII 398. 
11  Ebd. 
12  Vgl. Leinkauf (2009) S. 477. 
13  KrV B 370. 
14  Ebd. 
15  Vgl. Kapitel A.10. 
16  KrV B 371. 
17  Vgl ebd. B 371ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


108 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

einer vergeblich, aber mit guter Zuversicht, auf Schätze grabenden Vernunft«,18 
die letztlich den von der Transzendentalphilosophie bereiteten Baugrund unsi-
cher machen, der zur Errichtung von »majestätischen sittlichen Gebäuden« die-
nen soll.19 

Es ist auffällig, dass Kant in jener Passage, in der er seine begriffsphiloso-
phisch geprägte Kritik an Platon differenziert, das Problem der Darstellung in 
den Blick nimmt. In der Weigerung, sich auf eine »literarische Untersuchung« 
der platonischen Schriften einzulassen, ist vielleicht schon der Zweifel spürbar, 
dass eine solche Untersuchung das platonistische Platonbild nicht bestätigen 
würde. In einer Fußnote wird dieser Zweifel dann expliziert: Kant bekräftigt da-
rin zunächst seine Haltung, Platon in seinen hypostasierenden Spekulationen 
nicht folgen zu können, um dann einzuschränken: »[…] wiewohl die hohe Spra-
che, deren er [Platon; H.D.] sich in diesem Felde bediente, einer milderen und 
der Natur der Dinge angemessenen Auslegung ganz wohl fähig ist.«20 

Dieser »hohen Sprache«, die offenbar nicht zu sagen vermag, was sie meint 
und zu ihrer Ehrenrettung einer Auslegung bedarf, begegnet Kant – ganz in der 
Tradition des Begriffsdenkens – mit Misstrauen. Was Schleiermacher später mit 
seiner möglichst nicht auslegenden Übersetzung zu erhalten versucht, will Kant 
selbst vermeiden. Unbehagen bereitet ihm auch die Veranschaulichung von  
Abstraktem, wie sie sich bei Platon findet.21 Kant hingegen setzt auf abstrakte 
Begrifflichkeit und begriffliche Genauigkeit. Er schließt »Des ersten Buchs der 
transzendentalen Dialektik Ersten Abschnitt: Von den Ideen überhaupt« mit dem 
dringenden Appell an alle, »denen Philosophie am Herzen liegt«, »den Ausdruck 
Idee seiner ursprünglichen Bedeutung nach in Schutz zu nehmen, damit er nicht 
fernerhin unter die übrigen Ausdrücke, womit gewöhnlich allerlei Vorstellungs-
arten in sorgloser Unordnung bezeichnet werden, gerate, und die Wissenschaft 

                                                             
18  Ebd. B 376. 
19  Vgl. ebd. B 375f. 
20  Ebd. B 371. 
21  Vgl. ebd. A 570/B 598: »Das Ideal aber in einem Beispiele, d.i. in der Erscheinung, 

realisieren wollen, wie etwa den Weisen in einem Roman, ist untunlich, und hat 
überdem etwas Widersinnisches und wenig Erbauliches an sich, indem die natürliche 
Schranken, welche der Vollständigkeit in der Idee kontinuierlich Abbruch tun, alle Il-
lusion in solchem Versuche unmöglich und dadurch das Gute, das in der Idee liegt, 
selbst verdächtig und einer bloßen Erdichtung ähnlich machen.« Diese Passage, die 
vordergründig auf Wieland anspielt, trifft ebenso Platon: Wieland veranschaulicht die 
Idee der Weisheit in der Gestalt des »Agathon« aus seinem gleichnamigen Bildungs-
roman, wie Platon die Idee des Guten als Sonne darstellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 109 

dabei einbüße«.22 Es folgt eine nach dem Muster einer Dihairese vorgenommene 
Ableitung des Ideenbegriffs, die geradezu vorbildlich diskursiv zu nennen ist. 
Trotz ihrer praktischen Ausrichtung werden die Ideen damit wieder theoretisch 
eingeholt: Das Verhältnis zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität zeigt 
bei Kant eine deutliche Schlagseite. 

 
 

2.  DIE DISKURSIVE GESTALTUNGSLÖSUNG   
 DER TRANSZENDENTALPHILOSOPHIE 

 
Eine ähnlich zurückgenommene, weil letzten Endes auf Diskursivität beharrende 
Distanzierung vom Begriffsdenken nimmt Kant insbesondere bezüglich der Idee 
der Philosophie vor. Wiederum Platon ähnlich, zeichnet Kant ein Wissen als das 
höchste aus, das sich nicht auf diskursive Erkenntnis beschränkt und insofern 
nicht-diskursiv ist. Philosophie sei »eine bloße Idee von einer möglichen Wis-
senschaft, die nirgend in concreto gegeben ist«,23 ein »Urbilde, das nur in der 
Idee liegt«.24 Kant reagiert immer wieder scharf auf die Anmaßung, höchstes 
Wissen diskursiv erreicht zu haben: 

 
»Der, welcher ein System der Philosophie, z.B. das Wol f i sche , eigentlich ge le rn t  hat, 
ob er gleich alle Grundsätze, Erklärungen und Beweise, zusamt der Einteilung des ganzen 
Lehrgebäudes, im Kopf hätte, und alles an den Fingern abzählen könnte, doch keine ande-
re als vollständige h i s to r i sche  Erkenntnis der Wolfischen Philosophie; er weiß und ur-
teilt nur so viel, als ihm gegeben war. Streitet ihm eine Definition, so weiß er nicht, wo er 
eine andere hernehmen soll. Er bildete sich nach fremder Vernunft, aber das nachbildende 
Vermögen ist nicht das erzeugende, d.i. das Erkenntnis entsprang bei ihm nicht aus  Ver-
nunft, und, ob es gleich, objektiv, allerdings ein Vernunfterkenntnis war, so ist es doch, 
subjektiv, bloß historisch. Er hat gut gefaßt und behalten, d.i. gelernt, und ist ein Gips-
abdruck von einem lebenden Menschen.«25 

                                                             
22  Vgl. ebd. A 319/B 376. 
23  Ebd. B 866. 
24  Ebd. B 867. 
25  Ebd. A 836/B 864. Während Kant hier lediglich andeutet, dass die begrifflich-

systematische Darstellung von Philosophie dem Selbstdenken so abträglich wie dem 
Auswendiglernen zuträglich ist, expliziert er diesen Zusammenhang in einer späten 
Reflexion: »Die gewohnliche Scholastische und doctrinale methode der Metaphysik 
macht dumm, indem sie eine mechanische Gründlichkeit wirkt. Sie verenget den  
Verstand und macht ihn unfähig, Belehrung anzunehmen; sie ist nicht philosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Kants kritische Philosophie ist anders zu verstehen denn als bloße Theorie: Wie 
er immer wieder betont, ist ihr Nutzen nur »negativ«, weil sie unvermögend ist, 
»die menschliche Erkenntnis über alle Grenzen möglicher Erfahrung hinaus zu 
erweitern«.26 Aus dieser Situation ergibt sich eine Wendung der Philosophie ins 
Praktische. Man könne »keine Philosophie lernen; denn, wo ist sie, wer hat sie 
im Besitze, und woran lässt sie sich erkennen? Man kann nur philosophieren ler-
nen.«27 Es gelte, das bloß diskursive Wissen des »Vernunftkünstlers« im Hin-
blick auf einen »Wel tbegr i f f« der Philosophie zu transzendieren.28 

Auch wenn sich Kant dergestalt gegen die theoretische Ausrichtung von Phi-
losophie wendet, ist seine Distanzierung vom Begriffsdenken doch eine sehr zu-
rückgenommene. Auch wenn er sich in aller Deutlichkeit von der traditionellen 
Metaphysik als spekulativ und sinnlich verunreinigt abgrenzt,29 wendet er sich, 
als ihr »Liebhaber«, doch nicht von Metaphysik überhaupt ab.30 Oftmals erklärt 
er sein Werk zur Vorstufe einer zukünftigen Metaphysik; manches davon, und 
zwar in zunehmendem Ausmaß, sei sogar diese Metaphysik selbst: Transzenden-
talphilosophie ist zwar nur »ein Traktat von der Methode, nicht ein System der 
Wissenschaft selbst«,31 aber immerhin »Vorriß zu einem System der Meta-
physik«,32 ein »sehr durch Sinnlichkeit verwachsene[r] Fußsteig«,33 der zur 
»Heeresstraße« ausgebaut werden könne.34 

Tatsächlich lässt sich in Kants Schriften ein Drang zur Metaphysik beobach-
ten, der sich mäandernd aber zunehmend seinem Ziel annähert, ohne es doch zu 
erreichen.35 Nach der Kritik der reinen Vernunft folgen schon in den Titeln als 
Vorstufen zur Metaphysik gekennzeichnete Werke wie die Prolegomena zu ei-
ner jeden künftigen Metaphysik, die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und 
die Metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft, bis Kant mit der  

                                                                                                                                  
Dagegen Critic erweitert die Begriffe und macht die Vernunft frey. Die Schulphilo-
sophen machen es wie Freybeuter, welche, so wie sie auf einer unbesetzten Küste  
anlanden, sich so gleich verschanzen.« (AA IIXX 84.)  

26  Vgl. ebd. A XIV. 
27  Ebd. B 866. 
28  Vgl. ebd. 
29  Vgl. ebd. A XIII und B 879. 
30  Vgl. TeG S. 76; vgl. auch KrV A 850/B 878. 
31  KrV B XXII. 
32  Ebd. B XXIII. 
33  Ebd. B 866. 
34  Vgl. ebd. B 884. 
35  Vgl. Grondin (1994) S. 141ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 111 

Metaphysik der Sitten in seiner nachkritischen Phase immerhin einen Teilbereich 
der neuen Metaphysik selbst abdeckt (wenn auch der erste Teil des Werks »nur 
Annäherung zum System, nicht dieses selbst« ist)36. Zu einer umfassenden  
Metaphysik, zum geplanten endgültigen »System der Transzendentalphiloso-
phie« kommt es jedoch nicht.37 

So verbleibt Kants Werk – will man es nicht als bloße Vorstufe einer kom-
menden Metaphysik betrachten, wie es allerdings oft geschehen ist, und damit 
gleichsam abqualifizieren – in der Spannung zwischen Kritik und Metaphysik. 
Kant selbst formuliert diese Spannung verschiedentlich, ohne Anstalten zu ma-
chen, sie aufzulösen; zum Beispiel in der Kritik der reinen Vernunft: »Die Philo-
sophie der reinen Vernunft ist nun entweder Propädeut ik  (Vorübung) […] und 
heißt Kritik, oder zweitens das System der reinen Vernunft (Wissenschaft) […] 
und heißt Metaphysik ; wiewohl dieser Name auch der ganzen reinen Philo-
sophie gegeben werden kann.«38 Demnach ist die Transzendentalphilosophie 
entweder Kritik oder Metaphysik, aber auch beides. Auch nach Beendigung der 
kritischen Phase bestätigt Kant in der »Verkündigung des nahen Abschlusses ei-
nes Traktats zum ewigen Frieden in der Philosophie« die Ambivalenz seiner 
Schriften: 

 
»Wenn auch Philosophie bloß als Weisheitslehre (was auch ihre eigentliche Bedeutung ist) 
vorgestellt wird, so kann sie doch auch als Lehre des Wissens nicht übergangen werden; 
sofern dieses (theoretisch) Erkenntnis die Elementarbegriffe enthält, deren sich die reine 
Vernunft bedient; gesetzt, es geschehe auch nur, um dieser ihre Schranken vor Augen zu 
legen. Es kann nun kaum die Frage von der Philosophie in der ersteren Bedeutung sein: ob 
man frei und offen gestehen solle, was und woher man das in der Tat von ihrem Gegen-
stande (dem sinnlichen oder übersinnlichen) wirklich wisse oder in praktischer Rücksicht 
(weil die Annehmung derselben dem Endzweck der Vernunft beförderlich ist) nur voraus-
setze.«39 

 
In dieser gewundenen Formulierung deutet sich ein beiläufig formulierter Aus-
gleich zwischen praktisch ausgerichteter »Weisheitslehre« und theoretisch aus-
gerichteter »Lehre des Wissens« – und damit zwischen Nicht-Diskursivität und 
Diskursivität – an, der die Ambivalenz der Transzendentalphilosophie gut ein-
fängt. Kant selbst sieht allerdings in gewundenen Formulierungen keinen Vorzug. 

                                                             
36  Vgl. AA VI 205. 
37  Vgl. Störig (1987) S. 427. 
38  KrV B 869. 
39  TeF S. 86f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Wie sich schon an seinem Platonbild zeigte, nimmt er weitgehend die Position 
des Begriffsdenkens ein, wenn es um die Gestaltung von Philosophie geht. 

Immerhin zeigt sich Kant (auch hierin zeigt sich ansatzweise eine Distanzie-
rung vom Begriffsdenken) nicht völlig formvergessen. Im Disziplin-Kapitel der 
Kritik der reinen Vernunft beispielsweise gehen methodologische Reflexionen in 
gestalterische über. Kant kritisiert hier das Ideal des Begriffsdenkens, nach dem 
Vorbild der Mathematik axiomatisch-deduktiv zu philosophieren.40 Philosophie, 
wie Kant sie versteht, vollzieht den »diskursiven Vernunftgebrauch nach Begrif-
fen«,41 und die Transzendentalphilosophie, so legt sich Kant fest, habe – trotz al-
ler Hochachtung für den »Wel tbegr i f f« – nach dem »Schulbegr i f f« gestal-
tet zu sein:42 In der Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft 
bekennt sich Kant überdies zur Wolffschen Methode und stellt sich damit wenn 
auch nicht auf die Seite des Dogmatismus, so doch auf die Seite einer System-
haftigkeit, die »jederzeit dogmatisch, d.i. aus sicheren Prinzipien a priori strenge 
beweisend sein« muss.43 

Mit dieser Festlegung auf das systematische Begriffsphilosophieren handelt 
sich Kant ein lästiges Vermittlungsproblem ein, worauf er sehr häufig in seinen 
Vorworten hinweist.  

 
»Was endlich die Deu t l i chke i t  betrifft, so hat der Leser ein Recht, zuerst die d i skur -
s ive  (logische) Deu t l i chke i t ,  du rch  Begr i f fe , dann aber auch eine in tu i t ive  (äs-
thetische) Deu t l i chke i t ,  du rch  Anschauungen , d.i. Beispiele oder andere Erläute-
rungen in concreto zu fordern. Für die erste habe ich hinreichend gesorgt. Das betraf das 
Wesen meines Vorhabens, war aber auch die zufällige Ursache, dass ich der zweiten, ob-
zwar nicht so strengen, aber doch billigen Forderung nicht habe Genüge leisten können.«44 

 
Mit großer Häufigkeit setzt Kant schriftstellerische Bravur, die zwar angenehm, 
aber sachlich belanglos sei, gegen genaues Argumentieren, das zwar trocken, 
aber überzeugend sei.45 Dabei klagt er sich ständig eines Mangels an Vermitt-
lungsfähigkeit an, allerdings nur, um diesen in der Tradition des Begriffsdenkens 

                                                             
40  Vgl. KrV A 726f/B 754f. 
41  Ebd. A 719/B 747. 
42  Vgl. ebd. B 866. 
43  Vgl. ebd. B XXXV. 
44  Ebd. A XVIIf. 
45  Vgl. die Gegenüberstellung von »Pedanterie« und »Galanterie« sowie das Ideal der 

»wahren Popularität« in AA IX 46ff sowie AA IX 19ff, 61ff, 148f; vgl. auch AA VI 
205ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 113 

zu relativieren.46 Beim »trockenen, bloß scholas t i schen Vortrage« handele es 
sich lediglich – wie die Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft anmerkt – um das Fehlen von »Beispielen und Erläuterungen«, »Erleichte-
rungen« für den wissenschaftlich Unkundigen, also um einen Mangel nur bezüg-
lich der »populären Absicht« oder »didaktischen Manier«:47 Schwächen, die 
Kant – ein wenig bemüht – zu dem Vorteil umdeutet, zumindest den Umfang des 
Werks nicht ins Unerträgliche angewachsen haben zu lassen; und vor allem 
Schwächen, die für »Kenner der Wissenschaft« kein Hindernis darstellen.48 

Die ersten Reaktionen auf die Kritik der reinen Vernunft verliefen jedoch 
auch vonseiten der »Kenner« für Kant deprimierend.49 Insbesondere von der so-
genannten »Göttinger Rezension«, einer Kooperationsarbeit der Philosophen 
Christian Garve und Johann Georg Heinrich Feder, fühlte sich Kant grob miss-
verstanden. Er beklagt sich mit ungewöhnlicher Schärfte im Anhang der Prole-
gomena,50 die Rezension habe seinen transzendentalen Idealismus als trans-
zendenten Idealismus verkannt.51 Damit werde die Transzendentalphilosophie in 
die Reihe jener traditionellen idealistischen Positionen gestellt, die – wie Platon, 
ließe sich anmerken – schwärmerisch über alle Erfahrungen hinausgingen,  
wie bei Descartes skeptisch oder wie bei Berkeley dogmatisch seien, aber nicht 

                                                             
46  Z.B.: »Ich habe die Schulmethode gewählt und sie […] der freyen Bewegung des 

Geistes und des Witzes vorgezogen, ob ich zwar, da ich wolte, daß ieder nachdenken-
de Kopf an dieser Untersuchung theil nehmen solte, fand, daß die Trokenheit dieser 
Methode (die) Leser von der Art, welche gerade zu die Verbindung mit dem prakti-
schen suchen, abschreken würde. Ich würde, wenn ich auch im größesten Besitze des 
Witzes und der (Ein) schriftstellerreitze gewesen wäre, sie hievon ausgeschlossen ha-
ben, denn es liegt mir viel daran, keinen Verdacht übrig zu lassen, als wolle ich den 
Leser einnehmen und überreden, sondern damit ich entweder (von ihm) gar keinen 
beytritt von ihm oder blos durch die stärke der Einsichten zu erwarten hätte.« (AA 
IIXX 67) Weitere Beispiele folgen unten im Text. 

47  Vgl. KrV A XVIII f. 
48  Vgl. ebd. 
49  In einem Brief an Schultz spricht Kant von der »Kränkung, fast von niemand verstan-

den worden zu sein« und äußerte »die Besorgnis […], daß ich die Gabe mich ver-
ständlich zu machen in so gringem Grade, vielleicht in einer so schweren Materie gar 
nicht besitze; und alle Arbeit vergeblich aufgewandt haben möchte.« (Zit. nach Pollok 
(2001) S. XVII.) 

50  Vgl. Pollok (2001) S. XXXIX. 
51  Vgl. Proleg. 203f [AA373f]. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

kritisch.52 Kant insistiert dahingegen darauf, Metaphysik fragwürdig gemacht zu 
haben, ohne damit erneut eine metaphysische Antwort gegeben zu haben: »Al-
lein zur Beurteilung des Dinges, das Metaphysik heißt, soll erst der Maßstab ge-
funden werden (ich habe einen Versuch gemacht, ihn sowohl als seinen Ge-
brauch zu bestimmen).«53 Anders als »Schriften […] dogmatischer Art« – so 
könnte Kants Ärger auf den Punkt gebracht werden – erschöpfen sich Schriften 
»kritischer Art« nicht in diskursivem Wissen.54  

Die Göttinger Rezension veranlasste Kant vermutlich zu Umarbeitungen an 
der Kritik der reinen Vernunft und bestärkte ihn zudem in seinem Vorhaben, die 
Gedanken der Kritik der reinen Vernunft mit den Prolegomena für ein breiteres 
Publikum leichter zugänglich darzustellen.55 In beiden neuen Vorreden zeigt 
sich, dass seine Gestaltungsstrategie im Wesentlichen unverändert im Zeichen 
des Begriffsdenkens bestehen bleibt.56 In der notorischen Unzufriedenheit mit 
der eigenen, bloß diskursiven Vermittlung, lässt sich dennoch weiterhin eine 
Unzufriedenheit mit dem Begriffsdenken und der Drang nach einem Ausgleich 
zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität ausmachen – einem Ausgleich, 
den sich Kant um der Vorteile des Begriffsdenkens willen versagt. So hält er (in 
der Vorrede der Prolegomena) »Klagen wegen Mangel an Popularität« in einem 
gewissen Sinne für gerechtfertigt.57 Er gibt Trockenheit und Weitläufigkeit, Un-
übersichtlichkeit und »scholastische Pünktlichkeit« zu.58 Aber er hält diese Män-
gel für den Preis der Wissenschaftlichkeit und dreht den Spieß um, indem er die 
»beschriene Dunkelheit« als »gewohnte Bemäntelung seiner eigenen Gemäch-
lichkeit oder Blödsichtigkeit« erklärt.59 Wer nun auch den mit den Prolegomena 
angebotenen Übersichtsplan »wiederum dunkel findet, der mag bedenken, daß es 
eben nicht nötig sei, daß jedermann Metaphysik studiere«.60 

                                                             
52  Vgl. ebd. 203-209 [AA373-376]. 
53  Ebd. 212 [AA378]. 
54  Vgl. ebd. Kants Ablehnung der Göttinger Rezension ähnelt Platons Verurteilung der 

dionysischen Schrift, denn abgesehen von dem fehlenden Verständnis für das Nicht-
Diskursive der kritischen Position referiert die Göttinger Rezension durchaus stimmig 
Kants Argumentation – wie der Kommentator Konstantin Pollock urteilt; vgl. Pollok 
(2001) S. XXIIIff. 

55  Vgl. Pollok (2001) S. XXVI. 
56  Vgl. ebd. S. XV. 
57  Vgl. Proleg. 15f [AA261f]. 
58  Vgl. ebd. 
59  Vgl. ebd. 21 [AA264]. 
60  Vgl. ebd. 21 [AA263]. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 115 

Diese Volte entspricht den bei Kant ebenfalls notorischen Hinweisen, die 
Transzendentalphilosophie sei nur für »Kenner der Wissenschaft«61 und könne 
»niemals populär werden«.62 Sie deutet auf ein Bewusstsein davon hin, dass die 
Vermittlung von Philosophie sich nicht allein auf Diskursivität verlassen kann. 
Kant ignoriert nicht, dass Philosophie ihren Rezipientenkreis immer beschränkt. 
Mitunter, zum Beispiel von Dilthey, wurde er sogar als »esoterischer Philo-
soph«63 bezeichnet. Allerdings verhält er sich, wenn er sich um Popularität 
durchaus bemüht, weniger elitär als der die Masse geringschätzende Platon. Kant 
ist, mit Willi Goetschel, eine in der Philosophie ungewöhnlich große Besorgtheit 
um den Leser zu attestieren.64  

Kants beharrliche Einordnung seiner Gestaltungsstrategie in die Tradition 
des Begriffsdenkens sowie seine Einschätzung seiner eigenen darstellerischen 
Mittel als unbeholfen sind von dem größten Teil der Kant-Rezeption anerkannt 
und zu eigen gemacht worden.65 Der Tenor ließe sich mit de Quincey so zu-
sammenfassen: »Kant was a great man, but obtuse and deaf as an antediluvian 
boulder with regard to language and its capacities.«66 Schon ein Vierteljahrhun-
dert zuvor hatte sich Heine in »Zur Geschichte der Religion und Philosophie in 
Deutschland« (1833/34) über Kants »unerbittliche, schneidende, poesielose, 
nüchterne Ehrlichkeit« mokiert und das auch heute noch kolportierte Klischee 
des pedantischen Rationalisten geschaffen, eines wahren »Talent[s] des Miss-
trauens« und Repräsentanten des »Spießbürgertums«, der einen »grauen, trocke-
nen Packpapierstil« in die Philosophie eingeführt habe.67 

Es greift allerdings zu kurz, die oft und nicht zu Unrecht beklagte »Schwer-, 
ja Unverständlichkeit«68 des transzendentalen Stils allein auf eine unbeholfene 
Exzessivität der semiotischen Konfiguration des Begriffsdenkens zurückzufüh-
ren, wie es Kant selbst nahelegt. Vielmehr lässt sich im transzendentalen Stil – 
ganz parallel zur Dunkelheit Platons – eine dezidierte Abweichung vom Be-
griffsdenken erkennen. Eine Minderheit von Rezipienten (das Verdienst der Zu-
sammenstellung hat Willi Goetschel) hat bei Kant eine Art von uneigentlichem, 

                                                             
61  KrV A XVIII. 
62  Ebd. B XXXIV. 
63  Vgl. Goetschel (1990) S. 156. 
64  Vgl. ebd. S. 106. 
65  Vgl. ebd. besonders S. 147ff. 
66  Essays S. 259 
67  Heine (1979) S. 82f. 
68  Vgl. Goetschel (1990) S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

»literarischem« Sprechen ausgemacht und übrigens ganz verschieden bewertet.69 
So stellt sich auch die Transzendentalphilosophie als eine Gestaltungslösung von 
Philosophie dar – allerdings als eine, die den Ausgleich zwischen Diskursivität 
und Nicht-Diskursivität noch nicht überzeugend herzustellen vermag. 

In einem Hexameter aus seinen Maximen und Reflexionen hebt Goethe mit 
der Gelassenheit des Olympiers die Bedeutung von Kants Ironie hervor: »Kant 
beschränkt sich mit Vorsatz in einen gewissen Kreis und deutet ironisch immer 
darüber hinaus.«70 Ungleich spöttischer und angriffslustiger bilanziert Nietzsche, 
der Kant übrigens »eine Begriffsmaschine«71 nennt und ihm »plumpe Pedante-
rie«72 vorwirft:  

 
»Wie sind synthetische Urteile a priori mög l ich? fragte sich Kant, – und was antwortete 
er eigentlich? Vermöge  e ines  Vermögens : leider aber nicht mit drei Worten, son-
dern so umständlich, ehrwürdig und mit einem solchen Aufwande von deutschem Tief- 
und Schnörkelsinne, dass man die lustige niaiserie allemande überhörte, welche in einer 
solchen Antwort steckt.«73 

 
Entschieden positiv sieht Karl Jaspers schließlich durch »Tautologie, Zirkel, Wi-
derspruch«74 und »vermöge des verschlungenen Gewebes«75 der kantischen 
»Gedankenbewegung«76 einen »Schwindel«77 erzeugt, der nicht-diskursives 
Wissen ermöglicht: »Ich muss das Fassliche zusammenbrechen lassen, so wie 
Leitern, die ich nicht mehr brauche, wenn ich die Höhe erklommen habe.«78 Der 
transzendentale Stil unterstütze die praktische Ausgerichtetheit der Philosophie: 
»Kant führt in den Raum stets sich selbst hervorbringenden Lebens, in das Ge-
heimnis der schöpferischen Quellen der Vernunft. Wer dorthin gelangt, muss 
selber dabei sein und tun, was Kant nicht für ihn tat. Kant gibt ihm die Chan-
cen.«79 

                                                             
69  Vgl ebd. S. 147-166. 
70  MuR S. 407 (§301) 
71  KSA 13 S. 442. 
72  KSA 11 S. 175. 
73  JGB S. 24. 
74  Jaspers (1957) S. 444. 
75  Ebd. 
76  Ebd. S. 439. 
77  Ebd. S. 444. 
78  Ebd. 
79  Ebd. S. 518. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 117 

Ironie sowie »Tautologie, Zirkel, Widerspruch« sind Abweichungen von den 
semiotischen Parametern des Begriffsdenkens, die in der Transzendentalphilo-
sophie weder Zufall noch Unfall sind. Sie drücken die Kreisbewegung einer sich 
selbst erkennenden Vernunft aus, die sich sowohl Grenzen setzt als sie auch 
überschreitet. Kant selbst stellt den Skandal des Paradoxes einer selbstreflexiven 
Vernunft allerdings nicht aus. Es bleibt so unauffällig versteckt wie im Titel 
»Die Kritik der reinen Vernunft«, in dem zumeist nur der genitivus objectivus 
wahrgenommen wird, obwohl es sich – gleichzeitig – auch um einen genitivus 
subjectivus handelt.80 

So verbleibt die Wahrnehmung der Transzendentalphilosophie im Bannkreis 
des Begriffsdenkens, deren Abweichungen letztlich wieder theoretisch eingeholt 
werden: Beispielsweise im Neukantianismus, dem Transzendentalphilosophie zu 
Wissenschaftstheorie wird, letztlich aber auch in Phänomenologie und Pragma-
tismus, insofern sie lediglich die mentalen Bedingungen der Transzendental-
philosophie mit leiblichen und lebensweltlichen Bedingungen von Wissen erset-
zen. Auch Rorty nimmt Kant im Bann des Begriffsdenkens wahr, wenn er immer 
wieder kritisiert, dass sich die Transzendentalphilosophie als letztgültiges, 
unhintergehbares Vokabular zur Beantwortung wesentlicher philosophischer 
Fragen vorgestellt habe. Tatsächlich sei dieses wie jedes andere Vokabular aller-
dings weder letztgültig noch unhintergehbar, weshalb man die entsprechenden 
Fragen nicht stellen oder beantworten sollte. Offensichtlich gleicht Rortys Kritik 
an Kant der Kritik Kants an Platon. Kant erscheint bei Rorty als jemand, der sich 
auf den Schwingen der Begriffe aus dem Raum konkreter Lebenswirklichkeit 
verabschiedet, um unlösbare Fragen zu beantworten. Er scheint etwas zu sagen, 
was sich, wie er selbst sagt, nicht sagen lässt.  

Ein Ausgleich zwischen einer diskursiven Kritik vonseiten der reinen Ver-
nunft (die Theorie wäre) und einer nicht-diskursiven Kritik durch die reine Ver-
nunft (die praktisch ausgerichtet wäre) kann so nicht stattfinden. Dass gleich-
wohl der Ansatz für einen solchen Ausgleich in der Transzendentalphilosophie 
immerhin enthalten ist und sogar in der Orientierungsschrift noch deutlicher 
konturiert wird, soll die folgende Analyse zeigen. 

 
 
 
 

                                                             
80  Vgl. Mohr/Willaschek (1998) S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

3.  ORIENTIERUNG ALS OPTIMIERUNG  
 DER DISKURSIVEN GESTALTUNGSLÖSUNG 

 
Mit seiner Schrift »Was heißt: Sich im Denken orientieren?« greift Kant in den 
zeitgenössischen Spinozismus-Streit ein. Er positioniert sich auf Seiten der Auf-
klärung und, der Vernunft und damit Mendelssohns, , bleibt dabei jedoch durch-
aus konziliant gegenüber Jacobi, dem Auslöser der Debatte, der den Humeschen 
Glaubensbegriff gegenaufklärerisch in Stellung gebracht hatte. Drei Jahre nach 
Veröffentlichung der Prolegomena und ein Jahr vor der zweiten Auflage der 
Kritik der reinen Vernunft nutzt Kant mit seiner Schrift aber auch die »Gelegen-
heit, die Leistungsfähigkeit seiner bisher wenig verstandenen Kritik der reinen 
Vernunft unter Beweis zu stellen«.81 Kants Orientierungsschrift lässt sich zudem 
als eine Fußnote zur Distanzierung seiner Transzendentalphilosophie vom Be-
griffsdenken (und Betonung eines angestrebten Ausgleichs zwischen 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität) verstehen, auch wenn die Schrift letztlich 
immer noch im Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens (und auf Seiten der 
Diskursivität) verharrt. 

Der von Kant im Titel prominent hervorgehobene Begriff der Orientierung – 
dessen Etymologie auf die Ausrichtung am Orient, dem Ort des Sonnenaufgangs 
verweist – wurde von Mendelssohn in die Philosophie eingeführt.82 Dieser setzt 
ihn in seiner Schrift »An die Freunde Lessings« (1786) ein, um die von Jacobi 
polemisch zugespitzte Alternative zwischen Glauben und Vernunft83 – und den 
damit verbundenen Atheismus-Verdacht gegenüber Aufklärern wie Lessing und 
ihm – zu entschärfen. In einer begrifflichen Verschiebung der jacobischen Alter-
native stellt er die Vernunft als diejenige Instanz dar, die als Orientierung zwi-
schen Spekulation und gesundem Menschenverstand vermittelt.84 

In seiner Orientierungsschrift verteidigt Kant diesen Begriff einer Orientie-
rung, die einen Ausgleich zwischen Glauben und Vernunft schafft, indem er ihn 
transzendentalphilosophisch adaptiert. Vernunft – so Kant – habe ein »Bedürfnis« 
nach Erkenntnis,85 selbst dort, wo ihr diese Erkenntnis verwehrt sei und sie des-
halb glauben müsse. Dem daraus folgenden, gleichwohl nicht schwärmerischen 
Wissen gibt Kant auch den Namen »Vernunftglaube«.86 In diesem Konzept 

                                                             
81  Vgl. Stegmaier (2008) S. 79. 
82  Und zwar in den »Morgenstunden, oder Vorlesungen über das Daseyn Gottes« (1785). 
83  In Über die Lehre Spinozas, in Briefen an Herrn Moses Mendelssohn (1785). 
84  Vgl. Stegmaier (2008) S. 62-77. 
85  Vgl. O S. 49. 
86  Ebd. S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 119 

drückt sich jener selbstbewusste Verzicht auf absolute Erkenntnis aus, der die 
Transzendentalphilosophie auszeichnet, und der oben mit ihrem ambivalenten 
Status zwischen Kritik und Metaphysik sichtbar gemacht wurde. Orientierung im 
Denken zeigt sich auch dem kritisch-metaphysischen Wissen der reinen Ver-
nunft (wie sie oben beschrieben wurde) ähnlich, weil sie mit der selbstreflexiven 
Tätigkeit der Vernunft zustande kommt. Wie sich die Vernunft selbst kritisiert, 
so orientiert sie sich auch durch sich selbst, nämlich »lediglich durch ihr eigenes 
Bedürfnis«87. Zudem weist Orientierung im Denken eine gewisse praktische 
Ausrichtung auf: Wie Kant es in der Orientierungsschrift am Beispiel der Frage 
nach der Existenz Gottes ausdrückt, »wollen« wir in theoretischer Hinsicht urtei-
len, während wir in praktischer Hinsicht urteilen »müssen«.88 

Obwohl Orientierung im Denken dem kritisch-metaphysischen Wissen der 
reinen Vernunft im Wesentlichen gleicht, so gliedert sich das Orientierungs-
konzept doch nicht umstandslos in die Transzendentalphilosophie ein. Im Fol-
genden soll auf einen Unterschied abgehoben werden: Während das kritisch-
metaphysische Wissen der reinen Vernunft letztlich theoretisch eingeholt wird, 
weist Orientierung das Potential auf, sich in seiner praktischen Ausrichtung der 
Theorie zu entziehen. 

 
Für die abgrenzende Konturierung der Orientierung gegenüber dem theoretisch 
eingeholten Wissen der reinen Vernunft ist der Anfang der Orientierungsschrift 
aufschlussreich. Kant beginnt seine Ausführungen nämlich nicht direkt mit jener 
Orientierung, die er »überhaupt im Denken, d.i. logisch« nennt und die er als 
vorbereitende »Analogie« zum »Geschäft der reinen Vernunft« entwirft;89 vorher 
widmet er sich der »geographischen« Orientierung als körperlicher Ausrichtung 
auf die Sonne und der »mathematischen« Orientierung als abstrakter Ausrich-
tung »in einem gegebenen Raum überhaupt«.90 Beide Arten der Orientierung 
setzen einen dreidimensionalen Körper und ein entsprechendes Körpergefühl  
des sich orientierenden Subjekts voraus. Kant spricht von dem »Gefühl eines 
Unterschiedes an meinem eigenen Subjekt, nämlich der rechten und linken 
Hand«.91 Ohne diesen »subjektiven Unterscheidungsgrund« wäre es unmöglich, 

                                                             
87  Ebd. S. 49. 
88  Vgl. ebd. S. 52. 
89  Vgl. ebd. S. 48. 
90  Vgl. ebd. 
91  Vgl. ebd. S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

sich anhand eines einzigen Punktes außerhalb des Körpers im dreidimensionalen 
Raum zu orientieren.92 

Mit dem Körper benennt Kant eine Bedingung der Möglichkeit von Erkennt-
nis, die nicht transzendental eingeholt werden kann, weil die rechte und die linke 
Körperseite »durch keinen (noch so großen) Scharfsinn diskursiv beschrieben, 
d.h. auf Verstandesmerkmale zurückgeführt werden können«93. »Der Rechts-
Links-Unterschied entzieht sich sowohl dem Denken als auch der Wahrnehmung 
und irritiert so eine der Leitunterscheidungen des abendländischen philoso-
phischen Denkens und auch noch KANTS«, urteilt Stegmaier.94 Ein unter solchen 
Bedingungen entstandenes Wissen ist im Sinne der Transzendentalphilosophie 
kein »Wissen«, sondern eine Art »Glauben«. In der Kritik der reinen Vernunft 
nennt Kant die Diagnose eines Arztes – sie wird unter Zeitdruck erstellt und be-
ruht damit ebenfalls auf kontingenten Bedingungen – »den pragmatischen Glau-
ben«.95 Auch der Vernunftglaube der Orientierung im Denken erfolgt unter den 
Bedingungen der menschlichen Beschränktheit – nämlich »solange wir Men-
schen sind«96 – und damit unter Bedingungen der Kontingenz. Was bei geogra-
phischer und mathematischer Orientierung der »subjektive Unterscheidungs-
grund« des Körpers ist, ist bei der logischen Orientierung im Denken das 
»subjective Princip« der Mangel leidenden Menschenvernunft. 

Insofern oder solange die Ermöglichungsgründe eines Glaubens als lediglich 
in verschiedenem Maß kontingent zu gelten haben und jedenfalls theoretisch 
nicht eingeholt werden können, unterscheidet er sich von transzendentalem Wis-
sen. Kaulbach hebt auf diesen Unterschied ab, wenn er die theoretischen oder 
praktischen Erkenntnisurteile der reinen Vernunft von pragmatischer »Welt-
kenntnis« oder »Erfahrenheit« absetzt.97 Erfahrenheit ist nicht nur praktisch aus-
gerichtet, sondern sich auch ihrer Geschichtlichkeit und Subjektivität bewusst98 

                                                             
92  Vgl. ebd. 
93  Vgl. AA II 403, deutsche Übersetzung von Stegmaier (2005) 19, Fußnote 12. 
94  Stegmaier (2008) S. 84. Schon in einigen frühen Schriften verhandelt Kant die 

Rechts-Links-Unterscheidung, anscheinend nicht zu seiner vollen Zufriedenheit (bis 
er ihn als »subjektiven Unterscheidungsgrund« in der Orientierungsschrift unterbrach-
te), während selbst die Kant-Forschung auf die Herausforderung der Rechts-Links-
Unterscheidung reagierte, indem sie ihr jede inhaltliche Relevanz oder Plausibilität 
absprach; vgl. ebd. 

95  Vgl. KrV A 824/B 852. 
96  O S. 54. 
97  Vgl. Kaulbach (1966) S. 65ff. 
98  Vgl. ebd. S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 121 

und somit ihrer Kontingenz, ihrer Vorläufigkeit, ihres provisorischen Status.99 
Hierin sei die »pragmatische« von der theoretischen wie praktischen Vernunft zu 
unterscheiden.100 In seinen Vorlesungen zur Anthropologie und physischen Geo-
graphie habe sich Kant dem Wissen der pragmatischen Vernunft gewidmet.101 

So lässt sich Orientierung als pragmatische Ergänzung der Transzendental-
philosophie oder als pragmatisches Supplement der reinen Vernunft verstehen. 
Als Supplement hat sie sich in anderer Weise zu präsentieren als das 
Supplementierte. Kaulbach betont: 

 
»Der Unterschied zwischen pragmatischer Vernunft und denjenigen Denkabsichten so-
wohl der theoretischen wie auch der praktischen Vernunft, die auf metaphysische Vorstel-
lungen abzielen, hat auch eine sprachphilosophische Seite: pragmatische Vernunft muss 
vorwiegend in der Atmosphäre der Menschengemeinschaft sprechen und wirken; daher 
muss sie den Stil auch gesellschaftlicher Politesse annehmen, wenn sie sich mitteilen will. 
Mitteilung dient ihrerseits wieder der Gemeinschaft und der Öffentlichkeit, die jeweils  
eine geschichtliche Erscheinung der höchsten Allgemeinheit des praktischen Vernunft-
zusammenhanges ist.«102 

 
Tatsächlich ist die Orientierungsschrift für die »Welt« gestaltete Philosophie, die 
sich nicht den Zwang der Schule auferlegt.103 Kant selbst weist gleich mit dem 
ersten Absatz darauf hin. Orientierung sei ein bildlich geprägter Begriff, den auf 

                                                             
99  Vgl. ebd. S. 75. 
100  Vgl. ebd. S. 68. 
101  Vgl. ebd. S. 63f: »Wenn es sich in [Kants] Anthropologie und physischer Geogra-

phie also darum handelt, Welterfahrung und Weltkenntnis in Gang zu bringen, dann 
sind die hierzu gehörigen Überlegungen auf eine andere Ebene des Denkens zu 
verweisen, als diejenige ist, auf der Transzendentalphilosophie und Metaphysik ihre 
Stelle finden. So geht es z.B. im Bereich der Weltkenntnis darum, unseren Stand 
den Dingen gegenüber in derjenigen Weise anzusprechen und zu begreifen, wie sie 
sich aus dem Bedürfnis unserer pragmatischen Vernunft her ergibt; es kommt darauf 
an, ›Erfahrungen‹ zu sammeln, um auf Grund dieser Erfahrungen unser Leben so 
führen zu können, wie es unsere Lebensziele und Zwecke verlangen. In der Trans-
zendentalphilosophie und der auf ihr aufbauenden Metaphysik jedoch geht es da-
rum, Antworten auf Fragen zu finden, die sich mit den Möglichkeiten und Grenzen 
unseres Wissens und der Motivation unserer Handlungen, mit der Freiheit und der 
letzten umfassenden Vernunfteinheit befassen.« 

102  Ebd. S. 70. 
103  Vgl. auch ebd. S. 62 und 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

»heuristische« Weise zu nutzen legitim sei, um letztlich das »abstrakte Denken« 
zu bereichern.104 Für die nach dem Schulbegriff gestaltete Kritik der reinen Ver-
nunft hatte er ein solches Vorgehen abgelehnt – beispielsweise wenn er in Bezug 
auf den Ideenbegriff die »Befestigung« eines alten Begriffs einer 
»Neuschmiedung« vorzog105 oder überhaupt Veranschaulichung ablehnte.106 In 
der Orientierungsschrift hingegen gestattet er sich explizit den Einsatz einer Me-
tapher (auch wenn er diesen Terminus nicht benutzt)107 wegen deren erkenntnis-
leitender und pragmatischer Vorzüge. Damit entfernt er sich von der semioti-
schen Konfiguration des Begriffsdenkens.108 

Allerdings kehrt Kant mit seiner schrittweisen Abstrahierung von der geo-
graphischen über die mathematische Orientierung hin zum Vernunftglauben der 
Orientierung im Denken wieder in den Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens 
zurück. Seine Schrift ist immer noch vom »Ton des ›transzendentalen‹ Stils« ge-
kennzeichnet109 und warnt schließlich in den letzten Passagen explizit vor einer 
»Denkfreiheit«, die in »freien Schwüngen des Genies«,110 in »Schwärmerei«111 
und dem »Übermut« einer »erklärten Gesetzlosigkeit im Denken«112 besteht – 
gefolgt von einem abschließenden Appell an die »Freunde des Menschenge-
schlechts«,113 sich der Freiheit des Denkens »gesetzmäßig und dadurch auch 
zweckmäßig zum Weltbesten zu bedienen«.114 

                                                             
104  Vgl. O S. 45. 
105  Vgl. KrV B 369. 
106  Vgl. B.1. 
107  Vgl. Stegmaier (2005) S. 26. 
108  Der erste Absatz der Orientierungsschrift lässt sich sogar als Rudiment einer 

Metapherntheorie verstehen. Begriffe seien (wie Platons Ideen, ließe sich zu Beden-
ken geben) eigentlich »nicht von der Erfahrung abgeleitet«. Dennoch müssten sie, 
um »Sinn und Bedeutung« zu haben, mit einem aus der Erfahrung abgeleiteten Bild 
verbunden sein (wie Platons Ideen auf die Sprache angewiesen sind). Würde nun die 
»Beimischung des Bildes […] weggelassen: so bleibt jener reine Verstandesbegriff 
übrig, dessen Umfang nun erweitert ist, und eine Regel des Denkens überhaupt ent-
hält.« Metaphern würden so erkenntnisleitend und »zum Erfahrungsgebrauche 
tauglich«. Vgl. O S. 45. 

109  Vgl. Goetschel (1990) S. 19. 
110  Vgl. O S. 58. 
111  Vgl. ebd. S. 59. 
112  Ebd. 
113  Ebd. S. 60. 
114  Ebd. S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 123 

Genau wie in dem Appell im Ideen-Kapitel der Kritik der reinen Vernunft115 
warnt Kant damit eindrücklich davor, die Vorteile des Begriffsdenkens aufzu-
geben. Die Konturierung der Orientierung gegenüber dem theoretisch einge-
holten Wissen der reinen Vernunft, die am Anfang der Orientierungsschrift mög-
lich schien, wird somit am Ende wieder verwischt. Kant rechnet offenbar damit, 
die kontingenten Bedingungen des Vernunftglaubens mit einem Appell an die 
Universalität der Vernunft ausgleichen zu können. Er blendet das Konfliktpoten-
tial der Kontingenz aus und setzt kontrafaktisch auf das Gemeinschaftsstiftende 
der begrenzten Menschenvernunft – wie er auch vom Erfolg der geographischen 
und mathematischen Orientierung ausgeht, die in seiner Schrift trotz subjektiven 
Körpergefühlen nicht in die Irre führen. »KANT geht [am Anfang der Orientie-
rungsschrift; H.D.] von einer Situation ohne Orientierungs-Unsicherheit und  
ohne Entscheidungs-Spielraum aus, und es wird ihm auch im Folgenden um die 
Sicherheit der Orientierung gehen – der Orientierung dann im Denken oder 
durch bloße Vernunft.«116 

Der Verdacht, dass die Vorteile des Begriffsdenkens illusorisch oder zu teuer 
erkauft sein könnten, kommt Kant nicht in den Sinn: Ob die Fähigkeit, »gesetz-
mäßig« und »zum Weltbesten« zu denken jemals erreicht werden kann und ob 
derlei Versuche selbst in der transzendentalphilosophischen Spielart nicht ein zu 
gefährliches Gewaltpotential besitzen, bleiben offene und nicht einmal gestellte 
Fragen. So scheint die Orientierungsschrift – mit der Anerkennung kontingenter 
Erkenntnisbedingungen und Kants Abweichung vom Bilderverbot des Begriffs-
denkens – zunächst die diskursive Schlagseite der Transzendentalphilosophie 
ausgleichen zu wollen, aber auch sie verharrt im Schwerkraftbereich des Be-
griffsdenkens. Eine radikalere Konsequenz zieht Wittgenstein – allerdings erst in 
seinem Spätwerk. 

 

                                                             
115  Vgl. B.1. 
116  Stegmaier (2008) S. 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005 - am 14.02.2026, 14:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

