»SILLY CAUCASIAN GIRL LIKES TO PLAY WITH
SAMURAI SWORDS. «
ZUR AFFEKTPOLITIK IN QUENTIN TARANTINOS
KiLL BiLL’

ACHIM GEISENHANSLUKE
Silly Caucasian Girl

»Silly caucasian girl likes to play with samurai swords«’, mit diesem
selbstsicheren Spott begegnet O-Ren Ishii der Braut, nachdem sie ihr den
Riicken aufgeschlitzt hat. In ihren Worten driickt sich das Wissen um die
Uberlegenheit der asiatischen Schwertkiampferin iiber die weie Wider-
sacherin aus, die in ihr ureigenes Terrain eindringt und sie nach dem
Ehrenkodex der Rache mit den eigenen Waffen zu schlagen versucht.
Wenige Minuten spéter ist O-Ren tot — vom Schwert der Braut skalpiert,
als befinde sich der Zuschauer nicht nur in einem japanischen Schwert-
film, sondern zugleich in einem amerikanischen Western, in dem der
ewige Kampf zwischen Gut und Bose wieder auflodert. » That really was
a Hattori Hanzo sword«’, lauten die letzten Worte O-Rens. Sie verweisen
auf das vierte und damit vorletzte Kapitel von KILL BILL: VOLUME 1
zuriick: »The man from Okinawa«. Der Titel, der fuir einen eigenen Film
stehen konnte, hilt die Identitit des legenddren Schwertschmieds zurtick
und bestdtigt damit die Technik der verzogerten Enthiillung, die das
gesamte vierte Kapitel des Films leitet. In einem gekonnten Spiel von
Téuschung und Verstellung begegnen sich die amerikanische Touristin
und der mediokre Sushi-Koch, der noch unerkannte Meister der Schmie-
dekunst und die verkleidete Meisterin des Schwertkampfs, um sich nach
einem vorsichtigen gegenseitigen Abtasten auf das gemeinsame Ziel —

1 Den Begriff der Affektpolitik entnehme ich der noch unverodffentlichten
Habilitationsschrift »lmmune Erzahler. Flaubert und die Affektpolitik des
modernen Romans« von Martin von Koppenfels, dem an dieser Stelle auch fur
viele interessante Diskussionen gedankt sei.

2  KILL BILL: VOLUME 1, 01:30:24.

3 KILL BiLL: VOLUME 1, 01:33:17.

111

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFFEKTPOLITIK IN KILL BILL

eben: Kill Bill — zu einigen. Mythologische und méarchenhafte Elemente
verschmelzen in der Sequenz miteinander und reflektieren zugleich auf
einen ironischen Tausch der Traditionen, der mit dem kulturwis-
senschaftlichen Schlagwort >Interkulturalititc nur unzulinglich be-
schrieben wire.

»Literatur, Texte, Filme, Medien sind Trager kultureller Darstellung und
Kodierung, wie sie fiur Prozesse des Kulturtransfers entscheidend sind. Durch
sie werden Traditionen und Uberzeugungssysteme, Schliisselsymbole- und
praktiken sowie Fremd- und Selbstbilder ausgebildet und fiir die praktische
interkulturelle Auseinandersetzung geradezu aufbereitet bzw. hierfur
strategisch einsetzbar gemacht. «*

So fasst Doris Bachmann-Medick das gingige kulturwissenschaftliche
Verstiandnis von Interkulturalitdt zusammen. Quentin Tarantinos Bild der
japanischen und der amerikanischen Kultur in KiLL BILL wirkt wie eine
Parodie auf die Dialektik von Selbst- und Fremdbild, die den Kultur-
wissenschaften die Grundlage geben soll. Die Moglichkeit einer ernst-
haften Untersuchung von Selbst- und Fremdbildern wird vom Film
gleich auf mehreren Ebenen unterlaufen: Die Japanerin, die sich tiber das
»silly caucasian girl¢ lustig macht, ist im Film selbst ein Kind Amerikas,
geboren auf einer amerikanischen Militirbasis, und damit lebendige
Verkorperung der Hybriditdt, die den Film kennzeichnet. Dariiber hinaus
konfrontiert der Schwertkampf im Kontext einer Verschiebung der tradi-
tionellen Geschlechterrollen nicht nur zwei Frauen anstelle zweier
ménnlicher Heroen miteinander, von denen die eine dariiber hinaus in der
Verkleidung des gelben Motorradanzugs auftritt, mit dem Bruce Lee in
seinem letzten Film auf der Leinwand erschienen ist. Lesbar ist der
Kampf, dramatischer Ho6hepunkt des ersten Teils, daher auch als
differierende Wiederholung des Zweikampfes von Cowboy und Indianer,
hier: von Cowgirl und Indianerin, und damit zugleich als zwiespéltiger
Kommentar zur kulturellen Hegemonie Amerikas, die der erste Teil zu
bestitigen scheint und der zweite Teil des Films konsequent unterlautt.
Spielt KiLL BILL: VOLUME 2 im Unterschied zum ersten Teil fast
ausschlieBlich im amerikanischen Westen, so geschieht dies nur, um den
Mythos Amerika um so griindlicher zu dekonstruieren. Die erhabene
Tradition des Schwertkampfes, die in die Schlacht im Haus der blauen
Blitter miindet, wird im zweiten Teil auler Kraft gesetzt und durch eine
reflexive Ebene abgelost, die das Pathos des ersten Teils bis zum ver-
storenden Schluss nicht verstirkt, sondern ironisch aufbricht. Ist das

4 Vgl. Doris Bachmann-Medick (Hg.): Kultur als Text. Die anthropologische
Wende in der Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Fischer 1996, S. 8.

112

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ACHIM GEISENHANSLUKE

Schwert, das der Braut vom Mann aus Okinawa iiberreicht wird, das
zentrale Symbol fiir den Mythos, der in KILL BILL erzéhlt und zugleich
dekonstruiert wird, so lassen sich an der Geschichte des Schwertes auch
die wesentlichen Stationen des Handlungszusammenhangs — nichts
anderes hatte Aristoteles unter dem Begriff Mythos verstanden® —
aufzeigen, der Tarantinos vierten Film kennzeichnet. Die folgenden
Uberlegungen konzentrieren sich — neben Exkursen zu Homer und der
ganz anderen Begegnung von fernostlicher und amerikanischer Tradition
im Kino Takeshi Kitanos und nach grundsitzlichen Uberlegungen zur
Affektpolitik des Films — zundchst auf das vierte Kapitel des Films, um
anhand der Leitmetapher des Schwertes den Remythisierungstendenzen
des Films nachzugehen und deren Dekonstruktion aufzuzeigen.®

Achills Schwert

Mit dem Schwert als Symbol fiir die fast mérchenhaft anmutende
Unbesiegbarkeit der gelbhaarigen Kriegerin nimmt Quentin Tarantino in
KILL BILL eine wirkungsméchtige Metapher aus der Kulturgeschichte
auf. Nicht nur die immer wieder verfilmte Geschichte des Konigs Artus
und seines Schwertes Excalibur spricht fiir die fetischisierende Kraft, die
von Waffen wie dem Schwert ausgeht. Das Erringen einer Waffe, die
dem Besitzer besondere Fahigkeiten und Macht verleiht, ist uralter
Bestandteil der europdischen Schriftkultur und weist bis zu Homer
zuriick. Mit dem Schwert totet Achill Hektor und sichert sich den Ruhm,
auf ewige Zeiten der groBite Krieger der Achaier zu sein:

»Also rief er und riB das schneidende Schwert aus der Scheide,
Welches herunter ihm hing an der Hiifte, das wuchtige, groBe.
Vorwarts schoB er wie geduckt, wie ein fliegender Aar aus der Hohe
Nieder zur Ebene stoBt durch finstere Wolken, ein zartes

Lammlein oder den feig sich bergenden Hasen zu greifen.«7

5 »Die Nachahmung von Handlung ist der Mythos«, Aristoteles: Poetik, Stuttgart
1982, S. 19.

6 Vgl. in diesem Kontext Peter Korte: »Was im Internet der Hypertext ist als
aktive Dekonstruktion von Autorprinzip und gesicherter Grenzen zwischen
verschiedenen Textarten, das lieBe sich im Gestus des Erzahlens, im Umgang
seiner Filme mit anderen Filmen durchaus als Dekonstruktion beschreiben. «
Peter Korte: »Geheimnisse des Tarantinoversums. Manie, Manierismus und
das Quantchen Quentin - Wege vom Videoladen zum Weltruhm«, in: Robert
Fischer/Peter Korte/Georg SeeBlen: Quentin Tarantino, Berlin: Bertz +
Fischer 2004, S. 11-64, hier S. 26.

7 Homer: llias,: griechisch und deutsch. Ubertr. von Hans Rupé, Diisseldorf
[u.a.]: Artemis & Winkler 2001, Zweiundzwanzigster Gesang, Vers 306-310.

113

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFFEKTPOLITIK IN KILL BILL

Nicht von ungefdhr erscheint die Braut zum Schluss des Films als
»Lowing, die ihr Junges zuriick gewonnen hat. Wie Achill, Léwe und
Adler zugleich, zeichnet sich die Braut nach einer gewissenhaften
Ausbildung durch iiberragende Kampfkunst und eine besondere Waffe
aus. Das Schwert, »das wuchtige, groBe¢, das Achill an der Hiifte hangt
wie ein zweiter Phallus, zwingt den Gegner in den Staub. Von dem Zorn
beseelt, von dem die /lias ein Loblied singt, ist Achill nicht bereit, dem
Gegner die gewiinschte ehrenvolle Bestattung zu gewéhren: »Ach, ich
kenne dich wohl und seh’ es deutlich, du warest / Nicht zu erweichen; du
triigst ein eisernes Herz doch im Busen.«® Ein eisernes Herz, durch nichts
zu erweichen, nicht einmal durch den Anblick der eigenen Tochter, ist
auch die Braut in KILL BILL. Von der erhabenen Kraft, die von Rache
und Zorn ausgehen, erzahlt Tarantino wie schon Homer in der //ias, und
der einleitende Titelsong Bang Bang von Nancy Sinatra nimmt das
einleitende »Singe mir, o G6ttin, vom Zorn des Peleiden«’ ironisch auf:
Tarantinos Appell an Nancy Sinatra, deren Song damit die Funktion
einer Apostrophe, einer Anrufung der Muse, erhilt, das »>Singe mir, o
Gottin, vom Zorn der Braut, mit dem der Film beginnt, nimmt die
Tradition der erhabenen und blutdurchtrinkten Rachegeschichten auf, die
nicht erst seit Shakespeare die Geschichte der Literatur durchziehen.
Dem Tod Hektors geht in der [lias eine komplexe Geschichte voraus,
die dem Helden Achill erst zu den Waffen verhilft, die seinen Sieg und
Ruhm sichern. Als Patrokles in der Riistung Achills von Hektors Hand
fallt, bittet Achills Mutter Thetis den ihr verpflichteten Hephaistos um
neue Waffen fiir den Sohn. Den Schild und die Riistung, die Hephaistos
schmiedet, geben in der Form des Wunderbaren ein getreues Abbild der
Welt, »die Erde, das Meer und den Himmel, / Ferner den vollen Mond
und die unermiidliche Sonne, / Dann auch die Sterne dazu, die den
Himmel umkrinzen.«'® Als vollstindiges Abbild der Welt erstrahlen die
Waffen in einem Glanze, dem allein Achill standhilt: »Doch Achilleus /
Fafite, sobald er sie sah, noch stirker der Zorn, und die Augen / Unter
den Lidern erstrahlten so schrecklich wie Flammen des Brandes.«'' Den
Impuls der Rache, der Achill nach dem Tod des Patrokles beseelt, ent-
facht der Anblick der Waffe neu. Das Feuer, aus dem die Waffen
geschmiedet sind, scheint in den Helden selbst einzugehen und mit ihm
zu verschmelzen. Waffe und Mensch, Fleisch und Stahl, werden zu einer
Einheit, die der Krieger Achill verkdrpert, der nicht nur den Tod Hektors
verursacht, sondern damit auch den eigenen in Kauf zu nehmen bereit ist.
Mit den gottgegebenen Waffen erfiillt sich das selbstgewihlte Schicksal

8 Ebd., Vers 356-357.

9 Ebd., Erster Gesang, Vers 1.

10 Ebd., Dreiundzwanzigster Gesang, Vers 483-485.
11 Ebd., neunzehnter Gesang, Vers 15-17.

114

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ACHIM GEISENHANSLUKE

Achills, ruhmvoll und jung sterben zu miissen. >Live fast, die young«:
Die Bereitschaft, den eigenen Tod als Preis fiir die Rache zu akzeptieren,
bestétigt den erhabenen Charakter, fiir den Achill wie kein anderer Held
der Antike einsteht und fiir den er von Holderlin, »so stark und zart, die
gelungenste, und verginglichste Bliithe der Heroenwelt«'?, so geliebt
wurde.

Schmerz

Stark und zart, wie Holderlins verliebtes Auge Achill sah, ist auch die
Rachegoéttin, von der Tarantinos Film erzdhlt. Nicht nur der erhabene
Affekt des Zorns, nach Aristoteles »ein mit Schmerz verbundenes
Trachten nach dem, was uns als Rache fiir das erscheint, worin wir eine
Krankung unserer selbst oder eines der unsrigen erblicken von
jemandem, dem das Krianken nicht zukommt«'®, verbindet die Braut mit
dem antiken Vorbild Achills: »man ist ndmlich zornig, wenn einem
Schmerz zugefiigt wird«'*, setzt Aristoteles hinzu. Lesbar wird die Rache
als Aquivalent des Schmerzes, den jemand erlitten hat. Tarantinos Film
ist daher nicht allein eine Geschichte der Rache, sondern zugleich eine
des Schmerzes, eine Passionsgeschichte, die von starken Affekten wie
Zorn, Scham und Liebe erzdhlt. Ausgespart wird allein der Affekt, der in
der Moderne, bei Freud wie bei Heidegger, die meiste Aufmerksamkeit
gefunden hat: die Angst. Das Uberspringen der Angst liegt in der
Struktur des Zorns begriindet: Als Aussicht auf die zukiinftige Wunsch-
verwirklichung der Rache schlieft Zorn die Angst aus. Angst konnte
allein das Nichterreichen des Ziels betreffen, auf das der Zorn hin-
arbeitet. Genau das aber setzt der Zorn voraus: dass das Ziel erreichbar
ist. Leitet Aristoteles in der Rhetorik Affekte grundsitzlich unter der Dif-
ferenz von Lust und Unlust ein, so ordnet er den Zorn, dessen Struktur er
der lias abliest, im Unterschied zur negativen Besetzung der Angst ein-
deutig der Lust zu, weil er das Erreichen des gewiinschten Ziels voraus-
setzt. Aristoteles stellt fest, »dass der Zorn in jedem Fall von einem
gewissen Lustgefiihl begleitet ist, das auf der Hoffhung, sich rédchen zu
konnen, basiert; denn es ist angenehm, sich vorzustellen, man werde das,
wonach man strebt, erreichen. Niemand aber strebt nach dem, was ihm

12 Friedrich Holderlin: Samtliche Werke, Briefe und Dokumente. Hrsg. von D. E.
Sattler, Bremer Ausgabe, Band VI. 1797-1799, Miinchen: Luchterhand 2004, S.
229.

13 Aristoteles: Rhetorik. Ubersetzt, mit einer Bibliographie, Erlduterungen und
einem Nachwort von Franz G. Sieveke, Miinchen: Fink 1980, S. 85.

14 Ebd., S. 87.

115

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFFEKTPOLITIK IN KILL BILL

unerreichbar erscheint.«'> Das Gelingen der Rache steht in KILL BILL
auBler Frage, und die Lust, die der Zuschauer aus dem Spektakel gewinnt,
rithrt aus der unmittelbaren Identifikation mit dem Ziel der Braut, das
nicht nur méglich, sondern zugleich notwendig und wirklich erscheint.

Die innere Notwendigkeit der Rachegeschichte verweist auf die
dramatische Tradition und damit auf den fiir die Tragddie zentralen Be-
griff des Pathos. Mit dem Schmerz steht das Pathos des Films auf dem
Spiel. »Pathos bezeichnet den Bereich des Asthetischen, der traditionell
die Vermittlung des Schmerzes zu leisten hatte: das Feld der negativen
Affekte, sofern sie isthetischer Bearbeitung zuginglich sind.«'® Wie
Martin von Koppenfels darlegt, besteht die Funktion des Pathos in der
Ubersetzung von Schmerz in Affekte. Nichts anderes leistete die attische
Tragodie in der Erregung des >eleos¢, das in seiner Uniibersetzbarkeit
zwischen Mitleid und Jammern davon zeugt, dass es seinen Grund in
einer Form der Ubertragung findet, die zunichst die Verwandlung von
Schmerz in Affekte und dann die von Affekten in Empathie leistet.
Niemand will leiden. Dennoch geht eine starke identifikatorische Kraft
von den Leiden der tragischen Helden aus, deren Gegenstand eben nicht
der Schmerz, sondern der aus der Ubertragung hervorgegangene Affekt
ist — im Falle der Braut der gewaltige Zorn, der den Film bald mit einer
Unzahl von Leichen bevélkert. Vor diesem Hintergrund lohnt es sich,
nicht allein nach der Rache, sondern auch nach dem Schmerz zu fragen,
der den Zorn erst begriindet.

Schmerz und die damit verbundene Bewegung der »Erstarrung,
Versteinerung«'’, von der die mythische Mutterfigur Niobe bei Sopho-
kles und Holderlin sprachlos Zeugnis ablegt, betrifft die Protagonistin
von Tarantinos Film gleich auf mehrerlei Weise: als korperlicher
Schmerz, der ihr von dem Deadly Viper Assassination Squad unter
Leitung von Bill zugefiigt wird, als Schmerz durch die Vergewal-
tigungen, deren nunmehr wirklich erstarrtes, komatdses Opfer sie im
Krankenhaus wird, als demiitigender Schmerz in der grausamen Lehrzeit
unter Pai Mei, und schlieBlich als gleichermallen kérperlicher wie seeli-
scher Schmerz, den der Verlust des Kindes fiir sie bedeutet. Angesichts
der enormen Schmerzerfahrungen, die sie hinter sich hat, hat die Braut
nichts mehr zu verlieren — bis zu dem Moment, als sie ihrer tot geglaub-
ten Tochter in die Augen sieht und im Spiel im Spiel tot umfillt. In der
Begriftlichkeit der Tragodie, deren Logik Tarantinos Rachegeschichte
immer wieder bemiiht, markiert das Wiedersehen daher den tragischen

15 Ebd., S. 85.

16 Martin von Koppenfels: »Schmerz. Lessing, Duras und die Grenzen der Em-
pathie«, in: Robert Stockhammer: Grenzwerte des Asthetischen, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp. 2002, S. 118-145, hier S. 122f.

17 Ebd., S. 144.

116

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ACHIM GEISENHANSLUKE

Zusammenhang von Peripetie und Wiedererkennung, den Aristoteles in
der Poetik festlegt: »Die Peripetie ist, wie schon gesagt wurde, der
Umschlag dessen, was erreicht werden soll, in das Gegenteil, und zwar,
wie wir soeben sagten, gemdll der Wahrscheinlichkeit oder mit
Notwendigkeit.«'® Ahnliches gilt fiir die Wiedererkennung:

»Die Wiedererkennung ist, wie schon die Bezeichnung andeutet, ein
Umschlag von Unkenntnis in Kenntnis mit der Folge, dass Freundschaft oder
Feindschaft eintritt, je nachdem die Beteiligten zu Glick oder Ungliick
bestimmt sind. Am besten ist die Wiedererkennung, wenn sie zugleich mit
der Peripetie eintritt.«"

In KiLL BILL scheinen Wiedererkennung und Peripetie zwar zusammen
zu fallen. Die Konfrontation mit der eigenen Tochter, die Bill sorgfiltig
inszeniert, bewirkt jedoch keinen Umschlag des Ziels, das erreicht
werden soll: Der Braut geht es weiterhin darum, Bill zu t6ten, und dieses
Ziel verwirklicht sie in relativ kurzer Zeit. Insofern verschiebt der
Umschlag von Unkenntnis in Kenntnis, der die Wiedererkennung aus-
macht, nur das Ziel der Braut nach der Befriedigung der Rache, nach der
sie strebt. Das doppelte Ziel der buchstiblichen Verdoppelung von
Beatrix Kiddo in das filmgeschichtlich relevante Kiirzel B. B. ist die
erhabene Aussicht auf Rache und die eher untragische Aussicht eines
Zusammenlebens mit der tot geglaubten Tochter. Fiir die Affektpolitik
des Films heifit das aber: Schmerz und Zorn aus enttduschter Liebe
werden durch Liebe (und damit die Moglichkeit zu neuen Schmerzen)
abgelost. Der Film befindet sich daher in dem Dilemma, den Affekt, der
den Handlungszusammenhang des Films bis zum Schluss bestimmte,
abschliefend aufler Kraft setzen zu miissen. Das gelingt nur in der
Wiedereinsetzung des Mythos der miitterlichen Liebe, der das eigentlich
zu erwartende tragische Ende, den Tod, ersetzt und damit zugleich einen
Umschlag von der Tragddie in die Komddie andeutet, den der Film mit
allen Mitteln zu vermeiden sucht. Komisch im dramatischen Sinne ist der
Schluss des Films allein deshalb nicht, weil das Ende mit dem Mythos
der miitterlichen Liebe pathetisch neu besetzt wird. Die Unwahr-
scheinlichkeit von Liebe jenseits des Kitsches glaubhaft zu machen,
scheint daher eines der Ziele des Films zu sein.

Fiir die Unwahrscheinlichkeit, die Tarantinos Film beseelt, hat Niklas
Luhmann die passende Formel gefunden. In Liebe als Passion bezeichnet
er Liebe als »eine ganz normale Unwahrscheinlichkeit«®’, als eine Stei-

18 Aristoteles: Poetik, S. 35.

19 Ebd.

20 Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitat, Frankurt
a.M.: Suhrkamp 1982, S. 10.

117

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFFEKTPOLITIK IN KILL BILL

gerung der Wahrscheinlichkeit von Unwahrscheinlichkeit, die schon
Aristoles mit dem sophistischen Ausspruch bekréftigt hatte, »es ist wahr-
scheinlich, dass sich vieles gegen die Wahrscheinlichkeit abspielt.«’'
Neben dem Schmerz erscheint der Affekt der Liebe somit als zweites
Movens der Rachegeschichte, die der Film entfaltet, indem er beide
zunichst voneinander trennt, um sie zum Schluss wieder zusammen zu
fithren: Auf die Liebe von Bill und der Braut, die in Bills unpathetischen
Worten mit dem Braten in der Rohre endet, folgt der Schmerz, den Bill
Kiddo zufuigt, nachdem er den Schmerz nicht verwinden konnte, dass sie
nicht tot ist, sondern ihn nur ganz profan verlassen hat. In der aus der
Perspektive der leidenden Heldin ganz und gar unwahrscheinlichen
Begegnung mit der eigenen Tochter fallen Liebe und Schmerz dann
wieder zusammen — ein Happy end der besonderen Art, auf das der Tod
Bills nur noch beildufig folgt. Was sich in den aus Schmerz und Freude
gemischten Trénen der Braut, die zum Schluss des Films nun wirklich
zur Mutter geworden ist, zeigt, ist der kathartische Anfall, den Aristoles
auf den Zuschauer verschoben hatte: die Losung aus der Erstarrung, die
der Wunsch nach Rache bedeutete. Die tragische >katharsis< als Waffe
gegen die Waffengewalt der wutentbrannten Braut aufzubieten, gibt dem
Film eine verstorende Wendung, indem sie die vom Weinen ins Lachen
kippende Braut in eine ganz normale Hysterikerin verwandelt. Der
Anfang der kathartischen Kur, an deren Ende Freud die niichterne For-
derung stellt, »hysterisches Elend in gemeines Ungliick zu verwan-
deln«®, steht an ihrem Ende. Im erhabenen Affekt des Zorns zu ver-
harren, ist der Braut so wenig gegeben wie Achill, den die Trauer um den
Freund und der Zorn auf Hektor wieder in den Kampf schickt, der mit
seinem Tod endet. Nicht sterben zu miissen, nicht im Affekt des Zorns
heimisch bleiben zu konnen, bedeutet daher die Notwendigkeit, neue
Ubertragungen des Schmerzes einzugehen, eben: neu zu lieben. Dass
Liebe und Schmerz eins und daher beide der Ubertragung, also filmfihig
sind, ist einer der Schliisse, die sich aus KILL BILL zichen lassen. Was fiir
den Film entscheidend ist, sind jedoch Fragen der Darstellung: Die
Geschichte des Schmerzes muss anders erzidhlt werden als die der Liebe,
weil beiden unterschiedliche Ubertragungstechniken zugrunde liegen.
Die — wenn auch erzdhl-technisch anders umgesetzte — Linearitdt der
Rachegeschichte, die die Todesliste der Braut vor Augen fithrt, wird
durch den Einbruch des Unwahrscheinlichen, das Liebe heif3it, gebrochen.
Insofern dient der Bruch mit einer linearen Erzihlweise, der schon PULP
FICTION beriithmt machte, nur der stirkeren Motivierung des Handlungs-

21 Aristoteles: Poetik, S. 59.
22 Sigmund Freud: Studien zur Hysterie, in: Gesammelte Werke |, Frankfurt
a.M.: Fischer 1999, S. 312.

118

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ACHIM GEISENHANSLUKE

zusammenhangs, den Aristoteles Mythos nannte und den er den Gesetzen
von Peripetie und Wiedererkennung unterstellte. Zeigt der Film einen
doppelten Umschlag, den von Liebe in Schmerz und den von Schmerz in
Liebe, so verhalten sich beide zum Mythos chiastisch: Der Umschlag von
Liebe in Schmerz fiihrt zu einer linearen Verlaufs-geschichte, an deren
Ende allein der Tod stehen kann. Der Bruch, den der Schluss des Films
als unwahrscheinliche Form des Umschlags von Schmerz in Liebe zeigt,
verlduft nicht linear, sondern unkontrollierbar, ereignishaft —, eben so,
wie sich starke Affekte verhalten, wenn sie noch nicht rationalisiert sind.
Rationalisiert und in eine operationale Form der Logik gezwungen ist da-
her zwar die Rachegeschichte des Films. Was Tarantino in KILL BILL
unternimmt — und das verweist trotz der stindigen Prdsenz von Gewalt
viel eher als auf RESERVOIR DOGS und PULP FICITION auf den bis heute
von Publikum und Kritik unterschétzten JACKIE BROWN —, ist, wie auch
in vergleichbaren asiatischen Filmen wie TIGER & DRAGON oder THE
HOUSE OF THE FLYING DAGGERS, jedoch der Versuch, in der Geschichte
der Gewalt eine Geschichte der Liebe zu erzidhlen. Liebe und Gewalt, die
im gesamten Verlauf des Films eng aneinander gebunden, ja fast mitein-
ander deckungsgleich sind, wieder zu trennen, erscheint als der utopische
Rest, der in KILL BILL zum Schluss verhandelt wird. Das Schwert, das
den Rachefeldzug begleitet, verkorpert daher zundchst die Gewalt, die
dem Film seine innere Logik gibt und die erst zum Schluss durch das
Ereignis der miitterlichen Liebe aufgehoben wird — anders als in Kleists
Penthesilea, die ihre Waffen nur abgibt, um sich aus Jammer und Reue
einen Dolch zu formen, der ihr den ersehnten Tod bringt. Nicht nur das
tragische Ende unterscheidet Kleists gewalt- wie liebesbereite Heldin
von der Tarantinos. Das Schwert, das ihr die ersehnte Rache bringen soll,
formt die Braut nicht selbst. Dafiir braucht sie den Mann aus Okinawa.

The Man from Okinawa

Als Beatrix Kiddo, wie die Braut im zweiten Teil des Films heiflen darf,
von den Kugeln ihrer Tochter getroffen wird und theatralisch auf den Bo-
den sinkt, versichert sich das zweifelnde Kind, das alles sei doch nur ein
Spiel. Ironisch, als Spiel im Spiel, nimmt der Film die Logik auf, die
bereits den ersten Teil bestimmte: den Nimbus der Unbesiegbarkeit, den
die Braut durch das Schwert erlangt, das ihr am Ende des vierten Kapi-
tels feierlich iiberreicht wird, um ihr im »Showdown at the House of
Blue Leaves« umgehend zum Sieg zu verhelfen. Nicht durch die Hand
der Braut, durch das Schwert, dem ihre letzten Worte gelten, scheint
O-Ren zu fallen. Kaum fassbar erscheint ihr zunéchst, dass die Braut mit

119

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFFEKTPOLITIK IN KILL BILL

einem Hattori Hanzo Schwert gegen sie antritt: »You lie«®, schleudert
sie ihrer Widersacherin entgegen, bis das aus der Scheide gezogene
Schwert sie eines besseren belehrt. Insofern erfiillt das vierte Kapitel des
Films, das die Geschichte des Mannes von Okinawa erzihlt, die Funktion
eines retardierenden Moments innerhalb der blutigen Rachegeschichte
und zugleich die einer Begriindung des Mythos, der sich um Hattori Han-
zos Schwert und Bill rankt, ohne jemals als solcher erzéhlt zu werden.

Am Beginn der Begegnung des Schmiedes und der Kdmpferin steht
die Travestie kultureller Muster Japans und Amerikas: Als ldchelnde
amerikanische Touristin verkleidet, ausgestattet mit einem diirftigen
Wortschatz, der das Gesprich zu einem Spiel der Konventionen werden
lasst, betritt die Braut das Geschift Hattori Hanzos.

Abb. 1: Beatrix Kiddo als Touristin

Neben die Darstellung der konventionellen Kraft der Sprache — Begriif3-
ungs- und Dankesworte sind alles, was die Braut zunéchst ins Spiel
einbringt — tritt die Komik, die in der Figur des Gehilfen auftritt, der sich
dem Auftrag seines Chefs zu entziehen sucht, weil er seine »soap operas«
schaut. »For 30 years, you make the fish, I get the sake.«** Die Szene
markiert daher nicht nur »a parodic decline in Hanzo’s fortune«®’, wie
D.K. Holm in An Unofficial Casebook zu KILL BILL meint, sondern
zugleich eine Verschmelzung von amerikanischen Slapstick und japa-
nischer Serienproduktion. Auf der japanischen Insel trifft die Braut auf
sehr amerikanische Fernsehgewohnheiten, und das in einem Ambiente,
das nicht nur durch die der TV-Serie SHADOW WARRIORS entlehnte Figur
des Hattori Hanzo, sondern auch durch das auf einen Raum beschrinkte

23 KiLL BILL: VOLUME 1, 01:27:15.

24 KILL BILL: VOLUME 1, 00:48:33.

25 D.K. Holm: Kill Bill. An Unofficial Casebook, London: Glitterbooks 2004, S.
55.

120

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ACHIM GEISENHANSLUKE

Dekor an eine Fernsehserie erinnert. Mit dem ldchelnden Auftritt der
Braut als Touristin ruft Tarantino im Zitat des Zitats zugleich das Genre
des Detektivfilms ab, demzufolge ein Geheimnis nur ergriindet werden
kann, wenn sich der Held verkleidet in die Hohle des Lowen wagt, um
Informationen zu bekommen, die ihm auf seinem weiteren Weg hilfreich
sein konnen.

Die Strategie der Verstellung, die der Szene zugrunde liegt, geht
daher mit der Instanz des Geheimnisses einher. Dass in diesem Spiel
nicht nur die Braut betriigt, sondern auch der Koch, der seine Identitit
hinter der Maske der MittelmiBigkeit zu verbergen sucht, erfihrt der
Zuschauer im Laufe des Gesprichs, ohne allerdings das Geheimnis um
Hattori Hanzo und Bill liiften zu konnen. Alles, was der Film preisgibt,
ist die Tatsache, dass vor 28 Jahren etwas vorgefallen ist, das Hanzo und
die Braut zu Verbiindeten im Kampf gegen Bill macht. Das Zuriickhalten
von Fahigkeiten und Informationen, das die Episode bestimmt, vollzieht
der Film selbst mit, um aus dem legenddren Schmied eine Legende zu
schmieden, die in der Fertigung seines letzten Schwertes ihren Hohe-
punkt finden soll.

Im Verhéltnis zum von Verstellung und Komik bestimmten Beginn
ist das vierte Kapitel durch den Umschlag des Komischen ins Erhabene
gekennzeichnet, der Tarantinos Kunst der Travestie schon in PULP
FICTION bestimmte. Den Umschlag vollzieht die Macht der Sprache,
sobald sie den Rahmen der Konvention verldsst. Auf der Grenze
zwischen Konvention und Intimitéit, die der Touristin im Geschéft ver-
wehrt bleibt, steht der Name. Auf die Frage, wen sie in Okinawa be-
suche, antwortet die Braut schlicht mit: »Hattori Hanzo.«** Der Name
fungiert als Scharnier im dramatischen Geschehen. Er markiert den Um-
schlag der Sprache — fortan ist das Gespréch durch eine bestéindige Form
des Wechselns vom Japanischen ins Englische und umgekehrt bestimmt
— wie die Offenbarung der Identitdt, die der Koch zwar zu verbergen
sucht, die sich dem Zuschauer und der Braut aber schon 6ffnet, als er im
Arger iiber seinen Gehilfen das Messer virtuos auf den Block wirft.
Hinter der Fassade des heruntergekommenen Geschifts, das Hattori
Hanzo betreibt, 6ffnet sich eine eigene Geschichte, die in KILL BILL nur
erzéhlt wird, insofern sie auf die Geschichte der Braut bezogen ist.

Zu der Intimitdt, die das Aussprechen des Namens errichtet, zahlt der
Schauplatzwechsel. Im Dachboden, der wie in Kafkas Procei-Roman
einer Rumpelkammer des Unbewussten gleicht, trifft die Braut nicht auf
das eine Schwert, das ihr zugedacht ist, sondern auf einen unbezahlbaren
Schatz von Schwertern, der auf Hanzos ruhmreiche Vergangenheit
verweist. Dass er die Schwerter allein aus &dsthetischen und sentimentalen

26 KiLL BILL: VOLUME 1, 00:47:42.

121

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFFEKTPOLITIK IN KILL BILL

Griinden behilt, wie Hanzo der Braut versichert, zeugt von seinen
Anstrengungen, die erhabene Vergangenheit als Schmied dsthetisch
transformiert zu bewahren — Grundlage fiir die spitere Ubereinkunft, ein
Schwert fiir die Braut zu verfertigen. Die Wiederaufnahme des Spiels der
Konventionen — »you like samurai swords, I like baseball«*’ — dient nur
der Probe der Heldin, die den ihr zugeworfenen Baseball mit einem
Schlag in zwei Hilften schldgt. Die mythische Probe stattet die Braut mit
dem Fetisch der Waffe aus, um ihre Identitit im Glanz des Schwertes neu
zu begriinden: Anders als im Kampf mit den 88 Yakuzas dient der Blick,
den die Braut auf das Schwert wirft, nicht nur der Abwehr der anderen,
sondern zugleich der Versicherung des eigenen Selbst: Im Spiegel der
Klinge erblickt sich die Braut als Spiegelbild der Klinge, um jene
Ganzheit des Selbst zu erlangen, die schon Jacques Lacan in seinen
Uberlegungen zum Spiegelstadium als eine kindliche Form der Selbst-
tauschung ausgegeben hat*® Der Zauber, der wie im Mirchen von der
Macht des Schwertes ausgeht, erweist sich in seiner mythisierenden
Kraft zugleich als eine Form der Tduschung, der die Heldin auf ihrem
Rachefeldzug unterliegt: An die Stelle der dissimulatio, der tduschenden
Verbergung vor anderen®, tritt die Selbsttiuschung, die die durch das
Schwert begriindete Ordnung der Gewalt zugleich in den Bereich der
Hybris verweist.

Ausdruck dieser Hybris ist der Versto3 Hattori Hanzos gegen den vor
28 Jahren getitigten Schwur, keine winstruments of death«’® mehr
herzustellen. Auf den komischen Beginn der Szene folgt das tragische
Ende, das zugleich den erhabenen Charakter der Schwertiiberreichung
unterstreicht, verstirkt — und zugleich ironisch gebrochen — durch
Gheorge Zamfirs Flotengesang The Lonely Sheperd.”' Den Umschlag in
das selbst wiederum der Parodie wiirdige Genre des Erhabenen voll-
ziehen alle beteiligten Figuren gleichermaflen: Hattori Hanzo, der vom
Koch in die Rolle des Schwertschmiedes zuriickgefunden hat, sein
Gehilfe, der ihm nun willig assistiert, und schlieBSlich die Braut, die, nun
im traditionellen japanischen Gewand gekleidet, auf die Uberreichung

27 KILL BILL: VOLUME 1, 00:50:52.

28 Vgl. Jacques Lacan: »Le stade du miroir comme formateur de la fonction du
Je«, in: Ecrits, Paris: Seuil 1966, S. 93-100.

29 Vgl. Alexander Kosénina: »Verstellung«, in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter, Karlfried Griinder und Gottfried
Gabriel. Band 11: U-V, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2001,
S. 938-942, hier S. 938.

30 KiLL BiLL: VoLume 1, 00:55:00.

31 Zu Musik in KiLL BiLL vgl. Georg SeeBlen, Zartliche Zerstorungen. Anmerkung
zur Musik in Tarantinos Filmen, Berlin: Bertz + Fischer 2004 (film: 1), S. 65-
86.

122

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ACHIM GEISENHANSLUKE

des Schwertes das gleiche Wort folgen lédsst, mit dem die Konversation
scheinbar unschuldig begann: »Domo.«**

Abb. 2: Beatrix Kiddo bei der Uberreichung des Schwertes

Vor diesem Hintergrund unterstreicht der magische Spruch Hanzos bei
der Ubergabe des Schwertes in Anspielung auf den Samourai Film
Makai tenshd von Kinji Fukusaku aus dem Jahre 1981 nicht nur das
Gelingen der ihm gestellten Aufgabe, sondern zugleich jenes Moment
der Hybris, ohne das die Tragodie nicht auskommen kann: »If, on your
journey, you should encounter god, god will be cut.«’® Ausloser der
Rachgeschichte war das Moment der Ubertretung, das das zur Legende
gewordene >Massacre at Two Pines< in Gottes eigenen Raumen
markierte. Auch die Rache, die Hanzo und die Braut verbindet, erscheint
als ein Moment der Ubertretung, als Uberschreiten eines Mafes, das
durch Hanzos Schwur ebenso markiert wird wie durch das anschlieBende
Gemetzel im Haus der blauen Blitter. »I overreacted«**, lautet die eben
so schlichte wie hilflose Antwort Bills auf die Frage, die ihm Kiddo zum
Schluss des Films stellt, warum er ihr eine Kugel in den Kopf habe jagen
miissen. Das Prinzip der Uberreaktion, das Bill entschuldigend anfiihrt,
gilt nicht nur fiir ihn, sondern ebenso fiir die rachedurstige Braut,
schlieBlich fiir den ganzen Film, der in seiner Uberfiille an filmischen
Verweisen selbst nichts anderes als bestdndige Form der »overreaction«
ist, der iiberreizten Reaktion auf die Reize, die andere Filme bedeuten —
Filme wie die Kitanos, die sich gerade im Blick auf das &sthetische

32 KiLL BiLL: VOLUME 1, 00:44:00.
33 KILL BiLL: VOLUME 1, 00:54:50.
34 KiLL BiLL: VOLUME 2, 01:52:09.

123

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFFEKTPOLITIK IN KILL BILL

Prinzip der Uberreaktion allerdings signifikant von Quentin Tarantinos
Kino unterscheiden.

Briider

Takeshi Kitanos ZATOICHI nimmt die in unzdhligen Variationen erzéhlte
Legende des einsamen Schwertkédmpfers auf, dessen weibliche Variante
Tarantino in KiLL BILL vorfiihrt. Allerdings mit einem gewichtigen
Unterschied: Die lineare Folgerichtigkeit, mit deren Hilfe Gewalt in KILL
BILL dargestellt wird, setzt Kitano aufler Kraft. In seinen Filmen
erscheint Gewalt in der Weise, in der Liebe bei Tarantino erscheint: als
verdndernder Einbruch in eine bestehende Form der Ordnung. Als ereig-
nishafter Ausbruch sind die Szenen der Gewalt bei Kitano daher zugleich
von duferster Kiirze. Der Opulenz, die Tarantino im sehr amerikanischen
»Showdown at the House of Blue Leaves« an den Tag legt, begegnet
Kitano mit einem Purismus der Gewalt, der fast schon ans Asketische
grenzt. Den dramatischen Hohepunkt des Films, das Aufeinandertreffen
Zatoichis und des von der gegnerischen Bande gekauften Samurais
Hattori, zeigt Kitano, wie in den meisten seiner Filme Hauptdarsteller
und Regisseur in einem, als einen streng ritualisierten Austausch weniger
Gesten. Die Gestenhaftigkeit, die Kitanos Filme wiederum von der
Dialogkunst Tarantinos unterscheidet, erfiillt sich in einem einzigen
Schlag, den die Kédmpfer ausfithren und bei dem Zatoichi zwar am Hals
verletzt, sein Gegeniiber aber get6tet wird.

Abb. 3: Zatoichi kdimpft gegen Hattori

124

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ACHIM GEISENHANSLUKE

Die im Vergleich zu KILL BILL fast asketische Darstellung der Kampf-
szenen bestitigt, was Kitanos Film zum darstellerischen Prinzip seiner
meisten Filme gemacht hat: eine Lakonie des Ausdrucks, die bisweilen
komische, bisweilen tragische Ziige trigt.

Das zeigt sich auch in Kitanos erstem in Amerika produzierten Film
mit dem Titel BROTHER. Dem Titel entsprechend erzéhlt BROTHER die
Geschichte, die den japanischen Yakuza Aikini mit drei unterschied-
lichen >Briidern< verbindet: dem Yakuzafreund, der von seiner neuen
Familie dazu gezwungen werden soll, Aikini zu tdten und ihm statt-
dessen den Ausweg nach Amerika zeigt, dem jiingeren leiblichen Bruder,
den er in Los Angeles findet und mit dem zusammen er in kiirzester Zeit
eine duflerst lukrative Yakuzafamilie nach japanischem Muster errichtet,
sowie dem schwarzen Freund des Bruders, dem er zu Beginn des Films
mit einer zerbrochenen Flasche das Auge zerschneidet, um ihn am Ende
mit dem verbliebenen Geld der Familie vor dem Zugriff der italienischen
Mafia zu retten. BROTHER erzihlt von der Solidaritit, die Freundschaften
kennzeichnet und die Stiick fiir Stiick durch Verrat verloren geht, und
zugleich von der Begegnung Japans und Amerikas im Zeichen der
Gewalt. Die Bereitschaft, fiir die eigene Ehre zu sterben, mit der der Film
endet, zitiert Stereotypen des amerikanischen Gangsterfilms, etwa Brian
de Palmas SCARFACE. Aikini, der einen italienischen Mafiaboss gekid-
nappt hat, wartet nach dessen Freilassung in einem amerikanischen Diner
auf seine Hinrichtung. Als er vor die bald schon zersiebte Tir tritt, er-
wartet ihn eine Maschinengewehrsalve, die ihm jenen Tod schenkt, dem
er schon in Japan iiberantwortet war und den er nun in Amerika findet.

Kitanos Filme verbindet mit Tarantinos Kino eine betonte »coolness«,
die sich sowohl auf die Personen als auch auf die Erzéhlweise erstreckt.
Die wortlose Gestenhaftigkeit, die Kitano durch eine duflerste Langsam-
keit des Schnitts verstdarkt, verhélt sich zu den filmischen Darstellungs-
prinzipien Tarantinos jedoch geradezu spiegelverkehrt. Auf das &sthe-
tische Prinzip der »overreaction(, das RESERVOIR DOGS, PULP FICTION
wie KILL BILL kennzeichnet und das noch in den ungleich langsameren
JACKIE BROWN Eingang gefunden hat, reagiert Kitano mit dem darstel-
lerischen Mittel der Verknappung, um einer Sprachlosigkeit Raum zu
geben, die den Mythos des einsamen Helden umrahmt, dekonstruiert und
zugleich wieder einsetzt. Das Spiel von Dekonstruktion und Remythi-
sierung, das Kitanos Kino begleitet, ldsst sich auch an KiLL BILL ver-
folgen, dessen zweiter Teil den Mythos, den das Schwert im ersten Teil
begriindet hat, in der Verdoppelung auflost, um zugleich zu einem ganz
anderen neuen Mythos zu finden.

125

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFFEKTPOLITIK IN KILL BILL

Liebe

Kitano ldsst seinen Helden in BROTHER am Mythos Amerikas scheitern.
Die Brutalitit, mit der Aikini seinen Feldzug durchgefiihrt hat, um sich
eine Machtposition innerhalb der Mafia zu erarbeiten, erweist sich als
verzogerte Erflillung des Todes, dem er in Japan tiberantwortet war. Die
kulturellen Muster Japans und Amerikas bestimmen auch KILL BILL. Sie
werden in den beiden Teilen des Films jedoch unterschiedlich akzen-
tuiert. In KILL BILL: VOLUME 2 ist die in Japan eingesetzte Herrschaft
des Schwertes, die KILL BILL: VOLUME 1 im Kapitel »The man from
Okinawa« zeigt, gebrochen. Zwar reist Beatrix Kiddo mit dem Schwert
durch die USA und Mexiko. Niemand aber stirbt mehr durch das
Schwert: Weder Bills Bruder Budd, den Elle Driver durch das ihr eigene
Gift der Schlange umbringt, noch Elle Driver selbst, der von Kiddo das
zweite Auge herausgerissen wird und die aller Wahrscheinlichkeit am
eigenen Gift stirbt, noch — und darauf kommt es hier an — Bill. Mit dem
vielversprechenden Titel »Face to Face« konterkariert das letzte Kapitel
des zweiten Teils den martialischen Hohepunkt des Showdowns, mit
dem der erste Teil endete. Ein »Face to Face« vollzieht das Schluss-
kapitel auf ganz andere Weise als im Zweikampf der Braut mit O-Ren.
Keine 88 Yakuzas sind mehr nétig, um Kiddo den Weg zu Bill zu
bahnen — nur durch den Schlaf der eigenen Tochter muss sie hindurch.
Das »Face to Face«, das der Schluss zeigt, steht nicht mehr im Zeichen
des Schwertes, sondern dem der Wahrheitsfindung im und durch das
Gesprach. Hatte Freud seine Patienten auf die Couch verwiesen, um
durch die Technik der freien Assoziation zur Wahrheit zu gelangen, so
vertritt Bill einen weitaus pragmatischeren Zugang. Da er Kiddo nicht
traut und sie ihm nicht vertrauen kann, wie er selbst weil3, injiziert er ihr
ein Wahrheitsserum mit dem Namen »The Undisputed Truth«™, um ihr
eine Frage zu stellen, die nach mehr als drei Stunden Film und
unzdhligen Leichen seltsam banal und zugleich bekannt daherkommt:
»Why did you run away from me with that baby?«*® Von Angesicht zu
Angesicht: An die Stelle des angekiindigten Schwerkampfes — »I guess
the idea is that we’re crossing Hanzo swords«®’ — tritt die, allerdings
wiederum mit Mitteln der Gewalt, erzwungene Aussprache eines
Expaares, das sich gegenseitig Rechenschaft gibt, warum die Bezichung
nicht funktioniert hat: Zunichst Kiddo, indem sie ihren Entschluss der
Flucht vor Bill aus der fiir sie neuen Mutterrolle begriindet, schlieBlich
Bill, indem er alkoholisiert zugibt, er habe >overreacted<, weil Kiddo ihm

35 KILL BiLL: VOLUME 2, 01:39:39.
36 KILL BILL: VOLUME 2, 01:44:39.
37 KILL BILL: VOLUME 2, 01:47:27.

126

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ACHIM GEISENHANSLUKE

das Herz gebrochen habe. Was im Mittelpunkt der Schlussszene steht, ist
der Ausdruck der wechselseitigen Enttdauschung der beiden ehemaligen
Partner iiber das Verhalten des anderen — eine Szene, die komisch
anmuten konnte, wiirde sie nicht getragen von der Aussicht auf den
finalen Schwertkampf, der jedoch ein allzu frithes und unvorgesehenes
Ende nimmt: Nach der einleitenden Kampfesaufforderung »You and I
have unfinished business«*®, mit der die Braut schon O-Ren anrief,
entwaffnet Bill Kiddo mit seinem Schwert, die wiederum seinen Hieb
pariert, indem sie das Schwert mit der Scheide auffingt, um ihn darauf
hin mit der »Five-Point-Palm-Exploding-Heart-Technique« zu téten, ihm
— in diesem Fall wortlich — das Herz zu brechen. Liebe als Schwert-
kampf: Starb O-Ren Ishii im ersten Teil des Films durch das Schwert
Hattori Hanzos, das die bereits tot geglaubte Braut wieder auf die Beine
brachte, so endet Bill nicht durch das Schwert, sondern am gebrochenen
Herzen — unwirklicher und theatralischer konnte der Film nicht enden.
Die Frau steht als Siegerin da, weil sie den Hieb der Liebe parieren kann
und in der Tochter neue Erfiillung findet. »Der Mann ist fiir das Weib ein
Mittel: der Zweck ist immer das Kind«*, so lautet die geschlechter-
politisch eindeutige Formel in Nietzsches Zarathustra, die Bill, eben so
einfach gestrickt wie Zarathustras Predigt iiber das Weib — »I’m the
man«’® — in seinem Enthusiasmus fiir den >Superman< zu bestitigen
scheint.*! Der Schluss, der Bills verletzte Ménnlichkeit iiberdeutlich zur
Schau stellt, dreht den Verlauf des gesamten Films um und erlaubt es
zugleich, ihn riickblickend neu zu lesen: Nicht mehr die Genugtuung der
Rache steht im Zentrum des Films, sondern der Kampf der Mutter um ihr
Junges, der in dem Schlussbild »The lioness has rejoined her cub and all
is right in the jungle«*” ironisch aufgenommen wird. Die Mythisierung
des Schwertes, die der Film in der Tradition der Italo-Western und der
Martial-Arts-Filme vollzieht, setzt der Schluss des Films aufler Kraft,
indem er die Geschichte der Rache in die Geschichte enttduschter Liebe
ibergehen lidsst, die zugleich in der Eintracht der neuen Familie
aufgehoben wird, in der fiir den Mann kein Platz mehr ist. In der Dekon-
struktion des Mythos, den der erste Teil erzéhlt, errichtet der zweite Teil
einen neuen Mythos um eine Welt nach Bill, eine Postbillwelt, die das
hysterische Weinen und Lachen der Braut auf der Toilette des Hotel-
zimmers einldutet, in das sie sich mit der Tochter zuriickgezogen hat.

38 KiLL BiLL: VoLume 1, 01:10:39.

39 Friedrich Nietzsche: »Also sprach Zarathustra«, in: Samtliche Werke. Kriti-
sche Studienausgabe, hrsg. von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Miinchen: de
Gruyter 1980, S. 85.

40 KILL BILL: VOLUME 2, 00:06:29.

41 Zu Superman vgl. Umberto Eco: »The myth of Superman<, in: Diacritics
(1972), S. 14-22.

42 KILL BILL: VOLUME 2, 01:58:48.

127

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFFEKTPOLITIK IN KILL BILL

Nach dem Schmerz also die Liebe, nach dem Mythos des phallischen
Schwertes und dessen Dekonstruktion die Remythisierung miitterlicher
Liebe, die die Macht der Differenzen anhilt, um schlieSlich selbst der
Dekonstruktion als einer Kritik anheim zu fallen, die der Film selbst
nicht mehr leistet — es sei denn, Beatrix Kiddo fiele durch die Hand der
Tochter von Vernita Green, besser noch durch die der eigenen Tochter,
die die Mutter wie einen Goldfisch auf dem Teppich zappeln liele. Die
mythische Kraft unerzéhlter Geschichten scheint ebenso grof3 zu sein wie
die der erzihlten. Es reicht bereits, wenn die Ubertragung von Schmerz
in Affekte angedeutet wird, um jenes Quantum Lust frei zu setzen, auf
dem die Identifikation aufsetzen kann — eine Identifikation, vor der allein
die Riickiibersetzung der Affekte in die Schmerzquantititen schiitzen
kann, in denen Freud den Ursprung des Lebens erkennen wollte, den
Urknall, der aus unbelebter Materie eine reizbare, lebendige, eben:
schmerzfihige Substanz machte: Bang Bang.

Silly Caucasian Boy

»Silly Caucasian boy likes to play with samurai films¢, so lieBe sich
Tarantinos eklektizistischer Umgang mit der Tradition von Western und
Eastern kritisch zusammenfassen. Die Fiille an Zitaten und Verweisen,
die der Film aufweist, ist sicherlich ebenso wenig Garant von Qualitit
wie die Anzahl intertextueller Verweise in literarischen Texten.* Was sie
beweisen, ist allein die Tatsache, dass sich auch Tarantinos Kino in die
ironische Geschichte der Postmoderne einreihen ldsst, der zufolge Texte
unabldssig auf andere, ihnen vorgingige Texte verweisen und eine
Geschichte sich auch im Film nicht mehr anders erzéhlen lésst als durch
den Riickverweis auf andere Filme und Texte. Insofern scheint das
Medium des Films trotz aller Unkenrufe vom Ende der Gutenberg-
Galaxie von dem des Buches nicht wesentlich unterschieden zu sein:
Intertextualitdt, Intermedialitdt und Interkulturalitit sind Begriffe, die
beiden Medien im Rahmen kulturwissenschaftlicher Analysen gleicher-
mafen zustehen. Was in KILL BILL auf dem Spiel steht, ist jedoch
zugleich etwas anderes: eine Affektpolitik, die sich nicht einfach durch
den Verweis auf die angebliche Trivialitidt des Films abtun ldsst. PULP

43 Dass Tarantino die Verweistechnik, die seine Filme kennzeichnet, auf die
Spitze getrieben hat, unterstreicht schon Robert Fischer: »Aber keiner der
friiheren Filme hat das Spiel mit Beziigen, Verweisen und Entlehnungen so
konsequent und so weit betrieben wie KILL BILL, keiner hat in ahnlichem MaRB
darauf verzichtet, irgend etwas anderes sein zu wollen als pure, reine
Hommage. « Robert Fischer: »Kill Bill«, in: Robert Fischer/Peter Korte/Georg
SeeBlen: Quentin Tarantino, S. 198-234, hier S. 216.

128

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ACHIM GEISENHANSLUKE

FICTION hatte die Trivialitdt des Genres schon im Titel mitreflektiert:
»Pulp is fiction< wire die Folgerung, der zufolge aus der Ubertragung
von Ubertragungen, die zeitgendssischen Theorien zufolge Medien sind,
eben auch nichts anderes als weiterer Ubertragungsschrott entstehen
kann. Thn neu aufzubereiten, um aus alten Gefiihlen eine Erlésungssuppe
zu kocheln, wie es THE MATRIX in der Geschichte von Trinity und
PASSION gleich im Riickverweis auf die einzige Geschichte vorfiihrt, die
bis heute fiir die Utopie vom Ende aller Leiden einsteht, scheint nur ein
Weg zu sein, der dem zeitgendssischen Kino offen steht. »Heifle Medien
verlangen daher nur in geringem MaBe personliche Beteiligung, aber
kithle Medien in hohem Grade personliche Beteiligung oder Vervoll-
stindigung durch das Publikum«*, schreibt McLuhan die Differenz
zwischen heilen Medien wie dem Film und kalten Medien wie dem
Fernsehen oder der Schrift fest. Die Schrift der Moderne, von sich aus
bereits ein kaltes Medium, zeichnet sich, wie Flaubert und Kafka zeigen,
durch einen Entzug der Affekte aus, die zu neuen Verhaltenslehren der
Kilte gefiihrt haben.*” >Coolness« ist eines der Attribute, das Tarantinos
Figuren nicht anders als die Kitanos unbestritten fiir sich in Anspruch
nehmen koénnen.** Was Kitano und Tarantino hinter der betonten
»coolness¢ ihrer Figuren und ihres Erzdhlstils sichtbar machen, ist die
mediale Uberhitzung der sie verbindenden Genres'’, deren hybride
Kreuzung neue Intensitdten schafft. Anders als in PASSION oder THE
MATRIX aber stellt Tarantino das Stigma des Schmerzes, von dem KILL
BILL erzdhlt, nicht in den Kontext religioser Erlosungsphantasien — auch
nicht, wenn das blutbesudelte Gesicht der Braut, mit dem der Film
beginnt, manches aus der Tradition der Schmerzensmutter aufnehmen
mag. Wie schon in PULP FICTION ist es nicht die hybride Kreuzung unter-
schiedlicher Genres allein, die Tarantinos Filmen ein eigenes Gewicht
gibt. Tritt der starke Affekt des Zorns in den Mittelpunkt der Geschichte,
so offnet sich hinter ihm zugleich eine Liebesgeschichte, die sich in ihrer
Schlichtheit nur indirekt erzdhlen ldsst, indem sie Affekte nicht mehr
unmittelbar in Szene setzt, sondern nur noch auf den Umwegen der
Ironie. Die Rachegeschichte, die Tarantinos KILL BILL zu erzéhlen
scheint, ist ein solcher Umweg, der, hilflos genug, aus Trabanten des
Todes Lebenswichter zu machen versucht, indem er noch aus dem

44 Marshall McLuhan: Die magischen Kandle. Understanding Media, Frankfurt
a.M.: Fischer 1970, S. 32.

45 Vgl. Helmut Lethen: Verhaltenslehren der Kalte. Lebensversuche zwischen
den Kriegen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

46 Paul A. Woods erkennt in Tarantino daher »the very epitome of cool.« Paul A.
Woods: King Pulp. The Wild World of Quentin Tarantino, London: Plexus
1998, S. 72.

47 Zum Thema Genre vgl. die Analyse von PuLP FICTION von Knut Hickethier, in:
Jiirgen Felix (Hg.): Moderne Film Theorie, Mainz: Bender 2002, S. 97-103.

129

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFFEKTPOLITIK IN KILL BILL

»Lonely Grave of Paula Schultz« den Weg ans Licht dieser Welt weist
und die zerstorerische Reise der Braut einem Ziel unterstellt, das sie im
Verblendungszusammenhang der Rache nicht kennt, bis sie es erreicht
hat — unwahrscheinlich genug, zugleich aber der exzentrischen Bahnen
des Pathos folgend, von der schon Hélderlin in seinen Odipus-An-
merkungen berichtete, dass sie »den Menschen seiner Lebenssphire, dem
Mittelpuncte seines inneren Lebens in eine andere Welt entriikt und in
die exzentriche Sphire der Todten reift.«*

Literaturverzeichnis

Aristoteles: Poetik, Stuttgart: Reclam 1982.

Aristoteles: Rhetorik. Ubersetzt, mit einer Bibliographie, Erliuterungen
und einem Nachwort von Franz G. Sieveke, Miinchen: Fink 1980.
Doris Bachmann-Medick (Hg.): Kultur als Text. Die anthropologische
Wende in der Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Fischer 1996.
Eco, Umberto: »The myth of Supermang, in: Diacritics (1972), S. 14-22.
Fischer, Robert/Korte, Peter/SeeBlen, Georg: Quentin Tarantino, Berlin:

Bertz + Fischer 2004 (film: 1).

Fischer, Robert: »Kill Bill«, in: Robert Fischer/Peter Korte/Georg
SeeBlen: Quentin Tarantino, Berlin: Bertz + Fischer 2004 (film: 1),
S. 197-234.

Freud, Sigmund: Studien zur Hysterie, in: Gesammelte Werke I,
Frankfurt a.M.: Fischer1999, S. 312.

Hickethier, Knut: »Pulp Fiction. USA 1994; Regie: Quentin Tarantino,
in: Jirgen Felix (Hg.): Moderne Film Theorie, Mainz: Bender 2002,
S. 97-103.

Holderlin, Friedrich: » Anmerkungen zum Odipusc, in: Samtliche Werke,
Briefe und Dokumente, hrsg. von D. E. Sattler, Bremer Ausgabe.
Band X. 1802-1804, Miinchen: Luchterhand 2004.

Holderlin, Friedrich: Sdmtliche Werke, Briefe und Dokumente. Hrsg.
von D. E. Sattler, Bremer Ausgabe, Band VI. 1797-1799, Miinchen:
Luchterhand 2004.

Holm, D. K.: Kill Bill. An Unofficial Casebook, London: Glitterbooks
2004.

Homer: Ilias, griechisch und deutsch. Ubertr. von Hans Rupé, Diisseldorf
[u.a.]: Artemis & Winkler 2001.

48 Friedrich Holderlin: Anmerkungen zum Odipus, in: Samtliche Werke, Briefe
und Dokumente, hrsg. von D. E. Sattler, Bremer Ausgabe. Band X. 1802-1804,
Miinchen: Luchterhand 2004, S. 156.

130

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ACHIM GEISENHANSLUKE

Lacan, Jacques: »Le stade du miroir comme fomateur de la fonction du
Je«, in: Ecrits, Paris: Seuil 1966, S. 93-100.

Korte, Peter: »Geheimnisse des Tarantinoversums. Manie, Manierismus
und das Quéntchen Quentin — Wege vom Videoladen zum
Weltruhmg, in: Robert Fischer/Peter Korte/Georg Seefllen: Quentin
Tarantino, Berlin: Bertz + Fischer 2004 (film: 1), S. 11-64.

Koppenfels, Martin von: »Schmerz. Lessing, Duras und die Grenzen der
Empathie«, in: Robert Stockhammer: Grenzwerte des Asthetischen,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 118-145.

Kosénina, Alexander: »Verstellung«, in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter, Karlfried Griinder und
Gottfried Gabriel. Band 11: U-V, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 2001, S. 938-942.

Lethen, Helmut: Verhaltenslehren der Kilte. Lebensversuche zwischen
den Kriegen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

Luhmann, Niklas: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitit,
Frankurt a.M.: Suhrkamp 1982.

Marshall McLuhan: Die magischen Kanidle. Understanding Media,
Frankfurt a.M.: Fischer 1970.

Friedrich Nietzsche: »Also sprach Zarathustra«, in: Samtliche Werke.
Kritische Studienausgabe, hrsg. von Giorgio Colli/Mazzino
Montinari, Miinchen: de Gruyter 1980.

SeeBlen, Georg: »Zirtliche Zerstorungen. Anmerkungen zur Musik in
Tarantinos Filmen«, in: Robert Fischer/Peter Korte/Georg Seellen:
Quentin Tarantino, Berlin: Bertz + Fischer 2004 (film: 1), S. 65-86.

Woods, Paul A.: King Pulp. The Wild World of Quentin Tarantino,
London: Plexus 1998.

131

14.02.2026, 10:18:44. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839404379-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

