
Kapitel 11 | Voraussetzungen und Kriterien

dialogsensibler Traditionshermeneutik

und Rezeptionstheorie

1. Noch eine Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie?

In den vergangenen Jahrzehnten gab es verschiedenste Reflexionen über dieHermeneu-

tik undRezeption des Konzils. Es stellt sich die berechtigte Frage, inwieweit eineweitere

Perspektive auf die Rezeptionsvorgänge des Zweiten Vatikanums notwendig ist undwas

dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie leisten können. Eine ers-

te Begründung dafür könnte in der von Quisinsky aufgestellten These liegen, dass ein

Suchen und Fragen zu den Aufgaben gehört, die das Zweite Vatikanum den Gläubigen

zutraut und zumutet.

»Überhaupt scheint eine der allgemein als entscheidend anerkannten Aufgaben nach-

konziliaren Christseins darin zu bestehen, dem Fragen und Suchen derMenschen kon-

struktiv zu begegnen und sich selbst davon in einerWeise herausfordern zu lassen, die

die Dimension des Fragens selbst in das Gottvertrauen einschreibt.«1

Auf den vergangenen Seiten wurde immer wieder auf Elemente dialogsensibler Tradi-

tionshermeneutik und Rezeptionstheorie hingewiesen. Dabei wurde vielleicht schon

deutlich, dass hier nicht völlig neue Konzepte ohne Anknüpfungspunkte zu bisherigen

Forschungen entwickelt werden, die bisher unbekannte Kriterien der Traditionsdeu-

tung und Konzilsrezeption formulieren. Es handelt sich vielmehr um eine Sammlung

und Synthese von Impulsen aus verschiedensten theologischen Richtungen, methodi-

schen Herangehensweisen und kritischen Anfragen. Warum also eine solche Haltung,

Sicht- und Handlungsweise überhaupt als dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezep-

tionstheorie benennen und beschreiben?

Dies hängt mit der Eigenheit vonWissensproduktion sowie der Reproduzierbarkeit

und Umsetzbarkeit von theologischen Konzepten zusammen. Benennungen schaffen

1 Quisinsky: Buchstabe und Geist, 95.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


306 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Wirklichkeiten und sind erste Schritte zur Implementierung und Umsetzung alterna-

tiver Denkwege. Auf den vergangenen Seitenwurdemehr als deutlich, dass antijüdische

und antisemitische Tendenzen in Theologie und Kirche, und natürlich auch in der Ge-

sellschaft, häufig implizit wirken. Auch bestimmte Traditionsvorstellungen prägenDis-

kussionen und Entscheidungen häufig unbewusst. Die Benennung dialogsensibler Tra-

ditionshermeneutik und Rezeptionstheorie als (1.) bereits bestehende Haltung, als (2.)

hier entwickelter theoretischer Ansatzpunkt und als (3.) oftmalsDesiderat theologischer

Forschung und kirchlichenHandelns ist damit ein Instrument, um solche Prozesse wei-

ter zu fördern.Dialogsensible TraditionshermeneutikundRezeptionstheorie sollendes-

halb keine selbstreflexiven Konstrukte theologischer Forschung sein, sondern einen er-

kenntnistheoretischen Rahmen bieten, in demTheologieHerausforderungen durch den

jüdisch-christlichen und interreligiösen Dialog sowie interkultureller und gesellschaft-

licher Pluralität begegnen kann. Die Skizze solch dialogsensibler Traditionshermeneu-

tik und Rezeptionstheorie enthält wie auch andere hermeneutische Zugänge normati-

ve Elemente, indem bestimmte Herangehensweisen an Traditionshermeneutik und die

Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils als erstrebenswert und adäquat postuliert

werden. Eine solche Theorie ist nicht geschützt vor Kritik und soll es auch nicht sein.

Gerade die kritische Auseinandersetzung damit ermöglicht einen dialogischen Prozess.

Mit der Entwicklung einer dialogsensiblen Traditionshermeneutik undRezeptionstheo-

rie wird ein zentrales Desiderat dieser Studie bearbeitet.

Inmehreren Schrittenwerden nunEckpunkte dialogsensibler Traditionshermeneu-

tik undRezeptionstheorie näher beschrieben –ausgehend von einer begrifflichen Refle-

xion über wesentliche theologische und erkenntnistheoretische Aspekte bis hin zu An-

knüpfungspunkten innerhalb derTheologie und hin zu anderenWissenschaften.

2. Warum »dialogsensibel«?

Die bisherigenÜberlegungenhaben deutlich gemacht, dass Traditionshermeneutik und

Rezeptionsprozesse von normativen Einflüssen geleitet sind, sowohl explizit als auch

implizit. In denUntersuchungen zur Rezeption des Konzils wurde deutlich,wie Vorstel-

lungen über den zu rezipierenden Gegenstand und bestimmte theologische Vorannah-

men Rezeptionsprozesse beeinflussen. Im Rahmen dieser Arbeit wurden der jüdisch-

christliche Dialog und die Israeltheologie der katholischen Kirche als Bewährungs- und

Entwicklungsfeld für eine Theorie der Hermeneutik und Rezeption des Konzils heran-

gezogen. Dies erfolgte nicht zufällig, sondern wurde begründet mit der starken Dyna-

misierung kirchlicher Tradition, die durch die ErklärungNostra aetate ausgelöst wurde.

Mit dem Begriff »dialogsensibel« wird deshalb zunächst eine Deutung von Traditi-

on verstanden, bei der ein Bewusstsein für die Verbundenheit zu Israel bzw. dem Ju-

dentum in geschichtlicher und gegenwärtiger Perspektive vorhanden ist. Auch besteht

ein Problembewusstsein für die Gefahr der hermeneutischen Instrumentalisierung wie

Cohen dies mit dem »hermeneutical Jew«2 beschrieben hat. Dies heißt nicht, dass Ele-

mente aus den jüdischen Traditionen oder die Texte der Hebräischen Bibel nicht auch

2 Cohen: Living Letters of the Law, 2.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 11 | Kriterien dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie 307

von Christinnen und Christen gelesen und gedeutet werden dürfen und im Zuge dessen

auch Bedeutung für sie erlangen. Entscheidend ist die Intention, nicht zu enteignen,

und eine Sensibilität dafür, dass dies in der Geschichte mit furchtbaren Folgen geschah

und auch heute noch geschieht. Die Gefahr der Enteignung kann verringert werden, in-

dem inderDeutung jüdischeEigenperspektivenberücksichtigtwerden.3 InHinblick auf

eine Rezeptionstheorie des Konzils weist der Begriff »dialogsensibel« auf die wesentli-

che Rolle einer Haltung hin, die auf die eigene absolute Deutungsmacht verzichtet und

die Perspektiven anderer als für eigene Deutungen wertvoll und auch notwendig erach-

tet.Der Grund dafür liegt in der Erkenntnis der eigenen begrenzten Perspektive und der

spannungsreichen Situation, die im Zuge der Übersetzungsmöglichkeit religiöser Tra-

ditionen angesprochenwurde:Nostra aetateweist inNr. 2 das Judentumund die anderen

nichtchristlichen Religionen als Ort theologischer Erkenntnis aus.

Vom Ausganspunkt dieser Studie her stellt sich die Frage, ob nicht spezifischer von

einer sich Israels oder des Judentums bewussten Traditionshermeneutik und Rezepti-

onstheorie zu sprechen wäre. In den einleitenden Überlegungen oder auch in den Kapi-

teln 7 und 8 wurden die Vielfalt »des Judentums«, die unterschiedlichen Theorien zum

gemeinsamen Ursprung und der Trennung rabbinisch-jüdischer und christlicher Strö-

mungen sowie die verschiedenenDeutungender Bezeichnungen »Israel«, »jüdisch« und

»Judentum« diskutiert. Um die Perspektive für diese Pluralität offenzuhalten und noch

nicht von vornherein zu benennen, wie sich das Gegenüber versteht, wurde allerdings

der Begriff »dialogsensibel« gewählt. Denn bereits die Rede von »Israel« oder »dem« Ju-

dentum imSingular legt wieder Perspektiven fest oder referiert auf bestimmte theologi-

sche Konzepte. Übersetzungen zwischen verschiedenen religiösen Traditionen müssen

zudem sensibel für die spezifischen Kontexte und je eigenen Sprachformen sein.

Der Begriff »Dialog« ist als sprachlicher Ausgangspunkt geeignet, um eine Haltung

der Offenheit gegenüber anderen Perspektiven in der Traditionshermeneutik und in

Rezeptionsprozessen zu etablieren und den Selbstdeutungen der Dialogpartner*innen

Raum zu geben. Einer erkenntnistheologischen Enteignung jüdischer Strömungen und

Elemente, wie sie jahrhundertelang praktiziert wurde, kann so entgegengewirkt wer-

den. Das Konzept dialogsensibler Traditionshermeneutik und dialogsensibler Rezep-

tionstheorie ist so außerdem über den jüdisch-christlichen Dialog hinaus (sprachlich)

anschlussfähig, wie weiter unten näher erläutert wird.

Die Bezeichnung »dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie« ist

nicht unersetzbar,aber auchnicht zufällig.Benennungenwie »dialogbewusst« oder »an-

gesichts desDialoges reflektiert« können bestimmte Aspekte von »dialogsensibel« abde-

cken.Der Begriff »sensibel« enthält allerdings eine Reihe von Implikationen, die Grund-

lage dafür sind, warum die Bezeichnung »dialogsensible Traditionshermeneutik und Re-

zeptionstheorie« gewählt wurde.

3 So kritisierte z.B. die Allgemeine Rabbinerkonferenz Deutschlands die Herder Korrespondenz-Spe-

zialausgabe zur Bibel, weil sie nur Artikel christlicher Autorinnen und Autoren enthielt; vgl. Ho-

molka, Walter/Resing, Volker: Interview »Die Enteignung der Bibel kommt immer wieder vor«. In:

HK 74 (2020) H. 6, 16–19. Für die betreffende Ausgabe vgl. HK Spezial: Die Bibel. Der unbekannte

Bestseller (2020). Die Auswirkungen dieser Überlegungen für die Fundamentaltheologie werden

in Kapitel 12 analysiert.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


308 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Im deutschen Sprachgebrauch bedeutet »sensibel«: »von besonderer Feinfühligkeit;

empfindsam«, »empfindlich gegenüber Schmerzen und Reizen von außen; schmerz-

empfindlich«, »besonders viel Sorgfalt, Umsicht, Fingerspitzengefühl o.Ä. erfordernd,

heikel«.4 Im Englischen bewegt sich diese deutsche Bedeutung zwischen den Wörtern

»sensibility« als »awareness of, or an ability to create, art, literature etc showing very

high standards of beauty and good taste«5 und »sensitive« als »understanding what

other people need, and being helpful and kind to them«6.

Der erkenntnistheoretische Mehrwert des Begriffs liegt darin, dass mit dem Wort

»sensibel« dieMehrdimensionalität der geforderten theologischenHaltung betontwird.

Sensibel für etwas zu sein bedeutet nicht nur, dies kognitiv zu erfassen und zu reflek-

tieren, sondern auch für die Implikationen und die Materialität im Diskurs offen zu

sein. »Dialogsensibel« beschreibt die Wahrnehmungsbereitschaft für die Erfahrungen

derDialogteilnehmer*innen.Glaubenserfahrungen habenmit Körperlichkeit zu tun, ob

imZusammenhangmitRitualenodergrundlegendenOrientierungsmustern,die imAn-

schluss an die kognitive Metapherntheorie die Strukturen unseres Denkens beeinflus-

sen. Sensibilität beinhaltet auch ein Bewusstsein für die existenzielle Bedeutung der je-

weiligen Glaubenserfahrungen und die Verwundbarkeit, der man sich im Dialog aus-

setzt.Ob auf Ebene derwissenschaftlichenTheologie oder des individuellen Austauschs:

dialogsensibel zu sein bedeutet, dasRisiko einzugehen, auch selbst angefragt und relati-

viert zuwerden. So kann dasWort darauf hinweisen, eine Position der Verletzbarkeit im

traditionshermeneutischen Diskurs zuzulassen. Dies wäre ein Gegenentwurf und eine

erkenntnistheoretische Alternative zu einer Identitätsbildung, die sich abwertend und

damit gewaltvoll gegen andere abgrenzt. Eine solche diente gerade dazu, das Risiko der

Verletzbarkeit und der Relativierung auf Kosten anderer abzuwehren. Dialogsensible

Traditionshermeneutik weist darauf hin, dass es möglich ist, die eigene Identität nicht

mit Gewalt zu verteidigen, sondern das Risiko der Verwundbarkeit einzugehen.7

4 »sensibel«. In: Duden online: https://www.duden.de/node/165563/revision/165599 (27.12.2022).

5 »sensibility« in: Cambridge Dictionary online: https://dictionary.cambridge.org/de/worter-

buch/englisch-deutsch/sensibility (27.12.2022).

6 »sensitive« in: Cambridge Dictionary online: https://dictionary.cambridge.org/de/worterbuch/en-

glisch/sensitive (27.12.2022).

7 Wichtige Impulse kann hier die theologische Vulnerabilitätsforschung geben (vgl. S. 315f. dieser

Studie). Eine Verknüpfung dieses Diskursesmit dem interreligiösen bzw. jüdisch-christlichen Dia-

log stellt ein Desiderat weiterer Forschung dar. Einen Gedanken dazu äußert z.B. Klaus von Stosch

im Zusammenhang mit Entwicklungsperspektiven für den Dialog der Religionen an den Universitäten:

»Es müsste aber auch eine Vertrauenskultur über Religionsgrenzen hinweg entwickelt werden,

in der Empathie, wechselseitige Gastfreundschaft und Vulnerabilität selbstverständlich geteilte

Praktiken sind.« (von Stosch, Klaus: Entwicklungsperspektiven für den Dialog der Religionen an

den Universitäten. In: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 19 [2020] H. 1, 282–289, hier

286: DOI: https://doi.org/10.23770/tw0134 [27.12.2022]). Barbara Hillenbrand beschäftigt sich in

ihrem Essay Vulnerabilität als Chance im interreligiösen Dialogmit dem Thema der Verwundbarkeit

als verbindendes Thema im muslimisch-christlichen Dialog (vgl. Hillenbrand, Barbara: Vulnera-

bilität als Chance im interreligiösen Dialog. Ausgezeichnet mit dem Essay-Preis im Rahmen der

Studienwoche »Christlich-islamische Beziehungen im europäischen Kontext« der Akademie der

Diözese Rottenburg-Stuttgart vom 29.09.–04.10.2019: https://www.theologisches-forum.de/wp-c

ontent/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf [27.12.2022]).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://www.duden.de/node/165563/revision/165599
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://doi.org/10.23770/tw0134
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf
https://www.theologisches-forum.de/wp-content/uploads/2021/09/IRD_Essay_2019_Essay_Hillenbrand.pdf


Kapitel 11 | Kriterien dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie 309

Während die Verwendung des Begriffes »sensibel« dieser näheren Begründung be-

durfte, scheint das Wort »Dialog« in einer Studie zum jüdisch-christlichen Dialog na-

heliegend und nicht erklärungsbedürftig zu sein. Die Bedeutung desWortes schließt in

der Bezeichnung »dialogsensibel« tatsächlich zunächst an ein alltagssprachliches Ver-

ständnis von Dialog an als »Gespräche, die zwischen zwei Interessensgruppen geführt

werden mit dem Zweck des Kennenlernens der gegenseitigen Standpunkte o.Ä.« bzw.

»von zwei oder mehreren Personen abwechselnd geführte Rede und Gegenrede; Zwie-

gespräch,Wechselrede«.8 Über diese grundlegende Bedeutung hinaus gibt es allerdings

viele Fragen, die mit dem Dialogbegriff verbunden sind. Welche Ziele hat ein Dialog,

welchen Beweggründen folgt er? Was sind die Bedingungen dafür und welche Kriteri-

en werden festgelegt? Der Begriff »Dialog« in der Bezeichnung »dialogsensible Tradi-

tionshermeneutik und Rezeptionstheorie« wird bewusst nicht auf ein bestimmtes Dia-

logkonzept festgelegt. In der Rezeption vonNostra aetate ist zu berücksichtigen, dass ein

Dialogbegriff,wie er heute imZusammenhangmit interreligiösenKonzepten reflektiert

wird, nicht anachronistisch auf die Erklärung angewendet werden kann. Yiftach Fehige

kritisiert, dass »Nostra aetate gar nicht von einem Dialog spricht«9, sondern »nur« von

brüderlichen Gesprächen (NA 4).10 Allzu oft werde Nostra aetate als »Einsetzungsurkun-

de«11 eines interreligiösenDialogs interpretiert, obwohl das nicht der Textintention ent-

spreche.12 Die von Fehige angezweifelteWechselseitigkeit und Lernbereitschaft des Ge-

sprächsmit dem Judentumkannmit Bezug aufGaudiumet spes 92 aber durchaus begrün-

det werden:

»Wir wenden uns dann auch allen zu, die Gott anerkennen und in ihren Traditionen

wertvolle Elemente der Religion und Humanität bewahren, und wünschen, daß ein

offener Dialog uns alle dazu bringt, die Anregungen des Geistes treulich aufzunehmen

und mit Eifer zu erfüllen.« (GS 92)

DasVerständnis vonDialog, das im jüdisch-christlichenDiskurs präsent ist, kann an die

»dialogische[] Philosophie […] des 20. Jahrhunderts« anschließen, wo Dialog als »zwi-

schenmenschliche Beziehung ausgezeichneter Qualität« gilt, »die durch Anerkennung

desAnderen (›Du‹) alsPerson,Verzicht auf Instrumentalisierung,ErnstnehmenderFrei-

heit des Anderen« charakterisiert ist.13 Diese normativen Voraussetzungen bestimmter

Haltungen imDialogwerdenweiter unten ergänzt durchÜberlegungen aus der Kompa-

rativenTheologie.

8 Beide Zitate »Dialog«. In: Duden Online: https://www.duden.de/node/32308/revision/616412

(27.12.2022).

9 Fehige, Yiftach J. H.: Das Offenbarungsparadox. Zur Dialogfähigkeit von Juden und Christen (Stu-

dien zu Judentum und Christentum 8). Paderborn u.a.: Ferdinand Schöningh 2012, 44.

10 Für eine ausführliche Auseinandersetzungmit Fehiges Kritik, auch in Zusammenhangmit der En-

zyklika Ecclesia suam (1964) von Paul VI. und deren Einflüsse auf den Dialogbegriff des Zweiten

Vatikanums vgl. Höftberger: Die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils, 14–19.

11 Fehige: Das Offenbarungsparadox, 42.

12 Vgl. ebd. 43–47.

13 Alle Zitate Lorenz, Kuno: Dialog. In: Mittelstraß, Jürgen (Hg.): Enzyklopädie Philosophie undWis-

senschaftstheorie. Band 1: A–G. Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, 471–472, hier 472.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412
https://www.duden.de/node/32308/revision/616412


310 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Ein wichtiges mögliches Missverständnis muss an dieser Stelle thematisiert wer-

den: Dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie als Perspektiven im

theologischen Diskurs einzunehmen bedeutet nicht, dass andere Herangehensweisen

von vornherein falsch sind. Eine solche Annahme würde die »Dialogsensibilität« gerade

wiederum verabsolutieren und unkritisch als neue »Meistererzählung« und Metanar-

rativ der Theologie postulieren. Eine ähnliche Überlegung stellt Franz Gmainer-Pranzl

in seiner Auseinandersetzung mit der »Minimalregel interkulturellen Philosophierens«

nach FranzWimmer an. Diese besagt, »dass gut begründeteThesen in mehr als nur einer kul-

turellen Tradition entwickelt worden sind«14. Oder anders formuliert: »Halte keine philosophi-

scheThese für gut begründet, an deren Zustandekommen nur Menschen einer einzigen kulturellen

Tradition beteiligt waren.«15 Diese Regel bedeute aber nicht, dass »eine ›monokulturelle‹

philosophischeThese sicher falsch sei, sondern fordert eine Haltung der Skepsis ein«16.

Für dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie enthält diese Mini-

malregel interessante Anregungen, auch wenn theologische Zugänge von einer religiö-

sen Standpunktbezogenheit geprägt sind, die in der Philosophie nicht in der Art vorlie-

gen. Erkenntnistheologisch angewandt könnte die Anschlussfrage lauten: Beraubt sich

die christliche/katholischeTheologie nicht eines wesentlichen Erkenntnisraumes, wenn

es das Judentum – vor allem auch das zeitgenössische – nicht von seinem Selbstver-

ständnis her miteinbezieht? Damit soll allerdings gerade keine erneute hermeneutische

Instrumentalisierung einhergehen, sondern ein echtes Interesse für das Selbstverständ-

nis des Anderen. KannTheologie in bestimmten Bereichen ohne Wissen und Erfahrun-

gen aus den jüdischen Traditionen auskommen? Aus einer dialogsensiblen Perspekti-

ve kann sie das vor allem dann nicht, wenn sie angefragt wird. Denn die Fragwürdig-

keit theologischer Deutungen und kirchlicher Lehrpraxis wird gerade durch den Dialog

offengelegt. Aber auch theologisch gewendet ist das, so die These dieser Arbeit, nicht

möglich, wie in Kapitel 12 dieser Studie näher ausgeführt wird. Gmainer-Pranzl sieht

die Minimalregel interkulturellen Philosophierens als »heuristische Regel, die Skepsis

und interkulturelleOffenheit verbindetunddenphilosophischenErkenntnisprozesskri-

tisch-konstruktiv begleitet«17. Analog dazu könnte Dialogsensibilität die Traditionsher-

meneutik und Rezeption des Konzils kritisch begleiten.

Was im ersten Teil dieser Arbeit in den theoretischen Perspektiven auf Tradition be-

reits anklang und im zweiten Teil anhand von Problemfeldern und Rezeptionsprozes-

sen konkretisiert wurde, bedarf auf den folgenden Seiten einer kompakten Systema-

tisierung. Dialogsensible Traditionshermeneutik und dialogsensible Rezeptionstheorie

werden zunächst als erkenntnistheologische Zugänge vorgestellt, das heißt als erkennt-

nistheoretischeWege, die einen Einfluss auf theologischeErkenntnis haben.Wie solche Zu-

gänge gelingen können, wird auch an einer methodologischen Reflexion deutlich. Die

14 Wimmer, Franz Martin: Interkulturelle Philosophie. Eine Einführung (UTB 2470). Wien: Facultas

2004, 51.

15 Ebd. 67.

16 Vgl. Gmainer-Pranzl, Franz: »… um sich gegenseitig bei der Suche nach derWahrheit zu unterstüt-

zen …« (Dignitatis humanae, 3). Zur theologischen Rezeption der »Minimalregel interkulturellen

Philosophierens«. In: Gmainer-Pranzl, Franz/Saal, Britta (Hg.): Polylog denken. Überlegungen zu

einer interkulturell-philosophischen Minimalregel. Wien: facultas 2018, 199–218, hier 199.

17 Gmainer-Pranzl: Zur theologischen Rezeption, 200.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 11 | Kriterien dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie 311

daraus entstehende Charakteristik wird dann in den Kontext bestehender theologischer

Forschung gestellt.

3. Theologische und epistemologische Koordinaten
dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie

Die bisherigen Überlegungen und Beispiele haben bereits verschiedene Aspekte dia-

logsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie skizziert, die im Folgenden

nochmals zusammengefasst, systematisiert und ergänzt werden. Was charakterisiert

eine dialogsensible Traditionshermeneutik und eine dialogsensible Rezeptionstheorie

des Zweiten Vatikanischen Konzils und wie können diese in theologischen Diskursen

wirksam sein? Die folgenden Kriterien sprechen sowohl theologische als auch epistemolo-

gische Aspekte an und verstehen sich nicht als vollständige Liste, sondern verschiedene

Denkanstöße zur Haltung einer dialogsensiblen Theorie der Hermeneutik und der

Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils. Weil theologische und epistemologische

Kriterien eng verknüpft sind – was sich bereits an vielen Stellen dieser Studie zeigte –

werden die verschiedenen Aspekte nicht einem bestimmten Bereich zugeordnet. Sie

werden vielmehr entlang einer Achse dargestellt, welche mit den stärker theologisch-

inhaltlichen Kriterien beginnt und zu eher wissenschaftstheoretischen undmethodolo-

gischen Kriterien führt.

Abbildung 2: Die vorgeschlagenen Koordinaten dialogsensibler Traditionshermeneutik und Re-

zeptionstheorie werden entlang einer Achse zwischen theologisch-inhaltlichen und wissenschafts-

theoretisch-methodischen Kriterien dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


312 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

(1.) Anerkennung des Judentums als bleibender Bezugspunkt für kirchliche Tradition. Was

heute oft mit dem Begriff der Identität bezeichnet wird, ist auch eine Aufgabe für

die Kirche: Sie steht bereits von ihrer Entstehung her vor der Herausforderung, den

Erfahrungsraum des Glaubens abzustecken und Kriterien für die gesicherte Überlie-

ferung festzulegen. Sie ist dabei auf das Judentum verwiesen, auch weil sie sich selbst

als Adressatin der Offenbarung Gottes an Israel angesprochen fühlt. Israel ist dabei

nicht nur mit dem biblischen Israel zu identifizieren, sondern als Selbstbezeichnung

für das jüdische Volk bis in die Gegenwart hinein. Der jüdisch-christliche Dialog zeigt

genau diese Spannung auf: Elemente einer gemeinsamen Tradition werden erkundet,

Differenzen ausgelotet, es gibt Versöhnung und Irritationen – und all dies wirkt tra-

ditionsproduktiv. Die Reflexion des Verhältnisses zu Israel und der jüdisch-christliche

Dialog können deshalb wesentliche Impulse auch für »andere Dialoge« der Kirche und

Theologie hervorbringen.

(2.) Vorstellung einer dialogischen Struktur der Offenbarung. Fundamentaltheologisch

begründet werden können dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptions-

theorie durch den Charakter der christlichen Offenbarung selbst.18 Eine dialogische

Haltung prägt wesentlich den christlichen Gottesbegriff, sowohl trinitarisch als auch

pneumatologisch gedacht. Ein dialogsensibler Zugang zur Hermeneutik und Rezep-

tion des Zweiten Vatikanischen Konzils bietet damit auch Deutungsalternativen zu

Polarisierungen wie Bruch und Kontinuität. Die Analyse der beiden Kategorien zeigte,

dass diese nur funktionieren, wenn ein fest umgrenztes, lineares Traditionskonzept

vorausgesetzt wird. Ein solches kann der dynamischen Geschichte der kirchlichen Tra-

dition aber nicht standhalten. Damit würde auch die pneumatologische Dimension der

ecclesia unterschätzt. Die Wahrnehmung des dialogischen Charakters der Offenbarung

ist hilfreich, umdie Dynamik kirchlicher Tradition schon von ihremAusgangspunkt her

zu verstehen.

(3.) Wahrnehmung vielfältiger Quellen der Tradition und Perspektiven der Rezeption. Die

Produktion von Wissen und Erkenntnis ist auf Quellen und Zugänge zu diesen durch

Methoden und theoretische Konzepte angewiesen. Dialogsensible Traditionsherme-

neutik und Rezeptionstheorie sind hierbei wesentlich durch eine Skepsis gegenüber

selbstverständlichen Deutungshoheiten und unhinterfragt etablierten Methoden oder

Quellen geprägt. Der Zugang impliziert nicht nur die Perspektivengebundenheit jeder

18 Eine Auseinandersetzung mit den Konsequenzen unterschiedlicher Offenbarungsverständnisse

für den interreligiösen Dialog bietet Fornet-Ponse, Thomas: Offenbarungsverständnisse und ih-

re Konsequenzen für den interreligiösen Dialog. In: Fornet-Ponse, Thomas (Hg.): »Überall und

immer« – »Nur hier und jetzt«. Theologische Perspektiven auf das Spannungsverhältnis von Par-

tikularität und Universalität (Jerusalemer Theologisches Forum 29). Münster: Aschendorff 2016,

131–155. Fornet-Ponse nähert sich der Analyse u.a. mit einer theologisch-metaphorologischen Per-

spektive (unter Rückgriff auf Gilich: Die Verkörperung der Theologie). Ein dialogisches Offenba-

rungsverständnis fasst Fornet-Ponse so zusammen: »Das Gründungsgeschehen ist nicht irgend-

ein offenbarendes Handeln Gottes, sondern seine übernatürliche Selbst-Offenbarung, die den

Menschen als Partner anspricht und ihn in die Lebensgemeinschaft mit Gott beruft. Gerade die-

se dialogische Perspektive hat erhebliche religionstheologische Konsequenzen, insofern dies dem

Wunsch entspricht, nicht wie beim I. Vatikanum aus einer Abwehrposition heraus zu argumentie-

ren, sondern einladend und dialogisch.« (Ebd. 143).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 11 | Kriterien dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie 313

Traditionsinterpretation, sondern verweist explizit darauf. Die Perspektivität von Posi-

tionen, Traditionen oder Textenwird damit zugänglich und kann erkenntnistheoretisch

bearbeitet werden.

Gleichzeitig wird aber auch die Verwiesenheit auf die Heilige Schrift und den Tra-

ditionsschatz der Kirche hervorgehoben. Traditionsdeutung kann nur im Austausch

mit und auf Basis der vielfältigen Quellen der Tradition geschehen.19 Diese Quellen

sind nicht nur schriftliche Dokumente, sondern etwa auch Rituale und Handlungen,

mündliche Tradierungen, Lebens- und Glaubensformen. Die Orientierung an Quellen

der kirchlichen Tradition ist wichtig. Denn eine reine Perspektivengebundenheit würde

in kriterienlose Beliebigkeit und Gleichgültigkeit führen, die dem Anspruch christlicher

Glaubensverantwortung wiederum nicht gerecht würde. Die theologische Argumenta-

tion für eine dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie würde hier

zu kurz greifen und vereinfacht sein. Gewohnheiten, welche Quellen herangezogen und

welche Zugänge gewählt werden, sind hier allerdings kritisch anzufragen. Das reicht

von der wissenschaftlichen Forschung über kirchliche Lehrpraxis bis hin zur Arbeit in

Schulen und Gemeinden. Durch die Rezeption anderer Quellen oder die Verwendung

alternativer Zugänge zu Wissen können auch neue Erkenntnisse entstehen und be-

stehende Vorstellungen neu bewertet oder eingeordnet werden. Ein Beispiel dafür stellt

die Vorgehensweise der Verfasser der Erklärung Den Willen unseres Vaters im Himmel

tun dar. Zur Geschwistermetapher Jakob und Esau wurden bewusst Quellen rezipiert,

welche die Metapher positiv wenden:

»In der Vergangenheit wurden Beziehungen zwischen Christen und Juden häufig im

Spiegel der Feindseligkeit zwischen Esau und Jakob betrachtet. Aber Rabbiner Naftali

Zvi Berliner (Netziv) erkannte bereits Ende des 19. Jahrhunderts, dass G-tt Juden und

Christen zu liebevoller Partnerschaft bestimmt hat«20.

Dabei geht es nicht um ein Verbiegen der eigenen Tradition, sondern die Erkundung

neuer Orte und die Erschließung anderer hermeneutischer Perspektiven auf die eigene

Tradition.21Dazugehört auchdieOffenheit dafür,dass andere religiöse Traditionenund

Begegnungen im interreligiösenDialogOrtedesLernensundderTraditionsbildung sein

können.

(4.) Performativität des (jüdisch-christlichen) Dialogs. Dialogsensibilität impliziert

ein Bewusstsein für die Performativität des Dialogs. Was im alltäglichen Sprachge-

brauch aus sprachlichen Handlungen wie dem Versprechen, der Entschuldigung oder

dem Ja-Wort bei der Trauung bekannt ist, findet auch im Dialog statt: er verändert

Wirklichkeit. Im jüdisch-christlichen Dialog wird über Lebens- und Glaubenserfah-

rungen gesprochen. Gemeint ist nun aber nicht, dass Konsense über Sprachformen

beschlossen werden müssen. Bereits im Diskurs, in kontroversen Diskussionen wie

19 Inwiefern Israel bzw. das Judentum eine solche traditionskonstitutive Quelle ist, wird in Kapitel 12,

S. 328ff. näher erläutert.

20 DenWillen unseres Vaters im Himmel tun, Nr. 4.

21 Solch eine Erkundung neuer hermeneutischer Perspektiven bietet auch ein Sammelband zur Er-

klärung DenWillen unseres Vaters im Himmel tun, vgl. Ahrens u.a. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft

zwischen Juden und Christen.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


314 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

im freundschaftlichen Austausch verändern sich Perspektiven, entwickelt sich ein

neuer Verständnishorizont, entstehen neue Sprachformen, die wiederum alternative

Deutungen ermöglichen. Dies beeinflusst auch die Machtverteilung in der Produktion

von Wissen. Postkoloniale Theorien gewinnen deshalb an Bedeutung für den jüdisch-

christlichen Dialog, worauf in den methodologischen Reflexionen eingegangen wurde.

EinenKonsens zu erzielen,muss keine Angleichung vonGlaubensdifferenzen bedeuten.

Ein mögliches Ziel im Dialog könnte z.B. sein, sich über das Verhältnis von Judentum

und Christentum in der Geschichte auszutauschen und Darstellungen zu entwickeln,

die die verschiedenen Dialogpartner*innen gegenseitig anerkennen können. In der ka-

tholischenTheologie stellt sich davon ausgehend die Frage, ob und inwiefern der Dialog

eine eigene theologische Qualität besitzt und zu einem Erfahrungs- und Diskursraum

des Glaubens wird, der spezifische theologische Erkenntnis ermöglicht.

(5.) Berücksichtigung der Materialität von Tradition und Rezeption. Wie in den Überle-

gungen zum Begriff »dialogsensibel« bereits dargelegt, sind sich Forscher*innen oder

kirchliche Verantwortungsträger*innen aus einer dialogsensiblen Traditionsherme-

neutik und Rezeptionstheorie heraus der Materialität von Traditions- und Rezeptions-

prozessen bewusst. Diese verkörperten Formen theologischen Wissens bedürfen einer

aufmerksamen Analyse, weil sie Glaubenswissen und Glaubenserfahrungen struktu-

rieren und gleichzeitig Manifestationsformen für (problematische) Theologien sind.

Das Beispiel des Anderl-Kultes zeigte, wie stark z.B. bestimmte Orte oder Bräuche

in der Identität von Menschen verankert sind und wie der in diesem Fall vorliegende

Antisemitismus schwer zu dekonstruieren war, gerade weil er von vielen nicht bewusst

als solcher praktiziert wurde.

(6.) Selbstkritische wissenschaftstheoretische Reflexion. Dialogsensible Traditionsherme-

neutik und Rezeptionstheorie sind aufmerksam dafür, dass Inhalte und Methoden in

einem epistemologischen Austausch stehen. Weder soll hier eine »neue Theologie« eta-

bliertnochsollenvölligneueMethodenerfundenwerden.Vielmehrgeht esumdieWahr-

nehmung, dass Methoden nicht bloße Analyseinstrumente sind, sondern bereits Per-

spektiven und Standpunkte beeinflussen und Inhalte formen. Umgekehrt sind Inhalte,

etwa im jüdisch-christlichen Dialog, nicht bloßes Analysematerial, sondern beeinflus-

senmethodische Perspektiven.Dieses epistemologischeWechselspiel zwischenDiskur-

senund analytischenZugängen ist in der Traditionshermeneutik undRezeptionstheorie

wesentlich, handelt es sich doch hier häufig um Metaanalysen, die eine wissenschafts-

theoretische Reflexion unbedingt erforderlich machen.

(7.) Offenes Theorie- und Methodensetting. Ein mögliches theoretisches und methodi-

sches Setting wurde in der philosophisch-methodologischen Reflexion entworfen. Die

dort vorgestellten theoretischen und methodischen Perspektiven eröffnen teils unge-

wohnte Zugänge zu den jeweiligen Themen und Problematiken und zeigen die Bereit-

schaft, von anderen wissenschaftlichen Disziplinen zu lernen. Dialogsensible Traditi-

onshermeneutik und Rezeptionstheorie haben dennoch kein fix umgrenztes Repertoire

an Methoden. Vielmehr gilt es wie in den Wissenschaften generell, diese dem Untersu-

chungsgegenstand entsprechend auszuwählen. Allerdings sollte ein Bewusstsein dafür

bestehen, dass die gewählten Methoden undTheorien den Blick beeinflussen. Diese Er-

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 11 | Kriterien dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie 315

kenntnis ist nicht neu,22 aber es lohnt sich, sie immer wieder in Erinnerung zu rufen.

Der gewählte Methodenbegriff ist dabei bewusst offengehalten und benennt kein fest-

gelegtes Verfahren. Die Grenzen von Theorie und Methode sind fließend, da beides in

einerWechselwirkung steht.

4. Anknüpfungspunkte in der Theologie

Elemente und Konzepte dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie

können bereits in unterschiedlichen theologischen Disziplinen beobachtet werden und

andererseits kann diese Haltung wiederum Impulse für die gesamteTheologie und ihre

Teilbereiche geben.Dialogsensibilität kann auchbreiter gedachtwerden inRichtungdes

interreligiösen Dialogs, der Interdisziplinarität oder des Verhältnisses zur Gesellschaft.

In der Auseinandersetzung mit der Pluralität von Perspektiven und Machtdiskursen

kann auch die Heterogenität innerhalb der eigenen Tradition neu entdeckt werden.

Wenn für diese Studie reflektiert wurde, dass es nicht »das Judentum« gibt, so gilt dies

auch für »das Christentum«. Dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptions-

theorie versuchen, solche Essentialisierungen zu vermeiden, Verabsolutierungen von

Perspektiven vorzubeugen und individuelle Perspektiven wahrzunehmen. Andererseits

muss auch ein Bewusstsein dafür bestehen, dass es kollektive Bilder und Selbstdeu-

tungen einer Religion gibt und dass Konstrukte Teil der eigenen Identitätsbestimmung

sind. So wie es in der religiösen Lebenspraxis derartige Vereinfachungen zur Reduktion

von Komplexität braucht, so ist auch die Wissenschaft darauf angewiesen, bestimmte

Sprachformen und Begriffe zu bilden, auch wenn sie die Komplexität der Wirklichkeit

nicht vollständig erfassen. Ziel kann deshalb nicht sein, solche Konstrukte generell zu

meiden, denn das würde Lebenspraxis, Forschung und Kommunikation schwierig bis

unmöglich machen.

Dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie können an verschie-

dene theologische Disziplinen und Diskurse anschließen. Vier Beispiele sollen solche

Anknüpfungspunkte zeigen. Aufbauend auf den gegebenen erkenntnistheoretischen

Überlegungenund ihrenAuswirkungen auf theologischeErkenntnis soll hier anschaulich

werden,was ein dialogsensibler Blick auf Traditions- undRezeptionsprozesse bedeutet.

4.1 Theologische Vulnerabilitätsforschung

Hildegund Keul setzt sich in einem Forschungsprojekt mit einem »neue[n] Schlüsselbe-

griff interdisziplinärer Forschung«23 auseinander und macht ihn für die Theologie pro-

duktiv: Vulnerabilität.24 In den begrifflichen Reflexionen wurde bereits deutlich, inwie-

22 Reflektiert z.B. in einer Einführung in die systematische Theologie des evangelischen Theologen

Danz, Christian: Systematische Theologie (utb 4631). Tübingen: A. Francke 2016, 91–94.

23 Keul, Hildegund:Diskursgeschichtliche Einleitung zur theologischenVulnerabilitätsforschung. In:

Keul, Hildegund (Hg.): TheologischeVulnerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdis-

ziplinär. Stuttgart: Kohlhammer 2021, 7–18, hier 7.

24 Vgl. exemplarisch außerdem Bieler, Andrea: Verletzlichkeit. Leibphänomenologische Erkundun-

gen im praktisch-theologischen Interesse. In: EvTh 77 (2017) H. 3, 167–176; Neulinger, Michaela:

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


316 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

fern eine theologische Auseinandersetzung mit Verwundbarkeit für dialogsensible Tra-

ditionshermeneutik undRezeptionstheorie bereichernd sein kann. ImAnschluss anMi-

chel de Certeau beschreibt Keul, wie z.B. der kirchliche und theologische Antimodernis-

mus Homogenität als Absicherungsstrategie verwendete und Heterogenität abwehrte:

»Um die eigene Institution vor Verwundung zu schützen, verwundet man Andere.«25

Kirche wird zu »einer Art Hochsicherheitstrakt«26. Das Zweite Vatikanum öffnete die-

sen: »Solche Öffnungen aber sind riskant, denn sie machen verwundbar. Plötzlich steht

man vor Fragen, auf die man keine Antwort parat hat.«27 Durch die Preisgabe der eige-

nen Überlegenheit können sich aber neue Erkenntnisperspektiven eröffnen.

»Man ist von etwas Fremdemgezeichnet und trägt Blessuren davon. Unerhörtesmacht

sich in vertrauten diskursiven Ordnungen als Verletzung bemerkbar. Damit wird der

eigene Glaube aus den Feldern der Gewissheit in Ungewissheit geführt, aus einer frü-

heren Stärke in eine gegenwärtige Schwäche, aus einer Haltung der Unangreifbarkeit

in das Wagnis der Verwundbarkeit. Christlich-theologisch ist dies die Bewegung der

Inkarnation, der ›Fleischwerdung‹: Wie Gott sich mit der Menschwerdung in einer ge-

wagten Gabe seiner selbst freiwillig verwundbar macht, so stellt sich auch die Theo-

logie den körperlichen, sozialen und religiösen Verwundbarkeiten des menschlichen

Lebens. Wenn sie sich nicht in einemHochsicherheitstrakt verschanzen will, der mehr

und mehr an Bedeutung verliert, so bleibt ihr nur, dieses Wagnis einzugehen.«28

Ein solches Programmkannauch für den jüdisch-christlichenDialogunddie Israeltheo-

logie gelten.Theologisch ist hier zentral, dass die Verunsicherung gerade nicht von der

Botschaft Jesu wegführt, sondern eine vertiefte Auseinandersetzung ermöglicht. Fun-

damentaltheologisch gewendet heißt dies, dass Brüche konstitutiv für die theologische

Erkenntnis(lehre) sind.29

4.2 Übersetzungsdiskurse in den Bibelwissenschaften

Für den Bereich der Bibelwissenschaften steht hier exemplarisch eine Debatte über die

FragenachantijüdischgeprägtenÜbersetzungenaktuellerBibelausgaben.Diese enthal-

ten laut dem Philologen Hans Förster »Passagen, deren judenfeindlicher Charakter ge-

genüberdemgriechischenText verschärft oder sogar,gegendengriechischenText,über-

Zwischen Dolorismus und Perfektionismus: Konturen einer politischen Theologie der Verwund-

barkeit. Boston: Ferdinand Schöningh 2018; Keul, Hildegund/Müller, Thomas (Hg.): Verwundbar.

Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilität. Würz-

burg: Echter 2020; Hermeneutische Blätter 23 (2017) H. 1: Thema Verwundbarkeit; Salzburger

Theologische Zeitschrift 23 (2019) H. 1: Thema Vulnerabilität.

25 Keul, Hildegund: Verwundbarkeit – eine unerhörte Macht. Christliche Perspektiven im Vulnerabi-

litätsdiskurs. In: HK 69 (2015) H. 12, 39–43, hier 41.

26 Ebd.

27 Ebd. 42.

28 Ebd.

29 Angeschlossen werden kann hier an Metz, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft.

Mainz: Matthias Grünewald 1977, 150: »Kürzeste Definition von Religion: Unterbrechung.« Vgl. au-

ßerdemHoff: Glaubensräume, bes. 247–264: »Unterbrechungen: zur Form theologischer Gründe«

(ebd. 259).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 11 | Kriterien dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie 317

haupt erst in die Übersetzung hineingetragen wird«30. Er zeigt dies auch für die neue

Einheitsübersetzung von 2016, etwamit dem Beispiel 1 Thess 2,14f.: »Ihr habt von euren

Mitbürgern das Gleiche erlitten wie jene von den Juden. Diese haben Jesus, den Herrn,

und die Propheten getötet.« Förster ortet in dieser Stelle eine Verallgemeinerung, die

dasMotiv der Kollektivschuld ungewollt und unnötig unterstütze. Er legt mit Bezug auf

FrankGilliard31 folgendeÜbersetzung nahe: »Ihr habt von eurenMitbürgern dasGleiche

erlitten wie jene von einigen unter den Juden. Eben solche unter den Juden haben Jesus,

den Herrn, und die Propheten getötet.«32 Förster resümiert dazu:

»Annähernd allemodernen Bibelübersetzungen – und hierbei sind auch Bibelüberset-

zungen in das Englische oder anderemoderne Sprachenmiteinbezogen – scheitern an

dieser einfachen Stelle und lösen den traditionellen und in dieser Schärfe textwidrigen

Antijudaismus nicht auf. Es ist hier keine böse Absicht zu unterstellen, es ist schlicht

das offensichtlich erdrückende Gewicht der Tradition.«33

Förster sieht als eine Ursache dafür die »Macht der Gewohnheit«, indemman »traditio-

nelle[] Übersetzungsentscheidungen« vor allem aus der Übersetzung Luthers sowie der

Vulgata weiter tradiere.34 Ein weiteres Problem seien theologischeWörterbücher, deren

Bedeutungsbestand im Falle des »Bauer/Aland«35 bis zumWörterbuch von Carl Ludwig

Wilibald Grimmaus dem Jahr 1868 und von dort aus bisMartin Luther rückverfolgt wer-

den könne. Letzterer habe z.B. das »Motiv eines jüdischen Christusmordes«36 in seiner

Übersetzung vonMt 12,14 stärker betont, als dies im griechischen Text nachzuvollziehen

ist.37 Das Anliegen der Herausgeber*innen der revidierten Einheitsübersetzung, juden-

feindliche Übersetzungen zu vermeiden, sei damit nicht optimal erfüllt, auch wenn es

Verbesserungen gebe.

Michael Theobald, auf den Förster referiert und der wesentlich an der Revision der

Einheitsübersetzung beteiligt war, reagierte mit einer Replik auf Försters Aufsatz. In

dieser plädiert er dafür, die »antijüdische« Polemik in den neutestamentlichen Schrif-

ten als das einzuordnen, was sie sei, nämlich innerjüdische Polemik.38 Man habe in der

revidierten Einheitsübersetzung bezüglich 1 Thess 2,14f. den Weg der Kommentierung

gewählt, um die Stelle »historisch einzuordnen«, und zwar mit einem Hinweis auf das

Jude-Sein Paulus’ und dessen »Erfahrungen der Ablehnung«.39Theobald stellt die Passa-

30 Förster, Hans: Kein Mordvorsatz der Pharisäer? Überraschende Erkenntnisse zum vermeintlichen

Antijudaismus des Neuen Testaments. In: HK 73 (2019) H. 3, 13–16, hier 13.

31 Vgl. Gilliard, Frank D.: The Problem of the Antisemitic Comma Between 1 Thessalonians 2.14 and

15. In: NTS 35 (1989) H. 4, 481–502.

32 Förster: Kein Mordvorsatz der Pharisäer, 14.

33 Ebd.

34 Beide Zitate ebd.

35 Bauer, Walter/Aland, Kurt: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testa-

ments und der frühchristlichen Literatur. Berlin u.a.: De Gruyter 1988.

36 Förster: Kein Mordvorsatz der Pharisäer, 15

37 Vgl. ebd. 14–15.

38 Vgl. Theobald,Michael: Dürfenwir Paulus glätten? Eine Replik auf den Vorwurf des Antijudaismus

gegen die neue Einheitsübersetzung. In: HK 73 (2019) H. 8, 38–41, hier 38.

39 Beide Zitate ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


318 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

ge wiederum in einen größeren Kontext, der über den genannten Vers hinaus judenkri-

tisch wahrgenommen werden müsse.40 Theobald sieht deshalb die Notwendigkeit »ei-

ner grundsätzlichen hermeneutischen Besinnung,wiemit einer derartigen Aussage […]

heute umzugehen ist«41.Die Leser*innen erhalten durch einenKommentar einenDenk-

anstoß. AuchTheobald sieht an manchen Stellen Verbesserungsbedarf, was die Berück-

sichtigung der jüdischenDimension betrifft, weist aber ein generelles Problem der revi-

dierten Einheitsübersetzungmit antijüdisch verschärften Übersetzungen zurück.42

Ohne dieses Beispiel nun noch näher ausführen zu können, werden unterschiedli-

che Zugänge zu antijüdisch geprägten oder als solche interpretierten Passagen imNeu-

en Testament deutlich: ein philologischer, der stärker an der konkretenÜbersetzung an-

setzt, und ein theologischer, der einen Schwerpunkt auf den Kommentar zur Überset-

zung legt. Ein Problembewusstsein dafür gibt es auch von Seiten des katholischen Lehr-

amtes mit dem Dokument der Päpstlichen Bibelkommission Das Jüdische Volk und seine

Heilige Schrift in der christlichen Bibel, in dem eine Kontextualisierung antijüdischer Pole-

mik in den Schriften des Neuen Testaments gefordert wird.43 Die Debatte verweist auf

eine wichtige Anfrage an die theologische Wissenspolitik. Denn antijüdische bzw. an-

tisemitische Vorurteile können über das wissenschaftliche Handwerkszeug auch heute

noch reproduziert werden. Hier zeigt sich, welch große Rolle die Materialität des Dis-

kurses (z.B. hier in Form vonWörterbüchern) in der Produktion theologischenWissens

spielt. Bei der Berücksichtigung dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezepti-

onstheorie geht es nun nicht darum, über den geeigneteren Zugang zu entscheiden.Die

Debatte, die über das Problem geführt wird, und die unterschiedlichen Versuche, damit

umzugehen, sind entscheidend. Gefragt werden kann von da ausgehend nach geeigne-

tenKriterien undMaßnahmen für das vorliegendeProblem.Währendder Ansatz bei der

Übersetzung selbst das zentrale Moment der Sprache und ihrer wirklichkeitsschaffen-

den Funktion berücksichtigt, gibt das Vorgehen der Kommentierung die Möglichkeit,

problematische Stellen umfassender zu kontextualisieren. Wünschenswert wäre, dass

solch unterschiedliche Ansätze weniger in Konflikt miteinander geraten, sondern eher

für produktive Zusammenarbeit genutzt werden.

4.3 Methodologische Reflexionen in der Interkulturellen Theologie/

Theologie Interkulturell

Bereits »ihrem Ursprung nach selbst ein partikulares Projekt und hochgradig kon-

textgebunden«44 ist Interkulturelle Theologie kompetente Gesprächspartnerin und ein

wichtiger Bezugspunk dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheo-

rie. Die institutionelle und »wissenschaftssystematische Verortung«45 Interkultureller

40 Vgl. ebd. 39.

41 Ebd.

42 Ebd. 41.

43 Vgl. Päpstliche Bibelkommission: Das Jüdische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen

Bibel. Rom, Christi Himmelfahrt 2001, Nr. 86–87.

44 Hock, Klaus: Einführung in die Interkulturelle Theologie. Darmstadt: Vandenhoeck & Ruprecht

2011, 11.

45 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 11 | Kriterien dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie 319

Theologie beeinflusst den jeweiligen Methoden- und Erkenntnisrahmen. Sie wird im

Rahmen »multireligiös orientierter Religionsstudien« oder »innerhalb konfessioneller

theologischer Fakultäten« betrieben46 und kann unterschiedlich aufgefasst werden als

»Teilbereich der Systematischen Theologie«, ein »Verfahren, eine Methode, ein Theo-

rieansatz innerhalb des Gesamtinstrumentariums theologischer Wissenschaft«, die in

unterschiedlichem Maße innerhalb, aber auch »jenseits der theologischen Disziplinen

angesiedelt« ist.47 Franz Gmainer-Pranzl schlägt vor, »Theologie Interkulturell« nicht

als »Spezialdisziplin« zu definieren, sondern »als Fragestellung derTheologie als solcher

anzuerkennen«.48 Die adverbielle Benennung betont die Perspektive von »Theologie

Interkulturell« als »Prinzip«49 theologischer Erkenntnis quer durch die Disziplinen.

Referenzpunkte für dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie

bestehen auf inhaltlicher und formaler Ebene.50 Die Bezüge sind so vielfältig, dass

nur einige kurz benannt werden können. Tradition ist immer kulturell verfasst. Tra-

ditionshermeneutik aus dialogsensibler Perspektive kann deshalb auf Konzepte der

Interkulturellen Theologie/von Theologie Interkulturell zurückgreifen. Interkulturelle

Theologie musste sich im Zuge ihrer Genese aus den Missionswissenschaften mit der

Dekonstruktion hegemonialer Wissens- und Machtdiskurse auseinandersetzen. Eine

europäische Konzentration der Theologie wird durch die Prinzipien und Zugänge von

Theologie Interkulturell infrage gestellt. Postkoloniale Theorien nahmen ebenso Ein-

fluss auf die Entwicklung von Theologie Interkulturell, wie heute auch Fragen aus dem

Bereich der Genderdiskurse, der Intersektionalität, der Rassismusforschung oder der

Entwicklungstheorie aufgegriffen werden. Ein In-Dialog-Treten kann von daher als

grundsätzliches Charakteristikum Interkultureller Theologie gelten. Dialogsensibilität

in Traditions- und Rezeptionsprozessen gründet insofern auf wichtigen Erkenntnis-

sen und methodischen Zugängen sowie methodologischen Reflexionen von Theologie

Interkulturell und kann inhaltlich sowie formal an diese anschließen. Ein gemein-

sames Thema könnte etwa sein, eine Hermeneutik des Konzils, die Israel und den

jüdisch-christlichen Dialog im Blick hat, aus internationaler und somit interkultureller

Perspektive zu beleuchten.

46 Beide Zitate ebd.

47 Alle Zitate ebd. 9.

48 Beide Zitate Gmainer-Pranzl, Franz: »Theologie Interkulturell«: Diskurs des Christlichen im Hori-

zont des Globalen. Forschungsstand – Arbeitsbereiche – neue Perspektiven. In: Gmainer-Pranzl,

Franz/Kowalski, Beate/Neelankavil, Tony (Hg.): Herausforderungen Interkultureller Theologie

(Beiträge zur Komparativen Theologie 26). Paderborn: Ferdinand Schöningh 2016, 11–32, hier 12.

49 Ebd.

50 Für eine Darstellung der Funktionen und Perspektiven interkultureller Theologie vgl. Küster,

Volker: Einführung in die Interkulturelle Theologie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2011,

115–118.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


320 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

4.4 Grundhaltungen der Komparativen Theologie

Die Komparative Theologie umfasst unterschiedliche Ansätze, die theologische Denk-

wege zur Pluralität der Religionen und Wahrheitsansprüche jenseits der religionstheo-

logischen »Standardmodelle«51 suchen.52 Jene können »demdoppelten Anspruch, einer-

seits andere religiöse Traditionen und deren Anhänger in ihrer Andersheit wertschätzen

und andererseits am eigenen Anspruch auf Wahrheit und Verbindlichkeit festhalten zu

wollen«53, nicht gerechtwerden.Eine der »Pionierinnen der KomparativenTheologie«54,

CatherineCornille,benenntKomparativeTheologie als Teil jeglicher religiösenund theo-

logischen Tradition:

»Comparative theology forms an integral part of every religious and theological tradi-

tion. Throughout history, religions have developed their beliefs, practices, and over-

all sense of identity through a process of borrowing, refuting, and reinterpreting ele-

ments from other religious traditions.«55

Cornille spricht hier jene Dynamiken von Tradition an, die bereits vielfach reflektiert

wurden. Vertreter*innen Komparativer Theologie entwickeln Ansätze, um mit dieser

Dynamik zwischen religiösen Traditionen und den unterschiedlichen Wahrheitsan-

sprüchen konstruktiv umgehen zu können. Klaus von Stosch fasst hierfür im Anschluss

an Cornille einige Grundhaltungen Komparativer Theologie zusammen, die auch für

den erkenntnistheologischen Anspruch einer dialogsensiblen Theorie der Rezeption

und Hermeneutik des Konzils höchst relevant sind: (1.) »Doktrinale bzw. epistemische

Demut« bezeichnet die »Einsicht in die Bedingtheit des eigenen Verstehens und [den]

damit verbundenenWunsch zu lernen«, aus dem heraus »der Impuls zum Dialog« ent-

steht.56 (2.) Die »Konfessorische Verbundenheit mit der eigenen Tradition« benennt die

Ausgangshaltung im Dialog, dass »ich für die eigeneWahrheit eintrete, ohne deswegen

schon vorher zu wissen, was diese Wahrheit für die Position des anderen bedeutet

und wie sie sich zu seinen Wahrheitsansprüchen verhält«.57 (3.) Die »Kommensura-

bilitätsunterstellung und Wahrnehmung von Unterschieden«58 ist eine grundlegende

Voraussetzung dafür, dass ein Dialog geführt werden kann. Gleichzeitig sind aber

kritische Anfragen an die Übersetzbarkeit religiöser Traditionen zu berücksichtigen.

Die Problematiken und Möglichkeiten wurden im Zuge der methodologischen Refle-

xion dieser Studie bereits diskutiert. (4.) Die Haltung der »Empathie und liebevolle[n]

51 von Stosch, Klaus: Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen (Beiträge zur

Komparativen Theologie 6). Paderborn: Ferdinand Schöningh 2012, 11.

52 Für Impulse zu Theologie Interkulturell, Israeltheologie, Religionstheologie und Komparative

Theologie im Zusammenhang vgl. Winkler, Ulrich: Wege der Religionstheologie. Von der Erwäh-

lung zur komparativen Theologie. Innsbruck/Wien: Tyrolia 2013.

53 von Stosch: Komparative Theologie, 11.

54 Ebd. 155.

55 Cornille, Catherine: Meaning and Method in Comparative Theology. Hoboken: Wiley 2019, 1.

56 Alle Zitate von Stosch: Komparative Theologie, 156.

57 Beide Zitate ebd. 157–158.

58 Ebd. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 11 | Kriterien dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie 321

Aufmerksamkeit«59 beschreibt eine Bereitschaft, nicht nur von einem intellektuellen

Standpunkt, sondern auch auf einer persönlichen Erfahrungs- und Praxisebene für

gegenseitiges Verstehen offen zu sein. Von Stosch beschreibt aber auch eine Schwie-

rigkeit dieses Elements: So werde man z.B. in der Teilnahme an Ritualen anderer

religiöser Traditionen möglicherweise »spirituell affiziert«60. Hier wäre interessant,

die Performativität des Dialogs weiter zu verfolgen und die theologische Bedeutung

solcher Erfahrungen für den interreligiösen und auch jüdisch-christlichenDialog näher

zu untersuchen. (5.) Eine »Gastfreundschaft für die mögliche Wahrheit des anderen«61

benennt die Bereitschaft, den Ort der eigenen Glaubenserfahrung offen zu halten für

die Glaubenserfahrungen und Wahrheiten anderer – nicht im Sinne eines Synkretis-

mus, sondern als eine Haltung, »die keine Gegenleistung erwartet und die den Gast

nicht bereits vor der Begegnung irgendwie vorverurteilt«62. Dies schießt noch keine

»Wahrheitsunterstellung«63 mit ein, wie von Stosch dies etwa für die pluralistische

Religionstheologie feststellt.64 In Bezug auf eine dialogsensible Rezeptionstheorie des

Zweiten Vatikanischen Konzils, besonders im Kontext des jüdisch-christlichen Dialogs,

ist dieseDiskussion relevant.Zumeinen ist inderBegegnungeineHaltungderOffenheit

und des Vertrauens anstrebenswert, zum anderen ist es für die Dialogteilnehmer*innen

oft wichtig, kein Ziel gemeinsamer »Glaubenskonsense« zu forcieren.

Viele weitere Beispiele könnten an dieser Stelle angeführt werden: In der Kirchen-

geschichte wird der eigene Blick auf Geschichte dekonstruiert und nach blinden Fle-

cken und systematischen Ausschließungen gesucht.65 Die Religionspädagogik setzt sich

mit kulturellen und religiösen Pluralitäten auseinander, dekonstruiert aber gleichzeitig

essentialistische Deutungen von Kulturen und Religionen. Im Bereich der praktischen

Theologie werden gesellschaftliche Diskurse wie Fragen der Geschlechterforschung, der

Migration oder Transformationen in Spiritualität und Liturgie aufgegriffen.

Eine dialogsensible Theorie der Hermeneutik und Rezeption des Zweiten Vatikani-

schen Konzils, ausgehend vom jüdisch-christlichen Dialog und einer erneuerten Israel-

59 Ebd. 161.

60 Ebd.

61 Ebd. 163.

62 Ebd. 166.

63 Ebd.

64 Im Diskurs Komparativer Theologie herrscht allerdings Uneinigkeit darüber, ob eine positiv ge-

wendete »Wahrheitsvermutung« (Winkler, Ulrich: Zum Projekt einer Komparativen Theologie. In:

Ritzer, Georg [Hg.]: »Mit euch bin ich Mensch …«. Festschrift anlässlich des 60. Geburtstages von

Friedrich Schleinzer O.Cist [STSud 34]. Innsbruck/Wien: Tyrolia 2008, 115 –147, hier 139) gegenüber

anderen Religionen angebracht ist. Von Stosch ist hier zurückhaltend (vgl. von Stosch: Kompara-

tive Theologie, 167–168).

65 Vgl. z.B.Winkler:Wann trennten sich dieWege. Einemethodologische Reflexion einer »Geschich-

te der Religion(en)« (vgl. folgend Cuffel: In anderen Geographien, 38), die Eurozentrismus und den

Vorrang schriftlicher Kulturen sowie Essentialisierungen von Religionen und Kulturen überwin-

den soll bietet Cuffel, Alexandra: In anderen Geographien denken. Weltgeschichte, Weltreligio-

nen und methodologische Ansätze für eine globale Verflechtungsgeschichte der Religionen. In:

Bayerisches Forschungszentrum für Interreligiöse Diskurse (BaFID) (Hg.): Erlanger Jahrbuch für

interreligiöse Diskurse. Bd. 1: Methoden der Darstellung und Analyse interreligiöser Diskurse. Ba-

den-Baden: Ergon 2021, 37–92.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


322 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

theologie, speist sich aus diesen theologischen Diskursen und kann zugleich eine Syste-

matisierung der bestehenden Ansätze bringen, um den Diskurs bewusster gestalten zu

können.

5. Herausforderungen: Praktische und politische Dimensionen des Dialogs

Die vorliegende Studie umfasst vor allem Theorie- und Methodenreflexionen und legt

den Schwerpunkt auf theologische Grundlagenforschung aus einer fundamentaltheolo-

gischen Perspektive. Verschiedene Desiderate eröffnen sich in Richtung des Transfers

dieser theoretischen und methodischen Ansätze in verschiedene Kontexte hinein. Drei

Herausforderungen eines solchen Transfers sowie die politische Dimension und die ge-

sellschaftlichen und institutionellen Bedingungen des jüdisch-christlichenDialogswer-

den abschließend im Folgenden benannt.

(1.)Wissenstransfer inLehre,Unterricht, pastoraleHandlungsfelder undGesellschaft.Die Be-

deutung der gewonnenen Erkenntnisse für verschiedene Bildungskontexte zu erschlie-

ßen, ist einDesideratdieserArbeit,dashiernur angedeutetwerdenkann.Wissenstrans-

fer ist ein entscheidender Faktor in der Reflexion der eigenen wissenschaftstheoreti-

schen Praxis und der Eröffnung neuer Denkwege. Der jüdisch-christliche Dialog ist ein

gutes Beispiel dafür, wie Begegnungen, Gespräche und Dialogpraxis theologische Re-

flexionen anstoßen und bereichern können. Umgekehrt ist es im jüdisch-christlichen

Dialog eine Herausforderung, die Erkenntnisse einer transformierten Israeltheologie

über das Engagement von Einzelpersonen hinaus in Lehr- und Lernkontexten sowie im

gesellschaftlichen Diskurs zu verankern. Der jüdisch-christliche Dialog steht in einem

Generationenwandel: »Die heute noch am Gespräch aktiv Beteiligten sind in der Regel

bereits jenseits der Lebensmitte.«66 Alltägliche Begegnungsmöglichkeiten beschränken

sich oft auf größere Städte. Dies sind keine Hinderungsgründe für jüdisch-christlichen

Dialog, allerdings zeigen diese Phänomene, dass in der Veröffentlichung von Dialog-

erklärungenund theoretischenAnsätzenauchdieEbenederUmsetzungundImplemen-

tierung berücksichtig werden muss. Julia Spichal analysiert in einer 2015 publizierten

Studie Schulbücher und Lehrpläne für das Fach evangelische und katholische Religion

der Grund-, Haupt- und Realschulen sowie von Gymnasien in Bayern, Niedersachsen

und Österreich67 und kommt trotz vielfacher Verbesserungen in den untersuchten Ka-

tegorien im Vergleich zu vorherigen Studien zu dem Ergebnis:

»Das Problem der ungewollten Tradierung antijüdischer Vorurteile im christlichen Re-

ligionsunterricht ist nämlich noch keinesfalls gelöst, sondern sowohl in der religions-

66 Fischer, Irmtraud/Langer, Gerhard/Petschnigg, Edith: Gibt es Zukunft für den christlichen Dialog

mit dem Judentum – und wie könnte sie aussehen? Hinführung zum Thema. In: Fischer, Irmtraud/

Langer, Gerhard/Petschnigg, Edith (Hg.): Hat der jüdisch-christliche Dialog Zukunft? Gegenwärti-

ge Aspekte und zukünftige Perspektiven in Mitteleuropa (Poetik, Exegese und Narrative. Studien

zur jüdischen Literatur und Kunst 9). Göttingen: V&R unipress 2017, 11–21, hier 12.

67 Vgl. Spichal, Julia: Vorurteile gegen Juden im christlichen Religionsunterricht. Eine qualitative In-

haltsanalyse ausgewählter Lehrpläne und Schulbücher in Deutschland undÖsterreich (ARPäd 57).

Göttingen: V&R unipress 2015, 99–100.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 11 | Kriterien dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie 323

pädagogischen Forschung als auch im Bewusstsein viele Lehrplanersteller, Schulbuch-

autorinnen und Lehrkräfte in den Hintergrund getreten. Ebenso ist die Frage, wie mit

Vorurteilen gegen Juden im konkreten Unterrichtsgeschehen umgegangen wird, noch

ungelöst.«68

Es gibt Initiativen, die gut zugänglich im Internet pädagogisches und informatives Ma-

terial für Unterricht69 oder auch Predigt und Pastoral zur Verfügung stellen.70 Das Pro-

jekt »Nostra aetate. Dialog & Erinnerung« der Universität Bonn bietet beispielweise un-

ter der Rubrik »Praxis des Dialogs«71 Hinweise und Materialien für den Religionsunter-

richt. Leicht zugängliche Artikel wie z.B. Judentum, als Thema christlich verantworteter Bil-

dung72 von Bernd Schröder im WiReLex (Das Wissenschaftlich-Religionspädagogische

Lexikon im Internet) vereinfachen eine wissenschaftliche Information für Lehrperso-

nen. Ein wichtiges Instrument ist die Gestaltung der Curricula für Lehramtsstudien,

wie in Kapitel 3 dieser Studie beschrieben wurde. Solche Initiativen sind sehr begrü-

ßenswert. Sie zeigen auch, dassThemen wie die Israeltheologie und der jüdisch-christ-

liche Dialog sowie der Dialogmit anderen Religionen nicht persönlichen Interessen und

Schwerpunktsetzungen überlassen werdenmüssen und sollen. Zur Umsetzung der am-

bitionierten Dokumente, die in der katholischen Kirche (sowie analog in anderen Kir-

chen, Konfessionen und in den jüdischen Denominationen) in den letzten Jahrzehnten

entstanden, braucht es allerdings sicherlich eine systematischere Implementierung in

verschiedenen Aufgabenbereichen der Kirche und auch in den theologischen Diszipli-

nen.

(2.) Heterogene Rahmenbedingungen der Rezeption. Die erwähnten Erklärungen der

unterschiedlichen jüdischenDenominationen sowie katholische, evangelische und öku-

menische Dialogdokumente wurden von unterschiedlichen Gremien, Gruppierungen

und offiziellen Einrichtungen formuliert und veröffentlicht. Sie sind eine interessante

Textgattung, anhand derer die systemische Komplexität des jüdisch-christlichen Dia-

logs deutlichwird.Der jüdisch-christlicheDialog ist auf verschiedenenEbenen verortet:

auf der institutionellen Ebene, in gremialen Strukturen, in gemeindlichen Initiativen,

in Studierendenvereinigungen etc. Die Kommission für die religiösen Beziehungen

zum Judentum ermöglicht beispielsweise eine »institutionell verankerte Rezeption«73

von Nostra aetate. Diese institutionelle Anbindung ist ein Vorteil, weil es klar definierte

68 Ebd. 289.

69 Vgl. z.B. die Schwerpunkte »Judentum heute« und »1700 Jahre Jüdisches Leben in Deutschland«

im Religionspädagogischen Portal der Katholischen Kirche in Deutschland: https://www.rpp-kat

holisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1 (28.12.2022).

70 Vgl. z.B. die gesammelten Materialien und Hinweise unter dem Titel »Methodische Impulse. Ar-

beitshilfen undMaterialien zum jüdisch-christlichenDialog und zur jüdischen Geschichte« der AG

Juden und Christen beim deutschen evangelischen Kirchentag: https://www.ag-juden-christen.d

e/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/ (28.12.2022).

71 Vgl. das Projekt »Nostra aetate. Dialog & Erinnerung«, Universität Bonn: https://www.nostra-aet

ate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs (28.12.2022).

72 Vgl. Schröder, Bernd: Judentum, als Thema christlich verantworteter Bildung (2015). In: WiReLex:

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/ (28.12.2022).

73 Henrix, HansHermann: Bilanz undAusblick: Nostra Aetate 4 als Stachel im Fleisch christlich-theo-

logischenDenkens. In: Boschki, Reinhold/Wohlmuth, Josef (Hg.): NostraAetate 4.Wendepunkt im

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.rpp-katholisch.de/Schwerpunkte/tabid/125/Default.aspx?stp=1
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.ag-juden-christen.de/digitales-lehrhaus/methodische-impulse/
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/praxis-des-dialogs
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100072/


324 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Ansprechpartner*innen und Zuständigkeiten gibt. Allerdings fehlt durch diese Veran-

kerung möglicherweise auch eine stärkere Anbindung an Kontexte in Gemeinden, an

Universitäten oder Schulen. Die Institution organisiert und verstetigt den Dialog, sie

hebt ihn auf eine offizielle und damit vielleicht verbindlichere Ebene – erzeugt aber

möglicherweise auch das täuschende Gefühl der Absicherung und konserviert ihn. Das

Gespräch und die Aneignung im Leben kann nämlich der institutionelle Dialog nicht

ersetzen. Nach wie vor ist die Weitergabe von Inhalten verschiedener Stellungnahmen

und Dialogerklärungen vom Interesse engagierter Einzelpersonen abhängig, auch

wenn solche Texte natürlich feierlich übergeben werden und öffentlich zugänglich sind.

Eine Aufmerksamkeit für die unterschiedlichen Ebenen und Aspekte von Tradition

und die Bedingungen von Traditionsbildung kann dabei helfen, eine Tradition des

jüdisch-katholischen und jüdisch-christlichen Dialogs bewusst in ihren verschiedenen

Dimensionen zu fördern.

(3.) Mit inhaltlichen Asymmetrien umgehen: Theologie und Politik. Ein Desiderat dia-

logsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie ist die Wahrnehmung

dafür, dass Dialogpartner*innen bei den Themen im jüdisch-christlichen Gespräch

immer wieder unterschiedliche Prioritäten setzen. Als Herausforderung zeichnen sich

die Schnittstellen von Theologie und Politik ab. Von jüdischer Seite besteht oft der

Wunsch, dass sich christliche Partner*innen auch zur Frage des Landes und Staates

Israel äußern.74 Von christlicher Seite gibt es Vorbehalte, sich zu politischenThemen zu

positionieren. Christliche Dialogpartner*innen wiederum streben häufig einen theolo-

gischenDialog an,was fürmanche jüdische Strömungen als explizit formulierte Absicht

des Dialogs schwierig ist.75 Auch eine solche Asymmetrie vonThemen wahrzunehmen,

ist wichtig und hat mit der Anerkennung der Dialogpartner*innen zu tun.

In den genanntenDiskursfeldern gibt es in den letzten Jahren Entwicklungen, näm-

lich eine stärkere Beschäftigung von Seiten des Judentums mit der theologischen Sicht

auf dasChristentum indenunterschiedlichen jüdischenDenominationen.76Umgekehrt

gibt es christliche Forschende, die sich mit der Frage des Landes und Staates Israel be-

schäftigen. Einen interessanten Beitrag leistet hier das Buch Enabling Dialogue About the

Land. A Resource Book for Jews and Christians77, das theoretische und praktische Zugänge

sowieModelle zur gemeinsamen Lektüre und zumAustausch zu jüdischen und christli-

chen Texten zur Frage des Landes und Staates Israel enthält: »Themajor purpose of this

Verhältnis von Kirche und Judentum – bleibende Herausforderung für die Theologie. Paderborn:

Ferdinand Schöningh 2015, 193–206, hier 194.

74 Der hohe Stellenwert der Frage des Landes und Staates Israel im Dialog wird in der Erklärung Zwi-

schen Jerusalem und Rom deutlich, wo die bisherigen Schritte im Dialog wie die Anerkennung des

Staates Israel durch den Heiligen Stuhl 1993 gewürdigt werden (vgl. Rabbinical Council of Ameri-

ca/Conference of European Rabbis/Chief Rabbinate of Israel: Zwischen Jerusalem und Rom, 7).

75 Vgl. z.B. die zurückhaltende Position bzgl. theologischer Themen im Dialog in der Erklärung Zwi-

schen Jerusalem und Rom. Die Problematik der Trennung von religiösen und gesellschaftlichen The-

men wurde an anderen Stellen bereits diskutiert.

76 Dies wurde auch an der in Kapitel 8 dargestellten Debatte über die unterschiedlichen jüdischen

Haltungen zum Christentum deutlich, vgl. S. 267ff.

77 Cunningham, Philip A./Langer, Ruth/Svartvik, Jesper (Hg.): Enabling Dialogue About the Land. A

Resource Book for Jews and Christians. Mahwah, NJ: Paulist Press 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 11 | Kriterien dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie 325

book is to provide resources for constructive dialogue about Israeli-Palestinian issues for

interreligious dialogue groups of Jews andChristians around theworld.«78DasKonflikt-

feld des Staates Israel führt den jüdisch-christlichenDialog inneueHerausforderungen.

Beobachtet werden kann hier wiederum, dass auch die diesbezüglichen Irritationen im

Dialog zu einerWeiterentwicklung desselbigen führen können.79

Inwiefern sich auch die Fundamentaltheologie durch das jüdisch-christliche Ge-

spräch, die erneuerte Israeltheologie und den skizzierten dialogsensiblenTheorieansatz

verändert, ist Gegenstand des nächsten und letzten Kapitels dieser Studie, bevor ein

Fazit gezogen wird.

78 Gregerman, Adam/Cunningham, Philip A./Pettit, Peter A.: Partners in Hope. In: Cunningham,

Philip A./Langer, Ruth/Svartvik, Jesper (Hg.): Enabling Dialogue About the Land. A Resource Book

for Jews and Christians. Mahwah, NJ: Paulist Press 2020, 357–368, hier 357.

79 An der Universität Salzburg arbeitet Julia Feldbauer im Rahmen des Forschungsprojektes »Deve-

loping a Theology of the Interreligious Dialogue from a Jewish-Christian Perspective« an einer Dis-

sertationmit demThema »Das Land Israel als Spannungsfeld im jüdisch-katholischenDialog. Eine

theologische Analyse des Konzeptes ›Land‹«.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466377-015 - am 14.02.2026, 07:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

