
7 Schweigen, Erinnern und Affekte

In diesem Kapitel wechsle ich von einer personenzentrierten zu der gemeinschaftsori-

entierten Perspektive und frage, wie eine Dynamik aus Schweigen, Erinnern und Affek-

ten gefühlte Zugehörigkeiten im Alltags- und Zusammenleben älter werdender vietna-

mesischer Geflüchteter in Berlin gestaltet und zerreißt. Ich erlebte während der For-

schung eine emotional grundierte Solidarität, die »wie eine Familie« beschriebenwurde

und »Leute mit unserer Geschichte« einbezog, die »keine Wahl hatten, Vietnam zu ver-

lassen«. Dieserart Aussagen, die auf ein gegenseitiges Verständnis, Gleichgesinntheit,

Empathie, Unterstützung und geteilte Erwartungen an Beziehungen deuten, erhielt ich

auf die Frage, wie meine Gesprächspartner:innen die Gemeinschaft erlebten. Deutlich

wird damit, wie relevant die Vergangenheit und damit Erinnerungen für die Gestaltung

von Zugehörigkeiten in der Gegenwart sind.Wiemodelliert nun eine geteilte, aber nicht

teilbareVergangenheit emotionaleundaffektiveZugehörigkeitsdynamiken?Undwelche

Rückschlüsse lässt das auf den Umgangmit zerrissenen Zugehörigkeiten zu?

Mein Ziel ist es, jene affektiven Intensitäten zu erfassen, die mit denWahrnehmun-

gen des Schweigens verknüpft sind. Ich untersuche also den gemeinschaftsorientierten

Umgang mit dem verkörperten Wissen, das Personen mit sich tragen, wenn sie die so-

ziale Welt als fragil und gefährlich erlebt haben. Im Zentrum des Kapitels stehen die

Aussagen verschiedener Gesprächspartner:innen, die bereits in Teil II zu Wort kamen.

Gemeinsam sprachen wir über das Schweigen. Die Dynamik aus Schweigen, Erinnern

und Affekten betrachte ich über drei Schlaglichter: Ich schaue in 7.1, welche Rückschlüs-

se der Umgangmit nicht erzählbaren Erinnerungen auf das geteilte Emotionsrepertoire

zulässt. In 7.2 erarbeite ich über drei Dimensionen des Schweigens, wie beschwiegene

ErinnerungenNicht-/Zugehörigkeiten co-konstituieren. In 7.3 nähere ichmich schließ-

lich einer Dynamik von Schweigen und empfundener Zerrissenheit im intergeneratio-

nalen Dialog an.

7.1 Das geteilte Emotionsrepertoire und die nicht erzählbaren Erinnerungen

Ein geteiltes Emotionsrepertoire vermittelt Individuen und Kollektiven Handlungs-

macht und Sicherheit im Ausdruck, in der Aushandlung und Regulierung gefühlter

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Erfahrungen (von Poser et al. 2019: 241). Wie aber werden emotionale Herausforde-

rungen im sozialen Miteinander navigiert, die auf das Zerreißen von Zugehörigkeiten

zurückführen? Die affektiven Lebensverläufe in Kapitel 6 zeigten, dass der Umgangmit

Erinnerungen auf einem geteilten Emotionsrepertoire basiert und dass dieser situa-

tiv das Gefühl des In-der-Welt-Seins irritiert. Ich skizziere in diesem Abschnitt den

affektiven Resonanzraum, in dem sich das Schweigen in der Gemeinschaft entfaltet.

Nicht über die Vergangenheit zu sprechen, sei eine Gewohnheit, sagte bácHuy (71 J.,

m): »Niemand verbietet es, aber es gilt als unangemessen.« Schweigen generiert Zuge-

hörigkeiten.Mit dieser auch von chú Bưu (59 J.,m) geschilderten Differenzierung eröff-

nete ich diese Arbeit. Dem zugrunde liegt ein Konsens zwischen erzählbaren und nicht

erzählbaren Erinnerungen, der »ein ganzes Spektrum an Erinnerungen aus[sperrt], de-

nen die soziale Akzeptanz damit entzogen ist« (A. Assmann 2016: 47). Mich interessiert

nun, ob und wie die ausgesperrten Erinnerungen die Gemeinschaftsbildung beeinflus-

sen.

Den Umgang mit nicht erzählbaren Erinnerungen analysiere ich nachfolgend auf

den drei Ebenen des Emotionsrepertoires: Erstens verfolge ich entlang der Dauerhaftig-

keit,wie das emotionale Erleben nicht erzählbarer Erinnerungen kommuniziert bzw. in-

terpretiert wird. Zweitens blicke ich auf die Praktikabilität des Emotionsrepertoires und

betrachte,wie verinnerlichte Schemata einen schweigendenUmgangmit Erinnerungen

anstoßen oder regulieren. Drittens bilde ich die Relationalität des Emotionsrepertoires

ab und zeige, wie sich dieser Umgang in der direkten Interaktion und Umwelt entfaltet.

Über diese Ebenen beleuchte ich, wann und wie das geteilte Emotionsrepertoire emp-

fundene Zugehörigkeiten transformiert.

Im ersten Schritt analysiere ich die Dauerhaftigkeit des Emotionsrepertoires: Ein

dauerhaftes Emotionsrepertoire orientiert, wie das emotionale Erleben kommuniziert

bzw. wann es reguliert und somit als nicht erzählbar eingeordnet wird. Der Ausdruck

und die Interpretation des Emotionalen können davon abweichen. Eine Interpre-

tation der dauerhaften Entfaltung gibt Allen Tran (2015: 488) mit der Feststellung,

dass konfuzianistische Denkbilder die hierarchische Gestaltung sozialer Beziehungen

beeinflussen. Der Mensch ist in eine soziale Einheit eingebunden, in der sich dieWahr-

nehmung von Gefühlen (cảm giác) relational zu einer ausgedrückten Zuneigung (tình

cảm) ausdrückt. Die Aufmerksamkeit für das subjektive Innenleben steht nach dieser

Lesart hinter dem kollektiven Innenleben zurück.

In seiner Arbeit zu transnationalen Lebenslinien zwischen Vietnam und Deutsch-

land definiert Max Müller (2020: 31) den Begriff tình cảm über die Qualität, »[m]ehr Ver-

halten als einfach nur ein Gefühl« zu sein. Dieses respektvolle und loyale Verhalten zeigt

sich in der schweigenden Übereinkunft, eine belastende Erinnerung nicht ansprechen

zu wollen; das kennzeichne verantwortliches Verhalten in sozialen Beziehungen (N. H.

C. Nguyen 2008: 73) und fließe in Fürsorgeerwartungen: »Only silent sacrifice counts as

moral care« (Shohet 2021: 10). Die Verantwortung der schweigenden Person richtet sich

also auf die soziale Harmonie.

Die affektiven Anstrengungen des Schweigens, Vergessens oder Ignorierens, ver-

standen als Schutz vor demWiedererleben der Erinnerung, deuten auf die individuelle

Handlungsmacht sowie eine beständige Verhaltensnorm im sozialenMiteinander.Mei-

ne Gesprächspartnerin bác Trang (78 J., w) sagte: »Man darf seine Geheimnisse bei uns

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 265

nicht lüften. Es ist eine Schande, man darf nicht. Alles bleibt in der Familie. Es hat mit

der Ehre zu tun.« Das emotionale Erleben wird nach dieser sozial-relationalen Deutung

innerhalb der Familie verhandelt, nach außen reguliert. Konfliktive Erinnerungen gel-

ten nach bác Trangs Verständnis als »Privatsache«. Genau dieses Muster resoniert mit

der Scham und Angst, die in cô Tuyếts affektivem Lebensverlauf hervortrat, sollte sie

diesem Anspruch nicht gerecht werden. Konfliktive Erinnerungen werden im gemein-

schaftlichen Umgang verdeckt, um die sozialen Beziehungen nicht zu belasten. Das

navigiert die Verhaltens-, aber nicht unbedingt die Gefühlsebene.

Der schweigende Umgang mit belastenden Erinnerungen orientiert sich an ge-

teilten Gefühlsregeln, um Respekt, Gehorsam und Zuneigung auszudrücken. Die

kognitive Aufmerksamkeit der Person richtet sich nach diesem relationalen Gesell-

schaftsverständnis an der sozialen Einheit aus, weniger am eigenen Empfinden. Meine

Gesprächspartner:innen schätzten, dass das Schweigen für die Hälfte der Personen ein

Problem darstellte, für die andereHälfte nicht.1 Einige Personen verbanden das Schwei-

gen mit körperlichen Dissonanzerfahrungen, die wahrgenommen, aber nach außen

verdeckt werden. Diese Belastung erfassen meine Kolleg:innen und ich (Nguyen et al.

2021: 782) in einer Studie zumigrationsbezogenem emotionalen Stress in der Kategorie

suy nghĩ nhiêùbzw.Grübeln oder »thinking toomuch« (vgl.Hinton et al. 2016; Sakti 2013).

Das führt auf eine buddhistische Vorstellung zurück, negative Gedanken, Erfahrungen

oder Emotionen loslassen zu wollen. Gelingt das nicht, erlebten die Befragten das als

persönliche Schwäche. Auch der Bezug zu einer geminderten Handlungsfähigkeit trat

hervor, wenn es nicht gelang, die eigenen Gedanken zu kontrollieren. Das deckt sich

mit bác Dũngs Wunsch, seine Gedanken kontrollieren zu wollen, um so seine Familie

vor dem Erleben seiner Gedanken zu schützen. In dieser Interpretation des Denken-

Handelns zeigt sich, wie Zuneigung – tình cảm– Formen des Sich-zugehörig-Fühlens

gestaltet.

Ein dauerhaftes Emotionsrepertoire entspricht dem Wunsch, als Teil einer Gruppe

akzeptiert zuwerden.Das setzt voraus, dass der Ausdruck gefühlter Erfahrungen sicher

und nachvollziehbar ausgeübt und interpretiert wird. Hingegen kann es zu einer Belas-

tung werden, wenn es in diesem Prozess nicht gelingt, die gefühlten Erfahrungen im

Schweigen sinnstiftend zu verhandeln. Zwar drückt das Schweigen dann noch das Be-

wusstsein für soziale Verantwortung aus, aber die damit verbundene Irritation bleibt.

Das begründet sich aus der Tatsache, dass die Emotionsregulierung die Wahrnehmung

und Akzeptanz der z.B. belastenden emotionalen Erinnerung voraussetzt, während das

Verdrängen einer emotionalen Erfahrung diesen Reflexionsprozess verhindert (vgl. Pas-

cuzzi&Smorti 2017). So behält diese Erfahrung ihre affektiveWirkmächtigkeit.Die Irri-

tation besteht im Schweigen fort, ist aber nach außen nicht sichtbar bzw. dechiffrierbar.

Aus dieser Reibung kann ein Hemmnis für das dauerhafte Emotionsrepertoire entste-

hen, es wird fragil. Zudem ist eine langfristige Folge der Flucht, dass die soziale Einheit

in vielen Fällen nicht mehr an einem Ort zusammenlebt. Das erschwert eine familiäre

und relational ausgerichtete Emotionsregulierung.

1 Daran schließt unmittelbar die Frage an, was gegeben seinmuss, damit das Schweigen funktional

ist. Diesem Verständnis nähere ich mich in Kapitel 7.2 über die situative Affizierung des Schwei-

gens an.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Mit dieser Feststellung wende ich mich der zweiten Ebene zu, der Praktikabilität

eines Emotionsrepertoires. Beschwiegene Erinnerungen führen zu Umgangsformen,

Interaktionsmodi und Gewohnheiten, die auf Respekt,Wärme und Loyalität – also tình

cảm – gründen. Die intrapersonale Regulierung von emotionalen Dynamiken, so bác

Tuân (64 J., m), entstand in dem Bewusstsein, dass »die Gegenwart alle Ressourcen

fordert, um zu überleben« und dass sich »der Kampf ums Überleben als tiefer Reflex

in die vietnamesische Realität eingegraben« hatte. Mit diesen Aussagen deutete er auf

einen chronischen Ausnahmezustand hin, innerhalb dessen sich Denken und Handeln

im Zusammenspiel mit Überzeugungen, erlebten Herausforderungen und Reaktionen

entwickelten (Vorhölter 2014: 34–35; Shohet 2021). Nach der Ankunft wurden psychische

Belastungen der Kriegs- und Fluchtfolgen zwar in Extremfällen wahrgenommen und

behandelt, aber die Mehrheit spaltete diesen Teil der Vergangenheit von sich ab. So

sagte auch chú Thành (46 J., m): »Nach der Ankunft, da hieß es: ›Jetzt muss ich mich

organisieren. Schauen, wo ich wohne, wie ich wohne.‹« Die semantische Verschiebung

des Schweigens, die praktische Anpassung an die veränderten Umstände, entwickelte

sich pragmatisch in einem neu zusammengesetzten sozialen Rahmen. Aus diesem

Grund hat die Ankunftserfahrung auch so eine hohe Bindungskraft.

Schweigen bleibt praktikabel, wenn es mit einer Empfindsamkeit für verkörpertes

Wissen einhergeht. Verdeckte Verletzlichkeiten stärken somit situativ die Zusammen-

gehörigkeit. Einen solchen Protektionsmechanismus verbindet Nancy Scheper-Hughes

mit »[s]trength, emotional control, courage, and self-sufficiency, along with a certain

display of ›invulnerability‹ to pain and suffering« (2008: 43). Schweigen drückt also nach

wie vor LiebeundFürsorge inden sozialenBeziehungenaus,verbundenmit einerHand-

lungsperspektive.

Für eine weitere Dimension des praktisch ausgestalteten Schweigens sensibilisier-

te mich bác Huy (71 J., m) in einem mich nachhaltig beschäftigenden Gespräch: Wäh-

rend wir gebratene Frühlingsrollen aßen, unterhielten wir uns über die Aufsatzsamm-

lung von Rupert und Christel NeudeckWasman nie vergessen kann (2017), die nach Rupert

Neudecks Ableben veröffentlicht wurde. In dem Buch schildern 14 vietnamesische Ge-

flüchtete ihren Weg aus Vietnam in die Bundesrepublik. Bác Huy kontrastierte die von

ihm als mutig bezeichneten Erzählungenmit einer von ihm beobachteten Verdrängung

der Vergangenheit:

Für einen Großteil ist das ein Tabuthema. Sie wollen die Vergangenheit vergessen und

nicht an diese Erfahrungen erinnert werden. Veranstaltungenmit diesem Themamei-

den sie, sie ignorieren das. Viele schämen sich vor den Kindern, wie arm sie früher

waren, wie Bettler. Diese Schmerzen sind nicht zu überwinden. Der Lebensabschnitt

existiert für sie nicht. Nach dem zehnten Geburtstag sind sie 20 geworden. (Januar

2018)

Das Verdrängen eines Lebensabschnitts zwischen »dem zehnten und 20. Geburtstag«

markiert ein Extrem sinnlicher Zerrissenheit. Bác Huy erklärte denWunsch zu schwei-

gen und zu vergessen damit, eine vergangene Scham aus dem Gedächtnis ausschließen

zuwollen. Aber »diese Schmerzen sind nicht zu überwinden«,weil die schambehafteten

Erinnerungen körperlich eingeschrieben sind.Die vermiedeneBeschäftigungmit belas-

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 267

tenden Erinnerungen bringt nachWarin und Dennis (2009) ein erzählendes Schweigen

hervor, habitualisierte Umgangsformenweisen auf das Verdeckte hin. Die Vermeidung,

»Veranstaltungen zu diesemThema« zu besuchen, ist ein Ausdruck dessen.

Eine andere Form des erzählenden Schweigens beschreibt bác Trang (79 J., w) mit

kreativen und körperlich-sinnlichen Vergemeinschaftungspraktiken. Sie erklärte eine

wirkmächtige Erinnerungsdimension:

Die Leute gehen eben in die Pagode oder Kirche, um sich mit Leuten zu treffen, die

gleiche Erfahrungen haben oder deren Familien sich kennen. Sie tauschen sich aus

und laden sich ein zum Essen oder machen Partys oder so. Um eben diese Sehnsucht

irgendwie zu bearbeiten oder vielleicht zu vergessen. Essen ist auch so eine Sehn-

sucht. Viele Leute essen nur Vietnamesisch und kaufen nur vietnamesische Lebens-

mittel. (Juni 2017)

Die benannten Umgangsformen weisen auf einen indirekten, dekodierbaren Umgang

mit nicht erzählbaren Erinnerungen hin. Die geteilten Erfahrungen und emotional

grundierten Ausdrucksformen konturierten eine empfundene Zerrissenheit und las-

sen sich als sinnliche Bezüge einer stillen Vergewisserung geteilter Gefühle deuten;

ich erinnere an die Aussage cô Tuyếts, dass das Essen »wie ein Dialekt« ist. Die mit

den Sinnen geteilte Sehnsucht, so deute ich es, formt eine anerkannte Strategie der

Emotionsregulierung und stärkt soziale Beziehungen.

Der Umgang mit erzählbaren Erinnerungen orientiert sich an der Empfindsamkeit

für oder der Unterdrückung von internalisierten kulturellen Schemata, das beschreibt

eine taktische und strategische Qualität des Schweigens. Mit diesem Umgang verband

chúThành (46 J.,m) die verinnerlichte Erfahrung struktureller Vulnerabilität.Wir unter-

hieltenunsbei einemmehrtägigen religiösenFest indenkatholischenGemeinderäumen

im BerlinerWedding über die emotionalen Herausforderungen älterer Geflüchteter:

Diese Personengruppe war gezwungen, aus Vietnam wegzugehen. Die haben keine

andere Wahl gehabt. Das ist anders bei Studenten oder Leuten, die später nach

Deutschland gekommen sind, die hatten eine Wahl. Die [Älteren; Anm. d. Verf.]

müssen nur annehmen, wie es ist. Ihr Glück ist, wenn ihre Kinder sich beruflich gut

entwickelt haben. Sie sind gut integriert, nach außen sieht man sie nicht. Aber in

Deutschland angekommen, glaube ich nicht. Sie haben die Situation so akzeptiert,

wie sie ist. Haben weitergelebt, sie beschweren sich auch nicht. Aber angekommen,

glaube ich nicht. Auch wegen der Sprache. (April 2017)

ChúThànhs Blick auf die implizierte Emotionsregulierung reflektiert die Tatsache, kei-

neWahl gehabt zu haben, denn die vergangenen Umstände schränkten die Möglichkei-

ten ein.Schweigen formtehingegen einenanderenHandlungsspielraum, inwelchemsie

für eine bessere Zukunft ihrer Kinder schwiegen. Dies spiegelt sich auch in seiner Aus-

sage wider, dass ältere Personen mit Fluchterfahrungen »gut integriert sind, aber man

sie nach außen nicht sieht«.Während er als Jugendlicher über seine Schullaufbahn und

ein Studium stärkere Bezüge zur pluralen Gesellschaft sowie Mehrfachzugehörigkeiten

ausbildete, erschwerten strukturelle, sprachliche und emotionale Barrieren die Partizi-

pationsmöglichkeiten für Personen,die bei derAnkunft imErwachsenenalterwaren.Sie

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

erlebten die Zerrissenheit der Relationen also intensiver, denn die Praktikabilität des

Emotionsrepertoires richtet sich nach den situativen und subjektiven Handlungsmög-

lichkeiten aus.

Dieser Aspekt der Praktikabilität führt mich zu der dritten Ebene des Emotionsre-

pertoires, seiner Relationalität. Die relationale Ebene gibt Aufschluss darüber, wie sich

der Umgang mit nicht erzählbaren Erinnerungen in dynamischer Interaktion mit der

nicht-/humanenUmwelt entfaltet. Die zuvor benannten Aspekte eines dauerhaften und

praktischen Emotionsrepertoires wandeln sich imVerlauf des Lebens.Das passiert,weil

äußere Einflüsse, die mit dem Erinnern einhergehen, die emotionalen Erfahrungen

modellieren und strukturieren. Unterschiedliche Gesprächspartner:innen machten

mich z.B. darauf aufmerksam, dass körperlich eingeschriebene, aber verdrängte Er-

innerungen sich mit zeitlicher Latenz äußerten. Bác Huy (71 J., m) skizzierte eine von

inneren und äußeren Faktoren angestoßene Veränderung:

Ich glaube, die meisten Flüchtlinge haben das Thema auch jahrelang verdrängt. 30

Jahre gearbeitet, Kinder versorgt, sie haben alles gemacht, was sie machen konnten,

damit die Kinder eine Zukunft haben. Haben das nicht verarbeitet – wie bei mir auch.

Nur verdrängt. Wenn man zehn Stunden am Tag arbeitet, dann kann man nicht mehr

nachdenken. Und dann kommt der Zeitpunkt, an dem alles Unterdrückte wieder

hochkommt, und das ist dann viel intensiver als das, was vor 30 Jahren gewesen war.

(März 2017)

Was bác Huy in dem Zitat benennt, beschreibt eine von Affekten verzerrte Erinnerung,

die dasEmotionsrepertoire herausfordert.Er verbindet dasmit demWandel derAlltags-

orientierung, wenn z.B. die Kinder erwachsen und ausgezogen sind, die Tagesstruk-

tur sich durch den Renteneintritt verändert hat oder die Familie nicht mehr an einem

Ort lebt. Dann falle auf, dass die über Jahrzehnte praktische und dauerhafte Praxis des

Schweigens es im gewandelten Alltag nicht mehr schaffe, die intensiven nicht erzählba-

ren Erinnerungen zu regulieren. Den von bác Huy benannten »Zeitpunkt, an dem alles

Unterdrückte wieder hochkommt«, deute ich als Zerrissenheit in Raum und Zeit.

Schweigen entfaltet sich in Situationen, die dem verinnerlichten Schema ähnelten.

Zugleich verwies bác Trang (78 J., w) auf eine tief verleiblichte Unsicherheit, die auf die

Indoktrination in jungen Jahren zurückführe und eine Zerrissenheit in Relationen ma-

nifestiert. Sie schätzte, dass »viele gedanklich nicht angekommen sind. Sie sind noch im

Krieg«. Diese Fragilität formt eine überwältigende Differenzerfahrung und beeinflusst

soziale Beziehungen. Neben dieser Latenz fällt auch eine Gleichzeitigkeit auf, die den

Umgang mit nicht erzählbaren Erinnerungen prägt. Mit einem Sprachbild machte bác

Tuân (62 J., m) mich auf diese sozial grundierte Herausforderung aufmerksam: Anstatt

dass die Personen sich im Straßenverkehr auf die Straße vor ihnen konzentrieren wür-

den, blickten sie nach links und rechts. Die Aufmerksamkeit richtete sich nicht auf die

belastende Vergangenheit, sondern auf den Vergleich, wie andere Personen mit dieser

Herausforderung umgingen. Das schwäche zusätzlich.

Ist der Blick auf die Umwelt aufgrund von Missempfindungen eingeengt, be-

grenzt das die Handlungsfähigkeit. Um Spannungen und Irritationen zu vermeiden,

so cô Tuyết (54 J., w), blieben vieler ihrer Bekannten zu Hause. Andere Gesprächs-

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 269

partner:innen äußerten ein »Gefühl, es könnte jederzeit etwas passieren« oder »das

Gefühl zu ersticken«. Das deutet auf Hemmnisse in der gefühlten Beheimatung hin.

DieWahrnehmung des Nicht-Erinnerns leitete cô Tuyết (52 J., w) aus unterschiedlichen

Erfahrungen der Zerrissenheit her:

Man lebte jahrelang unter Druck zusammen. Äußerlich ist man gepflegt, aber inner-

lich sind viele unglücklich. […] Das Sprechen über Leiderfahrungen ist im Ausland

noch schwieriger, weil man mit einer anderen Mentalität konfrontiert ist. Dann wird

Schweigen vorgezogen. Aber es ist auch schwer, mit Jüngeren über die negativen Er-

innerungen zu sprechen oder wenn man noch Familie in Vietnam hat. Das ist kompli-

ziert, es gibt eine Entfremdung. (November 2017)

Cô Tuyết sprach verschiedene Ebenen an: Das Zusammenleben war von der Aufmerk-

samkeit für das äußereErscheinungsbild geprägt,umdas »Gesicht zuwahren«.Das ent-

sprach dem Emotionsrepertoire. Die Konfrontation mit einer anderen Mentalität schuf

aber zusätzliche Hürden, emotionale Erfahrungen benennen zu können. Verhinderte

Gesprächemit Jüngeren und der an anderen Orten lebenden Familie kennzeichnen eine

besondere Sensibilität, ein Schutzbedürfnis, aber auch eine Entfremdung, die sich als

diasporische Dimension des Schweigens analysieren lassen. Das von cô Tuyết beschrie-

bene Verhalten orientierte sich an tình cảm.Das Schweigen der Älteren entwickelte sich

relational; während es einerseits versäumte, emotionale Erfahrungen adäquat auszu-

drücken, formte es andererseits eine dauerhafte Strategie, diemit ihremgenerationalen

Rollenverständnis konformwar – aber auch Formen von Zerrissenheit perpetuierte.

Mit demKonsens nicht erzählbarer Erinnerungen verbunden ist nach bác Huy (71 J.,

m) auch ein gefühlter Konflikt.Während die Erinnerung anmất nước (die verlorene Hei-

mat) in einigen Kreisen mit einer gelebten Nostalgie und symbolischen Untermalung

durch die südvietnamesische Flagge einherging, löste der Begriff für andere Gesprächs-

partner:innen das Bedürfnis aus, sich zurückzuziehen.Nebender emotionalen birgt der

Begriffmất nước eine politischeDimension, denn die öffentlicheNutzung kann eine Ein-

reise nach Vietnam erschweren. Das ist insbesondere für Personen problematisch, die

Familienmitglieder in Vietnam besuchen möchten, so mussten politische und familiäre

Überzeugungen abgewogen werden. Auch der Begriff người vượt biên̉ (Menschen, die das

Meer erreichten), so erzählte côTuyết (55 J.,w), sei keineswegs eine gebräuchlicheSelbst-

bezeichnung geflüchteter Vietnames:innen in Berlin, denn »manweiß nicht,wer zuhört

undwasman damit auslöst«. Sprach siemit anderen in Vietnam sozialisierten Personen

über das Verlassen derHeimat, bevorzugte cô Tuyết zu sagen, dass »wir das Land verlas-

senmussten«.Daraus schließe ich,dassmeineGesprächspartner:innenmit einer erhöh-

ten Aufmerksamkeit für Auslassungen in Interaktionen gehen und situativ aushandeln,

ob Erinnerungen geteilt, wie auf sie reagiert und wann sie beschwiegen werden. Was

hervortritt, ist dieWirkmächtigkeit beschwiegener Erinnerungen, die die Zerrissenheit

in Relationen, mit den Sinnen und in Zeit und Raum teils schmerzlich bewusst macht

und teils kreativ überbrückt.

Schweigen reflektiert einen gewohnten Umgang mit Gefühlen, der sich auf verkör-

perte Erinnerungen verlagert. Die Schwierigkeit sehe ich in der erneuten semantischen

Verschiebung des Schweigens: Schweigen verdeckt nicht mehr Zerrissenheit, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

richtet implizit die Aufmerksamkeit auf das (Wieder-)Erleben dieser; gerade über den

Wunsch, dieses zu vermeiden. Schweigen entwickelt sich von einer geteilten Umgangs-

form mit belastenden Erfahrungen selbst zu einer Belastung, weil das, was über Jahre

verdeckt blieb, nunmit zeitlicher Latenz affektiv erinnert wird. Das verändert die emp-

fundene Zusammengehörigkeit.

Die verschiedenen Dimensionen der Zerrissenheit, die mit Bewertungen und Inter-

pretationen gefühlter Erfahrungen und verdeckter Erinnerungen verwoben sind, gehen

auf verschiedene Ansprüche und Erwartungen zurück. Meine Gesprächspartner:innen

charakterisierten ein dauerhaft angewandtes, situativ erweitertes und am kollektiven

Innenleben orientiertes Emotionsrepertoire. Das bedeutet, dass der Druck, die verkör-

pertenErinnerungen individuell auszuhandeln,Teil der Lebensrealität ist.Aber,unddas

ist entscheidend, das im Schweigen fortgeführte Repertoire scheint mit zunehmendem

Alter nicht mehr passend zu sein, um gefühlte Erfahrungen auszugleichen; Schweigen

erinnerte an die Risse. Somit schließe ich das Kapitelmit der Feststellung, dass das dau-

erhaft angewandte, aber relational nichtmehr passendeEmotionsrepertoire ambivalen-

te Affektdynamiken auslöst: Es versucht, eine gefühlte Zerrissenheit zu verdecken und

Zugehörigkeiten zu erhalten. Und das befördert, dass sich das Gefühl des In-der-Welt-

Seins zerreißt zwischen affektivem Erleben und emotionalen Ausdruck.

7.2 Dimensionen des Schweigens und Erinnerns

Nachdem ich den Umgang mit nicht erzählbaren Erinnerungen als Teil eines spezifi-

schen Emotionsrepertoires hergeleitet habe, erfasse ich jetzt einen weiteren Phänome-

nbereich des Schweigens in der Lebens- und Erfahrungswelt meiner Gesprächspart-

ner:innen. Dieser hängt zentral mit der Situativität von Affekten und der Verortung

des Schweigens zusammen und offenbart, wie Erinnerungen dasMiteinander gestalten

oder zerreißen. Meinen Fokus richte ich darauf, wie gelebte Erfahrungen sich entlang

schweigender, verkörperter und sinnlicher Ausdrucksformen in den Alltag einbetten

(Kidron 2011: 452). Ich skizziere das an drei Beispielen, die mir inmeiner Forschung im-

mer wieder begegneten: Erstens über ein aktives Schweigen, zweitens über ein passives

und drittens über ein verortetes Schweigen.

Das aktive Schweigen betrachte ich am Beispiel einer ritualisierten Erinnerungs-

praxis. Ich folgte Einladungen zu festlichen Zusammenkünften wie dem jährlichen Tết-

Fest2 der Gemeinden und Vereine, Gedenkfeierlichkeiten und religiösen Feiertagen.

Dort beobachtete ich, wie Erinnerungen, Sinneswahrnehmungen, verkörperte und

verortete Aktivitäten dynamisch ein Zusammengehörigkeitsgefühl hervorbrachten.

2 Für die jährlichen Neujahrsfeste in der Diaspora wurden mir zwei Begriffe genannt: Zum einen

symbolisiere der Begriff têt́ tha hương die Sehnsucht der im Ausland lebenden Vietnames:innen;

das Suffix hương (übersetzt: Aroma, Wohlgeruch, Duft) transportiere diese Sinnlichkeit. Gemeint

ist eine Sehnsucht danach, das Fest in der Heimatmit der Familie verbringen zuwollen, aber nicht

verbringen zu können. Der Begriff têt́ xa nhà hingegen beschreibt das Fest, das weit weg von zu-

hause gefeiert wird. Die gezogene Grenze erscheint durchlässig, denn »weit weg von zuhause«

impliziere die Möglichkeit, nach Hause zurückkehren zu können. Beide Begriffe, so wurde mir er-

klärt, kamen im Zusammenhang mit dem Krieg auf.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 271

Einen affektiven Resonanzraum schufen kulturelle Traditionen, die in Tänzen oder

Liedern belebt und über die Sinne mit Klängen, Gerüchen oder Düften stimuliert wur-

den.Meine Gesprächspartner:innen teilten bei diesen Ereignissen positive Gefühle und

Erinnerungen an die eigene Kindheit, sie erlebten diese Treffen als »Ort, an dem sie

loslassen können«, als »ein Stück Heimat«. Diese Empfindungen stärken Zusammen-

gehörigkeitsgefühle nach der Argumentation von Jan Assmann (2007: 40), da sie eine

innere Heterogenität decken und zugleich die Gemeinsamkeit nach außen betonen.

Neben den benannten verkörperten Erinnerungen bildete das Gedenken an die Op-

fer des Krieges, derNachkriegszeit sowie an die Fluchtopfer einen konkreten kollektiven

Vergangenheitsbezug.Das Gedenken folgte einemwiederkehrendenMuster in Form ei-

ner Schweigeminute.Dieses Schweigenwar aktiv, es wurde ein- und angeleitet und syn-

chronisierte die Bewegungen der Anwesenden.

An einem zentralen Ort befand sich ein mit Gaben geschmückter Tisch sowie eine

Schalemit Räucherstäbchen. In einem ersten Schritt tratenmeist drei ältere, in zeremo-

nieller Garderobe undmit khăn đóng3 gekleideteMänner vor diesen Altar und gedachten

der Ahnen. In den Händen hielten sie Räucherstäbchen, führten diese erst mit beiden

Händen an die Stirn, dann zum Herz, dann verneigten sie sich, sodass ihre Stirn den

Boden berührte. Diese Bewegung führten sie drei Mal durch, bevor sie die Räucherstäb-

chen in die Schale auf den Altar steckten. Im zweiten Schritt wurden die Anwesenden

gebeten, sich von ihren Plätzen zu erheben, um nacheinander die deutsche, dann die

Nationalhymne der Republik Vietnam zu singen. Der dritte Schritt, die Schweigeminu-

te, wurde von einer moderierenden Person angekündigt. Die Anwesenden standen, ein

Schlag auf einen Gong leitete die Schweigeminute ein. Nach der Auflösung der Schwei-

geminute setzten sich die Anwesenden auf ihre Plätze, das Programmder Veranstaltung

begannmit einer Eröffnungsrede.

Ich analysiere die Erinnerungsform aufgrund ihrer zeremoniellen und strukturier-

ten Geformtheit sowie der Ausführung von speziellen Traditionsträgern als eine Refe-

renz auf das kulturelle Gedächtnis. Zwar richtet sich das kulturelle Gedächtnis in eine

absolute Vergangenheit (A. Assmann 2007: 56) und die im Fokus stehenden Ereignisse

bezogen sich auf den Zeithorizont des kommunikativen Gedächtnis, aber die geform-

te Inszenierung unterschied sich klar von lebendigen und in Alltagsinteraktionen ent-

stehenden Erinnerungen. Die beschriebene Inszenierung war der Darstellung auf Fes-

ten vorbehalten, spezielleWürdenträger führten das Ritual durch, visuelle und sinnliche

Aspekte wie der Duft der Räucherstäbchen, Bilder, Ornamente sowie ein kunstvoll ge-

stalteterUmrissVietnams stelltenAllegorien zudenkulturellenWurzeln her.Das richte-

te die Anwesenden auf den räumlich-temporalen Kontext aus. Zusätzlich deuteten eine

prominent platzierte Nationalfahne der Republik Vietnam (gelber Grund mit drei roten

Streifen)4 – ein visueller Marker, der innerhalb der Gemeinschaft kontrovers diskutiert

3 Traditionelle Kopfbedeckung für den Mann, ein schmaler Reif, der den Kopf umfasst.

4 Der Diskurs (symbolisiert durch die Fahne) impliziert eine politischeDistanzierung zu der sozialis-

tischen Führung Vietnams (die Flagge der SRV trägt einen gelben Stern auf rotemGrund). Die Prä-

senz der Fahne auf den Feierlichkeiten wurde von einigen Gesprächspartner:innen als ein starrer

Blick in die Vergangenheit kritisiert, der eine dialogische Annäherung an die Vergangenheit aus-

schließt. Andere Gesprächspartner:innen nutzten die Fahne, um ihre demokratische Freiheit und

Zugehörigkeit zu demonstrieren. In Deutschland geborene Personen beschrieben mir die Fahne

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

wird – sowie die Nationalfahne der Bundesrepublik Deutschland auf die geschichtliche

Verwobenheit hin (vgl. Su 2022: 104). Die symbolische und orchestrierte Erinnerung re-

flektiert also einen soziohistorischen Diskurs, der mit der Schweigeminute anerkannt

wurde.

Die körperliche Verbundenheit der Anwesenden entwickelte sich implizit, aber über

eine unmittelbare Rhythmik, das gemeinsame Singen, Aufstehen, Schweigen und wie-

der Hinsetzen (Zink 2019: 289). Das einleitende Singen der Hymnen erinnerte an un-

auflösliche Bindungen und eine kraftvolle Gemeinschaft. Während die eigene Stimme

in einen gemeinsamen Chor eintauchte, gewann sie an Kraft (die zweite Hymne wurde

lauter gesungen,was die sprachliche und biografischeNähe ausdrückt).Wiemir schien,

diente das Singen auch dazu, den nächsten Part affektiv vorzubereiten.

Auf das gemeinsame Singen folgte das gemeinsame Schweigen; eine andere, aber

ebenso affizierende Dynamik mit einem konkreten räumlich-temporalen Bezug. Die

Schweigeminute rahmte die anwesenden Körper über die Sinne, das gemeinsame Inne-

halten. Ich bemerkte, wie die Personen um mich herum sich aufrichteten, den Rücken

durchdrückten, die Füße für einen stabilen Stand auseinanderstellten, den Kopf leicht

senkten, teilweise die Hände zusammenfalteten. Diesen Bewegungen schloss ich mich

wie automatisch an, ergriffen von einer körperlichen Anspannung und Aufmerksamkeit

für das Geschehen ummich herum. ImMoment des Gedenkens standen wir fest veran-

kert, das Gedenken selbst unumstößlich. Das Schweigen war aktiv, weil es durch Mark

und Bein lief.

Die ritualisierte Erinnerungspraxis synchronisiert ein kollektives Schweigen und

formt einen ordnenden Prozess (Lichau 2019: 146). Über diesesMomentum entstand ein

affektiver Resonanzraum, in dem Verlust und Schmerz einer vergangenen Erfahrung

anerkannt werden. Ansatzpunkte für diese Interpretation fand ich in der Literatur, in

der eine Schweigeminute mit der Anerkennung von Diskontinuitäten und der Wider-

herstellung von sozialer Stabilität verknüpftwerden (vgl. Leys 2000: 267–269; Connerton

1989: 74; Argenti & Schramm 2010: 8). Ritualisierte Bekundungen wie im dargestellten

aktiven Schweigen folgen nach Le Breton (2003) der Funktion, den Schmerz nach den

Regeln und Werten des sozialen Zusammenlebens zu erinnern. Der so kollektiv aner-

kannte Schmerz eröffnet dem Individuum einen symbolischen Rahmen, die eigenen

Erfahrungen einzubetten:

[G]emäß den Regeln des sozialen Zusammenlebens muß man damit zurechtkom-

men, will man nicht Gefahr laufen, das Gesicht zu verlieren, weil man den Erwartun-

gen der Gruppe nicht gerecht wird. Die kollektive Bedeutung, die dem Schmerz zu-

gesprochen wird, und die ritualisierten Bekundungen, durch die er sich den anderen

mitteilt, sind zugleich symbolische Abwehrmechanismen, auf die der Mensch zurück-

greifen kann, um sein Leid unter Kontrolle zu bekommen. (Le Breton 2003: 122)

Le Breton benennt die emotionsregulierende Funktion ritualisierter Bekundungen als

symbolischen Abwehrmechanismus. Die kollektive Anerkennung ermöglicht dem Indi-

als Teil der Vergangenheit ihrer Eltern, der sonst wenig sichtbar sei. Aber sie wissen, dass »das

nicht die richtige Fahne Vietnams« sei.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 273

viduum, den Schmerz »unter Kontrolle zu bekommen«. Das folgt dem Ziel, die sozia-

len Beziehungen nicht zu strapazieren, gefühlte Zerrissenheiten über die Sinne wieder

zusammenzuführen. In der Formulierung zeichnet sich eine affektive Anstrengung ab,

dennKontrolle über etwas zu erlangen, gehtmit Regulierungs-,Normierungs- undAus-

handlungspraxen einher; ich erinnere an die Aussage chúThuans (56 J., m), dass »nicht

einfachnachLust undLaune erinner[t]«werdenkann,sonderndas geplantwerdenmüs-

se.Zugleichbotendie inKapitel 7.1 skizziertenDynamikenvonEmotionsrepertoiresund

nicht erinnerbaren Erinnerungen einen Einblick in die inhärenten Spannungspotenzia-

le.

Das aktive Schweigen, so eine wiederkehrende Beobachtung, bestärkte aber auch

dasTeilen vonErinnerungen.Neben sinnlichen,verortetenundmaterialisiertenErinne-

rungsformen saßen ältere Personen z.B. bei den oben beschriebenen Festen zusammen

und teilten eine moralisch-emotionale Bewertung ihrer Vergangenheit. Sie erinnerten

sich an ihre Selbstwirksamkeit.Diese Perspektive auf Flucht, die erlebteGefahr unddar-

an, wie sie sich ihr Leben in Deutschland aufbauten, stärkte sie, wie mir chú Thành (45

J., m) erklärte:

Sie sind auch sehr stolz auf das, was sie hier geschafft haben. Das ist auch eine ge-

wisse Gemeinsamkeit. Und auch das Gefühl, dass sie momentan nicht nach Vietnam

zurückkehren können. Das hält sie zusammen. Darum gehen solche Feste, das Zusam-

menkommen – das ist die einzige Möglichkeit, wo sie, sag mal, als Vietnamesen offen

leben können. (Mai 2016)

Das Zusammenspiel von Emotionen, Orten und Menschen kräftigte nach chú Thànhs

Aussage das Selbstbild, förderte Zugehörigkeitsgefühle bzw. die relationale Verortung

biografischer Erfahrungen in einem sozialen Rahmen. Natürlich gilt dies nicht für alle,

wie das Beispiel bácDũngs zeigte und auch sind diese geteilten Erinnerungen selektiert,

sie zeugen von der Bewältigung erlebter Krisen. Dennoch schließt die positive Deutung

der Vergangenheit an die Erkenntnisse Elfriede Hermanns (2018: 10) an, die die Wider-

standskraft einer Gemeinschaft über emotional geformte Zugehörigkeiten herausstellt.

Auch die Arbeit von Nancy Scheper-Hughes geht in diese Richtung, denn nach ihrem

Verständnis dienen solche »[r]esilient narratives [to] reframe adverse events in order to

make them meaningful, purposeful, […] to make terrible events consistent with one’s

world view« (2008: 44).

Ich komme zum zweiten Beispiel, dem passiven Schweigen. Das passive Schweigen

unterliegt einerWechselwirkung ausErinnernundVergessenundbeschreibt die signifi-

kanten Leerstellen in der Alltagskommunikation bzw. im kommunikativen Gedächtnis.

Mit der Hervorhebung bestimmter Erinnerungen ging das Beschweigen anderer ein-

her, negative Erinnerungen beschwerten den Alltag, daher wurden sie ausgeklammert.

Das passive Schweigen befördert also verschiedene Dynamiken: Schweigen formt eine

funktionale Bewältigungsstrategie, wenn es gefühlte Differenzen reguliert und Zuge-

hörigkeiten kräftigt. Aber es trägt auch zu affektiv grundiertem Handeln bei, was auf

dieWirkmächtigkeit des Verdeckten zurückschließt.Diesen Zusammenhang bekräftig-

te bác Luân (70 J., m). Er problematisierte, dass die Älteren »alles runterschlucken«. Da-

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

mit einher gehe eine stille, aber kontinuierliche Aushandlung der Vergangenheit in der

Gegenwart:

Im Kopf können sie es nicht vergessen. Sie sagen, die Regierung, das Regime hat

Schuld. Da habe ich alles verloren, deswegen bin ich geflohen. Sie haben die Flucht

überlebt. Sie mussten alles aufgeben, in fast jeder Familie war jemand tot. (Juli 2017)

Bác Luân beschreibt, wie die Vergangenheit den Alltag über Rechtfertigungen und Zu-

schreibungen färbt und die eigene Zugehörigkeit dadurch konstant ausgehandelt wird.

Die emotionalen Differenzerfahrungen sind Teil der Lebens- und Erfahrungswelt, sie

werden entlang etablierter Gefühlsordnungen tabuisiert. Schweigen richtet sich am so-

zialen Miteinander aus. Aber das befördert konfliktive Handlungsmuster. Das verstand

ich in einemGesprächmit cô Tuyết (53 J., w), als sie von ihrer Freude erzählte, guteMan-

gos gekauft zu haben:

Viele finden es unangenehm zu sagen, dass es gerade ein Angebot gibt, wie jetzt für

die Mango. Aber auch bei günstigen Flügen. Dann kommt die Scham über die frühere

Armut hoch, als man nichts hatte. Man schämte sich, dass man früher so wenig zu

essen hatte. (Oktober 2018)

Die relationale Erläuterung von cô Tuyết war aufschlussreich: Das vermutete geteilte In-

teresse am Angebot heimischer Früchte oder günstiger Flugpreise verband sie mit der

früheren Armut. Die Erfahrungsebene assoziierte sie mit Scham und möglichen Irrita-

tionen, die das Teilen des Angebots auslösen könnte. Die vergangene Verlusterfahrung

übertrug sich also auf den gegenwärtigen Kontext über das Bedürfnis, keine vergangene

Belastungwachrufen zuwollen, »Negatives auszusparen«.EinegefühlteZerrissenheit in

Raum und Zeit signalisiert und verdeckt zugleich die Erinnerung; das formt das passi-

ve Schweigen.Handlungsmuster und Umgangsformen richten sich darauf aus, sich von

Erinnerungen zu distanzieren. Die Art, wie bác Dũng (64 J, m.) von dieser Anstrengung

berichtete, enthüllte einerseits seine Innenperspektive, andererseits auch eine gefühlte

Distanz:

Natürlich gilt das nicht für alle. Aber manche, die früher arm waren, tragen heute die

Nase hoch. Sie leben hier undmachen irgendwas. Hauptsache, sie werden reicher und

dann sehen sie andere wie Müll an. (November 2017)

Bác Dũng verband das Auftreten einiger Personen mit einer verdeckten, aber ihn affi-

zierenden Vergangenheit, mit einer Bewertung, die er mit dem dargestellten Statusun-

terschied zusammenbrachte. Auch er begründete das mit der früheren Armut, damals

teilten sie diese, aber nun deutete er darüber eine Zerrissenheit in Relationen an. Die

körperliche Ausrichtung, die Nase hochzutragen, beschreibt eine Form der Distanz, die

sich sowohl ihm (sozial-relational) als auch der vergangenenArmut (räumlich-temporal)

gegenüber entfaltet. Die implizite Aushandlung vergangener Leiderfahrungen, so ent-

nahm ich es den Darstellungen, beeinflusste, wie Personen einander und ihre Umwelt

wahrnahmen und sich in dieser bewegten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 275

In den Aussagen fällt auf, dass mit dem passiven Schweigen Emotionen wie Stolz

oder Schamverknüpftwurden,umeine affektiv erinnerte Zerrissenheit zuüberdecken.5

Weitere Hinweise für diese Interpretation hörte ich im Gesprächmit bác AnhThu (64 J.,

w). Sie erklärte, dass eine verleiblichte Angst die Gedanken und das Verhalten beeinflus-

se. In dem Verein, in dem sie sich ehrenamtlich engagierte, thematisierte sie das pas-

sive Schweigen als schwächenden Faktor. Eine abstrakte, aber dennoch fühlbare Angst

muss immer wieder neu verhandelt und aufgeweicht werden. Sie beschrieb das als fort-

laufende Anstrengung: »Wir müssen Vertrauen zueinander gewinnen.Wir müssen uns

politisch freihalten und Gerüchte entkräften. Wenn wir Angst haben, haben wir einen

wunden Punkt.« Bác AnhThu skizzierte eine Emotionsarbeit, die Victoria Kumala Sakti

mit dem Konzept »social repair« (2017: 474) erläutert. Demnach stärken die Wahrneh-

mung undBenennung gefühlter Intensitäten soziale Bindungen, das könne ein passives

Schweigen aufweichen. Einen Dialog zu beginnen, setzt Vertrauen voraus. Bác AnhThu

gab dazu ein praktisches Beispiel:

DerWeg ist das Ziel. Die Vorbereitungen für das Neujahrsfest gehenmonatelang.Wir

treffen uns dann an fast jedem Wochenende, alles wird besprochen und ausprobiert.

Wer was macht und wie der Ablauf ist, um das zu üben und vorzubereiten. Das ist

diese Gemeinsamkeit. Das ist nur ein Vorwand (lacht). Für mich ist es ein Vorwand,

aber die Menschen brauchen ein Ziel. Alle brauchen ein Ziel, um irgendwas zu ma-

chen. Und das Ziel muss auch realistisch sein und muss auch zu demWissen und den

Bedürfnissen passen. (Dezember 2017)

Die gemeinsame Gestaltung der Gegenwart über Feste und eben auch aktive Momente

des Schweigens stärken Zugehörigkeiten über das Teilen von Praktiken,Werten und die

räumliche Gestaltung. Das Zusammenkommen schafft Möglichkeiten, einem passiven

Schweigen durch Begegnung und Beziehungsarbeit entgegenzuwirken. Das beschreibt

einen dynamischen Aushandlungsprozess erlebter Zerrissenheiten und ersehnter Zuge-

hörigkeiten.

Als drittes Beispiel diskutiere ich das verortete Schweigen, das Zugehörigkeiten und

Erinnerungen durchdringt. Ich beschreibe den Prozess des verorteten Schweigens mit

affektiven Erinnerungspraxen, die vergangene Denk- und Handlungsmuster aktuali-

sieren. Das bedeutet, dass die Situation nicht so bewertet wird, wie sie ist, sondern aus

einer affektiv erinnerten Position heraus.Die stille Präsenz der Vergangenheit zeigt sich

in der Bewegung durch Räume. Im vorliegenden Kontext nahm das Einfluss darauf,

5 Ein anderes Beispiel: Der agentive Charakter des Schweigens beruhte darauf, sich der Situativi-

tät emotionaler Erfahrungen anzupassen. Aber Schweigen hielt auch implizite Konflikte aufrecht.

In der unübersichtlichen Situation der Flucht waren die hochseeuntauglichen Holzboote oftmals

dramatisch überfüllt. Die Fluchtwilligen kauften sich unter größter Geheimhaltung undGefahr für

rund 2.000 Dollar einen Platz auf dem Boot; andere sprangen in letzter Minute auf und hofften,

unentdeckt mitzukommen. Damit einher ging das Risiko, dass über kurz oder lang auffallen wür-

de, dass sie nicht für die Flucht bezahlt hatten. Die Dimension der Fluchtschulden verkomplizierte

das Bild, dass nach der Flucht alle gleich waren. Dieserart Reibungspunkte waren mit emotiona-

len Intensitäten wie Wut, Scham und Verzweiflung verbunden und begleiteten den Prozess des

Ankommens.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

wie meine Gesprächspartner:innen sich heute durch die heterogenen Lebens- und

Erfahrungswelten des vietnamesischen Berlins navigierten, die von differenten Migra-

tions- und Ankunftserfahrungen geprägt sind (D. T. Nguyen 2017; von Poser et al. 2017;

Su 2022).

Das verortete Schweigen erläutere ich anhand der aktivenMeidung von Räumen. So

gingen meine Gesprächspartner:innen mit verschiedenen Assoziationen und Bezügen

bspw. auf das nach demBerlinerMauerfall gegründeteDongXuanCenter (DXC) im öst-

lich gelegenen Stadtteil Lichtenberg ein: Das Handelszentrum wurde von ehemaligen

vietnamesischenVertragsarbeitenden gegründet, die in den 1980er Jahrenüber bilatera-

le Anwerbeabkommen in die DDR kamen. Dieser Aspekt, so argumentierten einige Ge-

sprächspartner:innen, demonstrierte Linientreue zu dem politischen System, vor dem

sie einst flüchteten. Von chúThuần (48 J., m) wusste ich, dass er sich dort unwohl fühl-

te. Er vermied es bis heute, den früheren Berliner Mauerverlauf zu überqueren.6 Seine

Grenzziehung beruhte auf biografischen Erfahrungen. Aber nicht nur.

Die emotionale Diskussion über das Navigieren des ehemaligen innerdeutschen

Grenzverlaufs reichte von einem regelmäßigen Besuch, um sich mit Lebensmitteln

einzudecken und eine Atmosphäre zu genießen, die sie an Vietnam erinnerte, bis hin

zu abwertenden Beschreibungen, einer tiefen Abneigung oder einem ausgedrückten

»Hass gegen die Kommunisten«, der auf den Ort und die dort anwesenden Personen

übertragen wurde. Oder beides zusammen und je nach emotionaler Befindlichkeit

unterschiedlich akzentuiert.

Diemit dem verorteten Schweigen einhergehende Intensität, so entnahm ich es ver-

schiedenen Positionierungen, resultiert aus einer emotionalen Orientierung, die eine

vergangene Erfahrung imAlltag wachrief und Bewegungen leitete oder hemmte. Als be-

wusstePraxisdesVermeidens formtedasverorteteSchweigenaucheineVergewisserung

der abgeschlossenenVergangenheit.Das bestätigte bác Trang (79 J.,w): »DerGrund, im-

mer gegendieKommunisten zu sein –dieKommunistenhaben immer alles ausgeraubt,

wir hatten keine Freiheit – das ist eine Begründung für die eigene Flucht und Leidge-

schichte.« Die Begründung formt nach ihrer Ansicht einen essenziellen Bestandteil, um

eine zerrissene Zugehörigkeit mit einem belastbarenHerkunftsnarrativ zu kontextuali-

sieren. Nur ist dieses Narrativ zu starr und kontinuiert die räumlich-temporale Zerris-

senheit.

Das verortete Schweigen aktualisiert also einen Konflikt, wenn belastende Erinne-

rungen mit konkret vermiedenen Räumen verknüpft werden. Das kann sich in der Li-

mitierung des eigenenBewegungsradius ausdrücken.7 Die zugrundeliegende Intensität

6 Abgrenzungstendenzen bzw. eine auf den ehemaligen Westteil der Stadt zugeschnittene Orien-

tierung trat auch in den affektiven Lebensverläufen (6.1 und 6.2) heraus. Zugleich stellte ich dar,

dass wir diese imaginäre Grenze während verschiedener phänomenologischer Go-Alongs über-

schritten, weil Neugier und Freude am Entdecken unbekannter Orte bestanden. Einflussreich ist

also ein sozial grundiertes Bewegungs- und Bewertungsmuster.

7 Dass die spannungsvolle Aushandlung vietnamesischer Zugehörigkeiten nicht erst mit dem Auf-

kommen des Kommunismus in Vietnam oder dem Berliner Mauerfall beginnt, thematisiert Phi

Hong Su (2022). Sie arbeitet historisch tief verwurzelte regionale, ethnische und sinnlich grundier-

te Differenzmarkierungen heraus und erörtert, wie aus Vietnam stammende Personen, die Berlin

über unterschiedliche Migrationswege erreichten, sich auf dieser Basis begegnen und zuordnen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 277

äußert sich in verkörpertenundemotionalenQualitätenunddiesegestaltendasmigran-

tische Leben in Form von Praktiken und Narrativen (vgl. Christou 2011: 250). Das kann

gelebte Zugehörigkeiten stärken, aber auch den Fokus auf die mit der Migration ver-

bundenen traumatischen Erfahrungen richten.Nach dieser Deutung folgt das verortete

Schweigen beiden Richtungen: Das Vermeiden von Orten, die in eine kausale Erklärung

zu der eigenen Verlusterfahrung gestellt wurden, formt eine Gemeinsamkeit – aber die-

se Positionierung erinnert unweigerlich an die erlebten Verluste.

Die ausgedrückte räumliche und sozial-emotionale Distanzierung, geäußertes

Misstrauen, Angst sowie ein abstrahierter »Hass auf die Kommunisten« erkläre ich

mir über affektive Erinnerungsprozesse. Eine generalisierende Zuschreibung löst ein

vergangenes Gefühl des In-der-Welt-Seins aus, nicht der eigentliche Kontakt zu den ge-

meinten Orten oder Personen. Das zeigt, wie präsent die beschwiegenen Erinnerungen

das gegenwärtigeDenken, Fühlen undHandeln durchziehen.Nurmacht paradoxerwei-

se das Unterdrücken oder Verdecken negativer Gefühle das emotionale Erleben komple-

xer, konfliktiver und ambivalenter (vgl. Gould 2015: 169). Das verortete Schweigen ruft

also verdeckte Erinnerungen hervor, weil es auf unterdrückte Intensitäten aufmerksam

macht und gefühlte Zerrissenheiten dadurch perpetuiert. Indem Bewegungen in den

ehemaligen Osten Berlins vermieden oder die Bezeichnungen »Vertragsarbeiter:in«,

»Kommunist:in« oder »Nordvietnames:in« synonym verwendet wurden, wurde die

mit der Erinnerung einhergehende Intensität auf diese Orte projiziert. Während diese

Umgangsformen für einige Gesprächspartner:innen unproblematisch waren und sie an

dasÜberwinden eines Lebensabschnitts erinnerten, verkomplizierten sie für andere das

emotionale Navigieren durch die heterogenen vietnamesischen Lebenswelten Berlins.8

Ichmöchte die drei Formen des Schweigens abschließend entlang einer temporalen

Dimension diskutieren. Dazu beziehe ich mich auf eine Begegnung mit bác Tuân (62 J.,

m) im Januar 2018, ich besuchte ihn zuhause. Als ich die Wörter »Scham« und »Schwei-

gen« erwähnte, lächelte er und nahm seine Teetasse in die Hände: »Das ist ein sehr gro-

ßes Problem und sehr wichtig, denn im Alter lebt man mit Blick auf die Vergangen-

heit. Aber diese Vergangenheit ist schlecht. Schlimme Bilder, die man vergessen will.«

Die schmerzhafte Vergangenheit und den schweigenden Umgang mit dieser führte er

auf die Sozialisation in einem Ausnahmezustand zurück: »Wir sind aus einem armen

Kriegsland und wir haben den Krieg verloren.« Die Verbindung war eine, für die man

sich schämte, die als nicht erzählbar galt. Für ihn war die Akzeptanz der Vergangenheit

mit Scham verbunden. Das galt auch für die Benennung emotionaler und psychischer

Belastungen,was er entlang geteilter Gefühlsregeln erklärte. Ein Grund für die verdeck-

ten Probleme sah bác Tuân in den geringen alltäglichen Austauschmöglichkeiten, weil

sich so »Meinungen in den Köpfen verfestigen, ohne gemeinsam diskutiert zu werden«.

Er sagte:

8 InterneDifferenzmarkierungenwie etwadieZuordnungals »Nord-« bzw. »Südvietnames:in« nutz-

ten insbesondere ältere Gesprächspartner:innen. Über diesen Prozess verknüpften sie unbewusst

ihre emotionalen Erfahrungen (wie die erlebte soziale Exklusion nach Kriegsende) mit den ande-

ren vietnamesischen Lebenswelten. Das führte nach dem Berliner Mauerfall zu einer generalisie-

renden Stigmatisierung (Bui 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Unsere Generation ist sehr engstirnig, aber die Richtung, immer gegen die Kommu-

nisten zu sein, bringt nichts. […] Die ursprüngliche Motivation, das Beste für die Kin-

der leisten zu wollen, ist für die erste Generation bereits erfüllt. Nun ist es wichtig,

den Druck abzulassen und die eigene Gesundheit ernst zu nehmen. Nach dem Krieg

war alles verloren und die Familie kaputt. Die Vergangenheit ist schlimm und es hat

sich viel angestaut. Aber man muss die Vergangenheit loslassen, weil einen der ge-

schürte Neid, Hass und die Scham kaputt machen – die Gesundheit ist das Einzige,

was einem noch bleibt! Viele leben nur für die Vergangenheit, in der Vergangenheit.

Sie werden von dem angestauten Druck krank, der über die schlimmen Erinnerungen

nur zunimmt. (Januar 2018)

Der von bác Tuân benannte innere Druck beschreibt den Zusammenhang von Schwei-

gen, Erinnern und Affekten. Dieser irritierte die Beziehung zum Selbst als auch die Be-

ziehung zu Anderen. »Meinungen verfestigten sich, ohne gemeinsamdiskutiert zuwer-

den«, sagte er und stellte so die gefühlte Alltagsdimension der Zerrissenheit dar. Diese

ist das Resultat einer körperlich eingeschriebenen Vergangenheit, die Zugehörigkeiten

formt und hemmt.

In diesem Abschnitt diskutierte ich, wie das Erleben verorteter und verkörperter

Erinnerungen ebenso wie das aktive, passive und verortete Schweigen das Miteinander

durchdringen. Das Überlappen differenter emotionaler Erfahrungen befördert vergan-

gene Denk- und Handlungsmuster, die die eigene gefühlte Intensität nicht adäquat

auszudrücken vermögen.Dadurch, dass der innere Druck ausgehaltenwird, unsichtbar

und unbenannt bleibt, färbt er das Gefühl des In-der-Welt-Seins und stört Praxen des

Sich-zugehörig-Fühlens. In meinen Gesprächen über das Älterwerden in der Migra-

tion stellte ich eine implizite Fortführung gefühlter Intensitäten fest, die sich über

ein aktives, passives oder verortetes Schweigen innerhalb des vietnamesischen Berlins

äußerten. Schweigen beschreibt eine affektive Anstrengung. Die Problematisierung

dieser Umgangsform, so schließe ich an dieser Stelle, skizziert eine sich entwickeln-

de Reflexionsebene, denn das Schweigen als Ausdruck geteilter Erfahrungen wird

hinterfragt.

7.3 Die Bürde der Frage und die Last der Erinnerung

Ich komme zum dritten sozialen Praxisfeld und erörtere nachfolgend die Wirkmäch-

tigkeit zerrissener Zugehörigkeiten im Kontext von Migration und Älterwerden in

einem intergenerationalen Dialog. Damit binde ich eine weitere Akteurspersektive ein

und skizziere das Schweigen im intergenerationalen Miteinander als bislang vernach-

lässigten Aspekt eines zukünftigen, noch gering untersuchten Forschungsfeldes. Es

geht mir darum, Perspektiven beider Generationen über die Bürde der Frage jüngerer

Gesprächspartner:innen und die Last der Erinnerung älterer Gesprächspartner:innen

gegenüberzustellen. Also wie stellt sich das Gefühl dar, die Eltern nach ihrer Vergan-

genheit fragen zu wollen, aber sie aufgrund der erwarteten Last der Erinnerung nicht

fragen zu können? Wie modellieren eine unausgesprochene Frage bzw. verschwiegene

Erinnerung den familiären Alltag? Und welche Affekte werden dabei freigesetzt?

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 279

Wie sich das intergenerationale Schweigen affektiv auswirkt, betrachte ich aus zwei

Richtungen: Aus der Perspektive mittlerweile erwachsener Kinder und aus der Perspek-

tive von Eltern. Ansatzpunkte für einen spezifischen affektiven Resonanzrahmen der

Bürde der Frage und der Last der Erinnerung fand ich in der Dissertationsschrift von

Thanh Thuy Vo Dang (2008: 198–199). Sie untersucht den Antikommunismus als kultu-

relle Praxis in der ersten Generation vietnamesischer Geflüchteter in Kalifornien, USA.

Dabei stellt sie heraus,dassder intergenerationaleDialogüberdieVergangenheit sichan

der Absicht orientiert, denKindern eine Verbindung zuVietnamermöglichen zuwollen,

die nicht mit ihrem Leid, Verlust und Schmerz verwoben ist. Aber das blendet die Frage

der Flucht ausundkonserviert stattdessen eine vondiskursivenLeerstellendurchzogene

Vergangenheitsbetrachtung.Schweigenmarkiert also einenwichtigen Teil der diaspori-

schen Lebens- und Erfahrungswelt. Vo Dang beschreibt diese Spannungmit »dynamics

between a desire to tell and thewill to forget« (2008: 179).Das deckt sichmit der Feststel-

lung des Theaterregisseurs Dan Thy Nguyen, der kritisiert, dass es »keine gemeinsame

Gedenk- und Verarbeitungskultur der Fluchtgeschichte« (2017: 305) gibt. Beide wurden

nach der Flucht ihrer Eltern in den USA resp. Deutschland geboren. Gemein ist ihnen,

dass sie das Schweigen problematisieren und was es heißt, mit ungestellten bzw. un-

beantworteten Fragen aufzuwachsen. Aber wie stellt sich das Schweigen selbst im All-

tag meiner jüngeren Gesprächspartner:innen dar? Einblick leisten Perspektiven jünge-

rer Gesprächspartner:innen, die ich während teilnehmender Beobachtungen befragte.

Währendmeiner Forschungverabredete ichmichmit verschiedenenGesprächspart-

ner:innen für Gespräche im Familienkontext, alsomit Eltern und ihren Kindern, um ge-

meinsamden Blick auf die Erfahrungen der Ent- und Verortung zu legen.Die affektiven

Intensitäten, die der intergenerationaleDialog barg, analysierte ich nicht über dieseGe-

spräche selbst, sondern schließlich über die Häufung kurzfristig oder indirekt abgesag-

ter intergenerationaler Interviews (vgl. 3.4).Dasweist aufdieExistenzeiner erschwerten

diskursiven Annäherung an diese Vergangenheit im intergenerationalen Austausch hin.

Duyên, eine junge Frau von 23 Jahren, traf ich über einen Zeitraum von einem Jahr:

»50 Prozent der Kinder wissen, was ihre Eltern erlebt haben, fünzig Prozent haben kei-

ne Ahnung von der Geschichte und Bedeutung. Viele, denen die Erinnerung Schmerzen

bereitet, schweigen.« Sie selbst reflektierte eine ähnliche Perspektive wie chúThành (46

J,m), der von den »guten Erinnerungen« seines Vaters zu erzählenwusste,während ihm

andere Erfahrungen nicht bekannt waren, etwa wie er die Zeit im Umerziehungslager

oder die Trennung von der Familie nach der Ankunft erlebt hatte. Duyên wusste, wie ih-

re Eltern nachDeutschland gekommenwaren,warum sie geflüchtet waren und dass der

Anfang und die Umstellung sehr schwer waren. An dieser Stelle mündete die persön-

liche Erzählung ihrer Familienmitglieder in eine kollektive Narration, die weniger das

Denken, Fühlen und Handeln, sondern vielmehr eine Linearität historischer Ereignisse

beschrieb.

Hinweise auf diese beschwiegeneVergangenheit gibt es dennoch in ihremAlltag.Die

Bedeutung der Cap Anamur, von der ihre Mutter gerettet wurde, lernte Duyên von klein

auf. Sie teile die emotionale Verbundenheit und berichtete von einem Jubiläum des ers-

ten Auslaufens der Cap Anamur, das in der katholischen Gemeinde gefeiert wurde. Sie

stand damals gemeinsammitweiteren Jugendlichen auf der Bühne und erinnerte an die

Rettungsaktion, die das Überleben vieler Personen imPublikum sicherte.Die Veranstal-

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

tung selbst löste bei ihr ambivalente Gefühle aus.Eswar ihrwichtig, diesen Vortragmit-

zumachen und sie erzählte von der Anerkennung, die die Jugendlichen von den Älteren

erhielten.Dennochwar sie nervös und unsicher,weil sie die komplexen und auch für sie

emotional grundierten Inhalte auf vietnamesischer Sprache vortrug und sie selbst von

sich sagt, dass sie diese nicht perfekt beherrsche.

Die Sprachbarriere ist ein wesentlicher Punkt für den eingeschränkten intergenera-

tionalenAustausch,erzähltemirBao (25 J.,m),Student,bei einemKaffee.Er gabzu,dass

sein vietnamesischesVokabular nicht ausreichte,umdie erwarteteKomplexität derNar-

rationen seiner Eltern zu verstehen oder zu erfragen. Seinen Wortschatz zu Emotions-

wörtern erklärte er mit den Begriffen vui (fröhlich) und buôǹ (traurig); das reiche nicht,

sagte er.Diese Sprachlosigkeit erlebte er als Bürde, die seinen Zugang zum emotionalen

Ausdruck vieler Personen verkomplizierte.Die Zerrissenheit in Relationen lässt sich also

auch über diesen Aspekt begreifen.

Neben der sprachlichen tritt auch eine körperlicheDimension hervor, die eine Annä-

herung über dasNachfragen erschwerte:ThúyMy (26 J.,w) sagte, dass es ihr schwerfalle,

sich mit dem Leid zu beschäftigen, das ihr Vater durchmachen musste. Sie benannte

Hemmungen, ihn zu fragen,weil sie nicht wollte, dass er aufgrund ihrerNachfragen lei-

de. Ihre Perspektive beschreibt Schweigen als Formder Fürsorge.Dachte Quỳnh Anh (29

J., w) über die Vergangenheit ihrer Eltern nach, spürte sie Schmerz und Traurigkeit im

Herzen. Sie sagte, ihre Brust schnüre sich dann zu.Diese Körperwahrnehmung trug da-

zubei,dass ihrderZugangzuderFamiliengeschichte schwerfiel.Wir tauschtenunsüber

Bücher und Erfahrungsberichte aus, die sie las, um sich dennoch mit der Geschichte zu

beschäftigen. Aber es gelang ihr nicht, so sagte sie, sich ihre Eltern in dieser Geschichte

vorzustellen.

Was in den Aussagen auffällt, ist eine Fortführung des indirekten Umgangs mit der

Vergangenheit, der sich über körperlich empfundene Intensität äußert und von Sprach-

barrierenverkompliziertwird.Nunnehme ich einenPerspektivwechsel vorundbetrach-

te, wie ältere Gesprächspartner:innen sich zu dem intergenerationalen Schweigen posi-

tionierten. Ich erwähnte bereits, dass ichmit bácHuy (70 J.,m) über einen längerenZeit-

raum darüber sprach, dass das Schweigen und Vergessen mit zunehmendem Alter an-

strengender werde: »Es kommt der Zeitpunkt, an dem alles Unterdrückte wieder hoch-

kommt, und das ist dann viel intensiver als das,was vor 30 Jahren gewesenwar.« Die La-

tenz des Erzählens untersucht Aleida Assmann (2016: 179–186) imKontext der deutschen

Nachkriegsgeschichte.Nach ihrerArgumentationwirddas selbstauferlegteSchweigege-

bot mit der Zeit porös. Das hat weniger mit kognitiven, sondern vielmehr mit emotio-

nalen Aspekten zu tun,mit der Intensität des Unterdrückten.Was bedeutet das für den

intergenerationalen Dialog?

Dominant sticht das Motiv älter werdender Gesprächspartner:innen hervor, die

eigenen Kinder vor der Last ihrer Erinnerung schützen zu wollen. Im Ausdruck des

Schweigens lag die Erwartung an eine spezifische Rolle der Elternschaft sowie Fürsorge.

Die besserenZukunftsaussichten für die nachfolgendenGenerationen legitimierten also

nicht nur die Flucht, sondern auch den praktizierten Umgang mit den Erinnerungen.

Bác Huy (70 J., m) erläuterte sein Motiv des Schweigens mit einem fast poetischen Ver-

gleich. Dabei wechselte er zwischen den Perspektiven eines distanzierten Beobachters

und einer involvierten Person:

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 281

Sie wollen nicht zeigen, dass sie schwach sind. Beim Erzählen fangen sie an zu heu-

len, das wird als Schwäche interpretiert. Und ein Mann in Vietnam hat keine Schwä-

che. In Deutschland auch, als Mann darfst du nicht weinen! Als Mann hast du keine

Schwäche. Schwäche zuzugeben, das ist tabu. … Nach etwa 30 Jahren kam alles wie-

der. Dann erzählen sie wieder, haben auch zu erzählen. Sie bleiben dabei lieber unter

ihren Altersgenossen, weil die Kinder weniger Verständnis haben. Manche haben das

geschafft, aber viele nicht. Meine Tochter hat mir vorgeworfen: »Warum hast du mir

kein Vietnamesisch beigebracht?« Und ich war das nicht gewohnt und sagte: »Du hast

den Berufswunsch, Sprachen zu lernen?« Da habe ich gesagt: »Lass das«, sie solle Eng-

lisch studieren. Ich habe immer gedacht, die Zukunft meiner Kinder ist wichtiger als

meine Vergangenheit.

Wegen solcher Geschichten wird man vielleicht immer ein Problem sehen, denn der

Zeitsprung schadet der Verarbeitung, Aufarbeitung, Bewältigung. Hätte man gleich

angefangen, den Kindern schon etwas Grausameres zu erzählen – aber dann wären

sie mit diesen Erinnerungen aufgewachsen! Aber sie könnten das heute besser verste-

hen. Man hat es nicht gemacht, sondern hat sie behandelt wie zarte Blumen. Wenn

ein Regenguss auf die zarte Blume kommt, zerbricht die Blume. … Man kann die Ge-

schichte nicht zurückdrehen, das ist so passiert. Und leider ist das bei den meisten

Vietnamesen passiert … Aber gibt auch immer Ausnahmen – und die sind sehr tapfer

gewesen! (März 2017)

Bác Huy stellte mir seinen Aushandlungsprozess über eine innere Zerrissenheit vor, die

eigene Vergangenheit erzählen zu wollen, aber nicht erzählen zu können. In dem Zi-

tat durchkreuzen sich verschiedene Ebenen: Er begründete sein Schweigen mit einem

sozionormativen Verständnis von sich als Mann und Vater. Dementsprechend erwar-

tete er von sich, Stärke und Verantwortung statt Schwäche und Emotionen zu zeigen.

Die Schutzfunktion des Schweigens hatte sich zudem gewandelt von einem Schutz für

die Kinder zu einem Schutz vor der eigenen Vergangenheit. Er regulierte seine Emo-

tionen über das Schweigen der Mehrheit und benannte den Zusammenhang von Er-

innern und seiner Muttersprache. Diese teile er mit seiner Generation. Seiner Tochter

hatte er Vietnamesisch bewusst nicht beigebracht, weil er eine Rückkehr nach Vietnam

ausschloss.9 Er benannte einenweiterenKonflikt, denndemSenioritätsprinzip entspre-

chend erwartete er nicht, dass seine Tochter ihm das zum Vorwurf machte. Darauf re-

agierte er harsch, was er heute zu bereuen scheint.

In dieser Sequenz zeigt sich die Mehrdimensionalität der Zerrissenheit, basierend

auf einem konfliktiven Emotionsrepertoire. Emotionen zu zeigen, verband bác Huymit

Schwäche, einem Tabu, denn der Ausdruck geht ihm zufolge mit einer starken körperli-

chen Erfahrung einher, nämlich weinen bzw. heulen. Die Intensität der beschwiegenen

Erinnerungen kanalisierte er in der Strenge sich selbst und seiner Tochter gegenüber.

9 Die Vermittlung der vietnamesischen Sprache an die in Deutschland geborenen Kinder wurde

unterschiedlich dargestellt: Einige Gesprächspartner:innen sagten, sie hätten ihren Kindern die

vietnamesische Sprache nicht beigebracht, weil sie ihnen Integrationshemmnisse ersparen woll-

ten. Andere Gesprächspartner:innen förderten den Spracherwerb, um jegliche Sprachbarrieren zu

vermeiden und einen Zugang zu den kulturellen Wurzeln zu ermöglichen. Von Seiten junger Er-

wachsener hörte ich, dass der Spracherwerb früher zwar als Belastung erlebt wurde, sie aber heute

bereuen würden, sich damals nicht mehr angestrengt zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Ich deute das als einen habitualisierten Schutzmechanismus, denn um sich vor der be-

lastenden Erinnerung zu schützen, trat er mit patriarchaler Seniorität auf. Gleichzeitig

baute er eine emotionale Distanz auf und bemängelte, dass »Kinder weniger Verständ-

nis haben«. Deutlich wird, dass die spontane Konfrontation mit der Vergangenheit ihn

überfordert. Die intensiv gefühlten Ambivalenzen, die mit dem Schweigen verbunden

sind, so zeigt sich deutlich, haben eine zerreißende Qualität.

Bei einem erneuten Treffen ein Jahr später nannte bác Huy einen weiteren Unter-

schied, denn er erlebte seine Erinnerungen emotional wie körperlich-sinnlich.Diese Er-

innerungsqualitäten sprach er seiner in Deutschland geborenen Tochter ab. Er sagte,

dass seine Tochter »keine emotionale Bindungmehr zu der Geschichte [hat]. Das ist für

sie, als wenn ich ihr von derMondlandung erzähle«. Er kritisierte also ihr fehlendes Ver-

ständnis seinerVergangenheit.AberdieDistanzhatte er selbst befördert,damit »die zar-

te Blume nicht zerbricht«. Dieser innere Konflikt intensivierte sich mit zunehmendem

Alter,weil »dieErinnerungenmitWucht zurückkommen«.DieseWuchtübermanntebác

Huy, er konnte diese imMoment des Erinnerns nicht reflektieren, nicht teilen. Stattdes-

sen schien er sich von den Fragen seiner Tochter bedrängt zu fühlen. Seine Zerrissenheit

basierte auf einem konfliktiven Emotionsrepertoire, denn sein gezeigtes Verhalten ent-

sprach nicht seinem gefühlten Zustand. Er konnte seine Gefühle nicht diskret ausdrü-

cken, wertete das »Heulen« vietnamesischer Männer ab, erkannte aber an, dass sie »zu

erzählen haben«. An dem Beispiel des intergenerationalen Schweigens aus seiner Per-

spektive zeigt sich auch, wie Gefühlszustände und affektiv aktualisierte Erinnerungen

auf Prozesse der Beheimatung einwirken. Das evoziert eine intergenerationale Zerris-

senheit.

In einem Gespräch in der katholischen Gemeinde im Frühjahr 2017 erklärte chú

Hoàng (52 J., m) seine Bemühungen, diese komplexe emotionale Sachlage als Teil eines

intergenerationalen Dialogs einzuordnen. Er setze sich für eine gemeinsame Reflexion

des Schweigens ein und ermutige Personen seiner Generation, ihre Erinnerungen zu

teilen:

Die Kinder würden dann besser verstehen, warum ihre Eltern sich so oder so ver-

halten – weil sie Verlusterfahrungen gemacht haben! Wenn die jüngere Generation

das verstehen würde, könnten wir mehr Sympathie und Empathie füreinander

entwickeln. (April 2017)

Die Herausforderung, diesen Weg einzuschlagen, verdeutlichte er mit einer körperli-

chen Erfahrung, »jedes Mal, wenn wir erzählen, durchleben wir erneut den Schmerz«.

Die Erinnerungen kristallisierten sich in verschiedenen Gesprächen als »schwere Last«

heraus, die man von den Kindern fernhalten wollte. Wie das Beispiel bác Huys zeigt,

trug das zu affektiv grundierten Umgangsformen bei, die einen als negativ bewerteten

Erinnerungskomplex umschiffen, aber eine gefühlte Zerrissenheit verstärken. Das irri-

tiert die intergenerationalenBeziehungenaufgrundeiner beschwiegenen,aberdennoch

präsenten Vergangenheit.

Schweigen formt für Jüngere und Ältere eine fühlbare, aber nicht benennbare Inten-

sität, weil sie mit Ängsten, Sorgen und Schmerzen einhergeht. Äußern sich die Belas-

tungen auf anderenWegen, signalisiert das eine konfliktive Annäherung an eine geteil-

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 283

te, aber nicht mitteilbare Vergangenheit. Damit werden auch affektive Intensitäten von

einer Generation zur nächsten übertragen, denn das Schweigen vermittelte diese im-

plizit anwesende, körperlich spürbare Vergangenheit. Erzählen erfordere Mut, erklärte

chúHoàng. Zuhören auch, ergänze ich, denn die Last der Erinnerung und die Bürde der

Frage verstärken einander. Schweigen beschreibt eine Form von Fürsorge, die in beiden

GenerationenmitUnbehagenundZweifeln verbunden ist.DieseGemeinsamkeit könnte

einen Ausgangspunkt für einen Dialog bilden.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239-015 - am 14.02.2026, 06:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

