
5. Die Nutzer

5.1 Daten zu Lesern und Besitzern 

Die Frage, wer im Osmanischen Reich Bücher nutzte, ist Gegenstand einer Reihe 
von Studien.1 Stark verallgemeinernd lassen sich zwei Richtungen der Forschung 
unterscheiden. Einerseits wird untersucht, wer Bücher besaß oder Bibliotheken 
stiftete. Hierzu liegen Archivalien – Nachlassregister beziehungsweise Stiftungs- 
urkunden vor.2 Andererseits wird die Frage gestellt, wer Bücher las. Als Quellen 
bieten sich hierbei Leservermerke in Handschriften an; so hat etwa Değirmenci in 
ihrer Studie aufgezeigt, wie viele Daten bereits in einem recht kleinen Korpus von 
Handschriften zu finden sind.3 Değirmenci weist beispielsweise öffentliche und 
halböffentliche Lesungen in unterschiedlichen sozialen Kontexten nach. Proble-
matisch ist in beiden Fällen einerseits die Heterogenität des Quellenmaterials und 
andererseits – davon abhängend – die Frage der Repräsentativität der Ergebnisse. 
In Nachlassregistern ist nur die höchste Elite des Osmanischen Reiches vertreten; 
in Kadiamtsregistern hat es die Forschung mit einem besonders heterogenen  
Datenmaterial zu tun.4 In Değirmencis Studie ist das Auswahlkriterium für das 
Quellenmaterial, dass die Handschriften, welche sie in die Studie einbezog, aussa-
gekräftige Leser- bzw. Nutzervermerke enthalten.5 

Hier unterscheidet sich meine Herangehensweise. Im Folgenden geht es mir 
darum, die Frage, wer die Werke der Muḥammedīye-Gruppe nutzte, nicht anhand 
einer Anzahl von Handschriften zu untersuchen, welche sich dadurch auszeich-
nen, dass sie besonders ergiebige Nutzervermerke enthalten. Es soll vielmehr an-
hand eines genau definierten umfangreichen Handschriftenkorpus analysiert wer-
den, was sich über den gesellschaftlichen Kontext der Nutzer sagen lässt. Dabei 
wird als Grundlage für künftige Forschungen auch dokumentiert, wie hoch der 
Anteil von Handschriften ist, welche keinerlei Informationen zum Nutzerkontext 
enthalten, und wo folglich die Grenzen dieser Methode liegen. 

Den Begriff „Nutzung“ fasse ich sehr weit und begrenze ihn nicht auf das „Le-
sen“ und den Besitz.6 Ich gehe davon aus, dass jeder Eintrag in eine Handschrift 
einen Kontakt der betreffenden Person mit der jeweiligen Handschrift belegt, wel-
cher im weitesten Sinn als „Nutzung“ zu verstehen ist. Ich beziehe in meine Stu-
die darum grundsätzlich alle Einträge ein, welche irgendeinen Hinweis auf den 
sozialen Kontext der betreffenden Personen geben. Auch die Kolophone der 

1  Vgl. oben Abschnitt 1.1.2 zum Forschungsstand. 
2  Vgl. etwa die Publikationen von Erünsal. 
3  Değirmenci 2011. Vgl. oben Abschnitt 1.1.2. 
4  Vgl. dazu Neumann 1996. 
5  Zum Forschungsstand auch oben Abschnitt 1.1.2. 
6  Zum Begriff der „Nutzung“ siehe auch Neumann 2005.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 248 

Handschriften werden berücksichtigt und damit bereits die Herstellung einer 
Handschrift als Nutzung verstanden. Unabhängig davon, ob ein Kopist die be-
treffende Handschrift für die eigene Lektüre kopierte oder für einen anderen Nut-
zer anfertigte, bot der Akt des Kopierens bereits die Möglichkeit, ein „Fürbitte“-
Kapital zu erwerben und damit Aussicht auf Lohn im Jenseits haben.7 Der Frage, 
wie die Handschriften genutzt wurden, widmet sich Kapitel 6 genauer. 

Bei der Auswertung der Daten zu den Nutzern ist zu berücksichtigen, dass der 
Anteil an Einträgen, welche Hinweise zum sozialen Kontext der Nutzer geben 
und damit verwertbare Daten liefern, ist verhältnismäßig klein. Eine quantitative 
Auswertung liefert darum nur sehr bedingt statistisch verwertbare Daten. Eine 
quantitative Auswertung des Datenmaterials bringt – trotz dieser Problematik – 
aufschlussreiche Informationen von der Buchnutzung im Osmanischen Reich. Ich 
verstehe es als eine breit angelegte Sondierung. An die quantitative Auswertung 
schließe ich eine qualitative Analyse der Daten zum sozialen Kontext der Buch-
nutzer an.  

5.2 Klassifizierung von Nutzerkontexten 

In meiner Studie stützt sich die Zuordnung in soziale Kontexte auf sehr knappe 
vom Nutzer selbst verwendete Attribute – beispielsweise Titel, Berufsbezeichnun-
gen, Ordenszugehörigkeiten oder Hinweise auf die familiäre oder regionale Her-
kunft. Nur in einigen seltenen Fällen sind die Nutzer auch identifizierbar, so dass 
weitere Informationen zum sozialen Kontext in sekundären Quellentexten und der 
Sekundärliteratur zu finden sind. Dieses größtenteils sehr knappe und auf der 
Selbstdarstellung der Nutzer basierende Datenmaterial erfordert außerdem eine 
Klassifizierung, welche eine diachrone Auswertung erlaubt. Eine breite Definition 
der Kategorien hat darum zum Ziel, eine Übersicht über den Untersuchungszeit-
raum von 450 Jahr in der quantitativen Auswertung überhaupt erst zu ermöglichen.  

Die ausgewerteten Nutzereinträge werden von mir sieben Kategorien – bzw. 
Nutzerkontexten – zugeordnet. In einigen Fällen wird ein Eintrag mehreren Nut-
zerkontexten zugerechnet, da es Berührungspunkte und Überschneidungen gibt: 
Einerseits kann ein bestimmter Nutzer mehreren Kategorien angehören – der In-
haber einer besoldeten Stellung innerhalb der ʿulemā-Hierarchie kann beispielswei-
se gleichzeitig einem Ṣūfī-Orden angehören. Eine solche Überschneidung – im ge-
nannten Beispiel zwischen ʿulemā-Kontext und Ṣūfī-Kontext – dürfte nicht selten 
gewesen sein; sie lässt sich im untersuchten Handschriftenmaterial aber nur in we-
nigen Fällen nachweisen, da die Einträge wie bereits erwähnt sehr knapp sind und 
meist nur auf ein sozialen Kontext explizit verwiesen wird. Andererseits sind Be-
rührungspunkte mehrerer Nutzerkontexte durch Einträge dokumentiert, welche 
anlässlich eines Besitzwechsels oder einer Stiftung vorgenommen wurden. Wenn 

                                                                                          
7  Zum Fürbitte-Kapital siehe unten Abschnitt 6.5. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 249 

ein Händler eine Handschrift einem Ṣūfī-Konvent stiftete, so belegt der betreffen-
de Eintrag eine Nutzung sowohl im reʿāyā-Kontext als auch im Ṣūfī-Kontext. Die 
Stiftung für den Ṣūfī-Konvent führt einerseits dazu, dass diese daraufhin in diesem 
Kontext genutzt wird, sie belegt aber auch eine Verbundenheit des Stiftenden zu 
diesem Konvent, selbst wenn über dessen Ordenszugehörigkeit nichts bekannt ist. 

Wenn im Folgenden von Nutzerkontext die Rede ist, so bezieht sich dies nicht 
nur auf die Nutzung durch einen Angehörigen der betreffenden Gruppe, es wer-
den auch Bezüge über Drittpersonen eingeschlossen. Das trifft etwa zu, wenn in 
einem Nutzervermerk auf eine Familienbeziehung oder auf ein Patronageverhält-
nis verwiesen wird; so wird beispielsweise ein Stiftungsvermerk der Ehefrau eines 
verstorbenen Offiziers oder ein Besitzvermerk eines Klienten bzw. „Gefolgs-
manns“ (tābiʿ) eines Großwesirs als Hinweis auf eine Nutzung im ʿaskerī-Kontext 
gewertet. Neben Informationen zum sozialen Kontext eines Nutzers werden 
grundsätzlich auch Einträge mit Lokalisierungen in einschlägigen Institutionen – 
beispielsweise Palastbibliotheken, Ṣūfī-Konvente oder Medresen – als Belege für 
eine Nutzung im betreffenden Kontext – Palast-Kontext, ṣūfī-Kontext bzw. ʿulemā-
Kontext – gewertet. 

5.2.1 Palast-Kontext  

Der Palast-Kontext umfasst einerseits eine Nutzung der Handschriften durch den 
osmanischen Herrscher und dessen Haushalt; im untersuchten Quellenmaterial 
lassen sich neben den Herrschern auch Frauen aus dem Harem – d. h. Sultans-
mütter oder Töchter – belegen. Andererseits schließt diese Kategorie auch eine 
Nutzung durch Angehörige der Leibgarden und der Palast-Administration ein. Im 
19. Jahrhundert ist neben dem Palast des osmanischen Sultans auch der Palast des 
Khediven in Kairo einzubeziehen.  

5.2.2 Der Kontext „Militär“ (ʿaskerī) 

Der Kontext „Militär“ (ʿaskerī) schließt vier Gruppen ein: a) Angehörige des ḳul-
Systems, d. h. durch die Knabenlese (devşirme) ausgehobene oder durch Kauf er-
worbene Elitesklaven des Sultans (ḳul), welche nach einer militärischen Ausbildung 
im Militär als Janitscharen oder in der zivilen Administration dienten;8 b) Angehö-
rige des präbendalen Militärsystems, d. h. Timarioten (timarlü bzw. zaʿīm oder 
sipāhī), welche mit den Steuereinnahmen eines bestimmten Gebietes für Militär-
dienste entschädigt wurden; c) Angehörige von irregulären Söldnertruppen, welche 
ab dem 17. Jahrhundert eine immer größere Bedeutung für das osmanische Militär 
spielten;9 d) Berufssoldaten und Militärpflichtige, welche nach den Militärrefor-

                                                                                          
8  Zum Thema der Elitesklaverei siehe Toledano 2007; vgl. auch Findley 1980, 45-46. 
9  Vgl. etwa İnalcık 1980. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 250 

men Sultan Maḥmūds II. (reg. 1223-1255 h./1808-1839) und Sultan ʿAbdülmecīds 
(reg. 1255-1261 h./1839-1866) den Großteil der regulären Truppen ausmachten.  

5.2.3 Der Kontext „Ziviladministration“ (ḳalemīye) 

Zum Kontext „Ziviladministration“ (ḳalemīye) zähle ich Angehörige der osmani-
schen Verwaltung, welche keinen ḳul-Status hatten, sondern eine zivile Karriere 
absolviert hatten – insbesondere in der großherrlichen Kanzlei (Dīvān-ı Hümāyūn 
ḳalemleri; im 19. Jahrhundert mābeyn), der Kanzlei der Hohen Pforte (bāb-ı ʿālī) 
oder der Finanzverwaltung (bāb-ı defterdārī). Im 19. Jahrhundert gehören zu dieser 
Kategorie – abgesehen vom Kriegsministerium – die Angehörigen der meisten 
Ministerien sowie die Angehörigen der Provinzverwaltung. 

5.2.4 Der Kontext „Bildungselite“ (ʿulemā) 

Der Kontext „Bildungselite“ (ʿulemā) schließt fünf Gruppen ein: a) Absolventen 
einer Medrese, welche als Angehörige der osmanischen Gelehrtenhierarchie in der 
Lehre und der Judikative tätig waren und aus den vaḳf-Mitteln der Institution, an 
welcher sie tätig waren, besoldet wurden;10 b) Studenten an einer Medrese; c) Per-
sonen, welche aus den Stiftungsmitteln einer Medrese oder Moschee besoldet 
wurden, wie etwa Muezzine, auch wenn sich im Einzelfall nicht abklären lässt, ob 
sie ein Studium absolviert hatten; d) die Träger und Trägerinnen des Titels mevlā 
oder mollā, obwohl auch hier meist offen bleiben muss, ob die Betreffenden ein 
Medrese-Studium absolviert hatten; e) im 19. und frühen 20. Jahrhundert auch 
Gelehrte, welche ihr Studium nicht an einer Medrese, sondern einer anderen In-
stitution absolvierten. 

5.2.5 Der faḳīh-Kontext 

Der faḳīh-Kontext schließt nur Nutzer ein, welche im Patronym einen oder meh-
rere Vorfahren nennen, welche den Titel faḳīh „Religionsexperten“ tragen.11 Die 
Nutzer – welche sich im untersuchten Quellenmaterial ausschließlich in Muḥam-
medīye-Handschriften belegen – tragen den Titel hingegen nie selbst. Auffällig ist 
bei Nutzern des faḳīh-Kontexts – wie bereits besprochen – die Verbindung zwi-
schen diesem Nutzerkontext und graphischen Aspekten der Textüberlieferung 
(d. h. der Fächerkalligraphie).12 Es ist gerade aus diesem Grund sinnvoll Nutzer, 
welche den Titel faḳīh-im Patronym führen, separat von anderen Kontexten – etwa 
dem ʿulemā-Kontext – zu behandeln.  

                                                                                          
10  Zilfi 2006. 
11  Zum Titel vgl. Kafadar 1997, 110, und unten Abschnitt 5.5.5. 
12  Siehe oben Abschnitt 3.3.3.5. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 251 

5.2.6 Der reʿāyā-Kontext 

Eine verhältnismäßig kleine Zahl von Handschriften enthält Einträge, welche auf 
eine Nutzung im Kontext von Handel, Handwerk und Agrarwirtschaft hinweist. 
Diese Nutzungskontexte werden hier als reʿāyā-Kontext („Kontext der Steuer zah-
lenden Untertanen“) zusammengefasst.  

5.2.7 Der ṣūfī-Kontext 

Ein ṣūfī-Kontext lässt sich dann belegen, wenn ein Eintrag auf eine Verbindung 
des Nutzers zu einem Ṣūfī-Orden hinweist oder eine Lokalisierung in einem Or-
denskonvent erlaubt. Die Verbindung muss dabei nicht notwendigerweise mit ei-
ner formalen Ordenszugehörigkeit als Adept des jeweiligen Scheichs identisch 
sein, sondern kann auch in einer informellen Nähe, etwa der Verehrung des 
Scheichs durch jemanden im weiteren Umfeld des Ordens bestehen. Die Verbin-
dung zum Scheich des jeweiligen Ordens ist in beiden Fällen als Patronagebezie-
hung zu verstehen, welche nicht nur der Verbreitung von religiösem Wissen und 
Segenswirkung (bereket) diente, sondern auch eine soziale Patronage einschloss.13  

Die Trennung des Palast-Kontexts, des ʿaskerī-Kontexts und des ḳalemīye-Kontexts 
ist nicht immer eindeutig. Einerseits ist im frühen Osmanischen Reich der Haus-
halt des Sultans mit der Administration des Reiches identisch.14 Im Untersu-
chungszeitraum gab es allerdings schon eine klare Trennung zwischen Palast und 
Hoher Pforte, weshalb die Trennung der beiden Nutzungskontexte durchaus 
sinnvoll ist. Verflechtungen gab es – beispielsweise bei der vaḳf-Verwaltung – noch 
bis ins 19. Jahrhundert, und die Entflechtung von Palast- und Staatsadministration  
war ein zentrales Anliegen der Reformpolitik des 19. Jahrhunderts.15 Andererseits 
ist es schwierig, festzustellen, ob ein Nutzer dem ʿaskerī- oder dem ḳalemīye-
Kontext zuzuordnen ist, wenn der Betreffende nicht identifizierbar ist, keine  
Informationen zur Karriere vorliegen und somit nicht klar ist, ob er aus dem ḳul-
System stammt oder eine Karriere in der zivilen Administration absolviert hat. In 
der quantitativen Auswertung nehme ich darum bei einigen Benutzergruppen ei-
ne pauschale Zuordnung vor, obwohl sich diese im Einzelfall nicht belegen lässt. 
Nicht identifizierbare Personen, welche den Titel Paşa tragen, zähle ich generell 
zum ʿaskerī-Kontext, Angehörige der Finanzverwaltung oder der Kanzlei des 
Dīvān-ı Hümāyūn hingegen zum ḳalemīye-Kontext.  

                                                                                          
13  Zu ṣūfī-Orden als Teil eines sozialen Netzwerks siehe Sievert 2008, 129-140; zur Zugehö-

rigkeit von ʿulemā zu ṣūfī-Orden vgl. auch Zilfi 2006, 214f. 
14  Imber 2002, 148-176; Abou-El-Haj 20052. Die Trennung zwischen Palast-Administration 

und Staatsadministration auch in den beiden Bänden Uzunçarşılı 1945 und Uzunçarşılı 
1948. 

15  Findley 1980, 338. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 252 

5.3 Leitlinien bei der Auswertung der Nutzereinträge  

5.3.1 Daten zum Herstellungskontext in den Kolophonen 

Der Kolophon dokumentiert in Handschriften die Vollendung der Abschrift und 
enthält Informationen zum Kopisten. Ein Kolophon kann – im weitesten Sinn des 
Wortes – sehr knapp sein und lediglich durch eine Formel wie tamma („[die Ab-
schrift] ist abgeschlossen“ bzw. „die Abschrift ist vollständig“) oder tamma al-kitāb 
bi-ʿawn Allāh al-malik al-wahhāb („das Buch ist mit der Hilfe Gottes, des freigiebigen 
Herrschers, vollendet“) bestätigen, dass die Abschrift – nach dem Ermessen des 
Kopisten – vollständig ist. Relevante Informationen für meine Untersuchungen zu 
den Handschriftennutzern enthält eine solche Formel nicht, weshalb ich sie im 
Folgenden nicht als Kolophon in einem engeren Sinn verstehe und die betreffen-
den Handschriften zu den Handschriften „ohne Kolophon“ zähle.16  

Im Folgenden werden Kolophone ausgewertet, welche neben einer solchen 
Formel, welche die Vollständigkeit bestätigt, Informationen zur Datierung, zur 
Lokalisierung oder zum sozialen Kontext der Kopisten enthalten. Diese Informa-
tionen sind jedoch generell sehr heterogen und machen eine Auswertung schwie-
rig. Die Datierungen werden im Folgenden für einen diachronen Überblick über 
die Zahl der hergestellten Handschriften herangezogen. Es ist jedoch zu beachten, 
dass die Zahl der undatierten Handschriften verhältnismäßig groß ist.17  

Lokalisierungen in den Kolophonen erlauben einen Überblick über Orte der 
Handschriftenherstellung. Zusammen mit der Lokalisierung durch den heutigen 
Sammlungskontext und möglicherweise auch weitere lokalisierte Nutzereinträge, 
lässt sich in Einzelfällen auch die „Wanderung“ einer Handschrift partiell rekon-
struieren. Generell sind Lokalisierungen in den Kolophonen aber wesentlich selte-
ner als Datierungen.18 Es ist außerdem zu berücksichtigen, dass meine Wahl der 
ausgewerteten Bibliotheken und deren Sammlungsgeschichte gerade auf eine Aus-
wertung der Kolophone hinsichtlich der Orte der Handschriftenherstellung einen 
Einfluss haben. 

Die Heterogenität der Informationen ist vor allem bei der Analyse des sozialen 
Kontexts der Kopisten ein Problem; diesbezüglich unterscheiden sich Kolophone 
jedoch nicht von anderen Nutzereinträgen. 

Zunächst ist aber zu erörtern, inwieweit Kolophone Information enthalten, 
welche Aufschluss darüber geben, ob ein Kopist die vollendete Handschrift weiter 
nutzte oder sie einem anderen Nutzer übergab. Es ist auch zu prüfen, ob eine 
Handschrift vom Kopisten bereits im Auftrag hergestellt wurde. Abzuklären ist 
darüber hinaus, ob Indizien dafür vorliegen, dass eine Handschrift zum Zweck 
der Stiftung angefertigt wurde.  

                                                                                          
16  Das trifft auch auf meinen Katalog der Handschriften in Kapitel 8 zu. 
17  Vgl. unten Tabelle 5.1.  
18  Vgl. unten Abschnitt 5.4.1 und 5.4.2. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 253 

Tatsächlich enthalten Kolophone nur in seltenen Fällen Hinweise auf einen 
Auftraggeber oder eine Auftraggeberin. Nur in einer Handschrift meines Korpus 
wird im Kolophon explizit darauf verwiesen, dass die Handschrift im Auftrag an-
gefertigt wurde. Es handelt sich um die Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift MK A 8252, 
welche 1169 h./1755-1756 für el-Ḥācī ʿĀʾişe Ḫatun angefertigt wurde. Es gibt je-
doch auch in anderen Handschriften Indizien dafür, dass eine Handschrift nicht 
zur Nutzung durch den Kopisten hergestellt wurde:  

1. Wenn der Kopist eine größere Zahl von Handschriften desselben Werkes 
schrieb, so ist auszuschließen, dass diese alle einer weiteren Nutzung durch den 
Kopisten dienen sollten. Bei der Handschrift MK A 8846 (1040 h./1631) handelt 
es sich laut Kolophon um die sechzigste Muḥammedīye-Abschrift, welche Mūsā 
Ḫalīfe, genannt Ḳaraḫvācezāde anfertigte. Die hohe Zahl der Abschriften spricht in 
diesem Fall dafür, dass es sich um einen professionellen Kopisten handelt. Auch 
bei einer geringeren Zahl von Handschriften, die vom selben Kopisten stammen, 
ist davon auszugehen, dass diese nicht zum Eigengebrauch hergestellt wurden.19 
Offen bleibt in solchen Fällen, ob die betreffenden Handschrift im Auftrag oder 
ohne Auftrag, aber zum späteren Verkauf angefertigt wurde. 

2. Wenn unmittelbar nach der Fertigstellung der Handschrift ein datierter Eintrag 
statt dem Kopisten eine andere Person als Besitzer oder Stifter nennt, weist dies 
mit großer Wahrscheinlichkeit darauf hin, dass der Kopist die Handschrift bereits 
für diese Person anfertigte. Dies geschah zum Teil noch am selben Tag, zum Teil 
einige Tage oder Wochen später. Die Muḥammedīye-Handschrift MK A 8180 wurde 
beispielsweise nach ihrer Vollendung durch den Kopisten el-Ḥācc Ḥāfıẓ İsmāʿīl 
noch am selben Tag (12. Ṣafer 1281 h./17. Juli 1864) von der Mutter des verstorbe-
nen Kompaniekommandanten (bölükbaşı) Maḥmūd Aġa gestiftet.20 Unter dem Ko-
lophon notierte der Kopist außerdem, dass es sich um seine fünfte Abschrift han-
delt.21 Wie bei der Handschrift MK A 8846 ist das ein Indiz dafür, dass es sich um 
einen professionellen Kopisten handelt. Falls der zeitliche Abstand zwischen der 
Vollendung der Handschrift und einem Besitz- beziehungsweise Stiftungsvermerk 
größer ist, muss allerdings offen bleiben, ob die Handschrift im Auftrag angefertigt  
 

                                                                                          
19  Laut Kolophon ist MK A 8180 (1281 h.) die fünfte Muḥammedīye-Abschrift, welche der Ko-

pist herstellte. In seltenen Fällen lassen sich auch im untersuchten Handschriftenmaterial 
mehrere Handschriften nachweisen, welche vom selben Kopisten stammen; das trifft etwa 
auf die Handschriften VGM Safranbolu 67 Saf 441 (1002 h.) und MK B 44 (1004 h.) zu, 
welche der Kopist Receb b. Murād Faḳīh b. ʿAbdünnebī b. Muḥammed Faḳīh herstellte. 

20  MK A 8180 (1281 h.), 276a: Die Namen der Personen und Orte sind zum Teil nicht entzif-
ferbar. Laut Kolophon ist der Kopist el-Ḥācc Ḥāfıẓ İsmāʿīl, Schüler von es-Seyyid 
[Maḥmūd?]; die Abschrift ist auf den 12 Ṣafer 1281 h. datiert. Auf fol. 1a befindet sich der 
vaḳf-Vermerk der Mutter des verstobenen Kompanie-Kommandanten (bölükbaşı) Maḥmūd 
Aġa (işbu biŋ ikiyüz seksen bir senesi […] ḳaṣabası sākinelerinden merḥūm sābıḳ bölükbaşı 
Maḥmūd Aġanıŋ vā[lidesi] […] Ḫatun rıżāʾen li-llāhi taʿālā vaḳf eylemişdir), 12. Ṣafer 1281 h. 

21  MK A 8180, 276a: ʿaded-i taḥrīri 5 („fünfte Abschrift“).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 254 

wurde, ob ein professioneller Kopist eine Abschrift zum Zweck des Verkaufs ohne 
Auftrag anfertigte oder ob der Besitzwechsel nicht geplant war, aber nach einigen 
Monaten aus unbekannten Gründen zustande kam.22 Auch manche undatierte Be-
sitz- oder Stiftungsvermerke lassen sich aufgrund des Duktus dem Kopisten zu-
schreiben: In der Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift MK B 894 (1250h./1834-1835) be-
findet sich beispielsweise direkt unter dem Kolophon eine undatierte vaḳf-Urkunde,  
welche von der Hand des Kopisten es-Seyyid Ḥāfıẓ Muḥammed genannt 
Cāvdārzāde stammt, aber im Namen der Stifterinnen Ḥopaḳızı Fāṭima und ihrer 
Mutter Ḫadīce niedergeschrieben wurde. Der Duktus, die verwendete Tinte und 
die graphische Gestaltung sprechen dafür, dass der Kolophon und der Stiftungs-
vermerk in einem Zug niedergeschrieben wurden und dass die Handschrift deshalb 
mit großer Wahrscheinlichkeit für Fāṭime und Ḫadīce angefertigt wurde (Abbil-
dung 5.1).23 

Wie bereits erwähnt sind im untersuchten Quellenmaterial fragmentarische Hand-
schriften und Handschriften mit ergänzten Seiten zu finden. Die Seitenverluste 
und Ergänzungen betreffen besonders oft auf die ersten und die letzten Blätter ei-
ner Handschrift, da bei diesen die Gefahr, beschädigt oder verloren zu gehen, we-
gen der höheren mechanischen Beanspruchung grundsätzlich besonders groß ist. 
Zusammen mit den Blättern gingen bei diesen Handschriften auch Kolophone 
sowie Besitz- und Stiftungsvermerke verloren. Im untersuchten Handschriftenma-
terial findet sich nur ein einziges Beispiel (MK B 1041) dafür, dass ein Schreiber 
später ergänzter Seiten in einem Kolophon sowohl den eigenen Namen und das 
Datum der Reparatur als auch den inzwischen verlorenen originalen Kolophon 
dokumentierte.24 Es gibt jedoch auch Fälle, in welchen der unterschiedliche Duktus 
deutlich darauf hinweist, dass am Ende einer Handschrift Seiten ergänzt wurden 
und diese ergänzten Seiten mit einem Kolophon enden. So unterscheiden sich in 
der Handschrift SK Ḥacı Mahmud 2840 die Papierqualität und der Duktus der 
letzten fünfzehn Blätter deutlich vom Rest der Handschrift und sprechen auch für 
einen beträchtlichen zeitlichen Abstand.25 Der auf den 1. Muḥarrem 1246 h. (22. 
Juni 1830) datierte Kolophon von es-Seyyid Ḥüseyin er-Rüşdī bezieht sich darum  
 

                                                                                          
22  Siehe etwa die Muḥammedīye-Handschrift DKM S[īn] 5245 (1210 h./1795), bei welcher die 

Vollendung der Abschrift und der erste Besitzvermerk knapp vier Monate auseinander lie-
gen. DKM S[īn] 5245 wurde von al-Ḥāǧǧ Ḥāfıẓ Muḥammad b. Ḥāfiẓ Ibrāhīm, Mevlevī-
Adept, [Kalligraphie-]Schüler des Sayyid Muḥammad und bekannt als Imām Murādḫān in 
der ersten Dekade des Rebīʿ I 1210 h. (September 1795) kopiert. Die Handschrift enthält 
einen Besitzeintrag von Muḥammed, Angehöriger der Kanzlei des Dīvān-ı Hümāyūn 
(ḫvācegān-ı Dīvān-ı Hümāyūn) vom 1. Receb 1210 h. (11. Januar 1796.). Vgl. auch unten Ab-
schnitt 5.5.2 zur Handschrift MK 55 Hk 903 (1055 h./1645). 

23  Ein ähnlicher Fall ist die Luxushandschrift SK Hasib Efendi 211 (26. Rebīʿ I 1026 h./4. 
April 1617) und ein in die Illumination eingebundener Besitzvermerk. 

24  MK B 1041 (970 h./1562-1563; Reparatur 1235 h./1819-1820). 
25  Ergänzt sind die Blätter 257-271. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 255 

offenbar nur auf die ergänzten Seiten. Im Gegensatz zur Handschrift MK B 1041 
gibt es weder einen Hinweis auf einen originalen Kolophon noch einen Hinweis 
auf den Umstand, dass sich die Angaben im Kolophon Ḥüseyin er-Rüşdīs nur auf 
die Ergänzungen beziehen. 

Außer der Ergänzung von Seiten werden auch andere Reparaturen, etwa Neu-
bindungen, in Nutzereinträgen explizit thematisiert; sie sind aber wie die Ko-
lophone auf ergänzten Seiten sehr selten: Im untersuchten Quellenmaterial do-
kumentiert in zwei Handschriften jeweils ein Eintrag eine Neubindung.26 In zwei 
weiteren Handschriften wird jeweils pauschal auf eine Reparatur verwiesen. In 
beiden Fällen deutet der unterschiedliche Duktus darauf hin, dass Seiten ergänzt 
wurden und der Vermerk sich auf diese Ergänzung bezieht. Es ist aber nicht aus-
zuschließen, dass gleichzeitig andere Reparaturen (etwa Reparaturen am Einband) 
durchgeführt wurden. Im Gegensatz zu den ergänzten Kolophonen ist in den er-
wähnten Fällen jeweils konkret von einer Reparatur (taʿmīr oder tecdīd) oder einer 
Bindung (mücellidlik) die Rede.  

Beispielsweise wurden die letzten Blätter der Handschrift MK B 970 (o. D.) von anderer Hand 

ergänzt und enden mit einem Kolophon ohne Datum, welcher auf die Reparatur (taʿmīr) 
durch einen gewissen el-Ḥāfıẓ Muṣṭafā verweist. Darunter wird noch als zweiter Name Köroġlu 

Ḥāfıẓ (كراعلو حاڡط) genannt, wobei unklar ist, für wen dieser steht.27 In der Handschrift SK Yaz. 

Bağ. 4847 (1132 h./1720) finden sich zwei Reparaturvermerke; es lässt sich nicht herausfinden, 

ob sie sich auf dieselbe Person beziehen. 1. Die Tochter von Ḥacı Muḥammed ließ die Hand-

schrift reparieren (Ḥacı Muḥammed Kerīmesi taʿmīr ėtdirdi).28 Der Vermerk ist mit der Bitte um 

Fürbitte verbunden. 2. „Meine geliebte Fāṭime Munlā, dieses Buch habe ich repariert; erinnere 

dich jedes Mal von Herzen an mich, wenn du es liest“ (Maʿşūḳum Fāṭime Monlā işbu kitābı eyle-
dim taʿmīr, her zamān oḳıdukça eyle beni göŋülde ḫaṭīr); daneben das Datum 1173 h./1759-1760.29 

5.3.2 Besitz und Stiftung – Stempel und handschriftliche Einträge  

In den untersuchten Handschriften befinden sich handschriftliche Einträge und 
Stempel, welche eindeutig als Besitz- oder Stiftungsvermerke zu verstehen sind. In 
anderen Fällen fehlt diese Eindeutigkeit aber, da die Einträge sehr knapp sind. Im 
Folgenden erläutere ich meinen Umgang mit solchen Zweifelsfällen. 

Wie bereits mehrfach erwähnt haben die Einträge in den untersuchten Hand-
schriften unterschiedliche Funktionen; neben Besitz- und Stiftungsvermerken 

                                                                                          
26  Die Handschrift SK Hacı Selim Ağa 533 (1048 h./1638) wurde 1216 h. [durch Ḫalīl Efendi?] 

neu gebunden. DKM Tārīḫ Turkī 13 (1029 h./1620) wurde laut einer Goldprägung auf dem 
Einband „in der Ägyptischen Khedivenbibliothek gebunden“ (muǧallad min al-kutubḫāna al-
ḫidīvīya al-miṣrīya); die Prägung ist nicht datiert; Terminus post quem ist die Gründung der 
Khedivenbibliothek 1286 h./1870; vgl. Sayyid 1417 h./1996, 22.  

27  MK B 970 (o. D.), 261b. 
28  SK Yaz. Bağ. 4847 (1132 h./1720), 1b. 
29  SK Yaz. Bağ. 4847 (1132 h./1720), 183b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 256 

können dies beispielsweise die im vorangehenden Abschnitt erwähnten Repara-
turvermerke, Geburtsvermerke oder Fürbitte sein. Im Fall der Besitzvermerke wird 
der Besitzanspruch oft durch explizite Formulierung zum Ausdruck gebracht: „Be-
sitzer des Buches ist […]“ (ṣāḥib-i kitāb […] -dur); „[…] hat es in Besitz genom-
men“ (tamallakahu […]); „es gehört zu den Büchern von […]“ (min kutub […]). 
Daneben gibt es jedoch auch Einträge, welche keine Information zur Funktion 
enthalten und trotzdem mit einiger Wahrscheinlichkeit als Besitzvermerke zu ver-
stehen sind. Wird ein Name ohne weiteren Kommentar eingetragen, so liegt es 
nahe diese „Markierung“ als Besitzanspruch zu deuten. Ich werde diese darum in 
der folgenden quantitativen Auswertung der Nutzereinträge grundsätzlich als Be-
sitzvermerke zählen.  

Im untersuchten Quellenmaterial lassen sich keine Besitzstempel belegen, welche  
sich ähnlich einem Exlibris aufgrund der Inschrift als solche identifizieren lassen.30 
Die verwendeten Stempel dienen generell dazu einen Rechtsaktes, etwa einen Kauf 
oder eine Stiftung, zu besiegeln.31 Wurde beispielsweise die Stiftung eines Sultans 
zusätzlich zu dessen vaḳ f-Stempel durch die vaḳ f-Urkunde eines Rechtsgelehrten 
bestätigt, so ist diese durch den Stempel dieses Rechtsgelehrten bestätigt (Abbil-
dung 5.2). Andere Beispiele sind ein Inventurvermerk in der Handschrift İK Orhan 
652, welcher durch den Stempel von Aḥmed Vefīḳ (später Paşa; st. 1308 h./1891) 
bestätigt wurde, oder ein Vermerk des Obertaubstummen im Topkapı-Palast 
Muṣṭafā Aġa bezüglich der Reparatur und Erneuerung der Stiftung, welchen er 
wiederum durch sechs Stempelabdrücke bestätigte (Abbildung 5.3).32 Die Stempel 
enthalten den Namen des Stempelinhabers, zum Teil auch ein Datum sowie in 
sehr seltenen Fällen Informationen zum sozialen Kontext.33 Die Namen sind oft in 
ihrem Wortsinn in Verse eingebaut oder mit Gebetsformeln kombiniert (Abbil-
dung 5.2).34 

Neben den Stempeln, welche einen Eintrag bestätigen und beglaubigen, sind in 
den untersuchten Handschriften auch isolierte Stempel zu finden. Analog zu den 
Namenseinträgen interpretiere ich diese als Besitzstempel, da auch hier das Mar-

                                                                                          
30  Zu Stempeln generell vgl. Kütükoğlu 1994, 84-97; Déroche 2005/1426 h., 335-344; Gacek 

2009, 243-245. 
31  Als Beispiel für einen Stempel, welcher einen Besitzeintrag bestätigt, sei auf die Handschrift 

SK Mihrişah 258 (1071 h.) und den Eintrag des Sekretärs des Obereunuchen verwiesen. 
32  İK Orhan 652 (1051 h.): teftīşde görülmüşdür („bei der Inventur gesichtet“), o. D. Aḥmed 

Vefīḳ war 1279 h. (1863) als Inspektor in Bursa tätig, zu diesem Zeitpunkt ist der Inventur-
eintrag mit einiger Wahrscheinlichkeit entstanden. 1295 h. (1878) wurde er Gouverneur 
Bursa und später mehrmals Bildungsminister und Großwesir, vgl. SO2, 1, 225. 

33  Besitzstempel sind auch in der Sekundärliteratur nicht belegt. Neben den Stempeln von 
Privatpersonen und vaḳf-Stempeln existierten im Osmanischen Reich auch Amtsstempel, 
Kütükoğlu 1994, 83-97. Diese sind aber vor allem in Archivalien zu finden und im unter-
suchten Handschriftenmaterial nicht belegt.  

34  Ayasofya 2081, 1a: Stempel von Aḥmed Şeyḫzāde يا رب زتو توفيق تمنا كند احمد („oh Herr, von 
dir erfleht Aḥmed sich Erfolg“). Vgl. auch Gacek 2009, 243-245. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 257 

kieren – liegen keine Indizien für einen anderen Gebrauch vor – als Dokumenta-
tion des Besitzanspruch zu verstehen ist.35 

Da sich auf Stempeln – wie bereits festgestellt – meist nur der Name des Trä-
gers und zum Teil auch ein Datum befindet, ist ihr Informationsgehalt meist ge-
ring. Nur in sehr seltenen Fällen lässt sich die betreffende Person mit Sicherheit 
identifizieren. Befindet sich auf dem Stempel ein Datum, so handelt es sich mit 
einiger Wahrscheinlichkeit um das jeweilige Herstellungsdatum des Stempels;36 
damit kann auch das Datum der Benutzung aufgrund der durchschnittlichen Le-
benszeit ungefähr erschlossen werden. Aus dem Namen selbst kann im Allgemei-
nen nur auf das Geschlecht geschlossen werden. In den seltenen Fällen, in wel-
chen der Stempel Informationen zum sozialen Kontext enthält, finden sich die-
selben Informationen in den meisten Fällen auch im handschriftlichen Eintrag, 
welcher durch den Stempel bestätigt wurde. Es ist hingegen nicht möglich, den 
Umstand, dass eine Person einen Stempel besaß, als Indiz für den sozialen Kon-
text auszuwerten 

Es gibt Belege für Stempel welche über einen sehr langen Zeitraum in Ge-
brauch waren und darum heute zu Fehldatierungen verleiten. Ein bekanntes Bei-
spiel ist der Stempel, welchen Selīm I. (918-927 h./1512-1520) als Inventarstempel 
für die ḫazīne-Sammlung im Topkapı-Palast herstellen ließ, welcher aber über den 
Tod Selīms I. hinaus bis ins 18. Jahrhundert in Gebrauch war (Abbildung 5.2).37 
Es handelt sich bei diesem Stempel um einen sehr seltenen – und im vom mir 
ausgewerteten Handschriftenmaterial auch den einzigen – Fall eines Stempels, der 
explizit in sekundären Quellentexten erwähnt und in der Sekundärliteratur disku-
tiert wird.38 Die Beschriftung selbst enthält den Namen Selīms I. aber keine In-
formation zur Funktion als Inventarstempel; er kann somit leicht als Besitzstem-
pel fehlinterpretiert werden.  

Die Stiftung einer Handschrift als vaḳf macht diese „immobil“ (mevḳūf) – d. h. vor 
allem unveräußerlich. Bei der Stiftung einer Handschrift kann es sich sowohl um 
eine „wohltätige Stiftung“ (vaḳf-ı ḫayrī) als auch um eine „Familienstiftung“ (vaḳf-ı 
ehlī) handeln.39 Die konkreten Folgen waren sehr unterschiedlich. Im Fall eines 

                                                                                          
35  Déroche stellt fest, dass sich bei Stempeln, welche ohne weitere Notizen in Handschriften 

angebracht wurden, nicht sagen lässt, ob sie von einem Besitzer oder einem Leser stam-
men, Déroche 2005/1426 h., 339. Ich konnte im untersuchten Handschriftenmaterial je-
doch keine Indizien dafür finden, dass Leser Bücher mit ihrem Stempel versahen.  

36  Gacek 2009, 245. Das sehr ausführliche Kapitel zu Stempeln in Kütükoğlus Handbuch 
geht auf das Thema Datierung gar nicht ein, Kütükoğlu 1994, 83-97. 

37  Raby 1981, 46, und Uzunçarşılı 1945 [19883], 318-319, und Uzunçarşılı 1959, 12f. Der 
Stempel findet sich beispielsweise auch in einer Handschrift des 17. oder 18. Jahrhunderts: 
Ayasofya 3682, Ġāyat al-Itqān fī ṭ-Ṭibb, des Ṣāliḥ b. Naṣrullāh b. Sallūm (st. 1080 h./1669). 
Mit bestem Dank an Nathalie Bachour für diesen Hinweis.  

38  Uzunçarşılı 1945 [19883], 318f.  
39  Zur Frage, ob das Stiften von Büchern nach islamischem Recht überaupt möglich ist, siehe 

Bilici 1999, 41. Eine Einführung in die Thematik des vaḳf in osmanischer Zeit in Astrid 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 258 

vaḳf-ı ḫayrī wurde die Handschrift durch die Stiftung an einem öffentlichen oder 
halböffentlichen Ort benutzbar; nicht immer handelte es sich um Bibliotheken im 
engeren Sinn. Neben Buchstiftungen für die Stiftungsbibliotheken von Moscheen, 
Medresen und Ordenskonventen, lassen sich im untersuchten Quellenmaterial 
Buchstiftungen für verschiedene Räumlichkeiten im Palast oder für den Basar bele-
gen. Je nach der Zugänglichkeit des Ortes, an welchem sich die gestifteten Hand-
schriften befanden, unterschieden sich auch die potentiellen Benutzergruppen. Ei-
nerseits war eine Stiftungsbibliothek an einer Moschee als öffentliche Bibliothek 
konzipiert; andererseits war gerade im Palast die Zugänglichkeit der verschiedenen 
Räumlichkeiten streng reglementiert und die dort gestifteten Handschriften stan-
den damit jeweils unterschiedlichen Nutzergruppen zur Verfügung.40  

Eine Handschrift, welche in einen vaḳf-ı ehlī verwandelt worden waren, wurde 
weiter vom Stifter und seiner Familie genutzt; sie wurde durch diesen Rechtsakt 
jedoch für ihn und seine Nachkommen unveräußerlich. Die Handschrift wurde 
theoretisch nicht als Eigentum vererbt; es wurden aber die Nutzungsrechte ver-
erbt. Zum Teil finden sich in den vaḳf-Vermerken sogar konkrete Regeln zur „Ver-
erbung“.41 Im Zusammenhang mit vaḳf-Einträgen und vaḳf-Stempeln sind im 
Folgenden zwei Fragen zu erörtern: 1. Lassen sich vaḳf-ı ḫayrī und vaḳf-ı ehlī an-
hand der Einträge und Stempel unterscheiden? 2. Welchen Quellenwert hat ein 
vaḳf-Stempel ohne zusätzlichen handschriftlichen Vermerk? Ist auszuschließen, 
dass in größeren Bibliotheken und Sammlungen vaḳf-Stempel posthum als Inven-
tarstempel weiterverwendet wurden? 

Im untersuchten Handschriftenmaterial kommen handschriftliche vaḳf-Einträge 
vor, aus deren Wortlaut sich eindeutig schließen lässt, ob es sich um einen vaḳf-ı 
ḫayrī oder einen vaḳf-ı ehlī handelt. Nennt ein vaḳf-Eintrag etwa die Institution, 
welcher eine Handschrift gestiftet wird, beispielsweise eine Moschee oder eine 
Medrese, so wird daraus ersichtlich, dass es sich um einen vaḳf-ı ḫayrī handelt und 
die Handschrift nicht mehr in einem Familienkontext genutzt wurde. Wie bereits 
erwähnt gibt es auch vaḳf-Vermerke, in welchen die Vererbung der Nutzungsrechte 
innerhalb der Familie geregelt wird, welche folglich einen vaḳf-ı ehlī betreffen.  

In den meisten Fällen fehlen konkrete Hinweise, welche Aufschluss darüber ge-
ben könnten, um welche Art von Stiftung es sich handelt. Auch in vaḳf-Vermerken, 
welche anhand des Sammlungskontexts einem vaḳf-ı ḫayrī zugeordnet werden 
können, fehlt oft ein konkreter Hinweis auf die Institution, welcher die betreffende 

                                                                                                                                                                                                                          

Meier, „Waḳf, II. In the Arab Lands,“ in: EI2, 12, 823-828. Die Institution des vaḳf-ı ehlī war 
vor allem für die Elitesklaven in der osmanischen Administration, da aufgrund von deren 
Sklavenstatus das Erbe vom Sultan konfisziert werden konnte. Ein vaḳf zugunsten der 
Nachkommen war davon nach islamischem Recht ausgenommen und erlaubte somit die 
Versorgung der Nachkommen.  

40  Zur Frage, ob es sich bei den vaḳf-Bibliotheken um öffentliche Bibliotheken handelte siehe 
oben Abschnitt 1.2.2.1. Vgl. auch unten Abschnitt 5.5.1. 

41  Siehe etwa die vaḳf-Vermerke der Handschriften MK B 540 (1028 h.) und SK Serez 1541 
(959 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 259 

Handschrift gestiftet wurde. Dies lässt sich besonders gut an den Handschriften aus 
den großen Istanbuler Stiftungsbibliotheken zeigen. Obwohl der vaḳf-Stempel des 
Sultans in diesen jeweils durch eine ausführliche vaḳf-Urkunde eines Rechtsgelehr-
ten bestätigt wurde, fehlt in dieser ein Hinweis auf die konkrete Bibliothek (Abbil-
dung 5.2). Da Maḥmūd I. (reg. 1143-1168 h./1730-1754) verschiedenen Bibliothe-
ken Handschriften stiftete, lässt sich nur anhand des Sammlungskontexts, nicht 
aber anhand des vaḳf-Eintrags feststellen, ob es sich um eine Stiftung für die Aya-
sofya-Bibliothek oder die Fatih-Bibliothek handelte. 

Die Aussagekraft von vaḳf-Stempeln und Einträgen ist sehr unterschiedlich. 
Sowohl ein handschriftlicher Vermerk als auch ein Stempel kann Informationen 
zur Art der Stiftung (vaḳf-ı ḫayrī oder vaḳf-ı ehlī), gegebenenfalls zur Institution, 
welcher die Handschrift gestiftet wurde, zum Stifter – mit mehr oder weniger In-
formationen zum sozialen Kontext – und zur Datierung enthalten. In beiden Fäl-
len können die Informationen aber auch sehr knapp sein. In Extremfällen befin-
det sich in der Handschrift nur der Schriftzug „vaḳf“. 

Vaḳf-Stempel wurden bei der Stiftung größerer Buchbestände hergestellt.42 Sie 
sind nicht notwendigerweise auf die Stiftung einer einzigen Bibliothek beschränkt. 
Gerade die vaḳf-Stempel der Sultane wurden wie erwähnt für mehrere Bibliothe-
ken eingesetzt. Im Gegensatz zu anderen Stempeln verweisen vaḳf-Stempel in der 
Inschrift mit Formulierungen wie vaḳf-ı […] („Stiftung des […]“) oder waqafahu 
[…] („Dies hat […] gestiftet“) explizit auf ihre Funktion. Im 18. Jahrhundert ist in 
den vaḳf-Stempeln der Sultane der Schriftzug „vaḳf“ in die ṭuġra eingearbeitet 
(Abbildungen 5.2 und 5.5).43  

Angesichts der unterschiedlichen Kennzeichnung einer Handschriftenstiftung 
durch einen vaḳf-Stempel, einen handschriftlichem vaḳf-Eintrag oder beides in 
Kombination fragt sich, welche Schlussfolgerungen diese unterschiedlichen Kenn-
zeichnungen des Rechtsaktes erlauben. Es fällt gerade bei den Stiftungen der os-
manischen Sultane auf, dass es sowohl Handschriften gibt, in welchen lediglich 
der vaḳf-Stempel zu finden ist, als auch Handschriften, in welchen der Stempel 
wie oben erwähnt durch den vaḳf-Eintrag eines Rechtsgelehrten – in den unter-
suchten Handschriften jeweils des Inspektors der Stiftungen der Heiligen Stätten 
(müfettiş-i evḳāf el-Ḥaremeyn eş-şerīfeyn) – ergänzt ist (Abbildungen 5.2 und 5.4).44 
Gerade bei den Stiftungen der Sultane und der obersten administrativen Hierar-
chie stellt sich also die Frage, ob nur die Handschriften, in welchen neben dem 
Stempel eine vaḳf-Urkunde eingetragen ist, zur ursprünglichen Stiftung gehören 
und der Stempel später auch als Inventarstempel diente. Ein positiver Beleg dafür, 
dass vaḳf-Stempel über längere Zeit als Inventarstempel verwendet wurden, liegt 
allerdings nicht vor. Es gibt vielmehr Hinweise, welche gegen diese These spre-

                                                                                          
42  Zu vaḳf-Stempeln sie Kut und Bayraktar 1984 und Kütükoğlu 1994, 91f.  
43  Kütükoğlu 1994, 91; Kut und Bayraktar 1984, 31-40. 
44  Verweis auf Samsun, wo dies auch so gehandhabt wurde: Stempel und vaḳf-Vermerk. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 260 

chen: In Handschriften der Sammlung des şeyḫülislām Feyżullāh Efendi (st. 
1115 h./1703) befindet sich lediglich ein vaḳf-Stempel ohne eine zusätzliche vaḳf-
Urkunde. Ein Besitzeintrag Feyżullāhs und ein Inventarisierungsvermerk aus dem 
Jahr 1112 h. (1700-1701) zeigen allerdings, dass die betreffenden Handschriften 
zuvor in seinem Besitz waren. Damit ist auszuschließen, dass sie nicht zur ur-
sprünglichen Stiftung gehörten und erst zu einem späteren Zeitpunkt in die Stif-
tungsbibliothek Feyżullāhs kamen.45 Während ich im Katalog in Kapitel 8 jeweils 
dokumentiere, ob eine Stiftung anhand eines Stempels, anhand eines handschrift-
lichen Eintrags oder einer Kombination aus beidem nachgewiesen ist, werte ich in 
der quantitativen Analyse auch vaḳf-Stempel ohne handschriftliche Bestätigung 
grundsätzlich als Beleg für eine Stiftung. 

Auch für die zahlreichen Bibliotheksneugründungen des 19. und frühen 20. Jahr-
hunderts – etwa die Bibliotheken von Ḫazīnedārzāde Mīr ʿAbdullāh in Samsun 
oder ʿAlī Emīrī in Istanbul – wurden vaḳf-Stempel mit den üblichen Formulie-
rungen und Informationen hergestellt und verwendet: 

Die Beschriftung des vaḳf-Stempels der Bibliothek von Ḫazīnedārzāde Mīr ʿAbdullāh ist mit 

früheren – etwa der von Feyżullāh Efendi – vergleichbar; die Formulierung ist aber so gewählt, 

dass sie zumindest theoretisch eine Nutzung als Inventarstempel für Zustiftungen ermöglichte: 

„Eines der Bücher, welche der Bibliothek von as-Sayyid ʿAbdullāh Beg in Samsun gestiftet 

wurde 1249 [h./m.] (1833-1835)“ (min al-kutub al-mawqūfa al-mawḍūʿa bi-Ṣamsun fī kutubḫāna 
as-Sayyid ʿAbdullāh Beg Ḫazīnedārzāde 1249). Im untersuchten Exemplar befindet sich zusätz-

lich zum Stempel jedoch ein handschriftlicher vaḳf-Vermerk, welcher zeigt, dass dieses zur ur-

sprünglichen Stiftung gehörte (Abbildung 5.6). 

Auch ʿAlī Emīrī verwendete für seine 1341 h. (1922-1923) der Millet Kütüphanesi gestifteten 

Handschriften nach wie vor einen vaḳf-Stempel: „Diyārbekirli ʿAlī Emīrī – um Gottes Wohlge-

fallen habe ich es gestiftet“ (Diyārbekirli ʿAlī Emīrī – Allāh taʿālā ḥażretleriniŋ rıżāsıçün vaḳf eyle-
dim 1341).46 

Ab dem 19. Jahrhundert wurden von Bibliotheken – z. B. von der Khediven- 
bibliothek (al-Kutubḫāna al-Ḫidīwīya al-Miṣrīya) oder der Kütübḫāne-i ʿUmūmī-yi 
ʿOsmānī in Beyazıt – auch Inventarstempel verwendet, deren Beschriftung nur aus 
dem Namen der jeweiligen Institution besteht. Zum Teil wurden bei Neubindun-
gen auch Prägungen auf dem Einband angebracht.47 Diese Inventarstempel und 
Prägungen wurden vor allem in Bibliotheken verwendet, welche im 19. Jahrhun-
dert neu gegründet worden waren. Zum Teil wurden aber auch für bereits beste-

                                                                                          
45  Derman 2007, 328 (Millet Feyzullah 489), 336 (Millet Feyzullah 1218), 344 (Millet Feyzul-

lah 427), 345 (Millet Feyzullah 432). Zum Stempel siehe Kut und Bayraktar 1984, 101f.; zu 
Feyżullāh Efendi siehe Mehmet Serhan Tayşi, „Feyzullah Efendi,“ DİA, 12, 527f. 

46  Kut und Bayraktar 1984, 135-136. 
47  Siehe etwa die Bestände der Bibliothek ʿAbdülḥamīds II. im Yıldız-Palast: İÜ Nadir A 

5458 (1280 h.); İÜ Nadir T 6299 (936 h.); ebenso in der Khedivenbibliothek: DKM Tārīḫ 
Turkī 13 (1029 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 261 

hende vaḳf-Bibliotheken – etwa die Bibliothek beim Konvent Hüdāʾī Efendis – 
Inventarstempel angefertigt („Bibliothek des Scheich Hüdāʾī 1334 [h./m.] (1915-
1919)“; Kütüpḫāne-i Ḥażret-i Pīr Hüdāyī [!] 1334).48 Diese Stempel geben lediglich 
Information über den Sammlungskontext, der mit wenigen Ausnahmen dem heu-
tigen entspricht. 

5.3.3 Patronyme, Herkunftsangaben und Titel 

Neben den expliziten Lokalisierungen, Datierungen und Informationen zum so-
zialen Kontext, welche in Kolophonen und anderen Benutzervermerken enthalten 
sind, können zum Teil auch Namensbestandteile und Titel Hinweise auf den Be-
nutzerkontext geben. Darum ist hier mein Umgang mit Patronymen (neseb), Her-
kunftsangaben (nisbe) und Titeln in der quantitativen Auswertung zu erläutern.  

Bei der Auswertung von Patronymen ist grundsätzlich Vorsicht geboten, da je 
nach Formulierung im Einzelfall nicht immer klar ist, wie lange beispielsweise ei-
ne Berufsbezeichnung (Taşcızāde, „Sohn des Steinhauers bzw. Steinmetz“)49 oder 
ein Titel (Ḳaraḫvācezāde, „Sohn des ‚schwarzen’ Hocas“)50 als Patronym bereits 
„vererbt“ wurde. Bei den berühmten Familiennamen, welche über viele Genera-
tionen geführt wurden, handelt es sich meist um persische und türkische Na-
mensbildungen (auf –zāde bzw. -oġlı). Ein berühmtes Beispiel ist der Arzt und 
mehrmalige Großwesir Keçecizāde Fuʾād Paşa (st. 1285 h./1869), dessen Vater 
nicht Hersteller oder Händler von Filzkappen (keçe) war, sondern der Gelehrte 
und Dichter Keçecizāde ʿİzzet Mollā; auch dessen Vater trug bereits das Patronym 
Keçecizāde.51 Die namensgebende Person kann also einige Generationen vor dem 
Handschriftennutzer, welcher einen solches Patronym führte, gelebt haben. Diese 
persischen und türkischen Patronyme sagen darum über den sozialen Kontext 
nichts aus und werden entsprechend in der Auswertung nicht berücksichtigt. 

Die Benutzereinträge im untersuchten Handschriftenmaterial sprechen hinge-
gen dafür, dass in einem türkischsprachigen Kontext arabische Patronyme nicht 
als Familiennamen vorkommen, sondern eine tatsächliche Generationenfolge 
wiedergeben. Diese arabischen Patronyme beziehe ich darum in die quantitative 
Auswertung ein; so gehe ich beispielsweise davon aus, dass der Kopist der Hand-
schriften VGM 67 Saf 441 (1002 h.) und MK B 44 (1004 h.) Receb b. Murād 
Faḳīh b. ʿAbdünnebī b. Muḥammed Faḳīh aus einer faḳīh-Dynastie stammt und 
es sich bei Murād Faḳīh nicht um irgendeinen Vorfahren sondern um den Vater 
handelt.52 Arabische Patronyme kommen insgesamt häufig vor, enthalten aber sel-

                                                                                          
48  Kut und Bayraktar 1984, 213.  
49  Kopist der Handschrift MK B 689 (1099 h.): Ḥasan el-Ḫırsoḳevī eş-şehīr bi-Taşcızāde. 
50  Kopist der Handschrift MK A 8846 (1040 h.): Mūsā Ḫalīfa eş-şehīr bi-Ḳaraḫvācezāde. 
51  Vgl. Naci Okcu, „İzzet Molla, Keçecizade,“ in: DİA 23 (2001), 561-563; zu Keçecizāde 

Fuʾād Paşa siehe SO2, 2, 539f.  
52  Kopist der Handschriften VGM Safranbolu, 67 Saf 441 (1002 h.) und MK B 44 (1004 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 262 

ten Informationen zum sozialen Kontext. Die wenigen Fälle, welche ich in der 
quantitativen Auswertung berücksichtige, werden darum zusätzlich in der qualita-
tiven Analyse erörtert.53 

Als Namensbestandteil kommt auch eine Herkunftsangabe (nisbe) vor. Im Ge-
gensatz zu einer Lokalisierung, welche besagt, dass eine Handschrift an einem be-
stimmten Ort vollendet, gestiftet oder auf andere Art genutzt wurde, lässt sich 
aufgrund der nisbe des Autors – etwa Kefevī („aus der Stadt Kefe [auf der Krim-
halbinsel]“) – nicht zuverlässig schließen, ob die betreffende Person selbst in der 
genannten Stadt wohnte, aus der genannten Stadt stammte oder ob die nisbe von 
einem Vorfahren übernommen wurde.54 Nur in einem einzigen Fall wird die nisbe 
genauer erläutert; der Kopist der Handschrift IVRAN C 1118 (1139 h.) versah 
seinen Namen (Muḥammed) im Kolophon mit drei Attributen: el-ḥāfıẓ („der Ko-
rankenner“), el-Mıṣrī aṣlā („Kairiner hinsichtlich der Herkunft“) und el-Kütāhī 
meskenen („Bewohner Kütahyas“). In diesem Fall wurde die Handschrift mit einer 
gewissen Wahrscheinlichkeit am Wohnort hergestellt. In allen anderen Fällen 
wurde die nisbe für eine Lokalisierung einer Handschrift nicht herangezogen.  

Einen weiteren Hinweis auf den sozialen Kontext eines Nutzers können Titel wie 
beispielsweise Paşa oder Mevlā bzw. Mollā/Monlā liefern. Es ist aber zu beachten, 
dass die Verwendung der Titel in den mehr als 450 Jahren des Untersuchungszeit-
raums variierte. Im Gegensatz zu den Titeln Paşa und Mevlā bzw. Mollā/Monlā 
werden andere Titel wie Aġa, Çelebi oder Ḫoca/Ḫvāce in sehr unterschiedlichen 
sozialen Kontexten verwendet und helfen dort, wo sie ohne zusätzliche Informa-
tionen zu finden sind, bei einer sozialen Klassifizierung nur wenig.  

Eine recht zuverlässige Klassifizierung erlaubt der Titel Paşa, den nur Angehö-
rige der höchsten militärischen und administrativen Elite trugen. Während die 
Träger des Titels vor dem 18. Jahrhundert mit wenigen Ausnahmen eine ʿaskerī-
Karriere (eine „militärische Laufbahn“) absolviert hatten, wurde er ab dem 19. 
Jahrhundert zunehmend auch Ministern aus einer ḳalemīye-Karriere (einer „zivile 
Karriere“) verliehen.55 Der Titel Mollā (bzw. Mevlā oder Monlā) ist in formellen 
Texten ebenfalls einem sehr engen Kreis der gelehrten Elite vorbehalten. Die Trä-
ger des Titels hatten das Studium an einer Medrese absolviert und eine gehobene 
Funktion in der Lehre oder der Rechtssprechung inne.56 Es ist allerdings zu beach-
ten, dass im 17. und 18. Jahrhundert, als es im Osmanischen Reich Gelehrten- 
dynastien gab und die prestigeträchtigen und lukrativen Ämter vererbt wurden, 
zum Teil schon Kinder den Titel trugen. Von einem ʿulemā-Kontext ließe sich 
selbstverständlich auch in einem solchen Fall reden – einen konkreten Beleg gibt 

                                                                                          
53  Das betrifft etwa den Kolophon von Ümmī Ḫatun, der Tochter des Schmieds Aḥmed 

(Ümmī Ḫatun bint Aḥmed el-Ḥaddād) in der Handschrift SK Serez 1541 (959 h.); vgl. unten 
Abschnitt 5.5.6. 

54  Vgl. MK B 689 (1099 h.): Ḥasan el-Ḫırsoḳevī eş-şehīr bi-Taşcızāde. 
55  Jean Deny, „Pasha,“ EI2, 8, 279; zum 19. Jahrhundert vgl. Bouquet 2007  
56  Dazu genauer Hamid Algar, „Molla,“ DİA 30 (2005), 238f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 263 

es für einen solchen Fall im untersuchten Handschriftenmaterial jedoch nicht. Die 
ausgewerteten Handschriften sprechen dafür, dass der Titel in der Variante Mevlā 
auch stets auf den Personenkreis der Gelehrten bzw. der Gelehrtenfamilien einge-
schränkt war. Die Interpretation der Varianten Mollā und Monlā ist jedoch weni-
ger eindeutig. Diese Titel trugen teilweise auch Religionsexperten ohne Medrese-
Studium. In der quantitativen Auswertung zähle ich die Träger des Titels Mevlā, 
Mollā, Monlā generell zum ʿulemā-Kontext.  

Neben den osmanischen Sultanen trugen auch deren Konkubinen, Töchter 
und Schwestern den Titel Sulṭān – im Gegensatz zum Herrscher aber jeweils dem 
Namen nachgestellt. Er verweist also eindeutig auf eine Nutzung im Palastkon-
text, auch wenn sich die Trägerinnen des Titels oft nicht identifizieren lassen. 
Mehrdeutig sind hingegen die Titel Ḫatun bzw. Ḳadın, welche auf eine Sultans-
mutter verweisen, sofern sich der Palastkontext aus anderen Indizien herleiten 
lässt; die Sultansmütter lassen sich dann stets identifizieren. Da die Titel Ḫatun 
und Ḳadın außerhalb des Palasts in der Bedeutung „Frau“ unspezifisch verwendet 
wurden, lässt sich aufgrund des Titels allein kein Palast-Kontext belegen.  

Als Belege für den Nutzungskontext werden darum in der quantitativen Aus-
wertung nur die Titel Paşa, Sulṭān und Mevlā (inklusive den Varianten Mollā und 
Monlā) berücksichtigt. 

5.4 Quantitative Auswertung der Nutzereinträge 

5.4.1 Datierung der Handschriften 

Im Folgenden werden die Benutzereinträge der 409 untersuchten Handschriften 
quantitativ ausgewertet. Dabei entspricht das Verhältnis der Muḥammedīye-
Handschriften zu den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften in etwa dem aus dem Onli-
ne-Katalog (http://www.yazmalar.org) bekannten Zahlenverhältnis.57 Die Anzahl 
der Maġārib az-Zamān-Handschriften ist wie im Online-Katalog insgesamt klein.  

Der Anteil von undatierten oder aufgrund von Blattverlust undatierbaren 
Handschriften liegt bei 37% (Muḥammedīye), 44% (Envār el-ʿĀşıḳīn) bzw. 54% 
(Maġārib az-Zamān). Die zeitliche Verteilung unterscheidet sich bei den einzelnen 
Werken deutlich. Tabelle 5.1 unten zeigt, dass von sechs datierten Maġārib az-
Zamān-Handschriften fünf aus der Zeit 1600-1750 und eine aus der zweiten Hälf-
te des 19. Jahrhunderts stammen. Fünf von sechs datierten Maġārib az-Zamān-
Handschriften entstanden also innerhalb von 150 Jahren. Im Fall der Envār el-
ʿĀşıḳīn- und Muḥammedīye-Handschriften ist dagegen eine Kontinuität über fast  

                                                                                          
57  Im untersuchten Handschriftenmaterial kommen 75 Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften auf 

323 Muḥammedīye-Handschriften. 18% der insgesamt 398 Handschriften sind also Envār el-
Āşıḳīn-Abschriften. Eine Recherche im Onlinekatalog http://www.yazmalar.org (7.10.2011) 
ergibt ebenfalls einen Anteil von 18%. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 264 

Tabelle 5.1: Datierung der Handschriften in den Kolophonen: 

 Maġārib az-Zamān Envār el-ʿĀşıḳīn Muḥammedīye
1450-1499 - - 4 
1500-1549 - 5 11 
1550-1599 - 12 47 
1600-1649 1 7 42 
1650-1699 1 7 29 
1700-1749 3 6 21 
1750-1799 - 4 23 
1800-1849 - 1 24 
1850-1899 1 - 2 
1900-1949 - - - 

o. D. 7 33 120 
Gesamt 13 75 323 

den ganzen Untersuchungszeitraum zu erkennen. Die ältesten Muḥammedīye-
Handschriften stammen aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts und erst Mit-
te des 19. Jahrhunderts ist ein deutlicher Rückgang der Handschriftenzahl zu er-
kennen. Die ältesten Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften entstanden einige Jahrzehnte 
später, in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts; in der zweiten Hälfte des 18. 
Jahrhunderts nimmt die Zahl der Handschriften ab; eine späte Envār el-ʿĀşıḳīn-
Handschrift liegt noch aus der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts vor. Gerade im 
Fall der Muḥammedīye fällt der starke Rückgang der Handschriftenzahl zeitlich mit 
den ersten lithographischen Drucken dieses Werks zusammen. Im Fall der Envār 
el-ʿĀşıḳīn geht die Zahl der Handschriften deutlich früher zurück, obwohl die 
neunzehn Envār el-ʿĀşıḳīn-Drucke zwischen 1845 und 1907 als Indiz für ein an-
haltendes Interesse am Werk zu werten sind. Neben der Verbreitung durch den 
Buchdruck müssen also noch andere Faktoren dafür verantwortlich sein, dass die 
Zahl der Handschriften schon ab der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts so stark 
rückläufig ist. Einen wichtigen Einfluss auf die Zahlen können – wie bereits er-
wähnt – auch die Sammelkriterien der Bibliotheken im 20. Jahrhundert haben, da 
ältere Handschriften möglicherweise prioritär erworben wurden.  

Der Scheitelpunkt der Handschriftenzahlen liegt sowohl bei den Envār el-Āşıḳīn 
als auch bei der Muḥammedīye in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts. Im Ge-
gensatz zu den Envār el-ʿĀşıḳīn bleibt die Zahl der Muḥammedīye-Handschriften 
noch bis Mitte des 17. Jahrhunderts auf sehr hohem Niveau, geht schließlich nach 
1650 deutlich zurück, bleibt aber bis 1850 auf niedrigerem Niveau stabil.  

Nur ein Teil der untersuchten Handschriften enthält Informationen zum sozia-
len Kontext der Nutzer. Der Anteil liegt bei 40% (Muḥammedīye), 44% (Envār el-
ʿĀşıḳīn) bzw. 77% (Maġārib az-Zamān). Die folgenden Tabellen veranschaulichen 
die Zahl der Belege, welche einen Hinweis auf den sozialen Kontext der Benutzer 
geben; dabei kann eine Handschrift mehrere aussagekräftige Eintragungen enthal-
ten und ist dann auch mehrfach in den folgenden Zahlen vertreten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 265 

Die Nutzervermerke im untersuchten Handschriftenkorpus werden nicht nur 
hinsichtlich des Kontexts sondern auch hinsichtlich der Art der Benutzervermerke 
ausgewertet; ich unterscheide hierbei die vier Rubriken Kolophon, Besitzvermerk, 
Stiftungsvermerk und Sonstiges (d. h. Geburtsvermerke, Vermerke, welche eine 
Rezitation dokumentieren, o. ä.). Hinzu kommt jeweils eine Aufstellung zum Ge-
schlecht der in den Einträgen dokumentierten Nutzerinnen und Nutzer. 

5.4.2 Lokalisierung der Handschriften 

Eine beträchtliche Zahl von Handschriften befindet sich heute in alten Sammlun-
gen, und vaḳf-Stempel beziehungsweise vaḳf-Einträge belegen, dass sie zur ur-
sprünglichen Ausstattung der betreffenden Stiftungen gehörten. In diesen Fällen 
ist der heutige Aufbewahrungsort eine wichtige Information, wenn es darum geht, 
die Nutzung der Handschriften zu lokalisieren. Ich gebe darum zunächst einen 
Überblick zur Lokalisierung aufgrund des heutigen Sammlungskontexts. 

In Ankara befinden sich 181 der untersuchten Handschriften. Sowohl bei der 
Nationalbibliothek als auch bei den anderen Bibliotheken – Türk Dil Kurumu 
(TDK) und Vakıflar Genel Müdürlüğü (VGM) – handelt es sich um Sammlungen 
des 20. Jahrhunderts, welche keinen Hinweis auf den früheren Nutzungskontext er-
lauben. Die Sammlungen der Provinz- bzw. Bezirksbibliotheken (İl Halk Kü-
tüphanesi bzw. İlçe Halk Kütüphanesi; abgekürzt İHK) von Afyon, Bolu, Eskişe-
hir, Gürün, Mersin, Nevşehir, Ortahisar, Samsun, Sinop, Tokat und Ürgüp wurden 
nach ihrer Überführung in die Nationalbibliothek in Ankara in ihrem ursprüngli-
chen Kontext belassen.58 Da es sich auch bei diesen um Gründungen des 20. Jahr-
hunderts handelt, ist ein früherer Nutzungskontext nur aufgrund von Stempeln 
und Nutzervermerken möglich. 

In Istanbul befinden sich 157 Handschriften. Davon befinden sich die 18 Hand-
schriften der Topkapı-Bibliothek sowie die 34 Handschriften aus den verschiede-
nen vaḳf-Sammlungen der Süleymaniye-Bibliothek in einem alten Sammlungskon-
text, der eine Lokalisierung der Nutzung im Untersuchungszeitram zulässt.59 Bei 
27 Handschriften der Süleymaniye- Bibliothek handelt es sich hingegen um spätere 
Schenkungen oder Ankäufe.60 Hinzu kommen die Bestände von vier Provinzbi-
bliotheken, welche sich heute in der Süleymaniye befinden – die von ʿAbdurraḥ- 
mān b. Aḥmed Emīn 1237 h. (1821-1822) gestiftete Bibliothek in Serez/Siroz,61 die 
von Saʿlebcizāde el-Ḥācc Aḥmed 1315 h. (1897-1898) gegründete Bibliothek der 

                                                                                          
58  1. Envār el-ʿĀşıḳīn: Tokat: 1; Ortahisar: 1; 2. Muḥammedīye: Gürün: 1; Eskişehir: 14; Afy-

on: 4; Bolu: 5; Samsun: 2; Tokat: 4; Ürgüp: 1; Mersin: 1; Nevsehir: 3; Sinop: 1. 
59  In Tabelle 5.2 Istanbul TSMK und Istanbul SK vaḳıf-Bibl. 
60  In Tabelle 5.2 Istanbul SK Yaz. Bağış. 
61  Die Sammlung kam vor 1923 nach Istanbul; das genaue Datum ist nicht bekannt; vgl. Kut 

und Bayraktar 1984, 202f. Aus der Sammlung SK Serez wurden elf Muḥammedīye-
Handschriften gesichtet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 266 

Kemeraltı-Moschee in İzmir,62 die von Ḥacı ʿOsmānzāde Ḥacı Meḥmed Aġa, dem 
Gouverneur (mütesellim) des sancaḳ Teke 1211 h. (1796-1797) gegründete Bibliothek 
in Antalya63 und einer Sammlung unbekannter Herkunft aus Denizli.64 Auch hier 
erlaubt der heutige Sammlungskontext also eine Lokalisierung der Nutzung ab 
Gründungsdatum (im Zeitraum 1796-1898). 

Die untersuchten Handschriften in Kairo, Bursa, Konya und verschiedenen 
Sammlungen Europa können nur in einzelnen Ausnahmefällen aufgrund des 
heutigen Sammlungskontexts lokalisiert werden.65  

Tabelle 5.2: Aktuelle regionale Verteilung der Handschriften 

 Maġārib az-Zamān Envār el-ʿĀşıḳīn Muḥammedīye 
Istanbul SK vaḳıf-Bibl.66 7 12 34 
Istanbul SK Yaz. Bağış. - 4 27 
Istanbul SK Provinz - - 18 
Istanbul TSMK 1 6 8 
Istanbul Arkeoloji - - 3 
Istanbul BDK67 1 2 12 
Istanbul İÜ 2 4 7 
Istanbul AK & Müftülük - - 9 
Ankara MK Ankara - 25 111 
Ankara MK İHK - 2 36 
Ankara TDK - 2 4 
Ankara VGM - - 1 
Bursa İK - 2 19 
Kairo DKM - 10 24 
Andere68 - 6 12 
Konya 2 [-] [-] 
Gesamt 13 75 323 

                                                                                          
62  Die Sammlung kam 1962 in die Süleymaniye-Bibliothek; vgl. Kut und Bayraktar 1984, 

199f. Aus der Sammlung SK İzmir wurden fünf Muḥammedīye-Handschriften gesichtet.  
63  Die Sammlung kam 1968 in die Süleymaniye-Bibliothek; vgl. Kut und Bayraktar 1984, 

195. Aus der Sammlung SK Antalya wurde eine Muḥammedīye-Handschrift gesichtet. 
64  Zur Sammlung finden sich keine Informationen in Kut und Bayraktar 1984. Es ließ sich 

nicht klären, ob es sich um die von Erünsal erwähnten Bibliotheken von Şeyḫ ʿOsmān 
Efendi und Müftī Efendi handelt, vgl. Erünsal 2008, 303. In der gesichteten Handschrift 
SK Denizli 380 findet sich der Stempel mit der Inschrift Denizli Vilayeti Maarif Kütüphane-
si. Aus der Sammlung SK Denizli wurde eine Muḥammedīye-Handschrift gesichtet.  

65  Das betrifft SBBPKB; ÖNB; Universitätsbibliothek Bratislava; Bodleian Oxford; IVRAN 
Petersburg; AOI Zürich und ZB Zürich. 

66  Zu dieser Rubrik zählen auch die Sammlungen der Nuruosmaniye Kütüphanesi, der Kö-
prülü Kütüphanesi, der Atıf Kütüphanesi, Hacı Selim Kütüphanesi, welche sich nach wie 
vor an den ursprünglichen Orten befinden, aber von der Süleymaniye Kütüphanesi ver-
waltet werden. 

67  Zu dieser Rubrik zählen auch die Handschriften der Millet Kütüphanesi, welche sich zum 
Zeitpunkt der Sichtung in der BDK befanden. Inzwischen befindet sich die Sammlung 
wieder in den Räumlichkeiten der Millet Kütüphanesi/Istanbul-Fatih.  

68  SBBPKB Berlin, UB Bratislava, IVRAN St. Petersburg, ÖNB Wien, AOI Zürich und ZB 
Zürich. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 267 

Benutzereinträge mit Ortsangaben sind insgesamt selten. Sieht man von den Lo-
kalisierungen ab, welche sich aus dem heutigen Sammlungszusammenhang erge-
ben, bleiben nur 56 Einträge mit einer Lokalisierung.69 Das sind knapp 14% der 
Handschriften; der Anteil liegt also deutlich tiefer als der von Handschriften mit 
Informationen zum sozialen Kontext von Nutzern. 

Tabelle 5.3: Lokalisierungen in den Nutzereinträgen 

 Maġārib az-Zamān70 Envār el-ʿĀşıḳīn Muḥammedīye 
Istanbul  1 - 5 
Anatolien 2 2 20 
Rumeli - 8 14 
Arabische Provinzen - 1 2 
Krim - - 1 
Gesamt 3 11 42 

Aufgrund der Seltenheit von Lokalisierungen sind Aussagen zur „Wanderung“ 
von Handschriften nur sehr beschränkt aussagekräftig. Die Feststellung, dass 
Handschriften wanderten, ist alles andere als überraschend.71 Auffällig ist aber, 
dass die Daten für eine relativ diffuse Wanderung sprechen. Bis zum Ende des 
Osmanischen Reiches ist beispielsweise weder eine deutliche Strömung von 
Handschriften aus der Hauptstadt Istanbul in die Provinzen noch in umgekehrter 
Richtung aus den Provinzen in die Hauptstadt feststellbar. Erst im 20. Jahrhun-
dert ist zu beobachten, dass die Handschriftenbestände aus konservatorischen 
Gründen in der Süleymaniye-Bibliothek in Istanbul und der Nationalbibliothek 
in Ankara zusammengeführt werden. 

Maġārib az-Zamān: Die untersuchten Maġārib az-Zamān-Handschriften enthalten nur drei 

Lokalisierungen; die Handschrift SK Nuruosmaniye 2593 entstand 1135 h. (1722) in Istanbul 

in der Nähe des Silivriḳapı und kam circa 35 Jahre später in die Nuruosmaniye-Bibliothek. Sie 

befindet sich darum nach wie vor in Istanbul. Zwei Handschriften entstanden laut Kolophon 

in Anatolien (TSMK EH 1283 (1044 h.) in Seydīşehri/Konya und SK Nuruosmaniye 2596 

(1124 h.) in Niksar/Tokat) und befinden sich heute in Istanbuler Sammlungen. Die beiden 

Handschriften belegen – neben den beiden nicht zum eigentlichen Quellenkorpus gehörigen 

Handschriften aus Konya72 – eine Nutzung von Maġārib az-Zamān-Handschriften außerhalb 

                                                                                          
69  Die regionalen Sammlungen SK İzmir, SK Serez, SK Denizli, SK Antalya sowie die Samm-

lungen der İHK in der Nationalbibliothek in Ankara werden hier als heutiger Sammlungs-
kontext verstanden. Auch die Bibliotheksstempel aus İzmir, Serez etc. werden also als Lo-
kalisierung durch den heutigen Sammlungskontext gewertet und sind in diese Zahl nicht 
eingerechnet. 

70  Die beiden Handschriften Konya 07 Ak 132 (o. D.) und Konya 15 Hk 2063 (o. D.) sind bei 
diesen Zahlen nicht berücksichtigt, da sie nicht zu den ausgewerteten Bibliotheksbeständen 
gehören. Ich habe diese beiden Handschriften wegen der insgesamt sehr geringen Zahl von 
Maġārib az-Zamān-Handschriften in meine Untersuchungen zur Textüberlieferung einbe-
zogen. 

71  Vgl. dazu auch Değirmenci 2011, 25 (Fußnote 61) und passim. 
72  Konya 07 Ak 132 (o. D.) und Konya 15 Hk 2063 (o. D.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 268 

Istanbuls, obwohl dieses Werk heute fast ausschließlich in den Handschriftensammlungen 

Istanbuls zu finden ist. Ähnlich der Handschrift SK Nuruosmaniye 2596 kam SK Nuruosma-

niye 2596 bereits etwas mehr als vier Jahrzehnte nach der Herstellung – circa 1755 – in die 

heutige Sammlung; es ist hingegen nicht bekannt, wann TSMK EH 1283 in die Topkapı-

Sammlung gelangte. 

Envār el-ʿĀşıḳīn: Vier der Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften in Ankara enthalten Lokalisierungen. 

Zwei belegen, dass die Handschriften sich zuvor in Rumeli (Üsküb/Skopje und Gelibolu) be-

fanden, und zwei weitere, dass sich die betreffenden Handschriften zuvor in Anatolien (Ka-

stamonu und ein Dorf bei Merzifon) befanden.73 Die Lokalisierung in Merzifon findet sich in 

einem Schenkungsvermerk; alle übrigen Lokalisierungen finden sich jeweils im Kolophon, 

verweisen also auf den Entstehungsort. In den heutigen Sammlungskontext in Ankara gelang-

ten alle vier Handschriften erst im 20. Jahrhundert.  

Von den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften in Istanbuler Sammlungen enthalten drei eine Lokali-

sierung. In allen drei Fällen belegen diese, dass die Handschriften zuvor in Rumeli (Edirne, ein 

Dorf bei Dimetoḳa/Edirne sowie Istrava/Ostrova/Ustrova74) genutzt wurden.75 In keinem der 

Fälle ließ sich feststellen, wann sie in den heutigen Sammlungskontext gelangten. 

Es fällt auf, dass zwei der Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften der Ägyptischen Nationalbibliothek in 

Ayamavra auf der Peloponnes entstanden.76 Die beiden Handschriften befinden sich allerdings 

in zwei verschiedenen Sammlungen der Ägyptischen Nationalbibliothek; der Umstand kann al-

so nicht auf ein spezifisches Interesse oder eine bestimmte Verbindung eines Sammlers – wie 

etwa Aḥmad Paşa b. Ismāʿīl Taymūrs – zurückgeführt werden. Bei einer dritten Kairiner Hand-

schriften handelt es sich innerhalb des untersuchten Quellenmaterials um den einzigen Beleg 

für eine in Ägypten (Rašīd/Rosetta) entstandene Handschrift.77 Eine der Handschriften aus 

Ayamavra kam über die Sammlung Aḥmad Paşa b. Ismāʿīl Taymūr in den 1930er Jahren in die 

ägyptische Nationalbibliothek. In den beiden anderen Fällen konnte nicht geklärt werden, wann 

sie erworben wurden. 

Es liegt noch eine weitere im Kolophon lokalisierte Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift aus Rumeli 

(Esterġon/Esztergom) vor; diese befinden sich heute in Zürich.78 Sie wurde 1986 aus dem 

Buchhandel erworben. 

                                                                                          
73  Rumeli: 1. Üsküb/Skopje, TDK Yz. A 352 (957 h.); 2. Gelibolu, MK B 1095 (1017 h.). 

Anatolien: 1. Dorf Bazançal bei Merzifon, MK B 643 (1001 h.); 2. Kastamonu, MK A 
8252 (1169 h.). 

74  Die Schreibung (اسـتوروه/ اسـتودوه) erlaubt verschiedene Lesungen. In allen drei Fällen liegt 
der Ort jedoch in Rumeli: Istrava/Istarva im sancaḳ Manastır/Görice; Ostrova im sancaḳ 
Manastır/Manastır; Ustrova im sancaḳ Selanik/Selanik d. h. Saloniki]; vgl. Akbayar 2001, 
77, 127, 164. 

75  Edirne, SK Hacı Mahmud 1619 (1170 h.); Dorf Saray bei Dimetoḳa/Edirne, TSMK Y 810 
(1089 h.); Istrava/Ostrova/Ustrova, SK Tercüman Y-364 (1002 h.). 

76  DKM Tārīḫ Taymūr 1802 (957 h.) und DKM S[īn] 5524 (1024 h.). 
77  DKM Tarih Turki 13 (1029 h.). 
78  AOI Zürich 50 (1031 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 269 

Muḥammedīye: Vier der heute in Istanbul befindlichen Muḥammedīye-Handschriften lassen 

sich schon zuvor in Istanbul belegen;79 vier kamen aus Anatolien (Kastamonu, Altunṭaş/Kü- 

tahya, Paşalimanı/Balikesir, Seydişehir/Konya);80 fünf aus Rumeli (zweimal Edirne, zweimal 

Gelibolu, einmal Vidin);81 und eine von der Krim-Halbinsel nach Istanbul.82 Darüber hinaus 

kam mit den Beständen der Bibliothek in Serez eine weitere Handschrift aus Rumeli (Kösten-

dil/Niş) nach Istanbul.83 Diese Handschrift hatte also bereits eine Wanderung innerhalb der 

europäischen Provinzen des osmanischen Reiches hinter sich.  

Unter den Muḥammedīye-Handschriften, welche sich heute in Bursa befinden, sind zwei bereits 

zuvor in Bursa belegt.84 Darunter befindet sich auch die Muḥammedīye-Abschrift von Bursalı 

İsmāʿīl Ḥaḳḳı Bursa, welche somit von der Entstehung bis heute durchgehend in Bursa lokali-

siert werden kann. Zwei sind in der näheren Umgebung von Bursa – nämlich in İnegöl – loka-

lisiert; eine weitere kommt aus Nazilli/Aydın im Westanatolien.85 Die Muḥammedīye-
Handschriften in Bursa sind also – soweit sie Lokalisierungen enthalten – verhältnismäßig na-

he bei Bursa entstanden. 

Wie bereits erwähnt gehen die Bestände der Türkischen Nationalbibliothek in Ankara zum 

größten Teil auf die Sammeltätigkeit der letzten vierzig bis fünfzig Jahre zurück. In diesen 

Handschriften befinden sich hauptsächlich Lokalisierungen aus Anatolien und Rumeli. Das 

schließt auch Gebiete ein, welche nicht zum Staatsgebiet der heutigen Türkei gehören. Diese 

Handschriften dürften zum größten Teil bereits vor der Republiksgründung nach Anatolien ge-

langt sein, da sich keine Erwerbungen aus dem Ausland belegen lassen.  

Vier Handschriften in der Nationalbibliothek stammen aus Rumeli (Edirne, Miġalḳara/Gelibolu, 

Razġrad [Hezarġrad]/Niğbolu, Pirlepe, Vize/Edirne);86 sieben aus Anatolien (Beypazarı/Ankara, 

Çorum, Gönen/Balıkesir, Ḳaracavīrān87, Ḳaraman, Kastamonu, Seferiḥiṣār/Eskişehir).88 Eine 

                                                                                          
79  AK Belediye K 664 (1051 h.); TSMK K 1017 (1000 h. [1015 h.?]). 
80  Kastamonu: SK Yaz. Bağ. 1395 (1265 h.); Altunṭaş/Kütahya: SK Yaz. Bağ. 212 (1010 h.); 

Paşalimanı/Balikesir: SK Yaz. Bağ. 60 (1265 h.); Seydişehir/Konya: SK Yaz. Bağışlar 4052 
(1010 h.).  

81  Gelibolu: İÜ TDESK 4012 (1011 h.); TSMK K 1016 (939 h.); Edirne: AK Belediye K 496 
(1203 h.); SK Yaz. Bağ. 3103 (970 h.); Vidin: BDK Bayezid 1605 (o. D.). 

82  TSMK K 1017 (1000 h. [1015 h.?]); Köprülü, II. kısım, No. 144; C. 2 (989 h.); AK Bele-
diye K 664 (1051 h.); AK Belediye O/146 (1031 h.). 

83  SK Serez 1538 (105 h.). 
84  İK Genel 58 (1121 h.); İK Genel 4950 (1175 h./1319 h.). 
85  İnegöl: İK Genel 4039 (1025 h.); İK Genel 4040 (1250 h.); Nazilli/Aydın: İK Ulucami 1709 

(1045 h.). 
86  Miġalḳara/Gelibolu: MK B 817 (1022 h.); Pirlepe/Makedonien: MK B 595 (938 h.); Razġrad  

[Hezarġrad]/Niğbolu: MK B 290 (1220 h.); Vize/Edirne: MK B 1041 (970 h.). 
87  Den Namen Ḳaracavīrān tragen drei Orte in verschiedenen anatolischen Provinzen; vgl. 

Akbayar 2001, 89. 
88  Beypazarı/Ankara: MK B 946 (1096 h.); Çorum: MK Ankara İHK 06 Hk 4950 (962 h.); 

Gönen: MK B 308 (1209 h.); Ḳaracavīrān: MK A 2106 (1247 h.); Ḳaraman: MK B 513 
([997 h.]); Kastamonu: MK B 1064 (1254 h.); Seferiḥiṣār/Eskişehir: MK Eskişehir İHK 26 
Hk 888 (962 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 270 

Handschrift entstand 1040 h. (1631) in Istanbul und wurde 2001 von der Nationalbibliothek er-

worben;89 eine entstand 970 h. (1562) in Baṣra und kam 1970 in die Nationalbibliothek.90  

Anhand der Sammlungen verschiedener Provinz- und Bezirksbibliotheken, welche sich heute 

in der Nationalbibliothek in Ankara befinden, lässt sich die Wanderung von Muḥammedīye-
Handschriften innerhalb Anatoliens (und Ostthrakiens) belegen: In der Sammlung der Be-

zirksbibliothek Ürgüp befindet sich eine Handschrift aus İstanos/Antalya;91 in der Provinz- 

bibliothek Samsun eine Handschrift aus Sögüt/Kastamonu.92 Darüber hinaus enthält eine 

Handschrift der Provinzbibliothek Bolu eine Handschrift aus Edirne.93  

Unter den Kairiner Handschriften gibt es nur Einzelbelege für die angeführten Großregionen 

des Osmanischen Reiches. Eine der Kairiner Handschriften entstand in Anatolien (Manisa),94 

eine in Midilli/Lesbos,95 eine in Istanbul;96 eine ist in Ḳızılḥiṣār lokalisiert, welches sich aller-

dings nicht genau identifizieren lässt.97  

In Berlin, Bratislava, Oxford, St. Petersburg und Zürich sind außerdem noch fünf weitere 

Muḥammedīye-Handschriften mit Lokalisierungen in Anatolien und Rumeli zu finden.98 

5.4.3 Nutzereinträge in den Maġārib az-Zamān-Handschriften 

Zehn der dreizehn Maġārib az-Zamān-Handschriften des Quellenkorpus enthalten 
Einträge, welche Informationen zum Benutzerkontext liefern. Diese Benutzerein-
träge und Stempel stammen – soweit sie datierbar sind – alle aus einem verhält-
nismäßig kurzen Zeitabschnitt: Ein einziger Beleg stammt aus dem 17. Jahrhun-
dert; der größte Teil der datierten Benutzereinträge entstand im 18. Jahrhundert.99 
 
 
 

                                                                                          
89  MK A 8846 (1040 h.). 
90  MK B 513 (970 h.). 
91  MK Ürgüp, Tahsin Ağa İHK 50 Ür 225 (962 h.). 
92  Söğüd/Ḳastamonu: MK Samsun İHK 55 Hk 903 (1055 h.). 
93  MK Bolu İHK 14 Hk 143 (982 h.). 
94  Taṣawwuf Turkī 92 (984 h.). 
95  DKM Tārīḫ M [Muṣṭafā Fāḍil] Turkī 203 (1236 h.). 
96  Taṣawwuf Turkī 72 (o. D.). 
97  DKM Taṣawwuf wa Aḫlāq Dīnīya Turkī 174 (1092 h.). Es gibt allerdings mindestens drei 

Orte dieses Namens (nahe Aleppo/ʿAyntāb; Aydın/İzmir und Egriboz), so dass diese 
Handschrift nicht lokalisierbar ist, vgl. Akbayar 2001, 99f. 

98  Berlin SBBPK Ms. Or. Oct. 1232 (1051 h.): Buda; Bratislava TC 1 (1038 h.): Seget-
var/Szigetvar; Oxford/Bodleian, MS Turk d. 6 (1005 h.): Bayburd/Erzurum; St. Petersburg 
IVRAN C 1118 (1139 h.): Kütahya; ZB Zürich Or. 111 (1036 h.): Köprülü bei Teke oder 
bei Saloniki. 

99  Im Kolophon der Handschrift İÜ Nadir A 5458 (1280 h.) bezeichnet sich der Kopist es-
Seyyid ʿAlī Rıżā als Schüler des Kalligraphen es-Seyyid İbrāhīm Naẓfī. Dies konnte ich 
aber nicht als ausreichendes Indiz für eine Zuordnung zu einem der sozialen Kontexte 
werten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 271 

Tabelle 5.4: Sozialer Kontext der Maġārib az-Zamān-Nutzer (Anzahl der Einträge): 

 Palast ʿaskerī ḳalemīye ʿulemā reʿāyā ṣūfī  
1450-1499 - - - - - - 0 
1500-1549 - - - - - - 0 
1550-1599 - - - - - - 0 
1600-1649 - - - - - 1 1 
1650-1699 - - - - - - 0 
1700-1749 1 3 - 2 - - 6 
1750-1799 4 - - 1 - - 5 
1800-1849 - - - - - - 0 
1850-1899 1 - - - - - 1 

o. D. 1 2 2 - - - 5 
 7 5 2 3 0 1 18 

Eine Nutzung im Palast-Kontext lässt sich in fünf Maġārib az-Zamān-Handschrif- 
ten anhand von vaḳ f-Stempeln und vaḳ  f-Vermerken belegen: eine Handschrift 
wurde von Maḥmūd I. der Bibliothek der Ayasofya-Moschee gestiftet, vier Hand-
schriften wurden von ʿOsmān III. (reg. 1168-1171 h./1754-1757) der Bibliothek der 
Nuruosmaniye-Moschee gestiftet.100 In der von Maḥmūd I. gestifteten Handschrift 
SK Ayasofya 2081 befindet sich außerdem der oben erwähnte Stempel Selīms I. 
(918-927 h./1512-1520), welcher bis ins 18. Jahrhundert als Inventarstempel der 
ḫazīne-Sammlung im Topkapı-Palast verwendet wurde.101 Sie ist damit die einzige 
der gestifteten Handschriften, von der sich nachweisen lässt, dass sie zuvor im Pa-
last genutzt wurde. Im Fall der Handschrift İÜ Nadir A 5458 belegt der heutige 
Sammlungskontext und der Einband mit der Prägung der ṭuġra von Sultan 
ʿAbdülḥamīd II. (reg. 1293-1327 h./1876-1909), dass der Band zu den Beständen 
der Bibliothek des Sultans im Yıldız-Palast gehörte.102 Damit liegt auch aus der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ein Beleg für eine Nutzung im Palast-Kontext 
vor. 

Eine Nutzung in einem ʿaskerī-Kontext belegen ebenfalls vor allem vaḳf-
Stempel: Es handelt sich um die vaḳf-Stempel der Großwesire Yegen Muḥammed 
Paşa (st. 1202 h./1787);103 Ḥekīmoġlı ʿAlī Paşa b. Nūḥ Efendi (st. 1171 h./1758);104 
und Şehīd ʿAlī Paşa (st. 1128 h./ 1716).105 Ein vierter Beleg ist ein Besitzvermerk in 

                                                                                          
100  SK Ayasofya 2081; SK Nuruosmaniye 2593 (1135 h.); SK Nuruosmaniye 2594 (o. D.); SK 

Nuruosmaniye 2595 (o. D.); SK Nuruosmaniye 2596 (1124 h.). 
101  SK Ayasofya 2081 (o. D.); zum Stempel siehe oben Abschnitt 5.3.2. 
102  Isoliert ist die Prägung als Beleg für einen Nutzerkontext nicht geeignet. Zusammen mit 

dem Sammlungskontext (İÜ Nadir Eserleri) weist sie jedoch deutlich auf die Yıldız-
Bibliothek hin. 

103  Konya 07 Ak 132 (o. D.). Zu Yegen Muḥammed Paşa siehe SO2, 4, 1077. 
104  SK Millet Hekimoğlu 509. Zu Ḥekīmoġlı ʿAlī Paşa b. Nūḥ Efendi siehe SO2, 1, 242f.; zur 

Bibliothek siehe Kut Bayraktar 1984, 91f.; Erünsal 2008, 206f. 
105  SK Şehid Ali Paşa 1167. Zu Şehīd ʿAlī Paşa siehe SO2, 1, 274; zur Bibliothek siehe Kut und 

Bayraktar 1984, 86. In keinem der drei Fälle ist die Stiftung durch einen vaḳf-Vermerk be-
stätigt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 272 

der Handschrift SK Nuruosmaniye 2596, in welchem der Titel Paşa darauf hin-
weist, dass der Besitzer – ein gewisser Selīm Paşa – ʿaskerī-Angehöriger war.106 

Eine Nutzung in einem ḳalemīye-Kontext lässt sich anhand von zwei Besitz-
vermerken aus der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts belegen; beide befinden sich 
in derselben Handschrift (SK Hekimoğlu 509).107 

Drei Belege – ein Kolophon, ein Besitzvermerk und ein vaḳf-Stempel – weisen 
auf eine Nutzung durch Angehörige der ʿulemā hin: Die Handschrift SK Nuruos-
maniye 2593 wurde 1135 h. (1722) vom Imam der Sitti Ḫatun-Moschee am Siliv- 
riḳapu in Istanbul kopiert; die Handschrift SK Nuruosmaniye 2596 enthält einen 
Besitzvermerk des Richters (ḳāḍī) von Niksar aus dem Jahr 1125 h. (1713-1714); die 
Handschrift BDK Veliyüddin 1784 enthält den 1175 h. (1761-1762) datierten vaḳf-
Stempel des şeyḫülislāms Velīyüddīn allerdings ohne einen zusätzlichen vaḳf-
Vermerk.  

Es gibt keinen Beleg für eine Nutzung in einem reʿāyā-Kontext; davon abgese-
hen wurden die Handschriften aber in sehr unterschiedlichen sozialen Kontexten 
genutzt. 

Tabelle 5.5: Art der Benutzervermerke in Maġārib az-Zamān-Handschriften: 

 Palast ʿaskerī ḳalemīye ʿulemā reʿāyā ṣūfī  
Kolophon - - - 1 - 1 2 
Besitz 2 1 2 1 - - 6 
Stiftung 5 3 - 1 - - 9 
Sonstiges - - - - - - - 
Gesamt 7 4 2 3 - 1 17 

Wie die Tabelle zeigt gehen die Informationen zum Benutzerkontext zum größ-
ten Teil auf Besitz- und Stiftungsvermerke zurück. Nur in zwei Handschriften lie-
gen Informationen zum Herstellungskontext vor: Dabei ist der Kolophon des 
Ḳādirīye-Scheichs in der Handschrift TSMK EH 1283 (1044 h./1635) gleichzeitig 
der einzige Hinweis für eine Nutzung in einem ṣūfī-Kontext.108 Hinzu kommt der 
erwähnte Kolophon des Imams der Sitti Ḫatun-Moschee – also eines Angehöri-
gen der ʿulemā (SK Nuruosmaniye 2593).109 

Das untersuchte Handschriftenmaterial liefert Belege für eine zeitlich sehr eng 
einzugrenzende Nutzung von Maġārib az-Zamān-Handschriften. Wie bereits er-
wähnt entstanden mit einer Ausnahme alle datierten Maġārib az-Zamān-Hand- 

                                                                                          
106  SK Nuruosmaniye 2596 (1124 h./1712). Die Stiftung durch Sultan ʿOsmān III. um das 

Jahr 1755 stellt einen Terminus ante quem dar. Durch die frühe Datierung lässt sich weit-
gehend ausschließen, dass der Besitzer ein Angehöriger der Ziviladministration war, wel-
chem der Titel Paşa verliehen wurde. 

107  SK Millet Hekimoğlu 509 (1132 h./1719-1720). Die Besitzvermerke sind nicht datiert, 
müssen jedoch zwischen 1719 – der Datierung der Handschrift – und der Mitte des 18. 
Jahrhunderts – d. h. dem Zeitpunkt der Stiftung – eingetragen worden sein. 

108  TSMK EH 1283 (1044 h./1635). 
109  Nuruosmaniye 2593 (1135 h./1722). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 273 

schriften im 17. und 18. Jahrhundert;110 neun der dreizehn Maġārib az-Zamān-
Handschriften gelangten im 18. Jahrhundert als vaḳf in die Sammlung, in welcher 
sie sich noch heute befinden. Da sich zwei der undatierten Besitzvermerke in 
Handschriften befinden, welche zu diesen vaḳf-Beständen gehören, lassen sie sich 
ebenfalls ins 17. oder 18. Jahrhundert datieren; das Datum der Abschrift stellt hier 
jeweils einen Terminus post quem und das Datum der Stiftung einen Terminus an-
te quem dar.111 Im Fall der übrigen vier Handschriften gibt es hingegen keine 
Hinweise, wann sie in den heutigen Sammlungskontext gelangten. 

Bei den Stiftern handelt es sich um die Sultane Maḥmūd I. und ʿOsmān III. 
sowie vier Angehörige der höchsten osmanischen Elite – drei Großwesire und ei-
nen şeyḫülislām. Angesichts der geringen Zahl der bekannten Handschriften fällt 
auf, dass allein ʿOsmān III. vier Handschriften der Nuruosmaniye-Bibliothek stif-
tete. Die wenigen Belege aus Kolophonen und Besitzvermerken sind hingegen im 
Rahmen einer quantitativen Auswertung kaum aussagekräftig. Über die Nutzung 
der betreffenden Handschriften vor ihrer Stiftung für eine öffentliche vaḳf-
Bibliothek lässt sich darum kaum etwas sagen.  

Alle Benutzereinträge in den untersuchten Maġārib az-Zamān-Handschriften 
stammen von Männern. Diese Feststellung ist aufgrund der sehr niedrigen Daten-
zahl nur von geringer Signifikanz.  

5.4.4 Nutzereinträge in den Envār el-ʿĀşıḳīn -Handschriften 

Nutzereinträge, welche Hinweise auf den sozialen Kontext der Nutzer liefern, 
sind in 33 der 75 untersuchten Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften enthalten. Sie lassen 
sich über fast den gesamten Untersuchungszeitraum nachweisen: Aus der ersten 
Hälfte des 16. Jahrhunderts liegt zwar lediglich ein Eintrag mit verwertbaren Da-
ten vor; zwischen der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts und 1900 lässt sich aber 
deutlich eine Kontinuität feststellen (s. Tabelle 5.6 unten). 

Im untersuchten Handschriftenmaterial ist keine der Nutzergruppen besonders 
stark vertreten; es fällt aber auf, dass sich generell keine Nutzer mit reʿāyā-Kontext 
nachweisen lassen. Bei den Nutzern mit Palast-Kontext handelt es sich in drei Fäl-
len um Sultane, in drei Fällen um Sultansmütter und in sechs Fällen um Angehö-
rige der Palastadministration.112 Unter den Nutzern mit ʿaskerī-Kontext tragen vier  

                                                                                          
110  Die einzige Ausnahme ist die Handschrift İÜ Nadir A 5458. 
111  SK Millet Hekimoğlu 509 ist laut Kolophon 1132 h. (1719-1720); laut vaḳf-Stempel kam 

die Handschrift 1146 h. (1733-1734) in die Sammlung Hekimoğlu. 
112  Sultan: TSMK R 366 (986 h./o. D. [Maḥmūd I.]), Nuruosmaniye [1865] 2279 (o. D./1755 

[ʿOsmān III.]), İÜ Nadir T 6299 (936 h./o. D. [ʿAbdülḥamīd II.]); Sultansmutter: BDK 
Bayezid 1405 (1040 h./1266 h.), BDK Bayezid 1406 (1189 h./1266 h.), İÜ Nadir T 4101 
(1129 h./1157 h.); Palastadministration: TSMK HS 96 (o. D./1047 h.), TSMK K 1012 
(967 h./1240 h.), TSMK K 1012 (967 h./1216 h.), SK Hacı Beşir Ağa 654/4 (o. D./1158 h.), 
SK Hacı Beşir Ağa 654/4 (o. D./1158 h.); unbekannt: DKM Tārīḫ Turkī Ṭalʿat 57 
([9]77 h./o. D.) [?]. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 274 

Tabelle 5.6: Sozialer Kontext der Envār el-ʿĀşıḳīn-Nutzer (Anzahl der Einträge): 

 Palast ʿaskerī ḳalemīye ʿulemā reʿāyā ṣūfī  
1450-1499 - - - - - - - 
1500-1549 - 1 - - - - 1 
1550-1599 - 2 - 1 - - 3 
1600-1649 1 1 2 - - 2 6 
1650-1699 - 3 - 3 - - 6 
1700-1749 4 - - 2 - - 6 
1750-1799 1 - 2 1 - - 4 
1800-1849 2 1 2 - - 1 6 
1850-1899 3 1 1 - - 1 6 
1900-1949 - - - 1 - - 1 

o. D. 1 2 - 3 - 3 9 
Gesamt 12 11 7 11 - 7 48 

den Titel Paşa und gehören folglich der obersten Hierarchie an; zwei sind Offizie-
re, einer Janitscharensekretär, zwei verweisen auf ein Klientelverhältnis zu einem 
ʿaskerī-Angehörigen und einer weist auf seine Teilnahme am Krimkrieg hin.113 Zu 
den Nutzern mit ḳalemīye-Kontext gehören vier Angehörige der mittleren und 
hohen Finanzverwaltung sowie der Innenminister (umūr-ı mülkīye nāẓırı) Pertev 
Paşa (st. 1253 h./1837); zwei Nutzereinträge wurden von mir aufgrund der ver-
wendeten Kanzleischrift einem ḳalemīye-Kontext zugeordnet.114 Von den Nutzern 
mit ʿulemā-Kontext hatten fünf eine Stellung als Dozent, Imam, Muezzin oder 
Prediger an einer Medrese beziehungsweise Moschee; in zwei Fällen wird im Nut-
zereintrag zwar der Bezug zu einer Medrese hergestellt, die genaue Funktion der 
Nutzer dort bleibt aber unklar; es konnte sich somit sowohl um Dozierende, Stu-
dierende oder in der Administration tätige Personen handeln.115 In drei Fällen 
wurden die Nutzer von mir wegen eines Titels dem ʿulemā-Kontext zugeordnet.116  
Zu den ʿulemā zähle ich auch Aḥmad Paşa b. Ismāʿīl Taymūr (st. 1348 h./1930),  
 

                                                                                          
113  Nutzer mit dem Titel Paşa: TSMK R 366 (986 h./o. D.), Nuruosmaniye [1865] 2279 (vor 

1755/o. D.), SBBPK Ms. Or. Oct. 3710 (926 h./926 h.), DKM Maʿārif Āmma Turkī Qawāla 
4 (o. D. 1234 h.); Offiziere: MK B 171 (1075 h./1075 h.), MK B 643 (1001 h./1001 h.); Ja-
nitscharensekretär: Or. Sem. Zürich 50 (1031 h./1031 h.); Klientelverhältnis zu einem 
ʿaskerī-Angehörigen: DKM Tārīḫ Turkī 279 (1067 h./1093 h.); SBBPK Ms. Or. Oct. 3710 
(926 h./1111 h.); Teilnahme am Krimkrieg: MK Tokat İHK 60 Hk 431 (982 h./1270 h.). 

114  Höchste Finanzverwaltung: ÖNB, Mixt. 1282 (991 h./1294 h.), SK Pertev Paşa 229m (918 
h.); Üsküdar, Hacı Selim Ağa 467 (o. D./1196 h.); Mittlere Finanzverwaltung: BDK Baye-
zid 1406 (1189 h./1189 h.), MK B 605 (1146 h./1213 h.); Kanzleischrift: DKM S[īn] 5524 
(1024 h.), SK Hasib Efendi 211 (1026 h./1026 h.). 

115  Dozent: Üsküdar, Hacı Selim Ağa, Kemankeş 381 (1149 h./1135 h.); Imam: MK A 7517 
(958 h./o. D.); Muezzin: ZB Zürich, Or. 105 (o. D./o. D.), TSMK Y 810 (1089 h.); Predi-
ger (ḫaṭīb): DKM Maǧāmiʿ Turkī Ṭalʿat 123 (1118 h./1118 h.); Kontext Medrese ohne De-
tails zur Funktion: DKM Tārīḫ Turkī 13 (1029 h.), TDK Yz. A 352 (957 h.). 

116  Nutzer tragen den Titel Mevlā/Mollā: MK B 969 (1062 h.), MK B 969 (1062 h.). Nutzer 
trägt den Titel pīr-i ṭulebā („Meister der Studenten“): MK A 6116 (o. D./o. D.).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 275 

einen Gelehrten, der eine zentrale Rolle in der Verwaltung der ägyptischen Natio-
nalbibliothek spielte; eine Medrese-Ausbildung und eine ʿulemā-Karriere im enge-
ren Sinn hatte er jedoch nicht absolviert.117  

Auf eine Nutzung in einem ṣūfī-Kontext verweisen fast ausschließlich vaḳf-
Stempel und vaḳf-Vermerke. Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften wurden je einem Kon-
vent der Rufāʿīye, der Ḳadirīye und der Naḳşbendīye gestiftet; in zwei Fällen ist die 
Ordenszugehörigkeit nicht genannt und lässt sich auch nicht ermitteln, da die be-
treffenden Konvente nicht identifizierbar sind.118 Hinzu kommt eine Handschrift 
in welcher sich der Kopist und Besitzer explizit als ṣūfī bezeichnet.119 

Tabelle 5.7: Art der Benutzervermerke in Envār el-ʿĀşıḳīn -Handschriften: 

 Palast ʿaskerī ḳalemīye ʿulemā reʿāyā ṣūfī  
Kolophon - 3 3 4 - 1 11 
Besitz 4 5 - 2 - 1 12 
Stiftung 6 2 2 5 - 5 20 
Sonstiges 2 1 2 - - - 5 
Gesamt 12 11 7 11 - 7 48 

In den untersuchten Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften machen den größten Teil der 
Nutzereinträge, welche Informationen zum sozialen Kontext enthalten, vaḳf-
Stempel und vaḳf-Einträge aus. Bei einer nach Benutzergruppen spezifizierten Be-
trachtung sind die Zahlen und damit auch Zahlendifferenzen allerdings niedrig. 
Signifikant ist wie bereits erwähnt die Häufigkeit der vaḳf-Einträge bei den Bele-
gen für eine Nutzung in einem ṣūfī-Kontext. Die übrigen Zahlen scheinen zu-
nächst unauffällig, es wird auf sie aber unten in Abschnitt 5.4.5 im Vergleich mit 
den Zahlen der Muḥammedīye noch einmal zurückzukommen sein. 

Im Gegensatz zu den Maġārib az-Zamān-Handschriften lässt sich anhand der 
untersuchten Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften auch eine Nutzung sowohl durch 
Männer als auch durch Frauen nachweisen. Um aussagekräftige Zahlen zu be-
kommen, beziehe ich in diesem Zusammenhang Benutzereinträge ein, welche 
aufgrund des Namens nur einen Hinweis auf das Geschlecht aber keine Informa-
tionen auf den sozialen Kontext enthalten. Die folgende Tabelle gibt zunächst ei-
ne Übersicht über die männlichen Nutzer; es fällt auf, dass gerade in Kolophonen 
oft nur der Name genannt wird: 

 
 

                                                                                          
117  DKM Tārīḫ Taymūr 1802 (957 h.). Zu Aḥmad b. Ismāʿīl Taymūr b. Muḥammad Taymūr 

vgl. Sayyid 1417 h./1996, 74f.; az-Ziriklī 1969-19703, 1, 95f. 
118  1. Naḳşbendīye: SK Pertev Paşa 229m (918 h./1251 h.); 2. Rufāʿīye: SK Hasib Efendi 211 

(1026 h.); 3. Ḳādirīye: SK Hacı Mahmud 1619 (1170 h./o. D.); 4. Konvente mit unbekann-
ter Ordenszugehörigkeit: DKM Tārīḫ Turkī 279 (1067 h./1881); MK Eskişehir İHK 26 Hk 
278 (1132 h./o. D.). 

119  DKM Tārīḫ Turkī 13 (1029 h./1029 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 276 

Tabelle 5.8: Männer als Nutzer der Envār el-ʿĀşiḳīn: 

 Palast ʿaskerī ḳalemīye ʿulemā reʿāyā ṣūfī unbekannt  
1450-1499 - - - - - - - - 
1500-1549 - 1 - - - - 2 3 
1550-1599 - 2 - 1 - - 8 11 
1600-1649 1 1 2 - - 2 3 9 
1650-1699 - 3 - 3 - - 4 10 
1700-1749 3 - - 2 - - 2 7 
1750-1799 1 - 2 1 - - 1 5 
1800-1849 1 1 2 - - 1 3 8 
1850-1899 1 1 1 - - 1 1 5 
1900-1949 - - - 1 - - - 1 

o. D. 1 2 - 3 - 3 12 21 
 8 11 7 11 0 7 36 80 

Tabelle 5.9 zeigt die Zahlen von Nutzerinnen nach sozialen Kontexten aufge-
schlüsselt. In der letzten Spalte sind wiederum die Einträge aufgeführt, welche 
aufgrund des Namens auf eine Nutzung durch eine Frau hinweisen, aber keine In-
formationen zum sozialen Kontext enthalten: 

Tabelle 5.9: Frauen als Nutzerinnen der Envār el-ʿĀşıḳīn: 

 Palast ʿaskerī ḳalemīye ʿulemā reʿāyā ṣūfī unbekannt  
1450-1499 - - - - - - - - 
1500-1549 - - - - - - - - 
1550-1599 - - - - - - 1 1 
1600-1649 - - - - - - - - 
1650-1699 - - - - - - - - 
1700-1749 1 - - - - - - 1 
1750-1799 - - - - - - 1 1 
1800-1849 1 - - - - - 4 5 
1850-1899 2 - - - - - 1 3 

o. D. - - - - - - 4 4 
 4 0 0 0 0 0 11 15 

Der Überblick zeigt, dass 15 der insgesamt 95 Benutzereinträge in Envār el-ʿĀşıḳīn-
Handschriften – also 16% – von Frauen stammen.120 Der größte Teil der Einträge 
von Frauen enthält allerdings keine Informationen zum sozialen Kontext. Die 
vier einzigen Belege, welche Informationen zum sozialen Kontext enthalten sind 
aus dem Umfeld des osmanischen Hofes. Es fällt darüber hinaus auf, dass die Ein-
träge von Frauen generell spät sind; nur ein einziger Eintrag entstand vor 1700. 

Bei den Belegen für eine Nutzung durch Frauen am osmanischen Hof handelt 
es sich einerseits um den Besitzstempel einer nicht eindeutig identifizierbaren Frau 

                                                                                          
120  Vgl. hierzu auch Öztürk 1995, 174, welcher in den von ihm ausgewerteten Nachlassregister 

von 13% Frauen unter den Buchbesitzern feststellte.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 277 

– bzw. eines Mädchens – namens Behīye Sulṭān. Sowohl der Titel Sulṭān als auch 
der Sammlungskontext lässt auf den Palast-Kontext schließen.121 Zwei der Hand-
schriften befinden sich unter der Zustiftung von Bezm-i ʿĀlem (st. 1269 h./1853), 
der Mutter von Sultan ʿAbdülmecīd zur Bibliothek des şeyḫülislām Velīyüddīn bei 
der Sultan Beyazıt-Moschee.122 Eine weitere Handschrift wurde von Pertevniyāl (st. 
1300 h./1883), der Mutter von Sultan ʿAbdülʿazīz, für die Fatih-Bibliothek gestif-
tet.123 

5.4.5 Nutzereinträge in den Muḥammedīye-Handschriften 

Benutzereinträge mit Informationen zum sozialen Kontext der Nutzer finden sich 
in 128 der 323 untersuchten Muḥammedīye-Handschriften; sie liegen für den ge-
samten Untersuchungszeitraum vor. Das Datenmaterial ist in der zweiten Hälfte 
des 16. Jahrhunderts verhältnismäßig umfangreich, d. h. in einem Zeitabschnitt, 
welcher in Tabelle 5.1 bereits durch die hohe Zahl neu hergestellter Handschriften 
auffällt. Noch höher ist die Zahl der Benutzervermerke mit verwertbaren Daten 
zwischen 1750 und 1850, einem Zeitabschnitt, in welchem sich anhand des unter-
suchten Materials nach wie vor die Produktion von Muḥammedīye-Handschriften 
auf einem zahlenmäßig stabilen Niveau nachweisen lässt:124 

Tabelle 5.10: Sozialer Kontext der Muḥammedīye-Nutzer (Anzahl der Einträge): 

 Palast ʿaskerī ḳalemīye ʿulemā faḳīh reʿāyā ṣūfī  
1450-1499 - - - 1 2 - - 3 
1500-1549 - - 1 1  - - - 2 
1550-1599 1 4 2 1  8 2 1 19 
1600-1649 1 2 2 3  2 2 1 13 
1650-1699 1 1 1 4 - 1 2 10 
1700-1749 3 - - 3 - - 5 11 
1750-1799 7 2  4 7 - 2 5 27 
1800-1849 4 3 9 14 - 3 7 40 
1850-1899 1 1 2 6 - 4  1 15 
1900-1949 - 1 3 4 - - 1 9 

o. D. 7 7 11 7 - 1 11 44 
 25 21 35 51 12 15 34 193 

                                                                                          
121  İÜ Nadir T 4101. Der Stempel ( حضرتلرى| علـية الشـأن | بهيه ســـــلطان | عصمتلو  ) trägt das Datum 

1157 h., möglicherweise auch als 1257 h. zu lesen. Falls die Lesung 1257 h. korrekt ist, 
könnte es sich um die Tochter von Sultan ʿAbdülmecīd handeln, die zu diesem Zeitpunkt 
aber erst ein Jahr alt war und mit sechs Jahren starb, vgl. Ulucay 1980, 153. 

122  Bayezid 1405; BDK Bayezid 1406. Zu Bezm-i ʿĀlem vgl. Ulucay 1980, 120f. 
123  SK Fatih 4195. Zu Pertevniyāl siehe Uluçay 1980, 124-126; zur Stiftung Kut und Bayraktar 

1984, 60f. 
124  Zur Zahl der Abschriften siehe oben Tabelle 5.1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 278 

Die größte Benutzergruppe sind im Fall der Muḥammedīye mit 51 Einträgen die 
ʿulemā. Ein Palast-, ʿaskerī- oder ḳalemīye-Kontext der Nutzer lässt sich in jeweils 
20-35 Einträgen nachweisen. Im Gegensatz zu den Maġārib az-Zamān- und Envār 
el-ʿĀşıḳīn-Handschriften sind in Muḥammedīye-Handschriften auch Belege für eine 
Nutzung im reʿāyā-Kontext vorhanden – die Zahl ist mit 15 Einträgen durchaus 
signifikant.  

Eine Besonderheit stellt im Fall der Muḥammedīye-Handschriften die Nutzung 
in einem faḳīh-Kontext dar. Es handelt sich um Personen, welche den Titel faḳīh 
(„Religionsexperte“) entweder selbst tragen oder auf einen oder mehrere Träger 
dieses Titels in ihrem Patronym verweisen. Belegt ist eine Nutzung in einem sol-
chen faḳīh-Kontext fast ausschließlich in Kolophonen aus der Zeit vor 1650; nur 
in einem Fall kommt zum Kolophon ein vaḳf-Eintrag hinzu, welcher belegt, dass 
die betreffende Handschrift unmittelbar nach der Fertigstellung durch den Kopi-
sten gestiftet wurde (BDK 9273, 888 h./1483). 

Neun der 29 Einträge, welche im Palast-Kontext entstanden, belegen eine Nut-
zung durch einen Sultan;125 vier wurden einer Sultansmutter, zwei von anderen 
Frauen im Harem genutzt.126 Neun Benutzervermerke stammen von Angehörigen 
der Palastadministration, davon zwei aus dem engsten Umfeld des Sultans, d. h. 
ein Prinzenerzieher (lālā) und der Schlüsselbewahrer (miftāḥ ġulāmı).127 Angehörige 
der Palastadministration lassen sich damit genauso oft nachweisen wie Sultane. 
Hinzu kommt ein Eintrag, in welchem der Titel auf eine Nutzung im weiteren 
Umfeld des Palastes hinweist, und zwei Einträge, welche eine Lokalisierung im 
Topkapı-Palast erlauben, aber keine genaueren Informationen zum Nutzer enthal-
ten.128 Eine Handschrift befand sich, wie ein Inventarisierungsvermerk belegt, in 
der Bibliothek des habsburgischen Kaisers in Wien.129  

Unter den Nutzereinträgen, welche auf einen ʿaskerī-Kontext hinweisen, stam-
men im Gegensatz zu denen in den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften keine aus der 

                                                                                          
125  TSMK Revan 365 (1085 h./o. D.); TSMK Bağdat 400 (1129 h./1789-1808); TSMK K 1017 

(1000 h. [1015 h. ?]/1135 h.); SK Fatih 2828 (958 h./1155 h.); SK Nuruosmaniye 2156/2579 
(997 h./ca. 1755); SK Nuruosmaniye 2580 (1077 h./ca. 1755); SK Nuruosmaniye 2155/2578 
(Vor 1171 h./1755); SK Laleli 1491 (1164 h./o. D.); SK Laleli 1490 (1167 h./o. D.). 

126  MK B 873 (1146 h./o. D.); SK Mihrişah 258 (1071 h./o. D.); SK Mihrişah 258 (1071 h./1215 
h.); MK B 873 (1146 h./o. D.); DKM Maʿārif ʿAmma Turkī Ṭalʿat 27 (943 h./o. D.); Prinzen-
erzieher (lālā): SK Lala İsmail 208 (1197 h.). 

127  Prinzenerzieher (lālā): SK Lala İsmail 208 (1197 h.); Schlüsselbewahrer (miftāḥ ġulāmı) Şeyḫ 
İbrāhīm SK Fatih 2827 (982 h./1044 h.); Palastadministration: TSMK HS 93 (908 h./o. D.), 
SK Fatih 2827 (982 h.(o. D.); TSMK K 1014 (Vor 1231 h.); SK Fatih 2827 (982 h./1044 h.); 
SK Mihrişah 258 (1071 h./o. D.), Köprülü, II. kısım, No. 144; C. 2 (989 h./989 h.), TSMK K 
1013 (o. D./o. D.). 

128  Palastumfeld: SK Mihrişah 258 (1071 h./1071 h.); unbekannt: TSMK Bağdat 400 
(1129 h./1115 h.), TSMK K 1016 (939 h./o. D.). 

129  ÖNB, A.F. 34 (243) (o. D./o. D.); es ließ sich allerdings nicht feststellen, ob die Hand-
schrift als Kriegsbeute in habsburgischen Besitz kam.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 279 

höchsten Staatsadministration.130 Es handelt sich im Fall der Muḥammedīye bei den 
Nutzern, welche ich zum ʿaskerī-Kontext zähle, ausschließlich um Angehörige des 
Militärs im engeren Sinn. Es lässt sich lediglich ein Nutzer aus der höchsten militä-
rischen Hierarchie nachweisen; die Handschrift DKM Tārīḫ M [Muṣṭafā Fāḍil] 
Turkī 203 enthält einen Besitzvermerk von el-Ḥācc İbrāhīm Paşa, dem ägyptischen 
Oberkommandierenden (ser ʿ asker) und Sohn von Muḥammed ʿAlī Paşa.131 Die üb-
rigen Nutzereinträge stammen von Militärangehörigen der mittleren und unteren 
Hierarchie sowie von deren Angehörigen: Acht Einträge belegen eine Nutzung 
durch Offiziere oder deren Angehörige, darunter befindet sich ein Besitzvermerk 
in Lateinschrift, der folglich erst nach 1928 entstand.132 In zwei Einträgen wird le-
diglich auf die Zugehörigkeit des Nutzers zu einem bestimmten Regiment bezie-
hungsweise einer bestimmten Truppe verwiesen.133 Drei Nutzervermerke habe ich 
aufgrund des Titels Paşa oder die Verwendung einer pençe-Signatur dem ʿaskerī-
Kontext zugeordnet.134 Eine Handschrift war kurz vor 1800 Gegenstand einer Erb-
streitigkeit vor dem Militär-Erbschaftsgericht (ḳassām-ı ʿaskerī); sie muss sich zuvor 
also auch im Besitz eines Militärangehörigen befunden haben.135 Nur ein einziger 
Beleg liegt für die Nutzung durch einen Angehörigen des präbendalen Militärsy-
stems vor; es handelt sich dabei um eine Handschrift, welche im Auftrag eines In-
habers eines Großlehens (zeʿāmet) kopiert wurde.136  

Drei Belege liegen dafür vor, dass die Nutzer an den Kriegen gegen die Habsbur-
ger und ihre Verbündeten teilgenommen hatten: In der Handschrift MK 06 Hk 
3419 ist neben dem Kolophon notiert, dass der Kopist 1005 h. (1596-1597) auf dem 
Eger-Feldzug getötet wurde.137 Zwei fielen während der Türkenkriege als Beute in 
die Hände der Gegner und befinden sich heute in Wien beziehungsweise Berlin.138  

                                                                                          
130  Ḥacı Ḥāfıẓ Aḥmed b. Nuʿmān Paşa (st. 1183 h./1769-1770) und Ḥüseyin Rıżā Paşa (st. 

1322 h./1904) zähle ich aufgrund ihrer Karriere beide zum ḳalemīye-Kontext. Vgl. die Einträge 
der Handschriften Köprülü, II. kısım, No. 144; C. 2 (989 h./o. D.) und İÜ Nadir T 1543 
(1098 h./o. D.). Zur Biographie Ḥacı Ḥāfıẓ Aḥmed b. Nuʿmān Paşas siehe SO2, 1, 215; zur 
Biographie Ḥüseyin Rıżā Paşas siehe Tanrıverdi 2007, 78-81, und ʿOsmānlı Müʾellifleri, 2, 212f. 

131  DKM Tārīḫ M [Muṣṭafā Fāḍil] Turkī 203 (1236 h./o. D.). Zur Person vgl. Fahmy 1997, 
175-179. 

132  MK A 1865 (1051 h./o. D.), MK B 513 (970 h./o. D.); MK B 513 (970 h./971 h.), MK B 513 
(970 h./997 h.), MK B 513 (970 h./1011 h.); Petersburg IVRAN C 1118 (1139 h./1248 h.); 
Familienangehörige eines Offiziers nach 1826: MK A 8180 (1281 h./1281 h.); Besitzvermerk 
in Lateinschrift: MK Ankara İHK 06 Hk 4191 (o. D./o. D.). 

133  Zugehörigkeit zu einem Regiment, einer Truppe (yeniçeri, enderūnī sipāhī): SK Nuruosma-
niye 2155/2578 (vor 1171 h./o. D.), SK Fatih 2827 (982 h./982 h.). 

134  Titel Paşa: BDK Bayezid 1605 (o. D./1240 h.), DKM Taṣawwuf Turkī 72 (o. D./o. D.); 
Verwendung eine pençe-Signatur: SK Fatih 2827 (982 h./o. D.). 

135  İstanbul Müftülüğü 376 (1043 h./1213 h.). 
136  MK Samsun İHK 55 Hk 903 (1055 h./1056 h.). 
137  MK Ankara İHK 06 Hk 3419 [fälschlich 3414] (977 h./1005 h.). 
138  Kriegsbeute aus den Türkenkriegen: SBBPK Ms. Or. Oct. 1232 (1051 h./1687), ÖNB, A. F. 

49 (244) (996 h./o. D.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 280 

Im Gegensatz zu den Muḥammedīye-Nutzern mit ʿaskerī-Kontext befinden sich 
unter den Nutzern mit ḳalemīye-Kontext neun Angehörige der höchsten Hierarchie 
– d. h. Minister und Provinzgouverneure.139 Hinzu kommen elf Belege für Nutzer 
der unteren und mittleren Hierarchie in der Finanz-, Provinz- und vaḳf-
Verwaltung.140 Vier Belege stammen von Nutzern, welche der Kanzlei des obersten 
Staatsrates (Dīvān-ı Hümāyūn) angehörten.141 In der Handschrift DKM Tārīḫ Turkī 
268 findet sich ein vaḳf-Vermerk des Vertreters der Hohen Pforte (wakīl dār as-
saʿāda) in Kairo aus dem Jahr 1230 h. (1814-1815).142 In vier Fällen habe ich die 
Verwendung von Kanzleischriften und in zwei Fällen die Verwendung des Attributs 
„Schreiber/Sekretär“ (kātib) als Indiz für eine Nutzung im ḳalemīye-Kontext gewer-
tet.143 In zwei Fällen spricht ein administrativer Vermerk beziehungsweise ein Text-
fragment administrativen Inhalts für eine „Bearbeitung“ durch ḳalemīye-Angehö- 
rige.144 

Die Einträge, welche auf eine Nutzung im ʿulemā-Kontext hinweisen, stammen 
nur in zwei Fällen aus der höchsten Hierarchie – es handelt sich in diesen beiden 
Fällen um Stiftungen von Personen, welche das Amt des şeyḫülislāms inne hat-
ten.145 Der größte Teil – nämlich zwanzig – der Einträge belegen eine Nutzung 
durch Angehörige der unteren und mittleren Hierarchie; darunter fallen Dozenten 

                                                                                          
139  Die Minister und Provinzgouverneure sind identifizierbar; dadurch lässt sich zeigen, das 

sie alle keine ʿaskerī-Karriere absolvierten: Köprülü, II. kısım, No. 144; C. 2 (989 h./o. D.), 
Köprülü, II. kısım, No. 144; C. 2 (989 h./o. D.); SK Nafız 452 (974 h./1267 h.), SK Pertev 
328 (1231 h./1251 h.), MK B 526 (1038 h./o. D.), SK Halet 383 (o. D./1236 h.), SK Yaz. 
Bağışlar 4052 (1010 h./o. D.), BDK Veliyüddin 3620 (1117 h./1257 h.); İÜ Nadir T 1543 
(1098 h./o. D.). 

140  Finanzverwaltung: MK B 526 (1038 h./1217 h.), SK Hacı Selim Ağa 561 (1056 h./1196 h.), 
İÜ Nadir T 1239 (1196 h./1251 h.); Provinzadministration: BDK, Millet Mzm. 878 
(1207 h./o. D.), BDK Bayezid 1605 (o. D./1239 h.), MK Samsun İHK 55 Hk 903 
(1055 h./1249 h.); vaḳf-Administration: SK Fatih 2827 (982 h./o. D.); eingeschlossen sind 
auch diverse Ämter des 19. Jahrhunderts, d. h. je ein Beamter das Zollamts, des Amts zur 
Verwaltung des Tabak-Monopols sowie ein Gerichtssekretär: İK Genel 4040 (1250 h./1313 
m.), MK Tokat İHK 60 Hk 164 (o. D./o. D.), BDK Millet Mzm. 876/1 (1125 h./1345 h.), 
DKM Tārīḫ Turkī 560 (o. D./1908). 

141  MK Sinop İHK 57 Hk 1932 (o. D./o. D.); DKM S[īn] 5245 (1210 h./1210 h.); İÜ Nadir 
T 1239 (1196 h./1208 h.); İÜ Nadir T 1543 (1098 h./1098 h.). 

142  DKM Tārīḫ Turkī 268 (o. D./1230 h.). 
143  Verwendung einer Kanzleischrift: Bratislava TC 1 (1038 h./1174 h.), Bratislava TC 1 

(1038 h./1038 h.) [außerdem Verweis auf Patronage-Verhältnis]; MK Ankara İHK 06 Hk 
4950 (962 h./962 h.), SK Serez 1542 (938 h./938 h.). Das Attribut kātib wird oft im Sinn von 
„Kopist der Handschrift“ verwendet. In den Handschriften MK A 8400 (1030 h./1030 h.) 
und Bodleian, MS Turk d. 6 (1005 h.) spricht die Formulierung dafür, dass sich um eine Be-
rufs- bzw. Amtsbezeichnung handelt.  

144  BDK 1529 (1083 h./o. D.) [Stempel bestätigt Bearbeitung durch Bildungsministerium 
(Maʿārif Neẓāreti)]; MK Ankara İHK 06 Hk 3584 (965 h./o. D.) [Textfragment administra-
tiven Inhalts]. 

145  Es handelt sich zum Einen um eine Stiftung des şeyḫülislāms Velīyüddīn für seine eigene 
Bibliothek: BDK Veliyüddin 1959 (1158 h./1175 h.); zum Anderen um eine Stiftung des 
şeyḫülislāms ʿÖmer Ḥüssāmeddīn (1214-1288 h./1799-1871) zur Bibliothek seines Groß- 
vaters ʿĀṭıf Efendi: SK Atıf 1503 (941 h./1285 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 281 

an Medresen, Richter, Imame, Prediger und Muezzine.146 Um einen Einzelfall 
handelt es sich bei einem Besitzvermerk eines Medrese-Studenten aus dem Jahr 
1301 h. (1883-1884).147 Dieser einzelne Beleg erlaubt allerdings keine generellen 
Schlüsse zum Muḥammedīye-Besitz (und noch weniger generell zum Buchbesitz) 
von Studenten. Verhältnismäßig hoch ist wiederum die Zahl von Benutzern, wel-
che selbst den Titel Mollā tragen oder im Patronym den Titel führen – es handelt 
sich insgesamt um siebzehn Belege.148 In den untersuchten Muḥammedīye-
Handschriften finden sich außerdem sieben Eintragungen von Personen, welche 
ich in einem weiteren Sinn zum ʿulemā-Kontext zähle; es handelt sich fast aus-
schließlich um Gelehrte und Lehrer des 19. und frühen 20. Jahrhunderts, welche 
nicht an einer Medrese ausgebildet wurden, sondern anderen Schulen und Hoch-
schulen.149 Sechs Benutzereinträge enthalten eine Lokalisierung an einer Medrese, 
ohne dass Informationen zur Funktion des Nutzers selbst gegeben werden.150  

Bei den Nutzern aus dem reʿāyā-Kontext handelt es sich in fünf Fällen um Per-
sonen, welche selbst im Handel tätig waren oder enge Angehörige hatten, welche 
in diesem Bereich tätig waren, sowie um fünf Personen, welche Handwerker waren 
oder aus einem Handwerkerhaushalt stammten.151 Zwei Handschriften wurden je-

                                                                                          
146  Dozenten an Medresen: Üsküdar, Hacı Selim Ağa [ursprünglich Şemsiağa] Kemankeş 529 

(o. D./1135 h.), MK Ankara İHK 06 Hk 4950 (962 h.); Richter: MK Tokat Müzesi, 60 Mü 
263 (974 h./1175 h.), SK Nuruosmaniye 2580 (1077 h./1077 h.); SK Pertev 328 
(1231 h./1238 h.), SK Esad 1701 (1162 h./1162 h.), BDK 9273 (888 h.); Imame: MK 
Eskişehir İHK 26 Hk 893 (1218 h./1218 h.), DKM S[īn] 5245 (1210 h./1210 h.), SK Serez 
1533 (1178 h./1178 h.), AK Belediye K 496 (1203 h./1203 h.), DKM Maʿārif ʿĀmma Turkī 
Ṭalʿat 11 (1229 h.), SK Yaz. Bağ. 60 (1265 h./1265 h.); Muezzine: SK Yaz. Bağ. 5298 
(1050 h./1050 h.), SK İzmir 600 (1078 h./1078 h.), MK Tokat Müzesi, 60 Mü 263 
(974 h./1215 h.); Prediger (ḫaṭīb und vāʿiẓ): SK Yaz. Bağışlar 4052 (1010 h./1010 h.), SK 
Yaz. Bağ. 212 [Früher Düğümlü Baba 262m] (1010 h./1010 h.), MK Ankara İHK 06 Hk 
3584 (965 h./965 h.), SK Yaz. Bağ. 60 (1265 h./1338 m.). 

147  MK B 293 (958 h./1301 h.). 
148  MK B 814 (1102 h./o. D.), MK B 540 (1028 h./[12]65 h.), MK B 290 (1220 h./1220 h.), 

SK Çelebi Abdullah 189 (999 h./1214 h.), SK Hacı Mahmud 2840 (vor 1246 h./o. D.), 
MK B 216 (Vor 1252 h./o. D.), SK Yaz. Bağ. 823 (961 h./1104 h.), İK Genel 4445 
(982 h./1279 h.), MK A 8338 (1221 h./o. D.), İK Genel 5248 (1030 h./1251 h.), İK Genel 
4040 (1255 h./1255 h.), MK B 1064 (1254 h./1254 h.), SK Yaz. Bağ. 3552 (vor 
1193 h./o. D.), MK A 8338 (1221 h./o. D.), MK A 1966 (o. D./1232 h.), MK Mersin İHK 
33 Tarsus 21 (vor 1132 h./o. D.); SK Yaz. Bağ. 823.  

149  İK Genel 4950 (1175 h./1319 m.), SK Serez 1541 (959 h./o. D.), SK Esad 1701 
(1162 h./1263 h.), İK Genel 58 (1121 h./1121 h.), BDK Millet Mzm. 876/1 (1125 h./1345 
h.), MK Sinop İHK 57 Hk 1932 (o. D./1340 h./m.). Sekretär in der Moscheeverwaltung 
der Ayasofya-Moschee: SK Mihrişah 258 (1071 h.).  

150  Lokalisierung an einer Medrese ohne Informationen zur Stellung: MK Ürgüp, Tahsin Ağa 
İHK 50 Ür 225 (962 h./962 h.), MK B 781 (1263 h./1263 h.), SK İzmir 601 (1260 h./1260 
h.). Stiftung für eine Medrese: İK Genel 4039 (1025 h./1310 h.), SK Serez 1542 
(938 h./o. D.), DKM Tārīḫ Turkī 269 (o. D./1201 h.). 

151  Handel: MK B 946 (1096 h./1096 h.), MK B 602 (o. D./1193 h.), MK B 293 (958 h./1276 
h.), DKM Maǧāmiʿ Turkī 20 (o. D./1256 h.), IVRRAN, B 4615 (1051 h./1252 h.); Handwerk: 
SK Serez 1541 (959 h./959 h.), SK Serez 1541 (959 h./o. D.), SK Nafız 452 (974 h./1022 h.), 
SK İzmir 603 (o. D./1286 h.), Üsküdar, Hacı Selim Ağa, Hüdai 303 (1168 h./1282 h.).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 282 

weils laut einem vaḳf-Eintrag dem Basar in Sīrōz/Serez gestiftet.152 Auf eine Nut-
zung in einem landwirtschaftlichen Umfeld verweist nur eine Handschrift: MK B 
540 entstand in einem Dorf, und zwei Benutzereinträge – welche allerdings fast 
300 Jahre auseinander liegen – thematisieren aktuelle Ernteerträge und daraus fol-
gende Lebensmittelpreise beziehungsweise den Wunsch nach Nachwuchs beim 
Vieh.153 In beiden Fällen ist der Bezug zur Landwirtschaft vage; der soziale Kontext 
der Nutzer wird in der qualitativen Analyse noch genauer zu besprechen sein.  

Eine Nutzung der Muḥammedīye-Handschriften in einem ṣūfī-Kontext belegen vor 
allem vaḳf-Einträge. Unter den 26 Stiftungsvermerken für Ṣūfī-Konvente sind vier 
Konvente der Naḳşbendīye, zwei der Naḳşbendīye-Ḫālidīye, einer der Ḳādirīye, 
zwei der Celvetiye, zwei der Şāẕelīye, zwei der Mevlevīye und einer der Rufāʿīye.154 
In zwölf Fällen ließ sich die Ordenszugehörigkeit des betreffenden Konventes 
nicht feststellen.155 In acht Handschriften verweist der Kolophon auf eine Entste-
hung im ṣūfī-Kontext; in drei Fällen verweist der Kopist explizit auf seine Ordens-
zugehörigkeit – jeweils ein Kopist gehörte der Rufāʿīye, der Celvetiye beziehungs-
weise der Mevlevīye an.156 In fünf Fällen deutet eine Titel auf eine Entstehung im 
ṣūfī-Kontext hin: In einer Handschrift trägt der Kopist den Titel dede; in vier Hand-
schriften bezeichnet der Kopist sich oder seinen Vater als dervīş.157 In einem Fall 
deutet eine Fürbitteformel auf eine Nutzung im ṣūfī-Kontext hin.158 

                                                                                          
152  SK Serez 1544 (o. D./1199 h.); SK Serez 1537 (o. D./1215 h.). Auf diese beiden Stiftungen 

wurd in der qualitativen Analyse im Abschnitt 5.5.6 genauer einzugehen sein. 
153  MK B 540 (1028 h./1028 h.), MK B 540 (1028 h./1315 h.). Die Handschrift wird in den 

Abschnitten 5.5.7 und 6.6 ausführlicher besprochen. 
154  Stiftungen für Konvente der Naḳşbendīye: İK Haraçcıoğlu 774 (1131 h./1163 h.), İK Ha-

raçcıoğlu 775 (vor 1163 h.), SK Darülmesnevi 266m (1170 h.), SK Darülmesnevi 267 
(1064 h./o. D.); Stiftung für Konvente der Ḳādirīye: SK Serez 1538 (1055 h./o. D.), SK Pertev 
328 (1231 h./1251 h.); Stiftung für einen Konvent der Celvetīye: İK Genel 58 (1121 h./1137 
h.); Stiftung für Şāẕelīye-Konvent: SK Şazeli 81 (1015 h./o. D.), SK Şazeli 82 (o. D./o. D.); 
Stiftung für Konvente der Mevlevīye: SK Nafız 452 (974 h./1022 h.), SK Galata Mevleviha-
nesi 2 (eski No. 96) (vor 1145 h./ o. D.); Stiftung für Konvent der Rufāʿīye: SK Yaz. Bağ. 212 
[Früher Düğümlü Baba 262m] (1010 h./o. D.).  

155  Stiftung für Konvente, deren Ordenszugehörigkeit nicht festgestellt werden konnte: MK B 
683 (996 h./o. D.); SK Serez 1545 (1025 h./1279 h.); MK A 1865 (1051 h./o. D.), SK Hacı 
Abdullah 2240 (1071 h.), İK Orhan 652 (1051 h./o. d.), İK Ulucami 1708 (1162 h.), İK Ulu-
cami 1709 (1045 h./1111 h.), İK Ulucami 1710 (965 h./1111 h.), SK M. Arif – M. Murad 61 
(1038 h./1248 h.), Üsküdar, Hacı Selim Ağa, Hüdai 303 (1168 h./1237 h.); Ḥabbānīya: DKM 
Maǧāmiʿ Turkī 20 (o. D./1256 h.), DKM Tārīḫ Turkī 268 (vor 1881/o. D.), DKM Tārīḫ Turkī 
269 (Vor 1201 h.). 

156  Rufāʿīye: SK Pertev 328 (1231 h.); Celvetīye: İK Genel 58 (1121 h./1121 h.); Mevlevīye: 
DKM S[īn] 5245 (1210 h.) 

157  Zu meiner Bewertung dieser Titel siehe oben Abschnitt 5.3.3; Selbstbezeichnung als dervīş 
oder Verwendung dieser Bezeichnung im Patronymikon: MK A 8584 (1171 h.), İÜ Nadir 
T 1239 (1196 h.), İK Kurşunlu 100 (1168 h.), ÖNB, Mixt. 749 (1089 h.), MK Ankara İHK 
06 Hk 3419 [fälschlich 3414] (977 h.); Kopist trägt den Titel dede: MK B 56 (o. D.).  

158  MK B 960 (1057 h.): „die Liebenden (ʿāşıḳlar, d. h. ṣūfīs) sollen sie lesen und Lesungen ver-
anlassen“ (ʿāşıḳlar oḳusun ve oḳutsın). Der vaḳf-Vermerk ist insgesamt in einem fehlerhaften 
Türkisch verfasst. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 283 

Tabelle 5.11: Art der Benutzervermerke in Muḥammedīye-Handschriften: 

 Palast ʿaskerī ḳalemīye ʿulemā faḳīh reʿāyā ṣūfī  
Kolophon 3 2 4 18 11 2 9 49 
Besitz 10 10 8 9 - - - 37 
Stiftung 12 5 12 21 1 10 25 87 
Sonstiges 4 5 6 3 - 2 - 20 
 29 22 30 51 12 14 34 193 

Die Verteilung der verschiedenen Arten von Nutzungsvermerken ähnelt sehr stark 
der aus den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften bekannten:159 Nutzer aus dem Palast-
Kontext hinterließen in den Handschriften hauptsächlich Stiftungs- und Besitz-
vermerke; Nutzer aus einem ʿaskerī-Kontext lassen sich vor allem durch Besitz-
vermerke nachweisen; Nutzer aus einem ʿulemā-Kontext sind besonders häufig als 
Kopisten in den Kolophonen und als Stifter zu finden. Die Häufigkeit von Stif-
tungsvermerken der Nutzer aus einem ḳalemīye-Kontext sowie mit einigem Ab-
stand deren Besitzvermerke hat in den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften keine Ent-
sprechung. Die in den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften nicht belegten Nutzer aus 
einem reʿāyā-Kontext sind in den Muḥammedīye-Handschriften vor allem durch 
Stiftungsvermerke belegt. Auf die Besonderheit der Nutzer aus einem faḳīh-
Kontext wurde eben schon aufmerksam gemacht; sie lassen sich fast ausschließlich 
in den Kolophonen nachweisen.  

Wie in den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften lässt sich anhand der untersuchten 
Muḥammedīye-Handschriften eine Nutzung sowohl durch Männer als auch durch 
Frauen belegen. Die folgende Tabelle gibt wiederum eine Übersicht über die 
männlichen Nutzer; es fällt wie bei den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften auf, dass 
gerade in Kolophonen oft nur der Name genannt wird:  

Tabelle 5.12: Männer als Nutzer der Muḥammedīye: 

 Palast ʿaskerī ḳalemīye ʿulemā faḳīh reʿāyā ṣūfī unbekannt  
1450-1499 - - - 1 2 - - 1 4 
1500-1549 - - 1 1 - - - 7 9 
1550-1599 1 4 2 1 8 - 1 22 39 
1600-1649 1 2 2 3 2 2 1 29 42 
1650-1699 1 1 1 4 - 1 2 22 32 
1700-1749 2 - - 3 - - 4 21 30 
1750-1799 6 1 4 6 - 1 5 20 43 
1800-1849 3 3 9 14 - 2 6 29 66 
1850-1899 - - 2 5 - 3 1 11 22 
1900-1949 - 1 3 4 - - - 2 10 

o. D. 5 7 11 6 - 1 8 32 70 
 19 19 35 48 12 10 28 196 367 

                                                                                          
159  Vgl. Tabelle 5.7. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 284 

Tabelle 5.13 zeigt die Zahlen von Muḥammedīye-Nutzerinnen nach sozialen Kon-
texten aufgeschlüsselt. In der letzten Spalte sind wiederum die Einträge aufge-
führt, welche aufgrund des Namens auf eine Nutzung durch eine Frau hinweisen, 
aber keine Informationen zum Kontext enthalten: 

Tabelle 5.13: Frauen als Nutzerinnen der Muḥammedīye: 

 Palast ʿaskerī ḳalemīye ʿulemā reʿāyā faḳīh ṣūfī unbekannt  
1450-1499 - - - - - - - - - 
1500-1549 - - - - - - - - - 
1550-1599 - - - - 2 - - - 2 
1600-1649 - - - - - - - - - 
1650-1699 - - - - - - - - - 
1700-1749 1 - - - - - 1 1 3 
1750-1799 1 1 - 1 1 - - 4 8 
1800-1849 1 - - - 1 - 1 4 7 
1850-1899 1 1 - 1 1 - - 7 11 
1900-1949 - - - - - - - 1 1 

o. D. 2 - - 1 - - 3 21 27 
 6 2 0 3 5 0 5 38 59 

In den untersuchten Muḥammedīye-Handschriften stammen 59 von 427 Nutzerein-
träge von Frauen; das machen also etwa 14% aus. Der Anteil an Benutzerinnen ist 
also in einer ähnlichen Größenordnung wie in den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften. 
21 dieser Einträge enthalten Informationen zum sozialen Kontext. Abgesehen vom 
Kolophon der Handschrift SK Serez 1541 (959 h./1552) und einem vaḳf-Vermerk 
der Kopistin sind alle Einträge von Frauen – sofern sie datiert sind – nach 1700 
entstanden.160  

Muḥammedīye-Nutzerinnen aus dem Palast machen unter den 21 Einträgen von 
Frauen den größten Anteil aus. Wie in der Analyse der Tabelle 5.9 bereits erwähnt 
handelt es sich um vier Einträge von Sultansmüttern und zwei von anderen Frau-
en aus dem Harem des Sultans.161  

Bei einer der beiden Nutzerinnen mit ʿaskerī-Kontext handelt es sich um Ḥavvā 
Ḫatun, welche 1213 h. (1799) vor dem Militär-Erbschaftsgerichts (ḳassām-ı ʿaskerī) 
Anspruch auf eine Muḥammedīye-Handschrift als Teil des Erbes von einem gewis-
sen el-Ḥācc ʿOsmān erhob.162 Der Ort, an welchem diese Erbschaftsstreitigkeit 
verhandelt wurde, deutet darauf hin, dass el-Ḥācc ʿOsmān zu den ʿaskerī zählte; 
Ḥavvā Ḫatun war mit einiger Wahrscheinlichkeit eine Familienangehörige oder  
 

                                                                                          
160  Auf die Handschrift SK Serez 1541 wird in der qualitativen Analyse noch genauer einzu-

gehen sein. 
161  MK B 873 (1146 h./o. D.); SK Mihrişah 258 (1071 h./o. D.); SK Mihrişah 258 (1071 h./ 

1215 h.); MK B 873 (1146 h./o. D.); DKM Maʿārif ʿAmma Turkī Ṭalʿat 27 (943 h./o. D.); 
Prinzenerzieher (lālā): SK Lala İsmail 208 (1197 h.). 

162  İstanbul Müftülüğü 376 (1043 h./ 1213 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 285 

Verwandte. Der zweite Beleg für eine Nutzerin mit ʿaskerī-Kontext ist ein vaḳf-
Vermerk aus dem Jahr 1281 h. (1864): Da die betreffende Handschrift noch am 
Tag ihrer Fertigstellung von der Mutter des Kompanie-Kommandanten (bölükbaşı) 
Maḥmūd Aġa gestiftet wurde, ist davon auszugehen, dass sie in ihrem Auftrag 
zum Zweck der Stiftung angefertigt wurde.163 

Drei Nutzerinnen sind im weiteren Sinn zum ʿulemā-Kontext zu zählen: In 
zwei Handschriften finden sich vaḳf-Vermerke von Frauen, welche die betreffende 
Handschrift einer Medrese stifteten.164 Die Qualität ihrer Beziehung zur jeweili-
gen Institution bleibt unklar. Eine weitere Nutzerin zähle ich aufgrund ihres Titels 
monlā zum ʿulemā-Kontext; auch bei ihrem Eintrag handelt es sich um einen vaḳf-
Vermerk.165 Dieser enthält jedoch keine weiteren Informationen zur Stiftung, und 
auch der Titel monlā verweist nur vage auf eine religiöse Expertise. 

Bei den Benutzerinnen aus einem reʿāyā-Kontext ergibt sich dieser mit einer 
Ausnahme aus dem Familienkontext. Dazu gehört der bereits erwähnte, früheste 
Beleg für eine Frau als Muḥammedīye-Nutzerin aus dem Jahr 959 h. (1552): Die 
Handschrift SK Serez 1541 wurde von der Tochter eines Handwerkers kopiert und 
nach der Vollendung gestiftet.166 Aus dem 19. Jahrhundert liegen zwei vaḳf-
Vermerke vor – Stifterinnen sind die Tochter eines Händlers von Knabbereien (le-
blebeci) und die Tochter eines Traubenproduzenten (baġcı).167 Der vaḳf-Vermerk der 
„zu Markt gehenden Ḥalīme Ḫatun“ (Pazara giden Ḥalīme Ḫatun) aus dem Jahr 
1193 h. (1779) ist der einzige Nutzereintrag einer Frau mit reʿāyā-Kontext, in wel-
chem diese sich nicht über einen Mann – d. h. das Familienoberhaupt – definiert, 
sondern auf ihre eigene Tätigkeit verweist. 

Auch bei den Frauen lässt sich eine Verbindung zu Ṣūfī-Orden vor allem anhand 
von Stiftungen für Ṣūfī-Konvente belegen. Wie bereits in der Analyse der Tabelle 
5.10 festgestellt lässt sich anhand der Stiftungen eine Verbindung zu unterschiedli-
chen Orden belegen – zwei Handschriften wurden einem Konvent der Celvetīye-
Hüdāʾīye, eine einem Konvent der Şāẕelīye und eine einem Konvent unbekannter 
Zugehörigkeit gestiftet.168 In einer fünften Handschrift befindet sich ein vaḳf-
Vermerk, welcher durch die Verbindung mit einer Fürbittformel für eine Nutzung 
im ṣūfī-Kontext spricht.169 Es ist allerdings nicht ersichtlich, ob es sich um einen 

                                                                                          
163  MK A 8180 (1281 h.). 
164  İK Genel 4038 (o. D.) Ümmihān Ḫatun stiftete die Handschrift der İsḥaḳ Paşa-Bibliothek 

in İnegöl, 1. Muharrem 1310 h. (26. Juli 1892); İK Genel 4039 (1025 h.): Stiftung für İsḥāḳ 
Paşa Medresesi in İnegöl, 1. Muḥarrem 1310 h. (26. Juli 1892). 

165  SK Çelebi Abdullah 189. 
166  SK Serez 1541 (959 h./959 h.). Der Beruf des Vaters unterscheidet sich erstaunlicherweise 

im Kolophon und im vaḳf-Vermerk. Vgl. unten Abschnitt 5.5.6.  
167  MK B 602 (vor 1193 h./1252 h.) und Üsküdar, Hacı Selim Ağa, Hüdai 303 (1168 h./1282 h.). 
168  Celvetīye-Hüdāʾīye: İK Genel 58 (1121 h./1137 h.); Üsküdar, Hacı Selim Ağa, Hüdai 303 

(1168 h./1237 h.); Şāẕelīye; SK Şazeli 81 (1015 h.); unbekannte Zugehörigkeit: SK Hacı 
Abdullah 2240 (1071 h./o. D.). 

169  MK B 960 (1057 h.).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 286 

vaḳf-ı ḫayrī oder vaḳf-ı ehlī handelt. Dass die Handschriften direkt nach der Vollen-
dung gestiftet wurde, ist wiederum ein Indiz dafür ist, dass sie zum Zweck der Stif-
tung angefertigt wurde. 

5.5 Qualitative Auswertung nach sozialen Gruppen 

5.5.1 Der Palast-Kontext 

Anhand des untersuchten Handschriftenmaterials lässt sich – wie die quantitative 
Auswertung gezeigt hat – eine Nutzung durch die osmanischen Sultane, den Ha-
rem und Angehörige der Palastadministration nachweisen. In der qualitativen 
Analyse wird vor allem auf vier Themen genauer einzugehen sein: 1. Sultane als 
Nutzer und die Handschriften in deren Stiftungsbibliotheken. 2. Andere Stifter 
aus einem Palast-Kontext. 3. Die „Palastkarriere“ von Handschriften in öffentli-
chen Stiftungsbibliotheken. 4. Nutzung im Palast.  

5.5.1.1 Nur drei Handschriften – zwei Maġārib az-Zamān und eine Envār el-ʿĀşıḳīn-
Handschrift – dürften zum Besitz eines Sultans gehört haben; bei Handschriften, 
welche innerhalb des Palastes genutzt wurden, ist die Grenze zwischen Besitz und 
Stiftung zum Teil aber nur schwer zu ziehen. Eine dieser drei Handschriften – SK 
Ayasofya 2081 (o. D.) – gelangte zu einem unbekannten Zeitpunkt 1512 und 1740 
in die Schatzkammer des Sultans (ḫazīne) im Topkapı-Palast. Die beiden anderen – 
İÜ Nadir A 5458 (1280 h.) und İÜ Nadir T 6299 (936 h.) – befanden sich in der 
Yıldız-Sammlung Sultan ʿAbdülḥamīds II. (reg. 1293-1325 h./1876-1909). 

In der Maġārib az-Zamān-Handschrift SK Ayasofya 2081 (o. D.) befindet sich der Stempel 

Selīms I., welcher als Inventarstempel der großherrlichen Schatzkammer (ḫazīne) verwendet 

wurde.170 Der Stempel Selīms I. (918-927 h./1512-1520) wurde vom 16. bis mindestens ins 18. 

Jahrhundert verwendet, die Inventarisierung der Handschrift SK Ayasofya 2081 ist darum 

schwer datierbar. Terminus ante quem ist allerdings die Stiftung der Handschrift für die Ayasofya  

Bibliothek durch Sultan Maḥmūd I. im Jahr 1152 h. (1740).171 Zum Privatbesitz des Sultans 

zählen hingegen sicher zwei Handschriften der Yıldız-Sammlung – d. h. der Privatbibliothek 

Sultan ʿAbdülḥamīds II.172 In der Yıldız-Bibliothek befanden sich auch fünf lithographische 

Muḥammedīye-Drucke, bei welchen es sich um Erstabzüge auf besserem, weniger säurehaltigen 

Papier handelt, die von Hand illuminiert und aufwändig gebunden worden waren.173 Wie die 

                                                                                          
170  SK Ayasofya 2081 (o. D.). 
171  Vgl. Handschriftenkatalog, Abschnitt 8.1.2 und Abbildung 5.5. 
172  Maġārib az-Zamān: İÜ Nadir A 5458 (1280 h.); Envār el-ʿĀşıḳīn: İÜ Nadir T 6299 (936 h.). 

Bei beiden ist die Einbandprägung Kütübḫāne-i Hümāyūn-i Cenāb-i Mülūkāne vorhanden. 
Zur Bibliothek ʿAbdülḥamīds II. sie Erünsal 2010c und oben Abschnitt 1.2.2.2.  

173  İÜ Nadir 84958; İÜ Nadir 84959; İÜ Nadir 84997; İÜ Nadir 84996; İÜ Nadir 79107. Zur 
repräsentativen Nutzung dieser Drucke siehe unten Abschnitt 6.7.1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 287 

auf den Einband geprägte ṭuġra jeweils zeigt, sind vier Drucke bereits zur Regierungszeit 

ʿAbdülmecīds (reg. 1255-1277 h./1839-1860) in den Besitz des Sultans gelangt. 

Die osmanischen Sultane lassen sich zumeist als Stifter von Handschriften belegen. 
Um Stiftungsbibliotheken innerhalb des Topkapı-Palasts handelt es sich bei den 
Sammlungen des Bağdat-Pavillons und des Revan-Pavillons. Die Stiftungen waren 
die Sultane Maḥmūd I. (reg. 1143-1168 h./1730-1754), ʿOsmān III. (reg. 1168-
1171 h./1754-1757), Muṣṭafā III. (reg. 1171-1187 h./1757-1774), ʿAbdülḥamīd I. 
(reg. 1187-1203 h./1774-1789) und Selīm III. (reg. 1203-1222 h./1789-1807).174 In 
der Sammlung des Revan-Pavillons befindet sich eine Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift 
und eine Muḥammedīye-Handschrift, welche also im betreffenden Zeitraum in den 
heutigen Sammlungskontext gelangten.175 Sie standen damit in einer halböffentli-
chen Bibliothek zur Nutzung im Palast zur Verfügung.176 Damit ist die Zahl der 
Handschriften, welche durch Sultane für Bibliotheken innerhalb des Palastes gestif-
tet wurden, im Quellenkorpus insgesamt gering. 

Etwas mehr Handschriften wurden von den Sultanen in den Stiftungsbiblio-
theken im Umfeld der großen Moscheen Istanbuls der Öffentlichkeit zugänglich 
gemacht. Allgemein ist der größte Teil der Buchbestände in diesen Stiftungsbi-
bliotheken Gelehrtenliteratur in arabischer Sprache.177 Werke der Muḥammedīye-
Gruppe sind in diesen Bibliotheken insgesamt eine Ausnahmeerscheinung – eine 
Maġārib az-Zamān-Handschrift befindet sich in der Ayasofya-Bibliothek und eine 
Muḥammedīye-Handschrift behörte zur ursprünglichen Ausstattung der Fatih-
Bibliothek.178 Auffällig ist jedoch die verhältnismäßig hohe Zahl von Hand-
schriften der Muḥammedīye-Gruppe in der Nuruosmaniye-Bibliothek, auf welche 
im Folgenden noch ausführlicher einzugehen sein wird – es handelt sich um vier 
Handschriften der Maġārib az-Zamān, eine der Envār el-ʿĀşıḳīn und drei der 
Muḥammedīye.  

Sultan Maḥmūd I. stiftete nur zwei Handschriften von Werken der Muḥam-
medīye-Gruppe in die von ihm gegründeten öffentlichen Stiftungsbibliotheken 
(Fatih und Ayasofya). Dazu gehört die erwähnte Maġārib az-Zamān-Handschrift 

                                                                                          
174  Zur Revan-Sammlung und zur Bağdat-Sammlung als vaḳf-Bibliotheken vgl. Erünsal 2008, 

195 und 233. Die Revan-Sammlung ist eine Stiftung Maḥmūds I., welche später durch Zu-
stiftungen ʿOsmāns III. und Muṣṭafās III. ergänzt wurde. Die Bağdat-Sammlung stammt 
von ʿAbdülḥamīd I. und Selīm III. 

175  Envār el-ʿĀşıḳīn: TSMK R 366 (986 h./o. D.); Muḥammedīye: TSMK Revan 365 (1085 h./ 
o. D.); TSMK Bağdat 400 (1129 h./o. D.).  

176  Wer die Handschriften nutzen konnte, ist im Fall dieser beiden Räumlichkeiten nicht zwei-
felsfrei zu klären. Die Zugangsbestimmungen zum Revan-Pavillon als Annex zum Privat-
gemach (ḫāṣṣ oda) – zu welchem nur die höchste Palasthierarchie Zugang hatte – waren mit 
großer Wahrscheinlichkeit sehr restriktiv. Necipoğlu 1991, 190f., stellt fest, dass es einzel-
nen europäischen Reisenden gelang, etwa im Gefolge des Leibarztes, Zutritt zu erhalten. In 
diesem Fall ging es allerdings nur um eine Besichtigung der Räumlichkeiten.  

177  Siehe oben Abschnitt 1.2.2.1. 
178  SK Ayasofya 2081 (o. D.). SK Fatih 2828 (958 h.). Die Handschrift SK Fatih 2827 (982 h.) 

enthält hingegen weder einen vaḳf-Stempel noch einen Stiftungsvermerk Maḥmuds I.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 288 

SK Ayasofya 2081, welche im untersuchten Quellenmaterial das einzige Beispiel 
dafür ist, dass eine Handschrift vor ihrer Stiftung im Palast-Kontext genutzt wurde 
(Abbildung 5.2).179 Es handelt sich um eine illuminierte Abschrift eines Kopisten 
mit kalligraphischer Ausbildung, welche das Fragment A des Werkes umfasst.180 
Der Fatih-Bibliothek stiftete Maḥmūd eine Muḥammedīye-Handschrift, welche 
weder hinsichtlich des Materials besonders aufwändig gestaltet noch einen „wert-
volle“ – etwa eine sorgfältig kollationierte – Textversion beinhaltet.181 Die Hand-
schrift ist allerdings verhältnismäßig alt. Sie entstand laut Kolophon 958 h. 
(1551), enthält aber keinerlei Hinweise auf den sozialen Kontext des Kopisten 
oder der Nutzer in den circa zweihundert Jahren, bevor sie gestiftet wurde. Aussa-
gen zur Herkunft beziehungsweise Auswahl der von Maḥmūd I. gestifteten Hand-
schriften sind aufgrund dieser beiden Beispiele nicht möglich. 

Eine Untersuchung der im Quellenkorpus befindlichen Handschriften in der 
von ʿOsmān III. gestifteten Nuruosmaniye spricht hingegen dafür, dass bei diesen 
ein wichtiges Auswahlkriterium mit großer Wahrscheinlichkeit deren hoher Wert 
war. Es handelt sich entweder um Handschriften in einem sorgfältigen kalligraphi-
schen Duktus und mit reicher Illumination oder um Handschriften, welche auf-
grund des Authentizitätsanspruchs der Textversion einen besonders hohen Wert 
hatten.182 So befindet sich neben einigen Luxushandschriften auch eine der fünf 
Abschriften vom Muḥammedīye-Autograph in der Nuruosmaniye-Bibliothek.183  

Es fällt auf, dass es eine Abschrift von Fragment A der Maġārib az-Zamān so-
wohl in der Ayasofya-Bibliothek als auch in der Nuruosmaniye-Bibliothek gibt. Es 
fragt sich, ob auch diese beiden Handschriften bei der Stiftung unter die Kategorie 
„besonders wertvolle Textfassung“ fielen. Çelebioğlu geht aufgrund der Paläogra-
phie davon aus, dass es sich bei der Handschrift SK Nuruosmaniye 2595 um die 
älteste erhaltene Abschrift des Werkes handelt. Diese Einschätzung ist durchaus 
nachvollziehbar und eine Entstehung um 1500 nicht ausgeschlossen. Ob ein sol-
cher Datierungsversuch auch Mitte des 18. Jahrhunderts durch Gelehrte im Um-
feld des osmanischen Hofes vorstellbar ist, muss offen bleiben; es gibt Indizien, 
aber keinen eindeutigen Belege dafür. Es ließe sich so jedenfalls erklären, warum 
Maḥmūd I. 1152 h. (1740) zunächst eine Abschrift des Fragments A der Maġārib 
                                                                                          
179  SK Ayasofya 2081 (o. D./1152 h.) 
180  Vgl. oben Abschnitt 3.3.1.2. 
181  SK Fatih 2828 (958 h./1155 h.). In der Fatih-Sammlung befinden sich allerdings noch zwei 

von anderen Personen gestiftete Muḥammedīye-Handschriften: Fatih 4195 (o. D.) ist von 
Pertevniyāl gestiftet; Fatih 2827 (982 h.) ist vom mütevelli („Verwalter“) des vaḳf gestiftet. 

182  Maġārib az-Zamān: Luxushandschriften sind SK Nuruosmaniye 2594 (o. D./ca. 1755) und 
SK Nuruosmaniye 2595 (o. D./ca. 1755) [Fragment A]. Ausführliche Randglossen, u. a. 
Kollationierungen mit dem Autograph enthält SK Nuruosmaniye 2593 (1135 h./ca. 1755); 
vollständige Abschrift, sonst keine Auffälligkeiten: SK Nuruosmaniye 2596 (1124 h./ca. 
1755). Muḥammedīye: Luxushandschriften: SK Nuruosmaniye 2156/2579 (997 h./ca. 1755); 
SK Nuruosmaniye 2155/2578 (Vor 1171 h.); Abschrift vom Muḥammedīye-Autograph: Nu-
ruosmaniye 2580 (1077 h.). 

183  Nuruosmaniye 2580 (1077 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 289 

az-Zamān der Ayasofya-Bibliothek und ʿOsmān III. circa fünfzehn Jahre später die 
„alte“ bzw. „originale“ Handschrift der Nuruosmaniye-Bibliothek stiftete.184  

Die von ʿOsmān III. gestifteten Maġārib az-Zamān-Handschriften entstanden – 
soweit sie datiert sind – in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts und kamen so-
mit nach wenigen Jahrzehnten in die Nuruosmaniye-Bibliothek, d. h. in den heu-
tigen Sammlungskontext. Diese kurze Zeitspanne, in welcher Maġārib az-Zamān-
Handschriften hergestellt und gestiftet, d. h. der Öffentlichkeit zur Verfügung ge-
stellt wurden, ist ein Phänomen, welches sich auch anhand der anderen Maġārib 
az-Zamān-Handschriften in den Istanbuler Stiftungsbibliotheken beobachten 
lässt. Es spricht dafür, dass es in dieser kurzen Zeit eine sehr starke Nachfrage nach 
Abschriften dieses Werkes gab. Diese lässt sich vor allem in der Hauptstadt Istan-
bul belegen, da auch Handschriften, welche in Anatolien entstanden, bereits nach 
kurzer Zeit nach Istanbul kamen.185 Auf diesen Umstand wird unten im Zusam-
menhang mit der Nutzung durch ʿulemā zurückzukommen sein. 

Die Laleli-Bibliothek setzt sich aus den Beständen von zwei von Muṣṭafā III. 
(reg. 1171-1187 h./1757-1774) gestifteten Bibliotheken zusammen – der ursprüngli-
chen Laleli-Sammlung und der Sammlung der Bibliothek des Bostancı-Re- 
giments.186 Diese Bestände wurde 1247 h. (1831-1832) in der Laleli-Bibliothek zu-
sammengebracht und lassen sich heute nicht mehr voneinander trennen.187 Es 
könnte also auf diesen Umstand zurückgehen, dass sich in der Laleli-Sammlung 
zwei Muḥammedīye-Handschriften befinden; von ein Sammlungsschwerpunkt mit 
Werken der Muḥammedīye-Gruppe lässt sich hier – im Gegensatz zur Nuruosma-
niye-Bibliothek – nicht sprechen. Es fällt aber auf, dass sich wiederum eine Ab-
schrift vom Muḥammedīye-Autograph in Gelibolu unter den gestifteten Handschrif-
ten befindet. Mit einiger Wahrscheinlichkeit hat also wiederum der Authentizitäts-
anspruch der Abschrift eine Rolle bei der Auswahl gespielt. Insgesamt handelt es 
sich bei den von Maḥmūd I., ʿOsmān III. und Muṣṭafā III. gestifteten Handschrif-
ten der Muḥammedīye-Gruppe nicht ausschließlich um Handschriften, welche auf-
grund der Ausstattung oder der Textversion als besonders wertvoll eingeschätzt 
wurden; es spricht aber einiges dafür, dass solche Handschriften für eine Stiftung 
bevorzugt wurden.188 

Die beiden Muḥammedīye-Handschriften in der Laleli-Sammlung fallen wieder-
um dadurch auf, dass die Zeitspanne zwischen der Herstellung (1165 h./1752 und 
1167 h./1754) und der Stiftung (1171-1187 h./1757-1774) nur wenige Jahrzehnte 

                                                                                          
184  Auch bei der Handschrift Nuruosmaniye 2595 muss es sich um die Abschrift einer bereits 

fragmentarischen Handschrift handeln; vgl. oben Abschnitt 3.3.1.2 Das spricht aber nicht 
grundsätzlich dagegen, dass die Handschrift im 18. Jahrhundert als alte Abschrift einer 
wertvollen Textvariante beurteilt wurde. 

185  Zur Handschrift Konya 07 Ak 132 (o. D.) siehe unten Abschnitt 5.5.2. 
186  Kut und Bayraktar 1984, 37f. und Erünsal 2008, 238-241. 
187  Erünsal 2008, 240f. 
188  Zur Stiftung wertvoller Handschriften aus repräsentativen Gründen siehe unten Abschnitt 

6.7.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 290 

ausmacht.189 Die Zeitspanne ist allerdings wiederum zu lang, um daraus zu schlie-
ßen, dass Handschriften im Auftrag eines Sultans kopiert wurden, um sie zu stif-
ten. Die Handschriften wurden mit einiger Wahrscheinlichkeit zunächst von Per-
sonen in anderen sozialen Kontexten genutzt. Auch wenn – abgesehen von den 
Kolophonen und den vaḳf-Vermerken – Nutzereinträge in den Handschriften der 
Stiftungsbibliotheken Ayasofya, Nuruosmaniye und Laleli insgesamt selten sind, 
so lässt sich doch in einzelnen Fällen nachweisen, dass es zwischen der Herstellung 
der Handschrift und deren Stiftung weitere Nutzer gab. Das gilt auch für eine 
Handschrift, bei welcher zwischen Herstellung und Stiftung eine kurze Zeitspanne 
liegt: Die Maġārib az-Zamān-Handschrift SK Nuruosmaniye 2596 (1124 h./1712) 
enthält einen datierten Besitzvermerk eines ʿulemā-Angehörigen (ḳāḍī der Stadt 
Niksar, 1125 h./1713) und einen undatierten Besitzvermerk eines ʿaskerī-Angehö- 
rigen (Selīm Paşa). Drei weitere Handschriften wurden, bevor sie von Maḥmūd I. 
bzw. ʿOsmān III. gestiftet wurden, im ʿaskerī-Kontext genutzt. In allen drei Fällen 
fehlt jedoch ein Kolophon und auch die Besitzvermerke sind nicht datiert: Die 
Maġārib az-Zamān-Handschrift SK Ayasofya 2081 (o. D.), die Envār el-ʿĀşıḳīn-
Handschrift SK Nuruosmaniye 2279 (o. D.) und die Muḥammedīye-Handschrift SK 
Nuruosmaniye 2155/2578 (o. D.) enthalten undatierte Besitzvermerke von ʿaskerī-
Angehörigen (1. ʿAlī Paşa; 2. Ġāzī ʿOsmān Paşa; 3. der Janitschare Muḥammed b. 
ʿİvaż). In diesen Fällen ist nicht auszuschließen, dass die Handschriften jeweils aus 
dem konfiszierten Nachlass eines Nutzers aus einem ʿaskerī-Kontext stammen.  

5.5.1.2 Handschriften und Drucke von Werken der Muḥammedīye-Gruppe wurden 
auch von Sultansmüttern für öffentliche oder halböffentliche Bibliotheken gestif-
tet; es handelt sich ausschließlich um Stiftungen des 19. Jahrhunderts. Unter den 
Handschriften, welche Mihrişāh Sulṭān, die Mutter von Selīm III., 1215 h. (1800-
1801) der Eyüp-Moschee stiftete befindet sich ein Muḥammedīye-Handschrift mit 
der langen Palastkarriere, die im Folgenden noch genauer zu untersuchen ist.190 Es 
handelt sich um eine klassische Stiftung für eine Moschee. Die Stiftungsbibliothek 
von Pertevniyāl (st. 1300 h./1883), einer Frau von Maḥmūd II. und Mutter von 
Sultan ʿAbdülʿazīz befindet sich ebenfalls in einem Moschee-Kontext, auch die 
Moschee selbst war eine Stiftung Pertevniyāls (die Vālide-Moschee im Stadtteil Ak-
saray). Die Bibliothek wurde von ihr 1279 h. (1862) gegründet; neu – und im un-
tersuchten Quellenmaterial auch eine seltene Ausnahme – ist, dass Pertevniyāl von 
den Werken der Muḥammedīye-Gruppe keine Handschriften, sondern einen Druck 
der Muḥammedīye (1284 h./1867-1868) und einen Druck der Envār el-ʿĀşıḳīn 

                                                                                          
189  SK Laleli 1491 (1164 h./ 1752); SK Laleli 1490 (1167 h./ 1754). Das genaue Datum der 

Stiftung ist nicht bekannt, vgl. Erünsal 2008, 239-241. Ich beziehe meine Aussage hier auf 
die Regierungszeit Muṣṭafās III. 

190  SK Mihrişah 258 (1071 h.). Zum repräsentativen Charakter der Handschrift unten Ab-
schnitt 6.7.1. Zur Stiftung Mihrişāhs siehe Kut und Bayraktar 1984, 57f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 291 

(1267 h./1851) stiftete.191 Außerdem befindet sich ihr vaḳf-Stempel auch in einer 
Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift der Fatih-Bibliothek.192 

Eine neue Entwicklung ist auch die Stiftung von Schulbibliotheken. Bezm-i 
ʿĀlem (st. 1269 h./1853), eine weitere Frau von Maḥmūd II. und Mutter von 
ʿAbdülmecīd, gründete 1266 h. (1840-1841) im Rahmen der von ihrem Sohn be-
gonnenen Reform des Bildungssystems eine Mittelschule (Bezm-i ʿĀlem Sulṭānīsi), 
deren Schulbibliothek sie auch zwei Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften stiftete.193  

Werke der Muḥammedīye-Gruppe befinden sich auch unter den Handschriften-
Beständen, welche Angehörigen der höchsten Palastadministration öffentlichen 
Bibliotheken stifteten. Diese Stiftungen wurden – wie die Stiftungen der Sultane – 
ausschließlich im 18. Jahrhundert vollzogen. Der Obereunuch (dārüsaʿāde aġası) 
Beşīr Aġa (st. 1156 h./1746) ist für seine verschiedenen Bibliotheksstiftungen in 
Istanbul, Medina, Bagdad und Kairo bekannt. Die Handschrift SK Hacı Beşir Ağa 
654/4 (o. D.) befindet sich unter den Beständen seiner Stiftungsbibliothek in der 
Nähe der Hohen Pforte, welche er 1158 h. (1745) gründete.194 Sie enthält allerdings 
nur einen kurzen Ausschnitt aus den Envār el-ʿĀşıḳīn.195 Ein Besitzvermerk zeigt, 
dass die Handschrift zuvor in Beşīr Aġas Besitz war; weitere Nutzereinträge gibt es 
jedoch nicht. Eine Muḥammedīye-Handschrift befindet sich unter den Beständen, 
welche der Prinzenerzieher und oberster Kammerherr (başmuṣāḥib) Lālā İsmāʿīl 
1199 h. (1784-1785) der Bibliothek stiftete, welche sich im von ʿAbdülḥamīd I. ge-
gründeten Ḥamīdīye-Moscheekomplex befindet (SK Lala İsmail 208; 1197 h.).196 
Es handelt sich um eine Handschrift, welche erst kurz zuvor im Jahr 1197 h. (1783) 
hergestellt worden war. Abgesehen vom vaḳf-Stempel Lālā İsmāʿīls enthält die 
Handschrift jedoch keine Hinweise auf einen Nutzerkontext. Dass die Handschrift 
direkt für Lālā İsmāʿīl hergestellt wurde, ist also aufgrund der zeitlichen Nähe 
wahrscheinlich, aber nicht mit Sicherheit festzustellen.  

5.5.1.3 In den öffentlichen Stiftungsbibliotheken lassen sich Handschriften nach-
weisen, welche zuvor im Palast genutzt wurden. Das trifft auf eine Handschrift in 
der von Maḥmūd I. gestifteten Fatih-Bibliothek zu, welche allerdings nicht vom 
Sultan selbst gestiftet worden war. Die Handschrift SK Fatih 2827 hatte zum Zeit-
punkt ihrer Stiftung bereits eine lange „Palastkarriere“ hinter sich (Abbildung 5.7). 

                                                                                          
191  Envār el-ʿĀşıḳīn-Druck: Pertevniyal 432; Muḥammedīye-Druck: SK Pertevniyal 220. 
192  SK Fatih 4195 (o. D.). Die Handschrift SK Fatih 4195 wurde von Pertevniyāl 1265 h. 

(1856-1857) gestiftet; weitere Nutzervermerke enthält die Handschrift nicht. 
193  Es handelt sich um die beiden Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften BDK Bayezid 1406 

(1189 h./1266 h.); BDK Bayezid 1405 (1040 h./1266 h.). Zur Reform des Bildungswesens 
siehe Somel 2001. 

194  Zur Sammlung siehe Kut und Bayraktar 1984, 139f.; zu Beşīr Aġas Bibliotheksstiftungen 
Hathaway 2005, 85-95; zur Person siehe SO2, 2, 371, und Necdet Sakaoğlu, „Beşir Ağa, 
Hacı,“ in: DBİA, 2, 174f. 

195  Siehe oben Abschnitt 3.3.2.4. 
196  Zu Lālā İsmāʿīls Stiftung siehe Kut und Bayraktar 1984, 157f.; zur Person SO2, 3, 814; zum 

Ḥamīdīye-Moscheekomplex siehe Birol Alpay, „Abdülhamid I Külliyesi,“ in: DBİA, 1, 36f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 292 

Sie wurde 982 h. (1574) von Ḥasan b. ʿAbdullāh, einem Angehörigen der Palast-
Kavallerie (enderūnī sipāhī), kopiert. Aus dem Jahr 1044 h. (1634-1635) stammt ein 
Besitzeintrag des Schlüsselbewahrers der Schatzkammer (miftāḥ ġulāmı) Şeyḫ 
İbrāhīm, also des Inhabers eines der höchsten Palastämter.197 Einen weiteren Ein-
trag schrieb der Lehrling des Kesselmeisters (şākird-i gügüm). Dieser weist darauf 
hin, dass er die Handschrift von Şeyḫ İbrāhīm „käuflich erworben habe“ (aḳçe ile 
aldum).198 Der Kesselmeister stand in der Hierarchie etwas unter dem Schlüsselbe-
wahrer, so dass es zwischen dem Verkäufer, dem Schlüsselbewahrer Şeyḫ İbrāhīm 
und dem Käufer, d. h. dem Lehrling des Kesselmeisters, ein deutliches hierarchi-
sches Gefälle bestand.199 Die Handschrift enthält außerdem zwei pençe-förmige Si-
gnaturen von nicht identifizierbaren Personen. Schließlich stiftete Süleymān, der 
Verwalter (mütevellī) der Fatih-Stiftung, die Handschrift der dortigen Bibliothek. 
Der vaḳf-Vermerk ist nicht datiert, es ist darum einerseits möglich, dass Süleymān 
die Handschrift der Fatih-Moschee bereits vor der Gründung der Bibliothek 
Maḥmūds I. gestiftet hatte, oder andererseits, dass es sich um eine Zustiftung zur 
Bibliothek Maḥmūds I. handelt. Die Handschrift ist sparsam illuminiert und in ei-
nem sorgfältigen nasḫī geschrieben.  

Eine beträchtliche „soziale Mobilität“ innerhalb des Palasts belegt auch Hand-
schrift SK Mihrişāh 258, in welcher zahlreiche Einträge eine über längere Zeit an-
dauernde Nutzung im Kontext des Palastes belegen. Es handelt sich um eine auf-
wändig illuminierte Handschrift, welche 1215 h. (1800-1801) von Mihrişāh Sulṭān 
(st. 1220 h./1805), der Mutter Selīms III., der Eyüp-Moschee gestiftet wurde (Ab-
bildung 6.16).200 Die Handschrift war 1071 h. (1660) von einem gewissen Muṣṭafā, 
der Sekretär (kātib) an der Ayasofya-Moschee (Hagia Sophia) war und den Ehrenti-
tel eines ḳapucı („Pförtner des Sultans“) trug, hergestellt worden und dann in den 
Besitz des Sekretärs des Obereunuchen und zweier Sultansmütter – ʿĀʾişe Ḫatuns 
und Mihrişāh Sulṭāns – gelangt.201 Auch wenn die von mir suggerierte Reihenfolge 
der Besitzwechsel nicht zweifelsfrei feststeht, so besteht doch kein Zweifel, dass die 
Handschrift zuletzt in die Hände der Sultansmutter Mihrişāh gelangte, von dieser 
gestiftet wurde und sich bis heute in diesen Stiftungsbeständen befindet. SK Mih-
rişāh 258 ist also ein Beispiel für eine Handschrift, welche durch die Besitzwechsel 
die Leiter der Hierarchie nach oben gelangte. Die Handschrift SK Fatih 2827 zeigt 
hingegen, dass sich der umgekehrte Weg in Einzelfällen durchaus belegen lässt.  

Die beiden Beispiele SK Fatih 2827 und SK Mihrişah 258 belegen, dass sich in 
den Stiftungsbibliotheken Istanbuls Muḥammedīye-Handschriften befinden, wel-
                                                                                          
197  SK Fatih 2827 (982 h.). 
198  SK Fatih 2827 (982 h./o. D.) 
199  Uzunçarşılı 1945 [19883], 314f. und 323-325, sowie Vgl. Pakalın 1946 [2004], 1, 683, s. v. 

„güğüm başı,“ und Pakalın 1946 [2004], 2, 533, s. v. „miftah gulamı“. 
200  Die Handschrift wird im Detail unten in Abschnitt 6.7.1 unter dem Aspekt der Nutzung 

von Handschriften zu Repräsentationszwecken analysiert. 
201  SK Mihrişah 258 (1071 h./o. D.). Zur repräsentativen Nutzung der Handschrift siehe un-

ten Abschnitt 6.7.1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 293 

che über längere Zeit im Palast-Kontext genutzt worden waren, bevor sie gestiftet 
wurden. Auf die von den Sultanen gestifteten Handschriften der Muḥammedīye-
Gruppe trifft dies jedoch in keinem Fall zu. Die Handschrift Ayasofya 2081 ist – 
wie zu Anfang des Abschnitts bereits festgestellt – die einzige Handschrift, in wel-
cher sich überhaupt ein einzelner Beleg für eine Nutzung im Palast, nämlich der 
ḫazīne-Stempel Selīms I., befindet.  

5.5.1.4 Der Kreis der Personen, welche Handschriften von Werken der Muḥam-
medīye-Gruppen für eine Nutzung an Örtlichkeiten innerhalb des Palastes stifte-
ten, ist wesentlich größer als der Kreis von Nutzern aus einem Palast-Kontext, 
welche diese Handschriften als Teil einer größeren Sammlungen einer öffentlichen 
Bibliothek stifteten. Die Nutzereinträge sprechen generell dafür, dass die Person, 
welche eine Handschrift stiftete, Zugang zum betreffenden Raum haben musste. 
Angehörige der höchsten Palasthierarchie stifteten Handschriften für eine Nut-
zung im Privatgemach (ḫāṣṣ oda), zu welchem nur eine sehr kleine Gruppe von 
Personen Zugang hatte, oder im Audienzsaal (taḫt odası).202 Daneben fallen aber 
die verhältnismäßig zahlreichen Stiftungen von Envār el-ʿĀşıḳīn- und Muḥam-
medīye-Handschriften für die großherrliche Vorratskammer (kiler-i ḫāṣṣa) auf.203 
Hier waren die Stifter Angehörige der mittleren Palasthierarchie; es gibt aber auch 
Handschriften von unbekannten Stiftern. In einer dieser Handschriften befindet 
sich auch ein Rezitationsvermerk, was darauf hindeutet, dass Werke der Muḥam-
medīye-Gruppe dort – also in einem halböffentlichen Raum – vorgetragen wur-
den.204 Es handelt sich hierbei um einen der im Quellenkorpus äußerst seltenen 
Lesevermerke. 

5.5.2 Der ʿaskerī-Kontext 

Wie in Abschnitt 5.2.2 festgestellt handelt es sich bei den Nutzern aus einem 
ʿaskerī-Kontext um eine sehr heterogene Gruppe. Im Folgenden sind drei Themen 
genauer zu erörtern: 1. Ähnlich wie im Abschnitt zum Palast-Kontext ist zu unter-
suchen, ob es bestimmte Auswahlkriterien für die Handschriften gab, welche von 
der ʿaskerī-Elite in den Stiftungsbibliotheken der Öffentlichkeit zugänglich ge-

                                                                                          
202  Stiftung einer Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift durch Yaḳūt Aġa für den Audienzsaal: TSMK 

HS 96 (o. D./1047 h.); Stiftung für das Privatgemach durch den Schlüsselbewahrer (miftāḥ 
ġulāmı) Sarıkçı ʿAlī Aġa: TSMK HS 93 (908 h./o. D.); Stiftung für das Privatgemach durch 
eine unbekannte Person: TSMK K 1013 (o. D.). 

203  Gestiftet durch den Obertaubstummen (serbīzebān): TSMK K 1012 (967 h./1216 h./m.); 
durch einen weiteren Taubstummen (bīzebān): TSMK K 1014 (o. D./1231 h.); Stiftungen 
von Unbekannten: TSMK K 1016 (939 h./o. D.); TSMK K 1013 (o. D./o. D.); TSMK K 
1052 (o. D./o. D.). Im Fall der Handschrift TSMK K 1014 (o. D./1231 h.) dürfte es sich 
hingegen um Privatbesitz gehandelt haben, da sich darin der Stempel des Taubstummen 
Luṭf Aḥmed (1231 h.) ohne weiteren Vermerk befindet. 

204  TSMK K 1012 (967 h./ 21. Receb 1240 h.). Zu dem Rezitationsvermerk vgl. unten Ab-
schnitt 6.3. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 294 

macht wurden. 2. Wie im vorausgehenden Abschnitt ist die „soziale Mobilität“ 
der Handschriften – also Besitzerwechsel über die Grenzen der Benutzerkontexte 
hinweg und innerhalb der Benutzerkontexte über Hierarchien hinweg – zu analy-
sieren. 3. Gerade im Zusammenhang mit den Nutzern aus einem ʿaskerī-Kontext 
liegt nahe, die regionale Mobilität der Handschriften genauer zu betrachten, da 
die regionale Mobilität bei ʿaskerī-Angehörigen aufgrund von Feldzügen, Verset-
zungen und Verbannungen besonders ausgeprägt war.  

5.5.2.1 In den Stiftungsbibliotheken der Großwesire Yegen Muḥammed Paşa (st. 
1202 h./1787), Ḥekīmoġlı ʿAlī Paşa b. Nūḥ Efendi (st. 1171 h./1758) und Şehīd 
ʿAlī Paşa (st. 1128 h./ 1716) befindet sich jeweils eine Maġārib az-Zamān-
Handschrift.205 Die Handschriften sind nicht besonders aufwändig ausgestattet, 
aber es handelt sich bei den Maġārib az-Zamān ohnehin um einen seltenen Text, 
nach welchem wie im vorangegangenen Abschnitt bereits festgestellt gerade in der 
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts eine große Nachfrage bestand. Die von Ḥekīm- 
oġlı ʿAlī Paşa und Şehīd ʿAlī Paşa gestifteten Handschriften sind – ähnlich wie die 
Maġārib az-Zamān-Handschriften in den Sultansbibliotheken – wenige Jahrzehnte 
vor der Stiftung entstanden. Die Handschrift SK Millet Hekimoğlu 509 wurde, 
wie zwei Besitzvermerke zeigen, in den knapp vierzehn Jahren zwischen der Her-
stellung und der Stiftung in einem ḳalemīye-Kontext genutzt, also nicht direkt für 
Ḥekīmoġlı ʿAlī Paşa hergestellt. Die Handschrift Konya 07 Ak 132 ist die einzige 
Maġārib az-Zamān-Handschrift, welche sich in einer Stiftungsbibliothek außer-
halb Istanbuls befand. Sie wurde von Yegen Muḥammed Paşa nach einer langen 
Karriere, welche ihn in die verschiedensten Provinzen des Osmanischen Reiches 
geführt hatte, der von ihm selbst gegründeten Bibliothek in seiner Heimatstadt 
Akseki (bei ʿAlāʾīye/Alanya) gestiftet.206 

Obwohl sich eine Nutzung der Envār el-ʿĀşıḳīn durch ʿaskerī-Angehörige durch-
aus nachweisen lässt, gelangte nur eine einzige Handschrift in eine Stiftungsbi-
bliothek: Muḥammed ʿAlī Paşa (st. 1265 h./1849), der Gouverneur von Ägypten 
und Gründer der Khediven-Dynastie, stiftete eine Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift der 
von ihm gegründeten Bibliothek in seiner Heimatstadt Ḳavala.207 Es handelt sich 
um eine einfache Handschrift ohne luxuriöse Ausstattung. Es fällt auf, dass keine 
einzige Muḥammedīye-Handschrift von einem Angehörigen der ʿaskerī-Elite einer 
öffentlichen Bibliothek gestiftet wurde. Es ist also die Tendenz zu erkennen, dass 
eher die „Rarität“ Maġārib az-Zamān als die beiden türkischsprachigen Werke der 
Muḥammedīye-Gruppe in die Stiftungsbestände aufgenommen wurde. Dies könn-

                                                                                          
205  Konya 07 Ak 132 (o. D./ 1197 h.); SK Millet Hekimoğlu 509 (1132 h./1146 h.); SK Şehid 

Ali Paşa 1167 (1086 h./1130 h.). Zu Yegen Muḥammed Paşa siehe SO2, 4, 1077; zu Ḥekīm- 
oġlı ʿAlī Paşa b. Nūḥ Efendi siehe SO2, 1, 242f.; zur Bibliothek Ḥekīmoġlıs siehe Kut  
Bayraktar 1984, 91f., und Erünsal 2008, 206f.; zu Şehīd ʿAlī Paşa siehe SO2, 1, 274, zur 
Bibliothek siehe Kut und Bayraktar 1984, 86. Vgl. oben Abschnitt 5.4.3. 

206  Zur Bibliothek siehe Erünsal 2008, 254. 
207  DKM Maʿārif Āmma Turkī Qawāla 4 (1243 h.) 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 295 

te wiederum dafür sprechen, dass die ʿaskerī-Elite – genauso wie die Sultane – für 
ihre Stiftungsbibliotheken vor allem wertvolle Handschriften auswählten.  

Nutzer aus der höchsten ʿaskerī-Hierarchie lassen sich wie im vorausgegangenen 
Abschnitt gezeigt auch in den Sultansstiftungen nachweisen. So befinden sich et-
wa in den Handschriften TSMK R 366 (986 h.) und SK Nuruosmaniye 2279 
(o. D.) undatierte Besitzeinträge von nicht identifizierbaren Paşas.208 Ausführliche-
re Informationen liegen zur „Biographie“ der Handschrift SBBPK Ms. Or. Oct. 
3710 (926 h.) vor. Es handelt sich um eine aufwändig illuminierte Luxushand-
schrift, welche 926 h. (1520) ein offensichtlich kalligraphisch geschulter Kopist 
namens Pervāne in Istanbul herstellte. Im Kolophon weist dieser darauf hin, dass 
er die Handschrift für einen gewissen İbrāhīm Paşa „zur Lektüre“ bzw. „zum Stu-
dium“ (li-rasm al-muṭālaʿa) anfertigte. Auch wenn dieser İbrāhīm Paşa genauso we-
nig identifizierbar ist wie die zwei zuvor genannten Paşas, so ist der Kolophon 
doch ein Beleg dafür, dass für Angehörige der höchsten ʿaskerī-Hierarchie Luxus-
handschriften der Envār el-ʿĀşıḳīn zum persönlichen Gebrauch angefertigt wur-
den. Mit einiger Wahrscheinlichkeit handelt es sich hierbei um eine bestellte 
Handschrift. Die Handschrift SBBPK Ms. Or. Oct. 3710 enthält noch zwei weite-
re Nutzereinträge, von denen einer Informationen zum sozialen Kontext umfasst: 
Im Jahr 1110 h. (1698-1699) war der Besitzer der Handschrift Ḥasan b. İbrāhīm, 
welcher sich als „Klient des verstorbenen müteferriḳa Ḥasan Aġa“ (tābiʿ el-marḥūm 
Ḥasan Aġa Müteferriḳa) bezeichnet.209 Er war also nicht selbst Angehöriger des 
Garderegiments der müteferriḳān – und damit auch nicht notwendigerweise Mili-
tärangehöriger; er stellt durch den Hinweis auf das Patronageverhältnis aber eine 
Verbindung zu einem ʿaskerī-Kontext her. Auch wenn der Angehöriger des mütefer-
riḳa-Regiments selbst in der ʿaskerī-Hierarchie verhältnismäßig hoch stand, so 
steht doch fest, dass İbrāhīm Paşas Luxushandschrift – ähnlich wie die Hand-
schrift des oben besprochene Handschrift des Schlüsselbewahrers Şeyḫ İbrāhīm 
(SK Fatih 2827) – innerhalb von circa 180 Jahren durch Besitzwechsel innerhalb 
desselben Kontexts Nutzer erreichte, welche in der Hierarchie tiefer standen.210 
Das sagt allerdings nichts darüber aus, wie vermögend der Besitzer Ḥasan b. 
İbrāhīm eigentlich war. 

Sowohl für Patronageverhältnisse als auch für im Auftrag angefertigte Hand-
schriften finden sich unter den Einträgen von ʿaskerī-Angehörigen mittlerer und 
unterer Hierarchie weitere Beispiele. Der Hinweis auf ein Patronageverhältnis lässt 
sich auch in zwei weiteren Besitzvermerken einer einzelnen Handschrift nachwei-
sen; es handelt sich in diesem Fall nicht um eine Luxushandschrift, sondern ein 

                                                                                          
208  TSMK R 366 (986 h./o. D.), Nuruosmaniye 2279 (o. D./o. D.). 
209  SBBPK Ms. Or. Oct. 3710 (926 h.): الله تعالى الفقير حسن بن ابراهيم تابع المرحوم حسن  فضل] ؟من [ملكه 

۱۱۱۰ سـنه اغا متفرقه   ; durch die Papierrestaurierung des ersten Blattes ist der Beginn des 
Eintrags nur schwer entziffern. Der zweite Nutzereintrag auf Folio 1a ist ein Besitzstempel 
eines gewissen Ḫalīl (Inschrift: عبده خليل ), o. D.  

210  Vgl. oben Abschnitt 5.5.1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 296 

Envār el-ʿĀşıḳīn-Fragment ohne Illumination.211 Auf Folio 1a befinden sich zwei 
Besitzeinträge, welche auf einen Patron verweisen, ohne Informationen zu dessen 
sozialem Kontext zu geben; auf dem letzten Folio der unfolierten Handschrift 
wird auf die Patronage des Kriegsministers (serʿasker) verwiesen.212  

Um Kopieraufträge handelt es sich mit einiger Wahrscheinlichkeit bei der be-
reits oben erwähnte Muḥammedīye-Handschrift MK Samsun İHK 55 Hk 903, wel-
che (1055 h./1645) für einen Inhaber eines Groß-Timars hergestellt wurde und der 
Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift MK B 171 (1075 h./1664), welche für den Janitscha-
renoffizier Muḥammed Aġa kopiert wurde.  

Die Muḥammedīye-Handschrift MK 55 Hk 903 vollendete ein Kopist namens Mūsā b. Naṣūḥ 

am 1. Ẕīlkaʿde 1055 h. (19. Dezember 1645) im Dorf Sögüd. Direkt unter dem Kolophon be-

findet sich ein vaḳf-Vermerk, welcher die Stiftung durch den Timarioten213 Siyāvuş Aġa an ei-

nem Freitag im Muḥarrem 1056 h. (Februar-März 1646) bestätigte (Abbildung 5.8).214 Damit 

liegen zwei bis drei Monate zwischen der Vollendung der Handschrift und der Stiftung durch 

Siyāvuş Aġa. Die Handschrift wurde also mit einiger Wahrscheinlichkeit vom Kopisten nicht 

zur eigenen Nutzung hergestellt. 

Der Kopist der Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift MK B 171 (1075 h./1664) ist anonym, der Ko-

lophon enthält lediglich eine Datierung Donnerstag, 23. [Rebīʿ II]215 1075 h. (13. November 

1664). Neben dem Kolophon stehen von der Hand des Kopisten sowohl der Besitzvermerk als 

auch die Formel mit der Bitte um Fürbitte jeweils in Arabischer und Türkischer Sprache. Diese 

sind in den Cemaẕī I 1075 h. (20. November-19. Dezember 1664) datiert. Besitzer ist 

„Muḥammed Aġa, einer der Janitscharenoffiziere der Hohen Pforte“ (Dergāh-ı ʿĀlī Yeŋiçeriyān 
Çorbacılarından Muḥammed Aġa). Die Bitte um Fürbitte schließt den Autor, den Besitzer, den 

Kopisten und – in der Türkischen Fassung – die Leser und Zuhörer ein. Besitzer und Kopist 

sind also offensichtlich nicht identisch. Der anonyme Kopist schloss sich aber in die Bitte um 

Fürbitte ein. 

5.5.2.2 Eine verhältnismäßig große Zahl von Nutzereinträgen erlaubt es, die „frü-
he Biographie“ der Handschrift MK B 513 (970 h.) recht gut zu rekonstruieren. 
Sie entstand 970 h. (1562) in der Festung Fetḥīye bei Baṣra also circa fünfzehn 
Jahre nach der Eroberung dieser Provinz durch die Osmanen.216 Hinweise zum 
Nutzerkontext befinden sich im Kolophon allerdings nicht. Der Entstehungsort, 

                                                                                          
211  DKM Tārīḫ Turkī 279 (1067 h./1093 h.). 
212  DKM Tārīḫ Turkī 279 (1067 h./1093 h.) auf Folio 1a: ʿAlī tābiʿ el-Ḥācc Yūsuf und ʿAlī tābiʿ 

ʿOsmān; auf dem letzten Folio ist der Verweis auf die Patronage des serʿasker, aber nicht der 
Name selbst entzifferbar:  ورىر عـكر] ؟[ىاىع ىوٮ ] ؟[حلٮ   

213  Die Bezeichnung lautet im Original min erbāb-ı zuʿamā („einer der Timarioten“); es handelt 
sich um einen Gefolgsmann des Sultans, welcher als Kommandant einer von ihm zu stel-
lenden Reitertruppe Kriegsdienste zu leisten hatte. Als Gegenleistung erhielt er die Steuer-
einnahmen eines bestimmten, der Größe der Reitertruppe entsprechenden Bezirks. Diese 
hatte er selbst zu erheben.  

214  Es kommen damit die Freitage 23. Februar, 2. März, 9. März und 16. März 1646 in Frage.  
215  Monat von mir berechnet. 
216  Vgl. etwa Imber 2002, 58. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 297 

die Nutzung in einem ʿaskerī-Kontext kurze Zeit später sowie der Umstand, dass 
der türkischsprachige Text nicht viele Leser unter der lokalen Bevölkerung gehabt 
haben dürfte, sprechen dafür, dass die Handschrift bereits in einem militärischen 
Kontext entstand. In den folgenden 27 Jahren gab es zwei Besitzwechsel, welche 
jeweils durch Zeugen bestätigt wurden. Bereits beim ersten Besitzwechsel im Jahr 
981 h. (1573-1574), als ein gewisser Muṣṭafā b. Ḫalīl die Handschrift erwarb, ist 
neben einem Gelehrten (ʿAllām ʿAlī) ein Offizier (Cīrān Çavuş) unter den Zeu-
gen; von Muṣṭafā b. Ḫalīl erwirbt die Handschrift der Offizier Budaḳ Çavuş. Spä-
testens 997 h. (1589) war die Handschrift in seinem Besitz, da ein Eintrag in der 
Kanzleischrift dīvānī Budaḳs Heimaturlaub in Ḳaraman dokumentiert (Abbildung 
5.4). Es bleibt allerdings offen, ob die Muḥammedīye Budaḳ Çavuş als Reiselektüre 
diente. Die Handschrift war 1011 h. (1602) nach wie vor in Budaḳs Besitz; ein 
Eintrag in einem gebrochenen Arabisch von einem Schreiber ohne Schreibroutine 
dokumentiert den Tod seiner Tochter Bibi Zeyneb.217 Budaḳ trägt in diesem Nut-
zervermerk den Titel Ḥacı. Die folgenden 370 Jahre hinterließen keinerlei Spuren 
in der Handschrift MK B 513, welche 1970 von der Nationalbibliothek in Ankara 
aus Privatbesitz erworben wurde. 

Die Nutzereinträge der Handschrift MK B 513 fallen durch ihre verschiedenen Duktus und 

die sehr unterschiedliche Schreibroutine auf. Die Besitz- bzw. Kaufvermerke von Muṣṭafā b. 

Ḫalīl und Budaḳ Çavuş stammen von unterschiedlichen Schreibern – möglicherweise jeweils 

dem Gelehrten, welcher auch unter den Zeugen aufgeführt ist (ʿAllām ʿAlī bzw. Mollā Aḥmed).  

Es fällt jedenfalls auf, dass Budaḳs Kaufvermerk in einem sehr routinierten nasḫī geschrieben 

ist, die Notiz zum Tod der Tochter jedoch in einer Handschrift ohne Routine. Möglicherweise 

hat Budaḳ diesen Eintrag – im Gegensatz zum Kaufvermerk – selbst niedergeschrieben. Der 

Eintrag zum Heimaturlaub ist in einem etwas flüchtigen, aber routinierten dīvānī geschrieben. 

Das spricht dafür, dass es sich hierbei um eine offizielle Bescheinigung durch die Kanzlei des 

Regiments handelt. Der Duktus steht jedenfalls in extremem Gegensatz zu der ungelenken 

Notiz über den Tod der Tochter Bibi Zeyneb. 

5.5.2.3 Unter den Einträgen von Nutzern aus einem ʿaskerī-Kontext gibt es – wie 
die Handschrift MK B 513 (970 h.) zeigt – Lokalisierungen, welche darauf hindeu-
ten, dass die Werke der Muḥammedīye-Gruppe durch das Militär in die Grenz- 
regionen des Osmanischen Reiches gelangten. Dafür sprechen auch die Nutzer-
vermerke in zwei weiteren Handschriften: Die Handschrift Universität Zürich 
Orientalisches Seminar 50 wurde 1031 h. (1622) in Esterġon (Esztergom) in der 
Nähe der osmanisch-habsburgischen Grenze durch den Sekretär der dort statio-
nierten Janitscharentruppen angefertigt. Ein Besitzvermerk der Handschrift SBBPK 
Ms. Or. Oct. 1232 (1051 h./1641) enthält eine Notiz aus dem Jahr 1809, in welcher 
darauf hingewiesen wird, dass die Handschrift 1687 vom Rittmeister Christoph 

                                                                                          
217  MK B 513, 1a (Vermerk zum Tod von Ḥacı Budaḳs Tochter Bibi Zeyneb); 1b (Heimat- 

urlaub des Budaḳ Çavuş); 2a (Besitzvermerk von Muṣṭafā b. Ḫalīl und Kaufvermerk von 
Çavuş Budaḳ). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 298 

Hohorst der Bibliothek Celle geschenkt wurde; dieser hatte sie laut Eintrag bei der 
Eroberung von Buda durch die Habsburger erbeutet, so dass zu vermuten ist, dass 
die Handschrift davor einem Angehörigen der Osmanischen Armee gehört hat-
te.218 Zieht man in die Analyse der regionalen Verteilung die lokalisierten Einträ-
gen von Nutzern aus einem ʿulemā-Kontext mit ein, so ist festzustellen, dass die re-
gionale Verteilung lokalisierter Nutzervermerke von ʿaskerī-Angehörigen nicht auf-
fällig ist. 

5.5.3 Der ḳalemīye-Kontext 

Die Werke der Muḥammedīye-Gruppe sind in den vaḳf-Bibliotheken von Stiftern 
aus einem ḳalemīye-Kontext erst ab dem 19. Jahrhundert zu finden. In den Bestän-
den der großen Stiftungsbibliotheken, welche im 18. Jahrhunderts von ḳalemīye-
Angehörigen – etwa Rāġıb Paşa (st. 1176 h./1763) oder ʿĀṭıf Efendi (st. 1154 h./ 
1742) – gegründet wurden, sind diese Werke ursprünglich genauso wenig wie in 
den Stiftungsbibliotheken von ʿaskerī-Angehörigen zu finden.219 In ʿĀṭıfs Biblio-
thek gelangte eine Muḥammedīye-Handschrift erst im 19. Jahrhundert durch eine 
Zustiftung von dessen Enkel, şeyḫülislām ʿÖmer Ḥüssāmeddīn (st. 1288 h./1871).220 
Im Jahr 1196 h. (1781-1782) befinden sich eine Muḥammedīye-Handschrift und ei-
ne Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift unter den Beständen, welche der Verwalter der 
Münze und des Marinearsenals Ḥacı Selīm Aġa der von ihm gegründeten Biblio-
thek in Üsküdar stiftete.221 Im 19. Jahrhundert sind Werke der Muḥammedīye-
Gruppe dann häufiger in den von ḳalemīye-Angehörigen gegründeten vaḳf-Biblio- 
theken – d. h. den Bibliotheken von Ḥālet Efendi (st. 1238 h./1822), Pertev Paşa 
(st. 1253 h./1837) oder Diyārbekirli ʿAlī Emīrī Efendi (st. 1924) in Istanbul sowie 
Ḫazīnedārzāde in Samsun – zu finden.222  

Eine Sichtung des Quellenmaterials deutet darauf hin, dass die Ästhetik für die 
Stifter aus einem ḳalemīye-Kontext ein wichtiges Kriterium bei der Auswahl der 
Handschriften war. Luxushandschriften der Muḥammedīye stifteten beispielsweise 
Ḥālet Efendi und ʿAlī Emīrī.223 Die Handschriften in Pertevs Sammlung legen al-

                                                                                          
218  Ein weiteres Beispiel für eine erbeutete Handschrift ist ÖNB, A. F. 49 (244) (996 h./o. D.). 

Weitere Belege für die Teilnahme von Kopisten oder Besitzern an Feldzügen: MK Ankara 
İHK 06 Hk 3419 [fälschlich 3414] (977 h./1005 h.; Teilnahme Eger-Feldzug) und MK To-
kat İHK 60 Hk 431 (982 h./1270 h.; Teilnahme am Krimkrieg). 

219  Vgl. oben Abschnitt 5.5.2. 
220  Vgl. unten Abschnitt 5.5.4. 
221  SK Hacı Selim Ağa 561 (1056 h./1196 h.); SK Hacı Selim Ağa 467 (o. D./1196 h.) 
222  Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften: SK Pertev Paşa 229m (918 h./1251 h.); Muḥammedīye-

Handschriften: SK Pertev 328 (1231 h./1251 h.); MK Samsun İHK 55 Hk 903 (1055 h./ 
1249 h.); BDK Millet Mzm. 876/1 (1125 h./1345 h.). 

223  SK Halet 383 (o. D./1236 h.); BDK Millet Mzm. 876/1 (1125 h./1345 h.). In der Hand-
schrift SK Halet 383 fehlen die letzen Seiten. Der vaḳf-Stempel auf dem letzten Blatt 
könnte darauf hindeuten, dass die Handschrift bereits als Fragment gestiftet wurde. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 299 

lerdings nahe, dass auch andere Kriterien – Alter oder Herkunft – eine Rolle spiel-
ten: SK Pertev 229m ist mit der Datierung 918 h. (1512) die älteste mir bekannte 
Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift. Die Muḥammedīye-Handschrift in Pertevs Sammlung 
(SK Pertev 328) wurde hingegen erst 1231 h. (1815-1816) hergestellt und war damit 
zum Zeitpunkt der Stiftung (1251 h./1835-1836) verhältnismäßig neu. Die Hand-
schrift wurde zwar von einem sehr guten Kalligraphen hergestellt, ist jedoch nicht 
illuminiert. Sie hatte jedoch mit ʿArabzāde Muḥammed ʿĀrif (st. 1241 h./1826), 
dem Heeresrichter von Rumeli, einen berühmten Vorbesitzer, was den Wert der 
Handschrift gesteigert haben dürfte. 

ʿArabzāde Muḥammed ʿĀrif Efendi war auch ein berühmter Kalligraph, der laut Sicill-i 
ʿOsmānī jedes Jahr eine Koranabschrift vollendet haben soll.224 Er ist jedoch nicht der Kopist 

der Handschrift SK Pertev 328, sondern erwarb sie laut Besitzvermerk 1238 h. (1823). Kopist 

war der Rufāʿīye-Scheich Daġistānīzāde el-Ḥācc ʿAlī er-Rufāʿī el-Ferdī el-Gelibolī.225 Der Er-

werb der Handschrift durch ʿArabzāde Muḥammed ʿĀrif dürfte aber als Gütesiegel für die kal-

ligraphische Qualität der Abschrift gegolten haben. 

5.5.4 Der ʿulemā-Kontext 

In der quantitativen Auswertung der Nutzervermerke wurde festgestellt, dass 
Handschriften von Werken der Muḥammedīye-Gruppe sowohl von Angehörigen 
der höchsten Hierarchie, Angehörigen der mittleren und unteren Hierarchie als 
auch von Personen genutzt wurden, welche ich nur aufgrund eines Titels zum 
ʿulemā-Kontext zähle. Die Nutzung durch diese drei Personengruppen ist im Fol-
genden differenziert zu analysieren. Außerdem ist im Zusammenhang mit den 
Nutzern aus einem ʿulemā-Kontext das bereits oben angesprochenen Phänomen 
einer gelehrten Rezeption von Werken der Muḥammedīye-Gruppe im 18. Jahrhun-
dert zu erörtern. 

Wie die Sultane, die oberste Palast-Hierarchie und die oberste Elite der Staats-
administration stifteten auch ʿulemā öffentliche Bibliotheken. Diese Stiftungsbi-
bliotheken stammen größtenteils von Personen, welche das Amt des şeyḫülislām 
inne hatten. Die Werke der Muḥammedīye-Gruppe sind in den Stiftungsbibliothe-
ken der ʿulemā allerdings genauso wie in den anderen öffentlichen Stiftungsbiblio-
theken nur sehr selten finden. Es ließen sich nur drei Handschriften nachweisen: 
Der şeyḫülislām Veliyüddin (st. 1182 h./1768) stiftete in seine Bibliothek eine Maġā-
rib az-Zamān-Handschrift und eine Muḥammedīye-Handschrift.226 Eine Muḥam-
medīye-Handschrift stiftete auch der şeyḫülislām ʿÖmer Ḥüssāmeddīn (st. 1288 h./ 

                                                                                          
224  SO2, 1, 314f. 
225  Der Kopist läßt sich allerdings nicht identifizieren. 
226  Maġārib az-Zamān: BDK Veliyüddin 1784 (o. D./1175 h.); Muḥammedīye: BDK Veliyüddin 

1959 (1158 h./1175 h.). Zur Person siehe SO2, 5, 1660f. Emine Naza, „Veliyüddin Efendi 
Kütüphanesi,“ DBİA, 7, 378. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 300 

1871) für die Bibliothek seines Großvaters ʿĀṭıf Efendi, in der sich zuvor keine 
Muḥammedīye-Handschrift befunden hatte.227 Es gibt allerdings bislang keine Stu-
die zur Frage, ob solche Zustiftungen – welche es recht häufig gab – zumindest 
partiell eine Ergänzung bislang nicht vorhandener Werke anstrebten oder schlicht 
bereits vorhandene Bestände des Stifters umfassten.  

Wie die quantitative Analyse zeigt machen Dozenten an Medresen, Richter, 
Imame, Prediger und Muezzine einen großen Teil der Nutzer aus einem ʿulemā-
Kontext aus (25 Belege).228 Verhältnismäßig hoch ist wiederum die Zahl von Be-
nutzern, welche den Titel Mollā selbst tragen oder im Patronym den Titel führen 
(17 Belege).229 Unter den Nutzern aus einem ʿulemā-Kontext ist der Anteil an Ko-
pisten hoch. In einigen Fällen gibt es Indizien, dass diese die Handschrift nach ih-
rer Fertigstellung weiter nutzten. Darauf weisen etwa Geburtsvermerke hin, welche 
der Kopist über längere Zeit eintrug.230 In den meisten Fällen fehlen jedoch Hin-
weise darauf, wie die Abschrift unmittelbar nach ihrer Fertigstellung weiter genutzt 
wurde. Im untersuchten Quellenkorpus ließ sich kein Beleg dafür finden, dass ein 
Kopist aus einem ʿulemā-Kontext eine Handschrift als Auftragswerk anfertigte.231 

Ein Vergleich der Daten zur Textüberlieferung und zu den Rezipienten zeigt, dass 
im 17. und insbesondere im 18. Jahrhundert ein besonders großes gelehrtes Inter-
esse an Yazıcıoġlıs Muḥammedīye bestand. Es spricht auch einiges dafür, dass die-
ses auch ein Interesse am arabischsprachigen „Original“ der Muḥammedīye – den 
Maġārib az-Zamān einschließt. Ein verändertes – oder verstärktes – Interesse an 
den Envār el-ʿĀşıḳīn scheint es jedoch nicht gegeben zu haben. Drei Indizien spre-
chen für diese These: 1. Abgesehen von der verhältnismäßig späten Handschrift 
MK A 7917 (1243 h./1827-1828) stammen alle Abschriften des Muḥammedīye-
Autographs aus dem 17. und 18. Jahrhundert. Das deutet auf ein großes Interesse 
an „authentischen“ Handschriften hin.232 2. Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳı wendet in sei-
nem Muḥammedīye-Kommentar Feraḥ er-Rūḥ eine exegetische Methode, welche 
zuvor nur auf gelehrte Texte in arabischer Sprache angewendet worden war, auf 
einen Text in der Volkssprache Türkisch an. 3. Auffällig ist auch, dass der überwie-

                                                                                          
227  SK Atıf 1503 (941 h./1285 h.). Vgl. oben 5.4.5. 
228  Es handelt sich um zwanzig Nutzereinträge in Muḥammedīye Handschriften und fünf Nut-

zereinträge in Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften. 
229  MK B 814 (1102 h./o. D.), MK B 540 (1028 h./[12]65 h.), MK B 290 (1220 h./1220 h.), 

SK Çelebi Abdullah 189 (999 h./1214 h.), SK Hacı Mahmud 2840 (vor 1246 h./o. D.), 
MK B 216 (Vor 1252 h./o. D.), SK Yaz. Bağ. 823 (961 h./1104 h.), İK Genel 4445 
(982 h./1279 h.), MK A 8338 (1221 h./o. D.), İK Genel 5248 (1030 h./1251 h.), İK Genel 
4040 (1255 h./1255 h.), MK B 1064 (1254 h./1254 h.), SK Yaz. Bağ. 3552 (vor 
1193 h./o. D.), MK A 8338 (1221 h./o. D.), MK A 1966 (o. D./1232 h.), MK Mersin İHK 
33 Tarsus 21 (vor 1132 h./o. D.); SK Yaz. Bağ. 823 (961 h./1104 h.). 

230  MK A 8338 (1221 h.). 
231  Siehe oben Abschnitt 5.3.1; zur Problematik vgl. Neumann 2005, 60.  
232  Vgl. oben Abschnitt 3.3.3.1: İÜ TDESK 4012 (1011 h.); Nuruosmaniye 2580 (1077 h.); İK 

Genel 58 (1121 h.); SK Laleli 1491 (1164 h.); İÜ Nadir T 1239 (1196 h.); später datiert ist 
MK A 7917 (1243 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 301 

gende Teil der Benutzervermerke in Maġārib az-Zamān-Handschriften aus dem 18. 
Jahrhundert stammt, während aus der Zeit zwischen 1450 und 1700 nur rudimen-
täre Spuren einer Rezeption vorliegen. Es gab im 18. Jahrhundert offenbar eine 
große Nachfrage nach Maġārib az-Zamān-Abschriften. Nur drei Benutzereinträge 
stammen allerdings von Angehörigen der ʿulemā.233 Der größte Teil der Hand-
schriften wurde durch Stiftungen in einem Moschee- beziehungsweise Medrese-
Kontext der Öffentlichkeit zugänglich gemacht. Es ist also nicht auszuschließen, 
dass die Stiftung von Maġārib az-Zamān-Handschriften durch die Sultane und 
Angehörige der administrativen Elite eine Reaktion auf eine verstärkte Nachfrage 
von Gelehrten war. Da die Herstellung und Stiftung von Maġārib az-Zamān-
Handschriften erst etwas später als die Herstellung von authentischen Muḥam-
medīye-Abschriften nachzuweisen sind, könnte das Interesse an Maġārib az-Zamān-
Handschriften durchaus als ein sekundäres Interesse interpretiert werden: Ziel des 
Studiums von Maġārib az-Zamān-Handschriften war vielleicht vor allem ein ver-
tieftes Verständnis der Muḥammedīye.  

Hinter der Nachfrage nach Abschriften vom Muḥammedīye-Autograph muss 
nicht notwendigerweise ein gelehrtes Interesse gestanden haben. Der Bedarf nach 
einer authentischen Abschrift kann auch aufgrund einer zeremonielle Nutzung 
und der damit verbundenen Segenswirkung entstanden sein. Der Rezitation sollte 
dann ein möglichst authentischer Text zugrunde liegen. Zumindest in der Ab-
schrift Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳı weisen die Randglossen aber klar auf ein gelehrtes In-
teresse an dem Werk hin.234  

Im Zusammenhang mit der Nutzung der Muḥammedīye durch ʿulemā ist auch 
auf den Anhang des Muḥammedīye-Autographs in Gelibolu zu verweisen. Die 
Lobgedichte, Bittgebete und Fürbitten, welche auf den letzten Blättern des Auto-
graphs eingetragen wurden, stammen – soweit sich ein Nutzerkontext bestimmen 
lässt – zum großen Teil von ʿulemā. Auf diese rituelle Nutzung wird unten in Ab-
schnitt 6.4.1.2 noch genauer einzugehen sein. 

Bereits in Abschnitt 5.5.1 wurde am Beispiel der Handschriftenstiftung der Sul-
tansmutter Bezm-i ʿĀlem gezeigt, dass Handschriften mit Texten des Quellenkor-
pus im 19. Jahrhundert auch an Institutionen des durch Sultan ʿAbdülmecīd re-
formierten Bildungssystems genutzt wurden. Im untersuchten Quellenmaterial 
befindet sich ein weiteres Beispiel dafür, dass Handschriften auch Schulen gestiftet 
wurden. Es handelt sich um eine Person, welche ich aufgrund des Titels Mollā 
zum ʿulemā-Kontext zähle: Mollā ʿAbdullāh Efendi stiftete die Handschrift 1265 
h. (1849) „seiner Schule“ (mektebi).235  

                                                                                          
233  Vgl. oben Abschnitt 5.4.3. 
234  Vgl. oben Abschnitt 3.3.3.4. 
235  MK B 540 (1028 h./[12]65 h.), Stiftungsvermerk vom 15. Ẕīlḥicce [12]65 h. (1. November 

1849) (das Jahrhundert ist aufgrund des verwendeten Duktus, nämlich rıḳʿa, erschlossen). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 302 

Wie schon im Abschnitt zum Militär-Kontext erwähnt deuten Lokalisierungen in 
Handschriften aus einem ʿulemā-Nutzerkontext auf eine weite Verbreitung inner-
halb des Osmanischen Reiches hin. So belegen Einträge in zwei Handschriften 
eine Nutzung durch ʿulemā in Gebieten mit einer nicht vorwiegend turkophonen 
Bevölkerung: Die Handschrift TDK Yz. A 352 entstand laut Kolophon 957 h. 
(1550) in der ʿĪsā Beg-Medrese in Üsküb (Skopje); die Handschrift MK B 290 
wurde 1220 h. (1805) von einem gewissen Mollā Aḥmed b. İbrāhīm in Razġrad 
im Bezirk Niġbolu (Nikopolis) hergestellt. Angesichts der insgesamt sehr geringen 
Zahl von Lokalisierungen im untersuchten Handschriftenmaterial sind diese Bele-
ge durchaus bemerkenswert. 

5.5.5 Der faḳīh-Kontext 

Nutzer aus einem faḳīh-Kontext lassen sich – wie bereits in Abschnitt 5.4.5 festge-
stellt – im untersuchten Quellenmaterial nur in Muḥammedīye-Handschriften 
nachweisen. Dabei handelt es sich bei den Nutzern aus einem faḳīh-Kontext aus-
schließlich um Kopisten. In zwei Handschriften ist der Kopist zusätzlich Stifter der 
Handschrift.236 Die Handschriften entstanden – sofern sie datiert sind – alle zwi-
schen 1450 und 1650. Ein deutlicher Schwerpunkt in der Handschriftenprodukti-
on liegt in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts.237 Bemerkenswerterweise lässt 
sich eine Verbindung zwischen den Kopisten aus einem faḳīh-Kontext und der gra-
phischen Überlieferungsvariante der Fächerkalligraphie aufzeigen.238 Alle Hand-
schriften mit Fächerkalligraphie, in welchen ein Kolophon Schlüsse auf den sozia-
len Kontext des Kopisten erlaubt, stammen aus einem faḳīh-Kontext.239 Fünf 
Handschriften stammen laut Kolophon aus einem faḳīh-Kontext, enthalten aber 
keine Fächerkalligraphie – darunter auch die früheste faḳīh-Handschrift BDK 9273 
(888 h./1483).240 Eine vergleichbare Verbindung zwischen Entstehungskontext und 
graphischer Gestaltung lässt sich für keinen anderen Nutzerkontext belegen. 

Die Kolophone enthalten abgesehen vom Titel faḳīh kaum Informationen über 
den sozialen Kontext der Kopisten. Die Datierung der faḳīh-Handschriften spricht 
dafür, dass diese aus einer Gruppe von Religionsexperten stammen, welche im 

                                                                                          
236  MK B 540 (1028 h.); BDK (888 h.). Zur Handschrift MK B 540 siehe unten Abschnitt 6.6. 
237  Vgl. oben Tabelle 5.1. 
238  Siehe oben Abschnitt 3.3.3.5.  
239  TSMK HS 93 (908 h./1502) sind das MK B 384 (980 h./1572), MK 06 Hk 2598 

(981 h./1574), VGM Safranbolu, 67 Saf 441 (1002 h./1594) und MK B 44 (1004 h./1596). 
240  Faḳīh-Kontext ohne Fächerkalligraphie; BDK 9273 (888 h.); MK B 293 (958 h.); MK An-

kara İHK 06 Hk 3725 (1004 h.); MK B 540 (1028 h.); SK M. Arif – M. Murad 61 (1038 
h.). Handschrift ohne Kolophon mit Fächerkalligraphie: SK Galata Mevlevihanesi 2 (eski 
No. 96) (o. D.); MK Eskişehir İHK 26 Hk 320 (o. D.); MK Nevşehir Ortahısar İHK 50 Or 
His 65 (o. D.); SK Şazeli 82 (o. D.); Fächerkalligraphie in einem Handschriftenfragment: 
İK Orhan 654 (o. D.); MK A 5867 (o. D.); MK A 1287 (o. D.); MK A 4162 (o. D.); MK B 
970 (o. D.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 303 

frühen osmanischen Staat einen großen Einfluss hatten, ab der zweiten Hälfte des 
15. Jahrhunderts durch die ʿulemā, welche ein Medrese-Studium absolviert hatten, 
immer mehr marginalisiert wurden.241 Im fraglichen Zeitraum wurde im Osmani-
schen Reich der Titel faḳīh praktisch ausschließlich für diese Gruppe verwendet 
und nicht im Sinne eines Rechtsgelehrten (d. h. fıḳh-Gelehrten). 

Spärliche Anhaltspunkte zum sozialen Kontext enthalten lediglich zwei Hand-
schriften – die bereits erwähnte früheste faḳīh-Handschrift BDK 9273 (888 h./1483) 
und eine der spätesten Handschriften MK B 540 (1028 h./1619). In der Hand-
schrift BDK 9273, welche in Gelibolu entstand, fällt sowohl die aufwändige Illu-
mination der serlevḥa als auch die vaḳf-Urkunde des ḳāḍī von Gelibolu auf, welche 
die Stiftung direkt nach der Fertigstellung dokumentiert. In dem Dokument wird 
aber nichts zu Stiftungskontext gesagt; es bleibt also unklar, welcher Institution die 
Handschrift gestiftet wurde, oder ob es sich um eine Stiftung zur Nutzung durch 
die Familie (vaḳf-ı ehlī) handelt. In letzterem Fall wäre die offizielle vaḳf-Urkunde 
durch den ḳādī allerdings bemerkenswert. Da Buchstiftungen – abgesehen von den 
Stiftungen der Sultane – selten durch einen vaḳf-Eintrag eines Angehörigen der 
ʿulemā vollzogen wurden, spricht dies dafür, dass der Stifter – also Nūreddīn Ḥam-
za b. ʿAlī – Angehöriger der lokalen Elite in einer Stadt war, welche kurz zuvor bei 
der Eroberung von Konstantinopel eine strategisch wichtige Rolle spielte. Die 
Handschrift BDK entstand also in einem elitären Kontext. 

Im Gegensatz dazu verweisen Einträge in der Handschrift MK B 540 (1028 h./ 
1619) auf ein dörfliches, von Agrarwirtschaft geprägtes Umfeld. Der Kopist, Ebū-
bekir b. Yaḫşı Faḳīh b. Güç Arslan, erwähnt im Kolophon, dass er mit der Ab-
schrift in der Krisensituation eines harten Winters begonnen hatte, in welchem 77 
Tage keine Landwirtschaft möglich war. Daraus muss nicht zwingend geschlossen 
werden, dass Ebūbekir selbst seinen Lebensunterhalt aus der Landwirtschaft er-
warb; diese prägte sein Umfeld aber zumindest so stark, dass sie Erwähnung in sei-
nem Kolophon fand.242 

5.5.6 Der reʿāyā-Kontext 

Innerhalb des untersuchten Quellenmaterials lassen sich Nutzer aus einem reʿāyā-
Kontext – wie bereits in Abschnitt 5.4.5 festgestellt – nur in Muḥammedīye-
Handschriften nachweisen. Der überwiegende Teil der betreffenden Nutzerver-
merke besteht aus vaḳf-Einträgen; Besitzvermerke ließen sich hingegen gar nicht 
nachweisen. Im Folgenden wird darum die Stiftungstätigkeit der Nutzer aus einem 
reʿāyā-Kontext – vor allem zwei Fälle von „Basar-Stiftungen“ – genauer zu analy-
sieren sein. Zusätzlich werden zwei Handschriften besprochen, welche belegen, 
dass von Nutzern mit reʿāyā-Kontext auch Handschriften hergestellt wurden. Ab-

                                                                                          
241  Kafadar 1997, 110. 
242  Zur Handschrift siehe unten Abschnitt 5.5.5 und ausführlich Abschnitt 6.6. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 304 

schließend ist auf die soziale Mobilität von Handschriften aus einem reʿāyā-
Kontext einzugehen.  

Bei einer der insgesamt elf Stiftungen handelt es sich – wie aus dem Eintrag her-
vorgeht – um eine Familien-Stiftung (vaḳf-ı ehlī) der Kopistin Ümmī Ḫatun, der 
Tochter eines Zimmermanns.243 Der betreffende vaḳf-Eintrag befindet sich in der 
Handschrift SK Serez 1541 (959 h./1552), auf welche unten bei der Analyse von 
deren Kolophon genauer einzugehen sein wird. Sechs vaḳf-Einträge betreffen 
wohltätige Stiftungen: Eine Muḥammedīye-Handschrift wurde von der Tochter ei-
nes Händlers für Knabbereien (ḳuruyemişçi) 1252 h. (1836) einer Knabenschule 
(mekteb-i ṣibyān) gestiftet.244 Drei Handschriften wurden Ordens-Konventen gestif-
tet: Der Vorsteher der Schneiderzunft (ḫayyāṭlarbaşı), Derviş Muḥammed, stiftete 
1022 h. (1613) eine Handschrift dem Mevlevī-Konvent in Yenikapı;245 ein Händler 
namens ʿAtāʾullāh Efendi stiftete 1256 h. (1840) eine Handschrift dem Ḥabbānīya-
Konvent in Kairo;246 el-Ḥacce Seyyide Emīne, die Tochter eines Traubenprodu-
zents (baġcı) stiftete 1282 h. (1865-1866) eine Handschrift dem Celvetīye-Konvent 
von Scheich Hüdāʾī in Üsküdar.247 Im Zusammenhang mit der Stiftung Emīnes 
fällt auf, dass sie einen vaḳf-Stempel besaß, also ausreichend finanzielle Mittel und 
offenbar auch Bedarf für die Herstellung eines solchen Stempels hatte.248 Identifi-
zierbar ist sie aber nicht.249 Zwei Handschriften wurden 1199 h. (1785) und 1215 h. 
(1800) dem Basar in Serez gestiftet.250 Der soziale Kontext der Stifter geht in den 
letzten beiden Fällen aus dem Eintrag nicht hervor. Der Ort der Stiftung macht 
aber deutlich, dass eine Nutzung in einem Händler-Umfeld beabsichtigt war. Im 
Gegensatz dazu liegen auch drei vaḳf-Vermerke aus den Jahren 1779 bis 1869 vor, 
welche zwar genauere Informationen zu den Stiftern enthalten; es muss aber je-
weils offen bleiben, ob es sich um eine „wohltätige Stiftung“ (vaḳf-ı ḫayrī) oder eine 
„Familienstiftung“ (vaḳf-ı ehlī) handelt.251  

Die Stiftungen sind mit Ausnahme der beiden frühen vaḳf-Vermerke der Zim-
mermannstochter Ümmī Ḫatun und des Zunftvorstehers Derviş Muḥammed in 
den circa neunzig Jahren zwischen 1779 und 1869 entstanden.252 Unter den Stif-

                                                                                          
243  SK Serez 1541 (959 h./959 h.): Die Vererbung der Nutzungsrechte innerhalb der Familie 

wird ausführlich festgehalten. 
244  IVRRAN B 4615 (1051 h./1252 h.). 
245  SK Nafız 452 (974 h./ 1022 h.). 
246  DKM Maǧāmiʿ Turkī 20 (o. D./1256 h.). 
247  SK Hacı Selim Ağa Üsküdar, Hüdai 303 (1168 h./1282 h.). 
248  SK Hacı Selim Ağa Üsküdar, Hüdai 303. Die Beschriftung des Stempels lautet: Bāġcı kerī-

mesi / El-Ḥacce Seyyide / Emīne / Ḫānım’uŋ vaḳfıdur / [1]282.  
249  Der Stempel ist von Kut und Bayraktar 1984 nicht angeführt. 
250  SK Serez 1544 (o. D./1199 h.); SK Serez 1537 (o. D./1215 h.). 
251  MK B 293 (958 h./1276 h.) vaḳf-Vermerk des leblebīci [Händler gerösteter Kichererbsen] Ṣarı 

ʿAlī Aġa, 15. Cemāẕī II 1276 h.; MK B 602 (o. D./1193 h.) vaḳf-Vermerk der Markthändle-
rin [?] Ḥalīme Ḫatun (Pazara giden Ḥalīme Ḫatun), 1193 h.; SK İzmir 603 (o. D./1286 h.) 
vaḳf-Vermerk des Wasserleitungsbauers (ṣuyolcu) حويارزاده İsmāʿīl Efendi, 12. Receb 1286 h. 

252  SK Serez 1541 (959 h./959 h.) und SK Nafız 452 (974 h./1022 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 305 

tern befinden sich Personen, welche ihren Lebensunterhalt durch Handel, Hand-
werk und Landwirtschaft erarbeiteten. Der Umstand, dass sich darunter sowohl 
ein Zunftvorsteher als auch die Tochter eines Händlers für Knabbereien befinden, 
lässt vermuten, dass die Nutzer mit reʿāyā-Kontext aus einem breiten sozialen 
Spektrum kamen. Da sich unter den Nutzern aber keine identifizierbaren Perso-
nen befinden, ist eine solche Folgerung nur unter Vorbehalt zulässig. 

Die Stiftung von Handschriften für Lehrinstitutionen oder Ordenskonventen ist 
üblich und auch in anderen Nutzerkontexten belegt. Auffällig sind hingegen die 
beiden Handschriften, welche für den Basar in Serez gestiftet wurden.253 Die vaḳf-
Vermerke enthalten keine näheren Informationen zur Aufbewahrung im Basar; es 
muss darum offen bleiben, ob es sich um eine Variante eines vaḳf-ı ehlī handelt, 
bei welchem die Handschrift in den Händen eines Händlers, möglicherweise des 
Stifters, verblieb. Einen Hinweis auf eine Basar-Bibliothek gibt es nicht; es ist aber 
auch nicht grundsätzlich auszuschließen, dass es eine solche Institution – mögli-
cherweise einfach eine Truhe mit Büchern bei einem der Händler – gab. Es ist also 
sowohl denkbar, dass die Handschriften nach ihrer Stiftung jeweils von einem re-
lativ kleinen Kreis um einen Händler genutzt wurde, aber auch dass sie innerhalb 
einer halböffentlichen Bibliothek den Händlern des Basars zugänglich waren.  

Neben den vaḳf-Vermerken verweisen auch zwei Kolophone auf eine Nutzung in 
einem reʿāyā-Kontext. Einer der beiden Kolophone verweist wiederum auf eine 
Nutzung im Basar-Kontext: Beim Kopisten der Handschrift MK B 946 handelt es 
sich um Muḥammed b. Muḥammed b. el-Ḥācc Muḥammed, einen Parfümhänd-
ler (ʿaṭṭār) im Basar der Stadt Beypazarı (Abbildung 5.9). Er vollendete die Hand-
schrift 1096 h. (1685) in seinem Ladengeschäft – also bei der Arbeit bzw. im öf-
fentlichen Raum.  

Die Kopistin der Handschrift SK Serez 1541 war, wie oben bereits angeführt, 
Ümmī Ḫatun, die Tochter eines Zimmermanns (Abbildung 5.10). Der Kolophon 
lokalisiert die Handschrift in Gelibolu und datiert sie ins Jahr 959 h. (1552); es 
handelt sich damit um den frühesten Beleg für eine Nutzung in einem reʿāyā-
Kontext. 

Im Zusammenhang mit dem Kolophon von SK Serez 1541 gibt es einige Ungereimtheiten.254 

Zunächst fällt auf, dass sich der Duktus des Kolophons vom Duktus der Handschrift deutlich 

hinsichtlich der Federbreite, der Proportionen zwischen der Höhe und der Breite der Buchsta-

ben und auch der Schreibung einzelner Buchstaben unterscheidet. Er stammt offenbar von 

anderer Hand. Zwischen dem Textende und dem Kolophon befindet sich ein kurzer, getilgter, 

aber lesbarer vaḳf-Vermerk, welcher im Gegensatz zum Kolophon von der Hand der Kopistin  

stammt. Während Ümmī Ḫatun sich im vaḳf-Vermerk als „Tochter des Zimmermanns Aḥmed“ 

                                                                                          
253  SK Serez 1544 (o. D./1199 h.); SK Serez 1537 (o. D./1215 h.). 
254  Öztürk 1999 stellt die Handschrift in einer kurzen Miszelle vor, geht dabei aber auf die im 

Folgenden erörterten Ungereimtheiten nicht ein. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 306 

(Ümmī Ḫaṭun bint Aḥmed-i Neccārī) bezeichnet, ist sie laut Kolophon „Tochter des Schmieds 

Aḥmed“ (Ümmī Ḫatun bint Aḥmed el-Ḥaddād).255 Der Kolophon ist in einem leicht fehlerhaf-

ten Arabisch verfasst, die unterschiedlichen Berufsbezeichnungen des Vaters könnten also auf 

den Umstand zurückzuführen sein, dass die fremdsprachigen Berufsbezeichnungen gewählt 

wurden. 

Trotz des unterschiedlichen Duktus und der widersprüchlichen Angaben zum Beruf des Vaters 

spricht ein weiterer Eintrag in der Handschrift dafür, dass die Informationen des Kolophons 

zuverlässig sind. Zusätzlich zum kurzen vaḳf-Vermerk über dem Kolophon befindet sich zwi-

schen Folio 181 und 182 eine vaḳf-Urkunde in einem Türkisch, welches durch einzelne ortho-

graphische Fehler in arabischen Termini auffällt (Abbildung 5.11).256 Der Duktus spricht dafür, 

dass die vaḳf-Urkunde von der Hand der Kopistin stammt. Sie spricht darüber hinaus von sich 

in der ersten Person; ihren Vater bezeichnet sie wiederum als Zimmermann. 

In der erwähnten vaḳf-Urkunde schließt Ümmī Ḫatun Sultan Süleymān I. (926-
974 h./1520-1566) in die Fürbitten ein, wodurch auch die Datierung des Ko-
lophons (959 h./1552) plausibel ist. Es handelt sich dabei im untersuchten Quel-
lenmaterial um den einzigen vaḳf-Eintrag, in welchem der Herrscher explizit in 
die Fürbitte eingeschlossen wurde. Ob das auf eine Tätigkeit des Vaters im Umfeld 
der administrativen Elite hinweist, was durch die Lokalisierung in Gelibolu 
durchaus denkbar wäre, muss offen bleiben.  

Wie aus Ümmī Ḫatuns vaḳf-Urkunde hervorgeht, handelt es sich um eine Fa-
milienstiftung. Die Nutzungsrechte an der Handschrift sollten an ihre drei Schwe-
stern und deren Nachkommen gehen. Ümmī Ḫatun macht allerdings „zur Bedin-
gung, dass [die Handschrift] nicht in die Hände eines Knaben gegeben werden 
solle“ (şol şarṭla kim oġlan eline vėrilmeye), d. h. das die Nutzungsrechte nicht an 
männliche Nachkommen vererbt werden durften. Es handelt sich damit im unter-
suchten Handschriftenmaterial um den einzigen Nutzereintrag, welcher nicht nur 
eine Nutzung durch eine Frau belegt, sondern auch deren Absicht, eine künftige 
Nutzung durch Frauen sicherzustellen. 

Die bereits in den Abschnitten 5.4.5 und 5.5.5 besprochene Handschrift MK B 
540 (1028 h./1619) wurde in einem faḳīh-Kontext hergestellt; Einträge verweisen 
aber auf ein dörfliches, von Agrarwirtschaft geprägtes Umfeld. Wie der Nutzer 
selbst seinen Lebensunterhalt erwarb, muss offen bleiben. Es fällt aber auf, dass in 
der Handschrift ein zweiter Nutzervermerk knapp dreihundert Jahre später wie-
derum auf eine Nutzung in einem landwirtschaftlich geprägten Umfeld hinweist.  
In einem Eintrag aus dem April 1315 m./1899 bittet ein namentlich nicht ge- 
nannter Nutzer um reichlich Nachwuchs beim Vieh. Der Nutzerkontext liegt also 

                                                                                          
255  Es fällt zwar auch die unterschiedliche Schreibung von Ḫatun (خاتون bzw. خاطون) auf; dieser 

Umstand allein wäre aber noch nicht auffällig und muss nicht für unterschiedliche Schrei-
ber sprechen. In der Kombination mit den anderen Unterschieden kann sie jedoch als wei-
teres Indiz dafür gewertet werden. 

256  SK Serez 1541; siehe beispielsweise ṭaṣrīf olup [?] (طصريـّف اولوپ statt تصريف اولوپ) im Sinn 
von „über [die Handschrift] verfügen“.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 307 

für circa dreihundert Jahre im Dunkeln, ist jedoch Ende des 19. Jahrhunderts ähn-
lich wie zur Entstehungszeit der Handschrift Anfang des 17. Jahrhunderts. 

Es existiert lediglich eine weitere Handschriften mit reʿāyā-Nutzerkontext, wel-
che Hinweise auf die weitere Karriere der jeweiligen Handschrift geben. Die In-
formationen sind jedoch sehr vage. In der Muḥammedīye-Handschrift, welche der 
Vorsteher der Schneiderzunft Derviş Muḥammed 1022 h. (1613) dem Mevlevī-
Konvent in Yenikapı gestiftet hatte, befindet sich außerdem der vaḳf-Stempel des 
Finanz- und evḳāf-Ministers ʿAbdullāh Nāfıẕ Paşa (st. 1269/1853), welcher 1267 h. 
(1850-1851) dem Mevlevī-Konvent in Yenikapı weitere Handschriften stiftete.257 
Es gibt zwei Interpretationsmöglichkeiten für den Stempel Nāfıẕ Paşas: Nāfıẕ Paşa 
könnte den vaḳf beispielsweise durch eine Reparatur erneuert haben; der Stempel 
könnte aber auch als Inventarstempel verwendet worden sein. Es ist darum unklar, 
ob Nāfıẕ Paşa tatsächlich mit der Handschrift zu tun hatte, und ob diese damit 
eine gewisse soziale Mobilität belegt.  

5.6 Zusammenfassung 

Benutzereinträge konnten als wichtige Quelle in meiner Studie zur Nutzung von 
Handschriften der Muḥammedīye-Gruppe ausgewertet werden. Aufgrund der gro-
ßen Zahl von Handschriften, welche sich in den ausgewerteten Bibliotheksbestän-
den befinden, konnte umfangreiches Datenmaterial gesammelt werden. Bei der 
Auswertung ist jedoch zu beachten, dass auch eine verhältnismäßig große Zahl von 
Handschriften „stumm“ bleiben, da sie keinerlei Einträge enthalten, welche auf ei-
nen Nutzerkontext schließen ließen. Es lassen sich also Aussagen darüber machen, 
in welchen Kontexten eine Nutzung von Handschriften nachweisbar ist. Repräsen-
tative Zahlen sind allerdings nicht zu gewinnen. Es ist auch wichtig darauf hinzu-
weisen, dass die Daten zum Nutzerkontext auf den Selbstcharakterisierungen der 
Nutzer – meist durch Attribute zum Namen – beruhen. 

Generell lässt sich feststellen, dass die Werke der Muḥammedīye-Gruppe von sehr 
unterschiedlichen Gruppen genutzt wurden. Auf die Muḥammedīye trifft dies noch 
deutlicher zu als auf die Envār el-ʿĀşıḳīn, da sich auch Nutzerinnen und Nutzer aus 
Handwerk und Handel belegen lassen. Auffällig sind beispielsweise die Muḥam-
medīye-Handschriften, welche dem Basar in Serez/Siroz gestiftet wurden. Unter 
den Kopisten, Besitzern und Stiftern variiert der Anteil von Angehörigen des Pa-
lasts, der militärischen und zivilen Eliten oder der Gelehrten. Alle lassen sich im  
untersuchten Handschriftenmaterial mit einem signifikanten Anteil als Nutzer be-
legen. Das trifft mit Einschränkungen sogar auf die Nutzung der Maġārib az-

                                                                                          
257  SK Nafız 452 (974 h.). Zu ʿAbdullāh Nāfıẕ vgl. SO2, 4, 1221f.; zum Mevlevī-Konvent in 

Yenikapı vgl. DBİA, 7, 476-485; zum vaḳf-Stempel von ʿAbdullāh Nāfıẕ vgl. Kut und Bay-
raktar 1984, 129. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 308 

Zamān zu, obwohl bei diesen angesichts der wenigen Handschriften das Datenma-
terial nur vage Aussagen erlaubt. 

Nur selten lässt sich eine direkte Verbindung zwischen einem Nutzungskontext 
und einer bestimmten Variante der Textüberlieferung nachweisen. Darum ist der 
Fall des faḳīh-Kontexts bemerkenswert. Nutzer aus einem faḳīh-Kontext sind fast 
ausschließlich als Kopisten zu belegen. Eine auffällige graphische Variante der 
Textüberlieferung, die Handschriften mit Fächerkalligraphie – lässt sich aus-
schließlich bei Kopisten aus einem faḳīh-Kontext finden. 

Wichtig sind auch die Daten zur Nutzung in einem ṣūfī-Kontext. Die Werke der 
Muḥammedīye-Gruppe sind in einem Bayramīye-Kontext verfasst. Yazıcıoġlı Mu- 
ḥammed und in etwas geringerem Maß auch Aḥmed Bīcān wurden als Bayramīye-
Scheichs und Heilige verehrt. Eine Nutzung in einem ṣūfī-Kontext ist also nicht 
überraschend. Festzuhalten ist allerdings, dass sich die Rezeption nicht auf die Bay-
ramīye beschränkte. Die meisten Nutzervermerke verweisen – soweit sich die Or-
denszugehörigkeit feststellen lässt – auf eine Rezeption im Kontext anderer Orden.  

Abschließend ist auf zwei Beobachtungen zur Handschriftenherstellung und zur 
Handschriftenstiftung zu verweisen: In den meisten Fällen haben wir keine Infor-
mationen darüber, ob ein Kopist oder eine Kopistin eine Handschrift zum eigenen 
Gebrauch oder im Auftrag herstellte. Beides lässt sich jedoch in Einzelfällen nach-
weisen. In zwei Handschriften legt jeweils ein Hinweis auf die Zahl der bisher ko-
pierten Handschriften den Schluss nahe, dass der Kopist diese gewerbsmäßig her-
stellte. In anderen Fällen zeigt ein Stiftungsvermerk, welcher von der Hand des 
Kopisten im Namen einer anderen Person eingetragen wurde, dass die Handschrift 
nicht zum Eigengebrauch hergestellt wurde. Auf eine Herstellung zum eigenen 
Gebrauch weisen in einigen Handschriften hingegen vaḳf-Einträge von der Hand 
des Kopisten hin, welche eine Nutzung durch die Familie des Kopisten vorsehen. 

Stiftungen von Handschriften zur Nutzung durch die Familie oder durch die 
Öffentlichkeit lassen sich im Quellenmaterial sehr oft nachweisen. Auf die ver-
schiedenen Nutzungsprozesse, welche mit solchen Stiftungen verbunden sind, 
wird in Kapitel 6 noch genauer einzugehen sein. Meine Auswertung der vaḳf-
Vermerke zeigt, dass gerade in den großen Stiftungsbibliotheken der Sultane, der 
höchsten zivilen Elite und der Gelehrten die Werke der Muḥammedīye-Gruppe sehr 
unterschiedlich vertreten sind. Diese Texte gehörten mit Sicherheit nicht zur Stan-
dardausstattung einer vaḳf-Bibliothek, sind aber doch in einigen Bibliotheken vor-
handen. Umso auffälliger ist die große Zahl von Handschriften der Muḥammedīye-
Gruppe – insbesondere auch von Maġārib az-Zamān-Handschriften – in der Nuru-
osmaniye-Bibliothek. Diese große Zahl ist entweder auf ein individuelles Interesse 
des Sultans oder einer Person in seinem Umfeld zurückzuführen oder sie hängt 
generell mit einem besonders großen Interesse an diesen Werken in der Mitte des 
18. Jahrhunderts zusammen. Wie ich gezeigt habe, spricht einiges dafür, dass die 
Maġārib az-Zamān- und Muḥammedīye-Bestände der Nuruosmaniye-Bibliothek auf 
ein verstärktes gelehrtes Interesse an diesen Werken hindeuten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

