
ANTHROPOS

105.2010: 47–56

On the Ethnohistory of Powhatan Ritual Gestures

Guillermo Bartelt

Abstract. – An ethnohistory-of-communication approach is ap-
plied to examine such extra-linguistic behavior as greeting and
religious gestures in seventeenth-century Powhatan. A case is
made for early colonial documents as a source of data for
descriptions of bodily movements. Incorporating ethological,
interactional, semiotic as well as pragmatic perspectives, it is
suggested that Powhatan greeting gestures are extensions of in-
vocative kinesic motions. [North America, Algonquian peoples,
Powhatan, language, ritual gestures, colonial contact]

Guillermo Bartelt, a linguist at California State University,
Northridge, has focused on Amerindian language contact issues.
After receiving a Ph. D. from the University of Arizona, he was
a postdoctoral scholar at the University of California at Berkeley
and a Fulbright recipient at the University of Kassel.

Introduction

The ethnohistory of communication, the diachronic
counterpart of the ethnography of communication,
has as its goal, according to Drechsel (2007), the
restoration of linguistic as well as extralinguistic
attestations by triangulation of comparative evi-
dence whose interpretation is informed by ethno-
logical criteria. The feasibility of such an approach
was first proposed in Drechsel’s (1983) critical
interpretation of extralinguistic acts identified in
eighteenth-century descriptions of Mobilian Jargon
obtained from such archival sources as Le Page
du Pratz’s (1758) reports on Louisiana. Focusing
on formal protocols for greetings, of which Le
Page du Pratz sketched in relatively detailed fash-
ion two scenes of speaking, Drechsel pointed out
the value of such information about etiquette as
symbolic action in piecing together the structure
and function through time of such moribund lan-

guages as Mobilian Jargon. Since the publication of
Drechsel’s seminal paper, other sociolinguists have
added their endorsements for the systematic study
of communicative behavior through time based on
data derived from historical documentation.1 In ex-
panding this line of philological inquiry, Drechsel
(2007) has even advocated the inclusion of semi-
fictional works as a resource. For example, in his
attempt at the reconstruction of a maritime Polyne-
sian pidgin, Drechsel makes a compelling argument
for accepting Herman Melville’s (1968) autobio-
graphical novels “Typee” and “Omoo” as legitimate
sources of sociolinguistic data. This article repre-
sents another attempt to consider archival material
for the reconstruction of past communicative be-
havior, specifically the ritual gestures of Virginia
Algonquian, or Powhatan, a seventeenth-century
speech community, for which, surprisingly enough,
the English colonial record has yielded a consider-
able amount of ethnographic detail.

Native Kinesic Acts
in Seventeenth-Century English Sources

Regarding communicative behavior, colonial
sources certainly have their limitations and for that
reason have been suspect. The tacit assumption has
been that European travelers of previous centuries
were simply too ethnocentric to be trusted with the
objective recording of Native languages and cul-

1 Hanks (1987); Choque (1989); Paulson (1990); Silverstein
(1996); Bartelt (2008).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


48 Guillermo Bartelt

tures, and thus their necessarily biased descriptions
are too tainted to be of any value for the systematic
study of communicative behavior (Galloway 2006).
However, instead of quickly giving in to the tempta-
tion of dismissing the seemingly incomprehensive
Europeans as not meeting the research standards
of the time-honored tradition of fieldwork, socio-
linguists have been encouraged to approach such
historical documents as if confronting depositions
by hostile witnesses. The “cross-examinations”
of their statements make available bits and pieces
of descriptions of communicative behavior that
seemed to have been “impressive” to European
observers (Drechsel 2007). Furthermore, as Drech-
sel (1983: 166) and Silverstein (1996) have advo-
cated, a greater time-depth in the ethnography of
speaking (or communication) needs to be incorpo-
rated. Even in areas where sociolinguistic field-
work conditions for indigenous languages are more
accessible than in present-day Virginia, communi-
cative forms no longer occurring in a given speech
community are nevertheless relevant to the analysis
of culture change.

In this regard, the reinterpretations of historical
statements can provide crucial data for the restora-
tion of extralinguistic phenomena that contribute to
a more comprehensive picture of extinct languages
such as seventeenth-century Powhatan, for which
limited data have survived. Only fragments of Pow-
hatan words and phrases can be found strewn about
early accounts of the Jamestown colony. Two at-
tempts at supplying helpful vocabularies, possibly,
for potential colonists, are attached in Smith (2006)
and in Strachey (1953). Unfortunately, Early Mod-
ern English spelling was still so erratic that Smith’s
forty-six random words and ten phrases as well
as Strachey’s list of about one thousand entries
have presented somewhat of a puzzle for compar-
ative linguistics. Remarkably enough, though, the
phonological reconstitutions based on these lim-
ited morphological and lexical data have apparently
revealed sufficient patterns for such Algonquinists
as Frank Siebert (1975) to postulate at least three
Powhatan varieties: Chikahominy, Pamunkey, and
Nansemond. On the other hand, the few comments
on extralinguistic phenomena offered in such oth-
erwise thorough ethnological treatments as Roun-
tree’s (1989) and Feest’s (1978) appear somewhat
vague and open to a great range of interpretations.
However, a closer look at the same “biased” early
colonial documents, which previously had been
successfully mined for phonological, morphologi-
cal as well as ethnographic reconstructions, reveals
a number of intriguing comments regarding “pecu-
liar” Native extralinguistic behavior.

These ethnocentric seventeenth-century “opin-
ions” about perceived Native behavioral peculiar-
ities must be placed in the sociohistorical context
of prevailing English expectations of “appropri-
ate” extralinguistic acts. The clash of sensibilities
that seems to be implied in the recollections of
English colonists may have been heightened, in
fact, by increased constraints on bodily gesturing in
Elizabethan discourse preferences. A survey of the
courtesy manuals of the era conducted by Hübler
(2007) clearly indicates that expression by voice
rather than by body began to be emphasized in the
sixteenth century to accommodate evolving mod-
els of politeness and moderation. Therefore, sub-
jecting bodily movements to greater control and
restraint may have necessarily resulted in losing
some of their functions to equivalent devices in
lexis and prosody. For example, certain idioms,
such as “to throw down the gauntlet,” certainly re-
semble gestures in propositional content and may
have emerged as verbal substitutes for them. In-
deed, the earliest citations of such expressions, ac-
cording to Hübler’s search in the Oxford English
Dictionary, date to the sixteenth century. In ad-
dition, the nascent rules of courtesy underscored
the role of volume, tempo, and pitch of utterance,
leading Hübler (2007: 158) to claim that intonation
may have been instrumental in the compensation
for suppressed gesturing as well as gesticulation.

Thus, it should be of little surprise that English
comments concerning what must have been a rich
and lively Virginia Algonquian body language ap-
pear at times to be infused with a considerable
amount of exasperation. Consider the following ex-
cerpt of a description by John Smith (2006: 34),
in many ways one of the more capable observers,
of a meeting between high-status individuals at a
Powhatan town:

After this doe two or more of their chiefest men make
an Oration, testifying their loue. Which they doe with
such vehemency, and so great passions, that they sweat
till they drop, and are so out of breath they can scarce
speake. So that a man would take them to be exceeding
angry, or stark mad.

Ironically enough, these hyperbolic and, perhaps,
even somewhat irritated characterizations of a ki-
nesic saliency, as perceived by speakers of Early
Modern English, a mode of discourse which deval-
ued vigorous bodily motion, turn out to be worth-
while sociolinguistic data for exploring issues rele-
vant to an ethnohistory of communication.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


On the Ethnohistory of Powhatan Ritual Gestures 49

Native American Body Language

Apparently, Europeans encountered vigorous forms
of body language in many places throughout the
Americas, and their misinterpretations of such be-
havior led many to conclude that Native languages
consisted of such “primitive” structures for which
the supplement of gestures seemed to be necessary
in order to communicate effectively. However, as
if in a triumph of logic, Amerindian languages are
now supplying some of the data in support of ar-
guments for the conceptual, linguistic, and socio-
cultural complexity of gestures. For example, Hav-
iland (2003), after being unable to elicit a specific
lexical item for the act of pointing in Tzotzil, dis-
covered, instead, that its speakers regard associated
gestures as equivalent to spoken forms, much like
quotative devices. Furthermore, in various semantic
domains such as direction, shape, and proximity,
systematic relationships appear to exist between
pointing form and linguistic function. Even for rela-
tively well-defined semantic fields such as pronoun
and determiner usage, Haviland’s data clearly indi-
cate the indispensable role pointing plays.

Such findings have, in fact, aided the challenge
to the former relegation of bodily movements as an
automatic auxiliary to speaking and have strength-
ened the argument for according them the status of
utterances in their own right, thus elevating them
in semiotic potential to spoken language. In dis-
course contexts, Kendon (2004) argues, verbal and
gestural communication practices, which are, for
the most part, culturally shaped in form and usage,
carve out ecological niches impacting on each other
formally as well as semantically. This position
builds, of course, on the Hymes’ (1974) concept
of communicative economy, which also recognizes
that combinations of participants, channels, codes,
topics, and other variables are necessarily con-
strained. As culturally constructed signs, gestures
not only have a perceptible form with meaningful
content but also clear rules regarding combinations
with speech and other signs as well as contextual
conditions for appropriate use. In this framework,
even gesticulation, which has often been deemed as
lacking in systematic formal properties, is consid-
ered to be bound by cultural convention, governing
both structural form and combinatorial constraints.

Powhatan Greeting Gestures

Among the Powhatan gestures that seemed to be
salient for the English were those associated with
greetings, a form of behavior which has received a

significant place in the ethnography of communi-
cation research agenda. Assumed to be universally
organized as adjacency pairs, greeting exchanges
have been generally interpreted as strategic choices
from a culturally defined set of verbal and kinesic
acts.2 At a very basic level, according to Goffman
(1967), greetings provide an effective way to tem-
porarily suppress hostilities in order to manage the
establishment as well as the continuity of social
relationships.

The suppression of hostilities and the establish-
ment of trading relationships to obtain food was an
urgent objective for English ship crews exploring
the Chesapeake Bay in 1607. According to an ac-
count by George Percy, who briefly served as Gov-
ernor of the Jamestown colony, mariners found the
adoption of one particular Native greeting gesture
to be indispensable in their ability to establish what
Duranti (1997) has referred to as a shared field of
interaction with speakers of Virginia Algonquian.

Thirtieth day, we came with our ships to Cape Com-
fort, where we saw five savages running on the shore.
Presently the captain caused the shallop to be manned;
so rowing to the shore, the captain called to them in sign
of friendship, but they were at first very timorsome until
they saw the captain lay his hand on his heart. Upon that
they laid down their bows and arrows and came very
boldly to us, making signs to come ashore to their town,
which is called by the savages Kecoughtan (Percy cited
in Haile 1998: 91).

Thus, for the understandably suspicious Powha-
tans, whose previous contacts over several decades
with Europeans, especially slavers, had frequently
been violent, the English captain’s act of plac-
ing a hand in the breast area of the body accom-
plished not only the interactants’ recognition of
each other’s presence in the same perceptual field
but also an implied pledge for the suppression of
potential hostilities. Especially in cases of distance
beyond auditory range, making recognition of the
gesture visually available to the other party appar-
ently constituted an effective greeting in and of
itself.

In cases of sufficient auditory range, as observed
by Gabriel Archer, one of Jamestown’s secretaries,
visual recognition seems to have been followed by
verbal recognition.

Further we certified him that we were friends with all his
people and kingdoms, neither had any of them off’red

2 Irvine (1974); Sacks (1975); Schegloff (1968); Schegloff
and Sacks (1973); Schiffrin (1977); Sherzer (1983); Yous-
souf, Grimshaw, and Bird (1976).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


50 Guillermo Bartelt

us ill or used us unkindly. Hereupon he very well under-
standing by the words and signs we made the significa-
tion of our meaning moved of his own accord a league of
friendship with us, which our captain kindly embraced,
and for concluding thereof gave him his gown, put it
on his back himself, and laying his hand on his breast
saying, “Wingapoh chemuze,” the most kind words of
salutation that may be, he sat down (Archer cited in Haile
1998: 107).

In the more extensive of the surviving Powhatan
word lists, which was compiled around 1612 by
William Strachey (1953: 205), a law clerk for the
colony, the parallel entries winggapo and wingapo
are translated as “my beloved friend” (205). In-
terestingly enough, in a comparative Algonquian
analysis which covered Powhatan, Lenape, Natick,
Nanticoke, and Otchipwe, Forbes also (1972: 22)
lists chemuze as “friend.” On the other hand, in a
recently edited and expanded version of Strachey’s
(2005: 57) original vocabulary, which was supple-
mented with thirty-eight items mentioned in the
writings of other colonists such as Archer, wingapo
appears as “welcome, or the word of greeting.”
Very likely, by itself it may have been an abbre-
viated form, as the following of Archer’s recollec-
tions seems to confirm: “Now spying 8 savages in
a canoa, we hailed them by our word of kindness
wingapoh, and they came to us” (Haile 1998: 103).
The full phrase “wingapoh chemuze” may have
indeed expressed Archer sentiments of “the most
kind words of salutation that may be,” a formula-
tion which is echoed verbatim in the recent revision
of Strachey’s (2005: 102) list.

In close physical proximity, the Powhatans had
an additional gesture of greeting and friendship
involving the interlocking of index fingers, which
Rountree (1989: 125) interprets as equivalent to
the modern handshake. Notwithstanding Strachey’s
(1953: 116) vague explanation regarding the asso-
ciated verbal expression, his account provides a
clear picture of the kinesic component.

If they will expresse that wee and they wilbe or are all
one freinds or brothers as their word is they ioyne the
Indices or twoo Fore-fingers together of either hand as
the Indians of Noua Francia or ells Clasping their fingers
within ours, they will saye, so and so close ioyned and
neere wee are vnto their Loves.

Even without an accompanying verbal expression,
which may not have been strictly required, just as is
the case of the modern handshake, the index finger
gesture meets Schegloff and Sacks’ (1973) criteria
for an adjacency pair format. Establishing an ex-
pectation for a very specific type of response, this

act clearly involves a two-part sequence which at-
tempts to test the interactants’ intentions and com-
mits them to a cooperative relationship at close
physical proximity. Furthermore, the level of mu-
tual recognition, understanding, and trust is clearly
heightened by a sequential format which calls for
participants to engage in a joint sensory activity.
Since gestures have now been accorded the status
of utterances, the Powhatan index-finger adjacency
pair sequence by itself should be viewed as meeting
Sacks’ (1975) criterion for a minimal proper con-
versation.

Certain Powhatan greetings were carried out in
ways to identify a particular class of individuals,
such as headmen (werowance), priests, and any
strangers who appeared to exhibit an elevated social
status. Such greetings must have undoubtedly been
accompanied by special terms of address which re-
grettably were not recorded by the English. How-
ever, other context-dependent signs that identified
participants as belonging to certain social groups
appear to be evident in early observations, such as
the following by John Smith (2006: 34), a compe-
tent soldier whose military intelligence gathering
activities serendipitously yielded a wealth of ethno-
graphic detail as well.

If any great commander arriue at the habitation of a
Werowance, they spread a Mat as the Turkes doe a Carpet
for him to sit vpon. Vpon another right opposite they sit
themselues. Then doe all with a tunable voice of shouting
bid him welcome.

Thus the approach of a high-status newcomer to a
Powhatan town required the headman and his kins-
men to acknowledge his or her (the English men-
tion “kings” as well as “queens”) social class by
making available mats woven of marsh reeds on the
ground in a particular seating arrangement (Roun-
tree 1989: 60). Apparently, the body of a high-sta-
tus individual could not be in direct contact with
the ground, and the proper way to sit, as pointed
out by Edward Maria Wingfield, one of the early
presidents of the Jamestown council, was “crossed-
legged, as is their custom” (Haile 1998: 185). The
interactional frame further required the collective
performance by the community of an act of ver-
bal ceremonial welcome in the form of a long but
carefully controlled shout, as Smith’s mention of
agreement in pitch seems to indicate. However, as
Duranti (1997) has argued, such verbal expressions
are, in fact, contingent upon the utilization of the
human body as a social semiotic device. As a result,
the spatial allocations described by Smith during
his encounters with Powhatan headmen need to be

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


On the Ethnohistory of Powhatan Ritual Gestures 51

viewed as central, rather than complementary, in
the interpretation of the social moves utilized by
the actors. In other words, the allocation of social
space appears to have been the defining element in
recognizing the crucial role of the human body as a
signifier for high status.

The exact area in the town reserved for the greet-
ing interaction’s spatial allocation seems to have
been deemed too inconsequential for Smith to in-
clude in his “intelligence” assessment. However, he
may have inadvertently ignored a crucial compo-
nent of the act. Fortunately, a few decades later,
a more sympathetic observer of Native life, the
Virginia-born naturalist Robert Beverley, filled in
some of the gaps (1722:159).

They have a remarkable way of entertaining all Strangers
of Condition, which is perform’d after the following
manner. First, the King or Queen, with a Guard and a
great Retinue, march out of the Town, a quarter of half
a Mile, and carry Mats for their Accommodation; when
they meet the Stranger, they invite them to sit down upon
those Mats. Then they pass the Ceremony of the Pipe,
and afterwards, having spent about half an Hour in Grave
Discourse, they get up all together, and march into the
Town.

Since these types of ceremonial greetings seemed
to have been exchanged only when a high-status
individual arrived at a town, they were necessar-
ily framed as public events, which required a rel-
atively large space to accommodate not only the
interactants but also the rest of the community as
spectators. Many Powhatan towns, especially those
situated near enemy territories, were palisaded, and
the interior dimensions of the stockade must have
presented an inadequate venue.

However, Beverley’s description hints at a more
compelling motivation for staging important greet-
ings outside of the fortifications. The fact that a
pipe ceremony was included in the event indicates
a decidedly cautionary stance, as Beverley’s (1722:
157) following outline of that ritual reveals.

They have a peculiar way of receiving strangers, and
distinguishing whether they come as Friends or Enemies;
tho’ they do not understand each other’s Language: And
that is by a singular Method of smoking Tobacco; in
which these things are always observ’d.
1. They take a Pipe much larger and bigger than a com-
mon Tobacco Pipe, expressly made for that purpose, with
which all Towns are plentifully provided; they call them
the Pipes of Peace.
2. This pipe they always fill with Tobacco, before the
Face of the Strangers, and light it.
3. The chief Man of the Indians, to whom the Strangers
come, takes two or three Whiffs, and then hands it to the
chief of the Strangers.

4. If it be Peace, the chief of the Strangers takes a Whiff
or two in the Pipe, and presents to the next great Man of
the Town they come to visit; he, after taking two or three
Whiffs, gives it back to the next of the Strangers, and so
on alternately, until they have past all the Persons of Note
on each side, and then the Ceremony is ended.
After a little Discourse, they march together in a friendly
manner into the town, and then proceed to explain the
Benefits upon which they came.

For the Powhatans, who lived with the constant
threat of intertribal warfare as well as intratribal
feuds, the determination of a visitor’s intensions
at a safe distance was critically important. Refus-
ing the pipe ritual, an ancient and powerful sym-
bol of safe passage throughout eastern and central
North America going back to, perhaps, as far as
the Adena, Hopewell, and Mississipian traditions,
could thus be interpreted as a sign of potential
treachery and ambush (Moorehead 1922; Willey
1966). Therefore, such an elaborate process as the
Powhatan’s use of ceremonial greetings made avail-
able a formal protocol through which an implicit
distinction between valuable and nonvaluable inter-
locutors could be made.

Consequently, some greetings, as Duranti
(1997) has argued, cannot be classified as entirely
predictable nor lacking in propositional content,
even though, compared to other kinds of inter-
actions, they consist of highly predictable behav-
ior. As a semiotic resource, the pipe ritual made
possible the exchange of new information without
relying on verbal language. Therefore, its role in
a greeting process extended the overall protocol
from a purely expressive to a directive illocutionary
act. In addition to the highly conventionalized as-
pects of reciprocal recognition of the interactants’
high status, this particular ceremonial greeting re-
quested, in the strongest possible terms, informa-
tion as a form of social control. By insisting on
an adequate response, the town signaled its right
to public scrutiny of an individual’s venturing into
its territory. The sacredness and power associated
with the pipe guaranteed that a response to such
a greeting implied a commitment to truthfulness.
Thus receiving a high-status person at the Pow-
hatan town required, in addition to acknowledg-
ing social identities, a critical security assessment
of the visitor’s intensions. Among the interacting
semiotic resources utilized in such a greeting were
nonverbal expressions primarily realized as bodily
movements in conjunction with an intertribally rec-
ognized symbolic item of material culture which
communicated directive illocutionary acts.

A final aspect worth mentioning regarding the
significance of nonverbal behavior in Powhatan

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


52 Guillermo Bartelt

greeting exchanges is the role of silence as a code
in and of itself. The following comments by a cler-
gyman of the 1680s, possibly the Reverend John
Clayton, seem to capture a Native sense of polite
caution in the preference for gestures over speech.

When a stranger comes to their house, the chiefe man in
it desires the stranger to sit down; within a little while, he
rises and toucheth the stranger with his hand, saying You
are come; after him, all the rest of the house doe the same.
None speaketh to him, or asketh him any questions, till
he think fit to speak first (Pargellis 1959: 241).

In his classic study of “Silence in Western Apache
Culture,” Basso (1972) came to the conclusion
that unpredictability of the interlocutor’s behavior
seemed to trigger a preference for taciturnity as the
appropriate response. Strangers would certainly fall
into that perceptual category. In ethological terms,
greetings have been viewed as strategies to coun-
teract potentially aggressive behavior during face-
to-face interactions. Relevant in this regard might
also be Kendon and Ferber’s (1973) claim that fear
largely motivates eye-gaze aversion during certain
types of encounters. Possibly, silence in conjunc-
tion with avoidance of eye contact may have func-
tioned in Powhatan greetings as a sign of nonthreat-
ening behavior and, by extension, as a marker of
politeness.

Powhatan Religious Gestures

Since it permeates so much of a traditional culture,
religious belief is always difficult to separate from
other aspects of Native life. In fact, some of the
Powhatan greeting gestures appear to have been
extensions of bodily movements associated with
worship. The intimate relationship between spiri-
tual dispositions and ritual gestures can be clearly
recognized, for example, in George Percy’s and
William Strachey’s accounts of oaths.

The seventh and twentieth of July, the King of Rapahanna
demanded a canoa, which was restored; lifted up his hand
to the sun, which they worship as their god, besides he
laid his hand on his heart that he would be our special
friend. It is a general rule of these people when they
swear by their god, which is the sun, no Christian will
keep their oath better upon his promise (Percy cited in
Haile 1998: 98).

We haue observed, how when they would affirme any
thing by much earnestness and triuth, they vse to bynd
yt by a kind of oath, either by the life of the great king,
or by pointing vp to the Sun, and clapping the right hand

vpon the heart, and sometimes they haue bene vnderstood
to sweare by the Manes of their dead father (Strachey
1953: 116).

Thus the same gesture of placing a hand on the
breast, which served as a reliable signifier of the
suppression of hostilities for greetings, seemed to
overlap with the affirmation of truthfulness. The
simultaneous gesture of lifting the other hand to-
ward the sun clearly invoked a deity. Although no
citations have survived, the English record seems
to imply vaguely that at times formulaic texts re-
ferring to the paramount ruler or “king” Powhatan,
himself worshipped as a demigod, or the spirits of
ancestors were uttered in conjunction with the oath
gestures. However, even by themselves, such ki-
nesic motions, especially in the absence of literacy,
must have had an affidavit-like power to commit in-
dividuals to tell the truth. Thus giving commissive
illocutionary acts a living image, Powhatan oaths
transmitted through gestures religious as well as
political power in a public venue.

The prominent place the worship of the sun oc-
cupied was expressed by the Powhatan at dawn and
dusk through reverential gestures preceded by an
offering of dried tobacco, sprinkled in a circle on
the ground or on water. In addition to the following
accounts of this daily Native ritual by George Percy
and William Strachey, who may have merely para-
phrased Percy, the observations by William White,
among the first colonists to actually live in a Pow-
hatan town for an extended period of time, are par-
ticularly noteworthy.

These People have a great reverence to the sun above all
other things: At the rising and setting of the same they sit
down, lifting up their hands and eyes to the sun, making
a round circle on the ground with dried tobacco. Then
they began to pray, making many devilish gestures with
a hellish noise, foaming at the mouth, staring with their
eyes, wagging their heads and hands in such a fashion and
deformity as it was monstrous to behold (White cited in
Haile 1998: 98).

We vnderstand they giue great reverance to the Sun
for which both at his early rising and late sytting they
Couch themselves downe, and lift vp their handes and
eyes, and at certayne tymes make a rownd Circle on the
grownd with Tobacco, into which they reverently enter
and murmure certayne vnhallowed wordes with manie a
deformed gesture (Strachey 1953: 97f.).

William White reporteth these their ceremonies of hon-
oring the sun: By break of day, before they eat or drink,
the men, women, and children above ten years old run
into the water, and there wash a good space till the sun
arise; and then they offer sacrifice to it, strewing tobacco

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


On the Ethnohistory of Powhatan Ritual Gestures 53

on the land or water; the like they do at sunset (Haile
1998: 141).

Curiously enough, ethnological assessments of
Powhatan religion do not speculate much regarding
the significance or meaning of the sun as a deity. In
almost a hedging statement Rountree (1989: 137)
suggests that “[i]n the early seventeenth century,
at least, the Powhatans showed a special reverence
for the sun” and then proceeds to provide only a
short paragraph-length summary of the daily rit-
ual described in the English accounts. Even more
remarkable is Feest’s neglecting to mention the
sun as a deity altogether in his Powhatan survey
for the “Handbook of North American Indians”
(1978). However, it would seem that a god whose
acknowledgement required a twice-daily offering
of tobacco and the lifting of hands as an expressive
illocutionary act must have occupied the crucial po-
sition in the pantheon which was impressed upon
the English observers.

In this regard, Powhatan religion should perhaps
be connected more decidedly to the other agricul-
tural traditions of the Southeast, where the sun de-
ity was not only central but also where hereditary
rulers were regarded as direct descendants from it.
In sites of the Hopewellian and Mississipian eras,
the presence of the hand-and-eye motif has been in-
terpreted as symbolic of the ritual gesture for greet-
ing the sun deity (Brose and Greber 1979: 262). In
addition, Swanton (1911: 166) cites French colo-
nial sources which mention the Natchez of the
lower Mississippi valley as approaching their tem-
ples by raising their hands and making “howling”
noises. Similarly, De Pratter (1991: 60) offers a de-
scription of priests greeting the rising sun with a
series of “howls,” while presenting a smoking pipe
and drawing the hand across the sky in a motion
from east to west.

In addition to sacred tobacco, the Powhatan of-
fered other valuable items such as copper, shell
beads, and puccoon, most likely in conjunction
with propitiating gestures, to another of their prin-
cipal deities, as the two following excerpts from
John Smith’s account indicate.

Vpon the top of certaine red sandy hils in the woods,
there are three great houses filled with images of their
Kings, and Devils, and Tombes of their Predecessors.
Those houses are neare sixtie foot in length built arbour-
wise, after their building. This place they count so holy
as that but the Priests & Kings dare come into them; nor
the Salvages dare not goe vp the river in boats by it, but
they solemnly cast some peece of copper, white beads,
or Pocones into the river, for feare their Okee should be
offended and revenged of them (Smith 2006: 35).

They haue also another superstition that they vse in
stormes, when the waters are rough in the Rivers and
Sea coasts. Their Coniurers runne to the water sides, or
passing in their boats, after many hellish outcryes and
invocations, they cast Tobacco, Copper, Pocones, or such
trash into the water, to pacifie that God whom they thinke
to be very angry in those stormes (2006: 36).

Although somewhat vague in his recollections,
Smith’s lexical choices of “solemnly” and “invoca-
tions” seem to imply accompanying gestures signi-
fying the expressive illocutionary act of appeasing
a vengeful god. According to Feest (1978: 262) the
deity Oke or Okewis, whose image was kept in tem-
ples and was also carried into battle, dominated the
Powhatan belief system. Deceased headmen and
rulers were believed to be reincarnated into this
frightful and punishing god, who could take human
shape. In fleshing out Robert Beverley’s superficial
inquiry into Native religion conducted with Pow-
hatan informants in the late seventeenth century,
Rountree (1989: 136) describes this deity as closely
monitoring people’s behavior and as demonstrating
his displeasure through weather disturbances such
as thunderstorms or by causing personal as well as
collective misfortunes such as illnesses and crop
failures.

Nevertheless, this feared supernatural force
could be conciliated with a tribute of the most val-
ued commodities. A gift of tobacco, perhaps the
most sacred of the items listed by John Smith, was
not only binding but also difficult for anyone, in-
cluding the supernatural, to refuse. Another sought-
after treasure, thinly hammered copper functioned
as a form of currency and, often together with shell
beads, was a prized decorative material for jewelry,
clothing, and tobacco pipes (Rountree 1989). Since
the Late Archaic period the significance of the
possession of copper as a status symbol had been
evolving in central and eastern North America, and
this marker of wealth had apparently also spread
to Virginia Algonquians (Fogel 1963: 145f.). The
last item mentioned by Smith, puccoon, or blood-
root, was the source for a red pigment used for
body paint, a symbol of not only high social sta-
tus but also, perhaps more importantly, physical
beauty. Since bloodroot grows with more frequency
in North Carolina, as the botanical designation
Lithospermum caroliniense indicates, its rarity in
Virginia made it a valuable trade and tribute item
(Rountree 1989: 76). Regaled with a share of such
riches in conjunction with the postulated accompa-
nying gestures of propitiation, Oke’s anger could
presumably be controlled.

Continuous fires were kept by women in the

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


54 Guillermo Bartelt

houses, and the sacred fires of the temples were
carefully guarded by priests (Rountree 1989: 51,
134). For other ritual purposes the temples may
have also provided the appropriate sacred fires,
which apparently demanded acknowledgement
through a gesture of, perhaps, gratitude or thanks-
giving.

Before their dinners and suppers the better sort will take
the first bit, and cast it in the fire, which is all the grace
they are knowne to vse (Smith 2006: 36).

Since Powhatan eating habits, according to Roun-
tree (1989: 54), appeared to be irregular, Smith may
have been referring to special meals presented dur-
ing ceremonial occasions such as visits by high-
status individuals. Thus this type of fire was most
likely imbued with religious significance and must
thus be placed in a ritual context, much as the cer-
emonial fires of neighboring Southeastern chief-
doms which could only be obtained from temples
where a priestly descendant of the sun was the
only one allowed to rekindle it in case it was ex-
tinguished (De Prater 1991: 61–63). Symbolically,
these sacred fires may have been linked to the life
force of the sun. Thus an offering of food as a ritual
gesture acknowledged this life force and served as
an expressive illocutionary act.

Conclusion

This article has attempted the application of an
ethnohistory-of-communication approach to such
past extralinguistic behavior as greeting and reli-
gious gestures in seventeenth-century Powhatan.
The same early colonial documents which have
yielded data for phonological, morphological, and
lexical reconstructions can also be examined for de-
scriptions of bodily movements, which in semiotic
potential are equivalent to spoken language. Short
Powhatan greeting gestures, such as placing a hand
over the heart and the index-finger adjacency pair
sequence, served as strategies to suppress poten-
tially aggressive behavior and to establish as well
as continue social relationships. In more elaborate
ceremonial greetings, the role of the entire human
body, especially as a signifier for high status, was
crucial in the allocation of social space. The added
pipe ritual extended the overall protocol to a highly
interactional and negotiated process. The kinesic
motions associated with oaths paralleled greeting
as well as invocative gestures, the latter usually
accompanied by additional semiotic resources such
as tobacco, copper, shell beads, and bloodroot. The

fact that sacred tobacco also played a role in greet-
ings is a strong indication of their invocative aspect.
Thus Powhatan greeting gestures can be interpreted
as a subset of bodily motions associated with wor-
ship. Finally, it is hoped that the feasibility of an
ethnohistory-of-communication approach with re-
gard to such extralinguistic phenomena as ritual
gestures has been demonstrated. An expansion of
this line of inquiry could even include a “prehis-
tory” of communication by appealing to archae-
ological evidence of symbols representing ritual
gestures, such as the Hopewellian and Mississipian
hand-and-eye motif.

I wish to thank Mario Garcia for reading an earlier draft
of this article. Remaining errors are, or course, my sole
responsibility.

References Cited

Bartelt, Guillermo
2008 On the Ethnohistorical Reconstruction of Communica-

tive Behavior. California liN ´gwIs tIk Notes 33/2.
<http://hss.fullerton.edu/linguistics/cln/Spring-08.htm>
[07.07.2009]

Basso, Keith H.
1972 “To Give Up on Words.” Silence in Western Apache Cul-

ture. In: P. P. Giglioli (comp.), Language and Social Con-
text. Selected Readings; pp. 67–86. Harmondsworth:
Penguin Books.

Beverley, Robert
1722 The History of Virginia. <http://galenet.galegroup.com.

libproxy.csun.edu:2048/servlet/ECCO> (Eighteenth
Century Collections Online, Gale Group)

Brose, David S., and N’omi Greber (eds.)
1979 Hopwell Archaeology. The Chillicothe Conference.

Kent: Kent State University Press. (MCJA special pa-
per, 3)

Choque, Maria Esther
1989 Las complejidades del discurso mestizo. In: M. H.

Preuss (ed.), “In Love and War, Humming Bird Lore”
and Other Selected Papers from LAILA/ALILA’s 1988
Symposium; pp. 97–100. Culver City: Labyrinthos.

De Pratter, Chester B.
1991 Late Prehistoric and Early Historic Chiefdoms in the

Southeastern United States. New York: Garland.

Drechsel, Emanuel J.
1983 Towards an Ethnohistory of Speaking. The Case of Mo-

bilian Jargon, an American Indian Pidgin of the Lower
Mississippi Valley. Ethnohistory 30: 165–176.

2007 Sociolinguistic-Ethnohistorical Observations on Mar-
itime Polynesian Pidgin in Herman Melville’s Two Ma-
jor Semi-Autobiographical Novels of the Pacific. Jour-
nal of Pidgin and Creole Languages 22: 231–261.

Duranti, Alessandro
1992 Language and Bodies in Social Space: Samoan Ceremo-

nial Greetings. American Anthropologist 94: 657–691.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


On the Ethnohistory of Powhatan Ritual Gestures 55

1997 Universal and Culture-Specific Properties of Greetings.
Journal of Linguistic Anthropology 7: 63–97.

Feest, Christian F.
1978 Virginia Algonquians. In: B. G. Trigger (vol. ed.), Hand-

book of North American Indians. Vol. 15: Northeast;
pp. 253–270. Washington: Smithsonian Institution.

Fogel, Ira L.
1963 The Dispersal of Copper Artifacts in the Late Archaic

Period of Prehistoric North America. Wisconsin Arche-
ologist 44/3: 129–180.

Forbes, Jack D.
1972 Wapanakamikok Language Relationships. An Introduc-

tory Study of Mutual Intelligibility among the Pow-
hatan Lenape, Natick, Nanticoke, and Otchipwe Lan-
guages. Davis: Native American Studies Tecumseh Cen-
ter, University of California. <http://nas.ucdavis.edu/
Forbes/wapanakamikok.pdf> [07.07.2009]

Galloway, Patricia Kay
2006 Practicing Ethnohistory. Mining Archives, Hearing Tes-

timony, Constructing Narrative. Lincoln: University of
Nebraska Press.

Goffman, Erving
1967 Interactional Ritual: Essays on Face-to-Face Behavior.

Garden City: Anchor Books.

Haile, Edward Wright (ed.)
1998 Jamestown Narratives. Eyewitness Accounts of the Vir-

ginia Colony, the First Decade, 1607–1617. Champlain:
RoundHouse.

Hanks, William F.
1987 Discourse Genres in a Theory of Practice. American

Ethnologist 14: 668–692.

Haviland, John B.
2003 How to Point in Zinacantán. In: S. Kita (ed.), Point-

ing. Where Language, Culture, and Cognition Meet;
pp. 139–170. Mahwah: Erlbaum.

Hübler, Axel
2007 The Nonverbal Shift in Early Modern English Conver-

sation. Amsterdam: John Benjamins. (Pragmatics and
beyond; New series, 154)

Hymes, Dell
1974 Foundations in Sociolinguistics. An Ethnographic Ap-

proach. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Irvine, Judith T.
1974 Strategies of Status Manipulation in the Wolof Greeting.

In: R. Bauman and J. Sherzer (eds.), Explorations in
the Ethnography of Speaking; pp. 167–191. Cambridge:
Cambridge University Press.

Kendon, Adam
2004 Gesture. Visible Action as Utterance. Cambridge: Cam-

bridge University Press.

Kendon, Adam, and Andrew Ferber
1973 A Description of Some Human Greetings. In: R. P.

Michael and J. H. Crook (eds.), Comparative Ecology
and Behaviour of Primates. Proceedings of a Confer-
ence Held at the Zoological Society, London, November
1971; pp. 591–668. London: Academic Press.

Le Page du Pratz, Antoine Simon
1758 Histoire de la Louisiane. Contenant la découverte de ce

vaste pays, sa description géographique, un voyage dans
les terres, l’histoire naturelle, les mœurs, coûtumes &

religion des naturels, avec leurs origines, deux voyages
dans le nord du nouveau Mexique, dont un jusqu’à la
Mer du Sud. Paris: De Bure.

Melville, Herman
1968 The Writings of Herman Melville. The Northwestern-

Newberry Edition. Vol. 1: Typee. A Peep at Polynesian
Life. [1846]. Vol. 2: Omoo. A Narrative of Adventures
in the South Seas. [1847]. (Edited by Harrison Hayford,
Hershel Parker, and G. Thomas Tanselle.) Evanston:
Northwestern University Press.

Moorehead, Warren King
1922 The Hopewell Mound Group of Ohio. Chicago: Field

Museum of Natural History. (Anthropological Series,
6/5; Publications of the Field Museum of Natural His-
tory, 211)

Pargellis, Stanley
1959 An Account of the Indians in Virginia. The William and

Mary Quarterly 3.16: 228–243.

Paulson, Susan
1990 Double-Talk in the Andes. Ambiguous Discourse as

a Means of Surviving Contact. In: E. B. Basso (ed.),
Native Latin American Cultures through Their Dis-
course; pp. 51–56. Bloomington: Folklore Institute, In-
diana University.

Rountree, Helen C.
1989 The Powhatan Indians of Virginia. Their Traditional Cul-

ture. Norman: University of Oklahoma Press. (The Civi-
lization of the American Indian Series, 193)

Sacks, Harvey
1975 Everyone Has to Lie. In: M. Sanches and B. G. Blount

(eds.), Sociocultural Dimensions of Language Use;
pp. 57–80. New York: Academic Press.

Schegloff, Emanuel A.
1968 Sequencing in Conversational Openings. American An-

thropologist 70: 1075–1095.

Schegloff, Emanuel A., and Harvey Sacks
1973 Opening Up Closings. Semiotica 8: 289–327.

Schiffrin, Deborah
1977 Opening Encounters. American Sociological Review 42:

679–691.

Sherzer, Joel
1983 Kuna Ways of Speaking. An Ethnographic Perspective.

Austin: University of Texas Press.

Siebert, Frank T., Jr.
1975 Resurrecting Virginia Algonquian from the Dead. The

Reconstituted and Historical Phonology of Powhatan.
In: J. M. Crawford (ed.), Studies in Southeastern In-
dian Languages; pp. 285–453. Athens: The University
of Georgia Press.

Silverstein, Michael
1996 Encountering Language and Languages of Encounter

in North American Ethnohistory. Journal of Linguistic
Anthropology 6: 126–144.

Smith, John
2006 The Generall Historie of Virginia, New-England, and

the Summer Isles. (Electronic Edition.) Chapel Hill:
North Carolina University. [1624] <http://docsouth.unc.
edu/southlit/smith/smith.html> [07.07.2009]

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


56 Guillermo Bartelt

Strachey, William
1953 The Historie of Travell into Virginia Britania (1612) by

William Strachey. (Ed. by L. B. Wright and V. Freund.)
London: Hakluyt Society. (Works Issued by the Hakluyt
Society; 2nd Serie, 103)

2005 A Dictionary of Powhatan. Merchantville: Evolution
Publishing. [1624]

Swanton, John R.
1911 Indian Tribes of the Lower Mississippi Valley and Adja-

cent Coast of the Gulf of Mexico. Washingon: Govern-

ment Printing Office, Smithsonian Institution. (Bureau
of American Ethnology Bulletin 43)

Willey, Gordon R.
1966 An Introduction to American Archaeology. 2 Vols. En-

glewood Cliffs: Prentice-Hall.

Youssouf, Ibrahim Ag, Allen D. Grimshaw, and Charles S.
Bird
1976 Greetings in the Desert. American Ethnologist 3: 797–

824.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


ANTHROPOS

105.2010: 57–71

“Sin maíz vamos a morir”

Mais im Zentrum von Ökonomie, Religion und Identität

Patricia Zuckerhut

Abstract. – Corn is of central meaning for Nahuat-speaking
people of Sierra Norte, Puebla, Mexico. It is an integral part of
personhood und closely related to ideals of harmony, of (gender)
cooperation and (hierarchical gender) complementarity. The ar-
ticle explores the relation of disturbed male harmony, resulting
from missing opportunities, to adequate corn production in the
context of globalization. This may lead to increased illegitimate
gendered violence by men. Besides, it will also be demonstrated
how new forms of cooperation and complementarity between
husband and wife are developed and may contribute to less
hierarchical and less violent gender relations. [Mexico, Nahua,
gendered violence, corn, personhood]

Patricia Zuckerhut, Dr. phil. (Approb. Wien 1996); Dissertati-
onsthema: “Produktionsverhältnisse im Alten Mexico”. – Kul-
tur- und Sozialanthropologin, freie Wissenschafterin und Lehr-
beauftragte an der Universität Wien. – Mehrere Forschungsauf-
enthalte in Mexiko zwischen 2001 und 2007. – Publikationen
u. a.: “Pop-Korn und Blut-Maniok. Lokale und wissenschaftli-
che Imaginationen der Geschlechterbeziehungen in Lateiname-
rika” (mit B. Grubner und E. Kalny; Frankfurt 2003); siehe auch
Zitierte Literatur.

Der folgende Beitrag1 befasst sich mit der Frage
der Geschlechterverhältnisse in indigenen nahuat-
sprachigen Gemeinschaften der Region um Cuet-
zalan (Puebla, Mexiko) als Beziehungen zwischen
Männern und Frauen, die wesentlich durch die öko-
nomischen Verhältnisse geprägt, aber auch durch
religiöse und ideologische Vorstellungen bezogen
auf Weltbild und Harmonie, Komplementarität und
Hierarchie mitbeeinflusst sind. Dabei wird primär
auf den Zusammenhang zwischen strukturellen
Ungleichverhältnissen und gestörten Subjektbezie-
hungen, die auch mit verstärkter Aggressivität und

Gewalttätigkeit vor allem bei Männern einhergehen
können, eingegangen.

Ich beginne mit einer kurzen Darstellung der
Bedeutung von Mais für indigenes Menschsein
und Identität, da dieser, neben religiösen Konno-
tationen, wesentliche Implikationen in Bezug auf
die Ideologie der Geschlechterverhältnisse hat: Um
Mais zu erzeugen und für die Menschen genieß-
bar zu machen, müssen Mann und Frau zusam-
menwirken, in komplementärer Weise zusammen-
arbeiten. Daher bezieht sich der zweite Teil des
Artikels auf dieses ideale Modell der Kooperation,
Komplementarität, und – damit einhergehend – der
Harmonie zwischen den Geschlechtern, in der Fa-
milie und der Gesellschaft. Konnte dieses Ideal
schon in der Vergangenheit kaum realisiert werden,
so stehen seiner Verwirklichung in der heutigen
Zeit strukturelle Zwänge entgegen, die die “richti-
ge” Produktion von Mais verhindern. Auf der einen
Seite reagieren die Männer nun mit verstärktem
Konsum von Alkohol und physischer Aggressi-
on, auf der anderen werden neue Möglichkeiten
gesucht und angewandt und “neue” Traditionen
der Kooperation, Komplementarität und Harmonie,
und somit neue Möglichkeiten, vollständiges (in-

1 Die Daten entstammen Feldforschungen in den Jahren
2003–2007 sowie einer Reihe von Gesprächen wie auch
lebensgeschichtlichen Interviews unterschiedlicher Dauer,
ebenfalls aus diesem Zeitraum. Die Erhebungen erfolgten im
Kontext meines noch nicht abgeschlossenen Habilitations-
projektes “Households at the Crossroads of Hierarchy and
Agency”. Einige der hier präsentierten Erkenntnisse finden
sich auch in Zuckerhut (2008).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


58 Patricia Zuckerhut

digenes) Menschsein oder besser “Mannsein” zu
erlangen, geschaffen. Im letzten Abschnitt werde
ich daher die Möglichkeiten dieser Strategie in Hin-
blick auf die Schaffung stärker egalitärer (Gender-)
Beziehungen in nahuatsprachigen Haushalten dis-
kutieren.

Die Bedeutung von Mais

Mais ist in Mesoamerika mehr als nur ein Nah-
rungsmittel. Er ist ein wichtiges Symbol mesoame-
rikanischer, insbesondere indigener Identität. Aus
diesem Grund ranken sich um ihn eine Vielzahl von
Vorstellungen, Mythen und Ritualen, die größten-
teils vorkoloniale Wurzeln haben, im Verlauf der
Geschichte der Kolonisierung und Christianisie-
rung allerdings von christlichen und anderen Ideen
und Denkmustern mitgeprägt wurden.

In vorkolonialer Zeit war der Mais ein we-
sentlicher Bestandteil wichtiger Agrarzeremonien,
die alle mit dem Kalender in Verbindung standen:
Bei den Nahua Zentralmexikos, insbesondere den
EinwohnerInnen von Tenochtítlan-Tlaltelolco (bes-
ser bekannt unter der Bezeichnung “AztekInnen”),
wurde im sechsten Monat des Jahres (etzalcualiztli,
23. 5.–11. 6.) das Fest des jungen Maises (elotl)
gefeiert. Erst danach war es erlaubt, den frischen
Mais zu essen.2 Die Feierlichkeiten im elften Mo-
nat ochpaniztli (31. 8.–19. 9.) (Besenfest), einem
Fest, das eng mit weiblichen Aktivitäten (insbe-
sondere der Ärztinnen und Hebammen) verbunden
war und daher auch wichtige Beiträge von Frauen
enthielt, waren mit Wachstum und den Erdgotthei-
ten assoziiert, wie beispielsweise der Göttin Toci
(unsere Großmutter), auch Teteo Innan (Mutter der
Gottheiten) genannt. Weiters gab es Zeremonien
für Iztac Cinteotl (Gottheit des weißen Maises) und
für Tlatlauhqui Cinteotl (Gottheit des roten Mai-
ses) (Codex Magliabechiano 1970: 38vf.; Sahagún
1989: 91, 147ff.).3 Dabei wurden alle Arten von
Mais – weißer, gelber, roter und blauer – unter
die Leute gestreut: Junge Priesterinnen brachten
die Maiskörner, die die Fruchtbarkeit der Pflan-
zen ebenso repräsentierten wie die der Menschen.
Das Fest im vierten Monat des Jahres, huey tozozt-
li (13. 4.–2. 5.), war speziell dem Gott des Mai-

2 Broda (1979: 61); Codex Magliabechiano (1970: 33vff.);
Sahagún (1989: 86, 122ff.).

3 Cinteotl galt in diesem Zusammenhang als Tocis Sohn. Des-
halb ging der Priester, der Cinteotl darstellte (und die Haut
des Oberschenkels einer Frau trug, die als Repräsentantin
der Göttin Toci geopfert worden war), zusammen mit einem
anderen Priester, der Toci selbst repräsentierte, zum Tempel
von Toci um zu opfern.

ses Cintéotl und der Göttin von Mais Chicome-
cóatl (Sieben Schlangen) gewidmet. Junge Mäd-
chen brachten den Mais des vergangenen Jahres,
um die Samen segnen zu lassen (Sahagún 1989: 84,
114ff.).

Im Kontext der Zeremonien und Rituale um den
Mais war das Weibliche – in Form von Göttinnen
wie auch von Charakteren – von besonderer Be-
deutung.4 Allerdings war sein Ursprung als
menschliche Nahrung einem männlichen Gott zu-
geschrieben, dem berühmten Quetzalcóatl (Quet-
zalfederschlange),5 der diesen den Ameisen gestoh-
len haben soll, um den neu geschaffenen “ech-
ten” Menschen der fünften Sonne6 menschliches
(im Unterschied zum göttlichen) Essen zu geben
(González Torres 1991: 145; León-Portilla 2000:
166ff.).

Diese vorkoloniale Legende von Quetzalcóatl
als “Vater des Maises” findet sich in der postko-
lonialen Erzählung von Sentiopil wieder, wie sie
bei den nahuatsprechenden Gruppen (masehual-
mej) der Sierra Madre Oriental im Bundesstaat Pue-
bla, Distrikt Cuetzalan, verbreitet ist: Selbst ein
Sohn des Maises (den der Vogel Chupamirto ge-
schaffen hatte), bewahrte Sentiopil sein Korn an
einem Platz namens Cuescomatepec, von wo es die
Menschen sich holten. Ameisen hatten ihnen den
Weg gezeigt. Zuerst kamen die Hochländer. Diese
nahmen sich die größten Körner. Sie waren achtlos
und ungeduldig und traten auf den Mais. Daher gab
es für die Tiefländer, die später kamen, nur noch
kleine und flache Körner (Argueta 1994: 44ff.).

Aber Sentiopil in seiner Funktion als Kulturhe-
ros, der den Menschen den Mais brachte, ist nicht
nur mit dem vorkolonialen Gott Quetzalcóatl as-
soziiert. In ihm zeigt sich auch christliches Erbe,
wenn er als “Sohn Gottes” bezeichnet und damit

4 Für die Bedeutung von Göttinnen in Verbindung mit Frucht-
barkeit siehe beispielsweise Báez-Jorge (2000).

5 Berühmt deswegen, weil er in einer Erzählung nach der
Eroberung als Figur geschildert wird, die nach Osten über
das Meer ging und versprach zurückzukommen: als die
Spanier kamen, hätten die Indigenen gedacht, Quetzalcóatl
sei zurückgekehrt (González Torres 1991: 146).

6 In den Vorstellungen der vorkolonialen mesoamerikanischen
Gesellschaften gab es fünf Zeitalter oder Sonnen. Jede/s ging
durch eine Katastrophe zu Ende. Das letzte, das fünfte Zeit-
alter nun war das, in dem die “echten” Menschen, das heißt
die AztekInnen (und ihre ZeitgenossInnen) lebten. Fünf hat
in der mesoamerikanischen Kosmogonie auch die Bedeu-
tung des Zentrums: Es gibt fünf Himmelsrichtungen – tlap-
copa (“Ort des Lichts” oder Osten), cihuatlampa (“Richtung
der Frauen” oder Westen), mictlampa (“Richtung der Toten”
oder Norden), huitzlampa (“Richtung der Dornen” oder Sü-
den) sowie das Zentrum xictli (Nabel). Zu den Himmels-
richtungen und ihren geschlechtlichen Implikationen vgl.
Zuckerhut (2007).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


“Sin maíz vamos a morir” 59

mit Christus gleichgesetzt wird. Denn Mais gilt
als Geschenk Jesu an die Menschen. Die Analo-
gie geht noch weiter: Die runde Form der Tortilla
erinnert – den Forschungen von Alessandro Lu-
po (1995: 178ff.) zufolge – in ihrer Zirkularität an
die im katholischen Glauben so bedeutende Hostie
und repräsentiert Christus (den, entsprechend der
christlichen Vorstellung, die Hostie darstellt). An-
dererseits ist Christus mit der Sonne verbunden, die
eine zentrale Bedeutung im Wachstum des Maises
spielt: Ihre Hitze (von oben) lässt das Korn auf den
Feldern reifen. Christus ist gleichzeitig mit dem
häuslichen Herd assoziiert – die Hitze von unten
(der Sonne der Unterwelt) macht den Mais in sei-
ner Form der Tortilla für den Menschen genieß-
bar. Deutlich zeigt sich hier die Verbindung des
christlichen Erbes mit dem vorkolonialen Erbe: Die
Sonne wie auch das Feuer7 waren von ursprüngli-
cher Bedeutung für die alten MesoamerikanerIn-
nen. In vorkolonialen Zeiten war das Feuer das
Zentrum der Welt, das Zentrum der Gemeinschaft
wie auch das Zentrum jeden Hauses und jeder Hüt-
te. Die fünfte Sonne (die Welt der “AztekInnen”)
war durch die Gottheiten geschaffen und in Bewe-
gung gesetzt worden, indem diese sich mutig ins
Feuer stürzten.

Die Sonne selbst galt in der vorkolonialen Welt
als ein mächtiger Gott, ein Krieger, der jeden Tag
über den Himmel zog, am Abend in die Unterwelt
ging und diese des Nachts durchwanderte. Wäh-
rend er tagsüber mit den auf dem Schlachtfeld ver-
storbenen und den geopferten Kriegern sowie den
im Kindbett verschiedenen Frauen feierte, erwarte-
ten ihn in der Nacht verschiedene Kämpfe mit den
Wolkenschlangen. Jeden Morgen aber stieg er sieg-
reich im Osten in den Himmel auf, um den neuen
Tag zu begehen (Caso 1953: 23f.).

Das Feuer war jedoch nicht nur mit der Sonne
(der Unterwelt) assoziiert, sondern hatte darüber
hinaus weltenverbindende Fähigkeiten: Im Feuer8

lebte der Alte Gott (Huehuetéotl), der in der Lage
war, in alle Regionen der Welt – die verschiedenen
Regionen der Ober- und der Unterwelt wie auch der
Himmelsrichtungen – zu reisen.

In der gegenwärtigen Assoziation des Herdes
mit Christus und der Sonne auf ihrer nächtlichen

7 Die fünfte Sonne entstand dadurch, dass einer der Götter
sich ins Feuer stürzte: strahlend stieg er als Sonne empor,
aber er bewegte sich nicht. Daher sprangen auch die anderen
Gottheiten ins Feuer und brachten so die Sonne in Bewegung
(Caso 1953: 29ff.; Katz 1975: 289).

8 Das (Herd-) Feuer im Zentrum jedes Hauses war für Frauen
von besonderer Bedeutung, weshalb sich in der Erscheinung
als Herdfeuer eine weibliche Gottheit – Chantico – findet
(Zuckerhut 2007).

Reise durch die Unterwelt zeigt sich seine nach wie
vor zentrale Bedeutung auch darin, dass er als eine
Art Mikrokosmos vorgestellt wird: Der comal (eine
tönerne oder metallene Scheibe, auf der die Tortil-
las über dem Feuer gebacken werden) ist die Erd-
scheibe, die von der Dreiheit Dios Tetahtzin (Gott
unser Vater), Dios Tepiltzin (Gott unser Sohn) und
Dios Espíritu Santo (Gott Heiliger Geist), materia-
lisiert in den tenamazte, den drei Herdsteinen, ge-
halten wird (Lupo 1995: 177ff.; 2001: 343f.). Wäh-
rend allerdings die Erde durch die Sonne von oben
erwärmt wird, wird der comal durch die Sonne von
unten erhitzt. In beiden Fällen ist das Ergebnis ein
für Menschen geeignetes Essen.

Aus dem Zusammenspiel zwischen Mais und
Christus lässt sich bereits erahnen, dass Mais in
der indigenen Weltsicht eine besondere Bedeutung
einnimmt. Nur Mais kann den menschlichen Kör-
per und auch die menschliche Seele in angemes-
sener Weise ernähren. Wie eingangs erwähnt, gibt
es eine gemeinsame Substanz zwischen Mais und
Mensch. Mais gibt Identität; er unterscheidet die
MexikanerInnen von den analteca, “denen, die von
der anderen Seite kommen”, und er unterscheidet
vor allem die masehualmej von den koyomej, den
“KoyotInnen”, die Nahuat-Bezeichnung für mesti-
zische wie auch weiße Bevölkerungsgruppen. Al-
lerdings ist Mais nicht gleich Mais. Als Merkmal
ethnischer Identität in der (kolonialen und postko-
lonialen) Vergangenheit bedurfte es für die Herstel-
lung und Verarbeitung von Mais besonderer Zere-
monien und Rituale. Mais als Nahrungsmittel, das
Energie und damit das Leben enthält und an die
Menschen weitergibt, muss mit äußerster Sorgfalt
behandelt werden. Seine Herstellung kann daher
nicht einfach Leuten überlassen werden, die kei-
ne Ahnung von den komplexen Beziehungen zwi-
schen Menschen, Mais und dem Übernatürlichen
haben und die damit einhergehenden Verhaltens-
weisen nicht beachten. Um Mais als Quelle des
Lebens herzustellen, als VermittlerIn zwischen dem
Menschlichen und dem Übermenschlichen, müs-
sen, ähnlich wie in vorkolonialer Zeit, eine Reihe
übernatürlicher Wesen angesprochen werden. Die
Aktivitäten ritueller SpezialistInnen sind (oder bes-
ser waren; s. u.) daher ein integraler Bestandteil des
Maisanbaus und seiner Verarbeitung. Nur in “der
richtigen Weise” (also unter Beachtung der ritu-
ellen Erfordernisse) produzierter Mais9 hat(te) die
richtige Essenz, die auch mit den Menschen ge-
teilt werden kann (konnte). Einfach nur “angebau-
ter” Mais, ohne ergänzende rituelle Aktivitäten, wie

9 Zu diesen Anforderungen siehe z. B. Lupo (1995).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


60 Patricia Zuckerhut

das in der Kultivierung durch die koyomej der Fall
ist, hat diese Essenz nicht und ist daher auch kein
“richtiger” Mais. Menschen, die diesen essen, sind
keine “echten” Menschen (masehualmej) – ihnen
fehlt die Essenz des Lebens.

In der Gegenwart wird die Unterscheidung zwi-
schen dem “richtig hergestellten” und dem “nicht
richtig hergestellten” Mais nicht so streng genom-
men. Landwirtschaftliche RitualistInnen verloren
in den letzten 20–30 Jahren ihre Bedeutung, wenn-
gleich es immer noch spezifische Anlässe gibt, die
für die Weihung der Samen genutzt werden, wie
z. B. das Fest zu Ehren der Jungfrau von Can-
delaría, Anfang Februar.10 Weiters wird bei der
Aussaat von Mais selbst von Leuten, die hervor-
heben, dass sie “nicht so viel wissen wie die Vor-
fahren” und keine besonderen Rituale ausführten,
zumindest ein Gebet gesprochen – für Gott, für
die Erde und damit die Samen aufgehen (Tb 2006:
26. 1.). Die Konsumation von selbst angebautem
Mais wird nach wie vor der von gekauftem Mais
vorgezogen, wobei der Maisanbau vom ökonomi-
schen Standpunkt aus gesehen mehr als unrenta-
bel ist. Da es keine Formen kollektiver landwirt-
schaftlicher Arbeit (mehr) gibt, wie das noch aus
den 1960er Jahren (Nutini y Isaac 1974: 168; Ariz-
pe 1973: 172ff.) und aus anderen Regionen Mexi-
kos berichtet wird,11 müssen für die Ernte Arbeiter
angeheuert (und bezahlt) werden. Viele Haushalte
können sich das nicht leisten und verzichten da-
her notgedrungen auf den Anbau (Tb 2003: 16. 12.;
Tz 2; Tz 6; Tz 9).12 Wenn es daher unumgänglich
ist, Mais zu kaufen, dann sollte dieser zumindest

10 Candelaría ist ein Fest der Fruchtbarkeit und des Wachstums
(Tb 2005: 02. 02.; persönliche Kommunikation Tzm 10;
Tz 7; Tz 13; Tz 16). Es gibt Zeremonien in den Häusern wie
auch in der christlich-katholischen Kirche. Die Leute brin-
gen Mais und andere Dinge in die Kirche, um sie weihen zu
lassen (Tb 2006: 02. 02.; Tzm 10, 31. 01.). In den Häusern,
vor dem Hausaltar, gibt es spezielle Rituale, die mit Kindern
und Mais in Verbindung stehen. Vom Zeitpunkt und den
Inhalten her entspricht Candelaría dem vorkolonialen Izcalli
(18. 1.–6. 2.), wobei das Fest selbst am Ende des Monats,
also Anfang Februar, gefeiert wurde. Es war das Fest des
alten Feuergottes Huehuetéotl. Die Leute aßen zu Ehren des
Gottes quiltamalli (tamales, Teigtäschchen gefüllt mit Kräu-
tern). Bevor mit dem Essen begonnen wurde, wurden auch
dem Gott quiltamalli gegeben (Sahagún 1989: 48). Die Op-
ferung von Essen und Trinken an das Herdfeuer und an die
Erde, indem einige Tropfen Flüssigkeit oder ein Stückchen
Essen ins Feuer bzw. auf den Boden geworfen wird, ist auch
heute noch üblich (Tb 2003–7).

11 Dies ist beispielsweise bei den Nahua in Guerrero der Fall
(vgl. Good Eshelman 1988: 81ff.).

12 Arizpe (1973: 100) berichtet, dass der Erlös aus dem Kaf-
feeanbau dazu diente, den Maisanbau – den sie daher auch
als “Luxus” bezeichnet – zu ermöglichen, indem damit die
Pacht für das Land bezahlt wurde.

aus der Umgebung, aus der Nachbarschaft stam-
men und nicht importiert sein (Tb 2006: Tzm 9,
03. 03.).

Das Konzept der Person, Kooperation und
Harmonie

Mais ist also zentral für das indigene Menschsein.
Er ist die Quelle des Lebens, die Seele einer Per-
son. Ohne Mais stirbt die Seele; ohne Mais ster-
ben die Menschen (Lupo 1995: 246ff.; Tb 2003–
2007 lfd.). Mais ist das Herz (yolotzin oder yolo),
das Prinzip des Lebens (yoliatzin) der Menschen,
ihre maximale Energiequelle. Menschen und Mais
haben zwar unterschiedliche äußere Erscheinungs-
formen, unterschiedliche Körper, aber sie teilen ei-
ne Essenz. Diese findet sich im Herzen, eine der
drei Seeleneinheiten, denn jeder Mensch hat drei
Seelen, jede mit anderen Eigenschaften. Das bereits
genannte Herz (yolotzin) ist gleichzeitig der Herz-
muskel und die unsterbliche Seele. Es ist bis zum
Tod eines Menschen an seinen Körper gebunden.
Die zweite Seele, tonal, hingegen hat die Fähig-
keit in Träumen, Trancezuständen etc. den Körper
zu verlassen. Wird yolotzin mit dem Mais, einer
pflanzlichen Wesenheit, geteilt, so kann tonal mit
einem Tier geteilt werden: Was dem Tier passiert,
das passiert auch der Person mit der das Tier das
tonal teilt, und umgekehrt. Auch die dritte Ein-
heit, ecahuil, kann den Körper in Träumen und bei
besonderen Gefühlszuständen verlassen. Während
aber tonal zoomorph gedacht wird, gilt ecahuil als
anthropomorph (Lupo 1995: 175ff.; 2001: 357ff.,
362).13

Die Person und damit das Menschsein gewinnt
im Laufe des Lebens an Stärke; ihre Kraft hängt
vom Alter, ihren Aktivitäten und ihrem sozialen
Status ab. Nur erwachsene und verheiratete Per-
sonen können volles Menschsein erlangen. Volles
Menschsein erfordert aber auch Vater oder Mutter
von zumindest einem Kind zu sein und es erfor-
dert die Erfüllung der Verpflichtungen einer oder
eines Erwachsenen – im Falle eines Mannes die

13 Auch in vorkolonialen Zeiten hatten die Menschen drei See-
leneinheiten: tonalli, ihíyotl und teyolía. Tonalli befand sich
im Kopf, war zoomorph und vom Körper trennbar; ihíyotl
war in der Leber verortet, anthropomorph und ebenfalls vom
Körper trennbar, und teyolía war im Herzen, vom lebenden
Körper untrennbar und unsterblich. Tonalli wuchs mit der
Zeit, das heißt, das tonalli älterer Leute war stärker als das
junger Leute. Das tonalli von RitualistInnen war stärker als
das “gewöhnlicher” Leute. Auch die Hitze des Körpers und
Substanzen wie Essen, die der Mensch zu sich nimmt, hatten
Auswirkungen auf die Stärke des tonalli (cf. López Austin
1984: 221ff.).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


“Sin maíz vamos a morir” 61

Produktion von Mais, im Falle einer Frau seine Ver-
arbeitung in konsumierbare Produkte. Alte Men-
schen sind stärker als junge; HeilerInnen und Zau-
bererInnen verfügen über spezielle Kräfte und sind
dementsprechend starke, manchmal auch gefährli-
che Personen. Allgemein hatten und haben Män-
ner mehr Möglichkeiten voll anerkannte Personen
der Gemeinschaft zu werden als Frauen. Sie müs-
sen dafür nicht nur Vorstände eines Haushalts, al-
so von ihren Eltern unabhängig sein, ihren Mais
selbst auf ihrem eigenen Land anbauen, sondern ihr
Menschsein auch durch die Teilnahme am religiös-
politischen Ämtersystem stärken.14

Das indigene Konzept der Person ist weiters eng
an Kooperation und Harmonie gebunden – Har-
monie innerhalb einer Person, Harmonie innerhalb
eines Haushalts, Harmonie innerhalb der Gemein-
schaft wie auch Harmonie innerhalb des Kosmos,
wobei diese Harmonie nicht notwendig eine friedli-
che, gewaltlose ist. Vielmehr handelt es sich um ein
Gleichgewicht von Kräften, wobei diese teilweise
recht monströs und grausam sein können (Lupo
2001).15

14 Zum Konzept der indigenen Person und des indigenen
Menschseins vgl. Lupo (1991, 1995); Signorini y Lupo (1988,
1989); Knab (1991); sowie Tb 2005 und 2006 lfd.

D’Aubeterre Buznego (2005: 12f.) verweist für die Ge-
meinde San Miguel Acuexcomac im Zentrum des Staates
Puebla darauf, dass nur Familienoberhäupter, also verheira-
tete, von ihren Eltern unabhängige Haushaltsvorstände voll-
wertige Bürger der Dorfgemeinschaft mit allen dazu gehöri-
gen Rechten und Pflichten sein können. Die Teilnahme am
religiös-politischen Ämtersystem ist Teil dieser Rechte und
Pflichten.

Das Ämtersystem ist ein Relikt aus der Kolonialzeit und
in den verschiedenen Gebieten Lateinamerikas recht unter-
schiedlich ausgeprägt. “Das klassische Ämtersystem ähnelt
einer Skala, in der sich die Posten in einer Hierarchie von
niedrigen zu höheren ordnen und den Amtsinhabern unter-
schiedliches Ansehen einbringen. Die jeweiligen materiellen
Ausgaben sind umso größer, desto höher man in der Ska-
la kommt” (Fábregas 1999: 211). Jede mesoamerikanische
indigene Gemeinde hat im Verlauf der Geschichte ihr eige-
nes Ämtersystem entwickelt; neuerdings werden die admi-
nistrativen Ämter in der Gemeindeverwaltung entsprechend
den gesetzlichen Vorgaben definiert und die religiösen und
weltlichen Hierarchien sind häufig getrennt – im einem Falle
werden neben der internen Verwaltung und Justiz die In-
teressen der Gemeinde gegenüber den staatlichen Instan-
zen vertreten, und im anderen Fall besteht eine Beziehung
der verschiedenen Ämter zur katholischen Kirche (Rivera
Farfán 2003: 190ff.). Im 19. Jahrhundert war es in vielen
Regionen Mesoamerikas zu einer Verbindung der religiösen
und der weltlichen Struktur gekommen. In Zacatipan, einer
der Gemeinden im Umkreis von Cuetzalan, war das Äm-
tersystem noch in den 1960er Jahren alternierend, d. h., die
religiösen und politischen Posten wechselten sich ab, und es
konnte vom religiösen ins politische System und umgekehrt
gewechselt werden (Arizpe 1973: 119).

Die Bedeutung der Harmonie innerhalb einer
Person, zwischen dem Körper und den Seelen-
einheiten zeigt sich darin, dass eine Störung der-
selben zu Unwohlsein, Krankheit und womöglich
Tod führt. Eine Person verliert ihr ecahuil im
Traum oder durch einen Schrecken (memouhtil),
was in einer Schwächung des Körpers resultiert.
Das erleichtert das Eindringen einer Reihe von
Geistern (ehecat), die dann weiter zur Bedro-
hung der Integrität einer Person beitragen. Nur die
Wiederherstellung des Gleichgewichts durch das
Auffinden des ecahuil und seine Rückführung in
den Körper durch einen rituellen Spezialisten/eine
rituelle Spezialistin kann die Gesundheit, das
Wohlbefinden wieder herstellen (Lupo 2001: 370f.;
Tb 2005: 11. 2.; Tz 13).

Schrecken und Ärger können also zum Verlust
des ecahuil und somit zu einer Störung des mensch-
lichen Gleichgewichts und damit in weiterer Folge
zu Krankheit und Tod führen (González Montes
1998: 47). Daher, und um Unordnung in Haushalt
und Gemeinschaft zu verhindern, werden selbst
Kinder angehalten nicht mit ilihuz – “ohne zu den-
ken” (Siméon 1977: 188), “Macht, Kraft und ohne
Verantwortung” (Taggart n. d.; Tb 2004: 20. 8.) – zu
handeln.

Das Ideal der Harmonie ist eng mit dem An-
spruch der Kooperation innerhalb der Familie und
im Haushalt verbunden. Diese Kooperation hat be-
sondere Bedeutung in Hinblick auf die geschlecht-
liche Arbeitsteilung, die mit der Erzeugung und
Verarbeitung von Mais verbunden ist. Nach wie vor
ist die ideale Aufgabenverteilung die, wie sie in Be-
merkungen wie diesen zum Ausdruck kommt: “Der
Haushalt ist die Verantwortung der Frau, die Land-
wirtschaft die des Mannes” (Tz 5: 2005: A251);
“Mein Vater bearbeitete das Feld, meine Mutter
stand früh auf, machte Tortillas und kümmerte sich
um das Essen” (Tz 16, 2005: A291). Die Verant-
wortung der Frau für die Maisverarbeitung wird
auch durch ihre Bezeichnung “tecini”, “die, die
mahlt” besonders deutlich.

Für die Herstellung des zentralen Nahrungsmit-
tels Tortilla müssen letztendlich Mann und Frau in
komplementärer Weise zusammenarbeiten und ent-
sprechend ihrem Geschlecht jeweils ihren Beitrag
leisten. Genau hier aber, diese Komplementarität
der Geschlechter betreffend, kam es im Verlauf der
letzten Jahrzehnte zu gravierenden Veränderungen,
auf die ich im folgenden Abschnitt eingehen werde.

15 Zur Ambivalenz der Kräfte des nicht gesellschaftlichen Rau-
mes vgl. u. a. Godínez Guevara y Lazos Chavero (2003:
155).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


62 Patricia Zuckerhut

Veränderungen: die Infragestellung der
männlichen Person, des männlichen Subjekts

Der Maiskomplex im Sinne des oben beschriebe-
nen Glaubens- und Handlungssystems hat sich als
wesentlich für indigene Identität erhalten. In den
vergangenen Jahrzehnten erfolgten nun aber größe-
re Veränderungen in der geschlechtlichen Arbeits-
teilung und damit einhergehend auch die (männ-
liche) Identität betreffende Entwicklungen, wobei
diese in Verbindung mit einem verringerten Zu-
gang zu Land und (in geringerem Maße) vermehr-
ten Maisimporten aus den USA zu sehen sind.

In der Kolonialzeit mussten die Indigenen zwar
Tribute, Gebühren und Arbeitsleistungen für die
spanisch/kreolische, später auch mestizische hege-
moniale Bevölkerung leisten, aber im Grunde blie-
ben sie BesitzerInnen ihres Landes.16 Ab der zwei-
ten Hälfte des 19. Jahrhunderts aber siedelten sich
vermehrt Nichtindigene in den Gebieten der ma-
sehualmej an, und es begannen die tatsächlichen
Landenteignungen (Ramírez Suárez et al. 1992:
13ff.), gefolgt von Privatisierung und Individuali-
sierung des Landes.17 1856 wurde ein Gesetz (Ley
Lerdo) verabschiedet, das verfügte, dass Landbe-
sitz auf einen privaten Namen und nicht auf den
einer Gemeinschaft geschrieben werden müsse und
dass das Land ständig bebaut werden solle, al-
so nicht brachliegen dürfe. Die bisherige Anbau-
weise beruhte allerdings auf einem System der
Brandrodung mit mehrjährigen Brachzeiten zwi-
schen den Anbauperioden. Das machte es land-
hungrigen MestizInnen leicht, den aktuellen Nutz-
nießerInnen des Landes dieses streitig zu machen,
indem sie darauf verwiesen, diese würden den Bo-
den nicht produktiv nutzen (Ramírez Suárez et al.
1992: 15f.). Da aber zu dieser Zeit noch ausrei-
chend nicht landwirtschaftlich genutztes Land zur
Verfügung stand (wenn auch in unzugänglichen
und nicht immer für den Anbau optimal geeigneten
Gebieten), zogen sich die Indigenen meist einfach

16 Anders als die (Tief-)Ebenen ist die Sierra nicht für die
Landwirtschaft im europäischen Stil geeignet. Die Region
um Cuetzalan wurde in erster Linie zur Abschöpfung von
Tributleistungen genutzt (Ramírez Suárez et al. 1992: 62;
Brewster 1996: 111f.) und es gab keine Hacienden (Arizpe
1973: 60). Nutini und Isaac (1974: 279) machen darüber hin-
aus die Unzugänglichkeit der Gebirgsregion und die geringe
Bevölkerungsdichte, verglichen mit dem Hochtal von Mexi-
ko, für das relativ späte effektive Eindringen der mestizisch-
kreolischen Bevölkerung in die Sierra verantwortlich.

17 In der Kolonialzeit gab es zunächst zwei encomenderos, die
einen großen Teil des Gebiets formell verwalteten, später
übernahm diese Rolle die katholische Kirche in Gestalt des
Franziskanerordens. Der faktische Landbesitz verblieb aber
bei den Indigenen (Ramírez Suárez et al. 1992: 11f.).

weiter in die Sierra zurück und gründeten neue
Ortschaften (vgl. Arizpe 1973: 60 für die Grün-
dung des Dorfes Zacatipan, das sich vier Fußstun-
den von der Distrikthauptstadt Cuetzalan entfernt
befindet, wo sich die eingewanderten MestizInnen
zunächst niederließen). Die Auswirkungen der Ein-
wanderungen und des Landraubs hielten sich al-
so in Grenzen. Die Umstellung der Steuern und
anderer Zahlungen von direktem Güter- und Ar-
beitstransfers auf solche in Geld hatte weit größe-
re Auswirkungen, indem sie eine rasche Umwand-
lung der indigenen Wirtschaft von einer der Subsis-
tenz hin zu einer des Marktes vorantrieb (Ramírez
Suárez et al. 1992: 62–65).

Weitere Enteignungen fanden in den 1930er Jah-
ren statt, in Verbindung mit einem Einwanderungs-
boom von Weißen (vor allem SpanierInnen und
ItalienerInnen) und MestizInnen. Ein Grund dafür
war die Landreform des Präsidenten Cárdenas, die
in anderen Regionen Mexikos in Verbindung mit
der damaligen Krise der Weltwirtschaft zu einer
verstärkten Hinwendung zur Subsistenzökonomie
führte (Tutino 2001). In Cuetzalen hingegen rea-
gierten viele (mestizische und indigene) Kleinbäue-
rInnen auf die Krise mit einer Umwandlung ih-
rer Subsistenzproduktion in einen marktorientier-
ten Kaffeeanbau. Dazu kam ein gewaltiger Anstieg
des Kaffeepreises ab 1940, was zu einer weite-
ren Ausweitung der cash crop-Produktion und da-
mit einhergehend einem Anstieg des Wertes von
Anbauland (Arizpe 1973: 64) und folglich weite-
ren Umschichtungen in den Eigentumsverhältnis-
sen führte.18 Spätestens ab diesem Zeitpunkt muss-
ten viele masehualmej als TagelöhnerInnen auf den
ehemals indigenen Besitztümern arbeiten.

Auf den verbleibenden Feldern (teilweise auch
gepachtet) wurden und werden zwar weiterhin
Mais für die Subsistenz und Kürbis, Bananen und
andere Nahrungsmittel sowie Kaffee für den Eigen-
bedarf wie auch für den Verkauf am Markt ange-
pflanzt.19 Es ist aber dennoch nicht überraschend,
dass die schwankenden Weltmarktpreise des Kaf-
fees sich unmittelbar auf die Lebensbedingungen

18 Arizpe (88) berichtet, dass es in den 1920er und 1930er
Jahren seitens der Behörden in Cuetzalan starken Druck
gab, für jedes Stück Land einen Eigentümer zu fixieren.
Weiters berichtet sie von illegalen Landaneignungen durch
MestizInnen, wie sie auch in den Akten der Friedensrichter
dokumentiert sind (94).

19 Martínez Corona (2003: 232) bemerkt, dass 13,7 % der von
ihr untersuchten Bevölkerungsgruppe über gar kein Land
verfügt, dass die verfügbare Landmenge für die übrigen Pro-
zent im Durchschnitt bei einem halben Hektar pro Familie
liegt. Ein großer Teil dieses Landes (an die 20 %) ist dabei
gepachtet.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


“Sin maíz vamos a morir” 63

der Bevölkerung auswirken (vgl. Signorini y Lupo
1989: 19; Ramírez Suárez et al. 1992: 35ff.). Für
die 1960er Jahre gibt Arizpe (1973: 73) an, dass
97 % der von ihr erfassten Haushalte in der Ge-
meinschaft Zacatipan in der einen oder anderen
Weise am Kaffeeanbau teilnahmen. In San Miguel
Tzinacapan, einer anderen Cuetzalen zugehörigen
Gemeinde herrscht mehr oder weniger einhellig die
Meinung, dass das Leben in den 1980er Jahren,
als der Kaffeepreis hoch war,20 “besser” war als
“heute” (im Jahr 2006). Die Löhne waren höher,
die Nahrungsmittelpreise niedriger (Tb 2006 lfd.).

Die Situation in der Region ist daher durch
strukturelle Gewalt im Sinne von Johan Galtung
(1975) geprägt, durch eine Situation, die die Mehr-
zahl der EinwohnerInnen von der Verwirklichung
ihrer potentiellen Möglichkeiten abhält, und die
durch Verarmung, eine hohe AnalphabetInnen- und
hohe Sterblichkeitsrate aufgrund von Fehlernäh-
rung gekennzeichnet ist,21 wenngleich sich in ei-
nigen der Gemeinden, vor allem jenen, die sich
nahe der Distrikthauptstadt Cuetzalan befinden, die
Lage in den letzten Jahren verbessert hat. Struktu-
relle Gewalt als Teil ökonomischer und politischer
Ungleichbeziehungen fördert aber auch körperliche
Gewalt als ein Ergebnis der mit der Präkarität ein-
hergehenden gestörten Subjektpositionen.22

Ein Grund (wenngleich sicherlich nicht der ein-
zige) für eine verstärkt auftretende Aggressivität
vieler Männer liegt in den eingangs beschriebe-
nen Vorstellungen von Menschsein und den da-
mit einhergehenden Idealen von Männlichkeit und
Weiblichkeit. Da die Kluft zwischen der erwünsch-
ten und der zu erlangenden Position vor allem für
Männer immer größer wird, kann es zu Identitäts-
krisen kommen. Dafür sind insbesondere struktu-

20 Wegen seiner strategischen Bedeutung als Devisenbringer
stützte die mexikanische Regierung die Produktion von Kaf-
fee bis Ende der 1980er Jahre. Die durch den Kaffee ein-
gebrachten Devisen wurden in die Erdölindustrie investiert.
1989 allerdings wurde die Marktregulierung der Internatio-
nalen Kaffeeorganisation (ICO) beendet und in der Folge
stürzten die Kaffeepreise rapide ab (Gerber 2005: 43f., 50).
Seit 2004 steigen die Preise wieder, aber im Februar 2006
gab es noch keine positiven Auswirkungen auf die kleinbäu-
erliche Bevölkerung von Cuetzalan.

21 Für die 1960er Jahre vgl. Arizpe (1973: 51) für die Ortschaft
Zacatipan: damals war die Geburtenrate doppelt, die Sterb-
lichkeitsrate dreimal so hoch wie im Bundesstaat Puebla.
Dabei hatte die Verbesserung der Infrastruktur in Zusam-
menhang mit einem Kaffeeboom in den 1950er Jahren be-
reits zu Verbesserungen in der Gesundheitsversorgung ge-
führt, wodurch die bis dahin in der Region endemische Ma-
laria kontrolliert werden konnte (49).

22 Zur Beziehung zwischen physischer Gewalt und gestörten
Subjektpositionen, insbesondere bei Männern vgl. Moore
(1994); Wade (1994); Busby (1999).

relle Probleme verantwortlich, die es zunehmend
schwerer machen, den Status einer gesellschaft-
lich anerkannten (männlichen) Person zu erlangen.
Der Mangel an Land, die fehlenden Möglichkei-
ten selbst Mais anzubauen und die Schwierigkeiten
den Lebensunterhalt der Familie zu erwirtschaften
stellen die geforderte Harmonie von Person, Fami-
lie und Gemeinschaft auf eine harte Probe. Indi-
gene Identität ist, wie erwähnt, wesentlich davon
abhängig, die Pflichten einer erwachsenen Person
– das heißt, auch die Erzeugung und Verarbeitung
von Mais, aber auch die Versorgung der Familie
mit Lebensmitteln im Falle eines Mannes – zu er-
füllen. Das führt dazu, dass vor allem die männ-
liche Identität bedroht ist, da viele Männer nicht
(mehr) in der Lage sind, diese Verpflichtungen zu
erfüllen, während die Frauen diesbezüglich keiner-
lei Probleme haben: Ihr Aufgabenbereich ist wei-
testgehend intakt geblieben.23 Damit ist auch die
geforderte Komplementarität der Geschlechter, we-
sentlicher Bestandteil der häuslichen Harmonie, in
Gefahr. Zwar gibt es viele Männer, die versuchen,
ihren Anteil an der notwendigen häuslichen Ar-
beit, wenn schon nicht durch die Produktion von
Mais, so zumindest über die Erwirtschaftung finan-
zieller Mittel durch Migrationsarbeit einzubringen,
aber das führt zu anderen Vernachlässigungen ihrer
identitätsstiftenden männlichen Aufgaben. Durch
ihre Abwesenheit sind sie nur ungenügend in der
Lage, die spirituellen und erzieherischen Aufga-
ben gegenüber ihren Kindern und in der Gemein-
schaft, ebenfalls wesentliche Aspekte von Männ-
lichkeit, zu erfüllen (Ingham 1986; Taggart n. d.;
Tb. 2005). Einige Männer reagieren nun auf die-
se permanente Infragestellung männlicher Identität
mit verstärktem Alkoholkonsum, Aggression und
Gewalt, auch gegen Ehefrauen und Kinder.24 Damit

23 Godínez Guevara und Lazos Chavero (2003) schildern aller-
dings in Bezug auf die Nahua in Tuxtlas, im südlichen Vera-
cruz, dass es auch im weiblichen Aufgabenbereich zu Verän-
derungen kam, die in engem Zusammenhang mit Landpriva-
tisierungen stehen. War es früher für die Frauen üblich, dass
sie zum Sammeln von Holz, Obst, Pilzen und anderen Din-
gen in die Wälder und auf die milpas (Maisfelder) gingen, so
ist das nun nicht mehr möglich und wird von vielen jungen
Frauen auch nicht mehr gewünscht. Damit einher geht ein
Verlust ökonomischer Unabhängigkeit der Frauen. Auch im
Distrikt Cuetzalan lassen sich derartige Tendenzen beobach-
ten. Allerdings waren hier solche Aktivitäten der Frauen zu
keiner Zeit integrierender Bestandteil der weiblichen Person,
wenngleich sie nicht unwesentlich zu ihrer relativen Macht-
position im Haushalt und in der Gemeinschaft beitrugen.

24 In der Männlichkeitsforschung wird spätestens seit den Un-
tersuchungen von Tim Carrigan, Bob Connell und John Lee
(1985) zwischen homo- und heterosozialer Gewalt unter-
schieden. Dient die Gewalt gegen andere Männer der Versi-
cherung und dem Demonstrieren der eigenen Männlichkeit,

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


64 Patricia Zuckerhut

aber verschlimmern sie ihre Situation noch weiter:
sie handeln mit ilihuiz, ohne Vernunft, und bedro-
hen so die Harmonie der Familie, des Haushalts,
selbst der Gemeinschaft als Ganzes. Das indigene
Recht sieht derartige Gewaltakte als einen Angriff
auf die Familie und die Gemeinschaft und daher als
ein schweres Vergehen an. Solche Leute handelten
als wären sie krank im Herzen, also krank an ei-
ner der drei Seeleneinheiten, und benötigten Hilfe
(Anonymous 2004).

Legitime und nicht legitime häusliche Gewalt

Die Haltung der indigenen Bevölkerung gegenüber
häuslicher Gewalt ist aber dennoch nicht so eindeu-
tig ablehnend wie es erscheinen mag. Das Konzept
der Harmonie – als einer hierarchischen Harmonie,
gegliedert nach Alter, Verwandtschaftsstatus und
Geschlecht – impliziert selbst Gewalt, auch wenn
diese nicht als solche gesehen wird. Um das deut-
lich zu machen, fasse ich im Folgenden kurz die
Problematik der Definition von Gewalt zusammen,
um anschließend auf die Thematik der hierarchi-
schen Harmonie und ihrer Implikationen bezogen
auf das Themenfeld Gewalt einzugehen.

Anthropologen wie David Riches (1986, 1991)
verweisen auf die Tatsache, dass Gewalt ein von
Menschen verwendeter und somit auch gemachter
Begriff ist und dementsprechend unterschiedliche
Bedeutungen hat. Die Definition, was als Gewalt
gilt, variiert daher in Zeit und Raum. Ein entschei-
dender Faktor für Gewaltdefinitionen ist die Le-
gitimität einer Handlung. Nach Riches (1991) ist
es in den meisten Situationen allerdings so, dass
der/die Gewaltausübende, das Opfer und eventu-
elle ZeugInnen bezüglich der Legitimität der Tat

führt aber bei allen Beteiligten letztendlich zu Ehre und Pres-
tige, so ist die Gewalt gegenüber nicht als gleichwertig ange-
sehenen GegnerInnen (wie Frauen und Kindern) eng mit der
Demonstration von Macht und der Unterwerfung des Opfers
in Verbindung zu sehen (Meuser 2002, 2006). Zwar gilt die
Bevölkerung Cuetzalans insgesamt und die Indigenen im
Besonderen (sowohl bei den MestizInnen in Mexiko Stadt
als auch bei denen in Cuetzalan) als besonders friedfertig
(Tb 2003: 04. 12.; 06. 12.; Tb 2006: 31. 01.), aber dennoch
lassen sich auch bei den Männern dieser Bevölkerungsgrup-
pe diese beiden Formen von Gewalt unterscheiden.

Tatsächlich wurde ich selbst nur einmal Zeugin eines
homosozialen Gewaltaktes. Bei einem Fest, zu fortgeschrit-
tener Stunde, begannen zwei der anwesenden Männer zu
streiten; einer der beiden ging mit der Machete auf den ande-
ren los. Die Reaktion der FestteilnehmerInnen war Entsetzen
und Entrüstung. Ein derartiger Akt, wurde mir gesagt, belei-
dige den Gastgeber, der das Fest ausgerichtet hat (Tb 2007:
15. 09.).

nicht einer Meinung sind. Selten spricht eine Tä-
terIn von seinem/ihrem Akt als Gewalt, sondern
vielmehr bezeichnet er/sie diese als “Selbstver-
teidigung”, “Erziehungsakt” oder ähnlichem, auch
wenn er/sie weiß, dass Opfer und ZeugInnen dies-
bezüglich womöglich eine andere Haltung einneh-
men. Das Opfer hingegen fühlt auf einer situati-
ven, das heißt, unmittelbaren Ebene die Gewalt.
Es fühlt den Schmerz und empfindet es als unge-
recht, was ihm widerfährt. Auf einer repräsentati-
ven Ebene nun, auf der über das Geschehene reflek-
tiert wird, zeigen sich die kulturellen, historischen,
schichtspezifischen und anderen Unterschiede.
Hier ist beides möglich, sowohl die Verdammung
der Tat als auch ihre Akzeptanz in dem Sinne,
dass sie als legitim und daher nicht als Akt der
Gewalt angesehen wird. Auf dieser Ebene nun ist
es, dass beispielsweise das Schlagen einer Ehefrau
unter bestimmten Bedingungen (auf die wir noch
zu sprechen kommen) nicht als Gewalt, sondern
als Zeichen der Zuneigung, als notwendiger Akt
der Etablierung von Harmonie und Ordnung oder
Ähnlichem gesehen wird. Diese Sichtweise (auf der
repräsentativen Ebene) wird dann womöglich von
allen Beteiligten – TäterIn, Opfer und ZeugInnen –
geteilt.

Und genau auf dieser repräsentativen Ebene ak-
zeptieren auch die masehualmej das Schlagen von
Ehefrauen, Schwiegertöchtern, Kindern und ande-
ren abhängigen Personen mit niedrigerem Status
als der/die Schlagende als einen Akt, der Fehlver-
halten korrigieren soll. In diesem Sinne ist eine
derartige Handlung Teil der Harmonie und trägt zur
Aufrechterhaltung beziehungsweise Wiederherstel-
lung der Balance eventuell gestörter innerfamili-
ärer Beziehungen bei. Denn die Beziehungen in-
nerhalb der Familie, innerhalb des Haushalts und
auch zwischen den Eheleuten sind zwar kooperativ
und komplementär, aber gleichzeitig auch hierar-
chisch. McCaa (2000) spricht in Hinblick auf die
seiner Ansicht nach ähnlich hierarchische Bezie-
hung zwischen Eheleuten bei vor- bzw. frühkolo-
nialen Nahua daher auch von einer “trapezoiden
Komplementarität”.

“Männer und Frauen sind verschieden, wenn-
gleich die Frau respektiert werden muss”, stellt
ein mit mir befreundeter Mann fest (Tb 2004:
08. 08.), “aber letztendlich dominiert der Mann”
ergänzt (s)eine Frau (Tz 16, 2005: 621). Neben
dieser Asymmetrie zwischen den Eheleuten gibt
es noch andere Formen innerhäuslicher Hierarchie,
wie die zwischen den Generationen, die des ver-
wandtschaftlichen Status und die des Alters. Deut-
lich wird diese Ungleichheit in den überlieferten
Idealen von Heirat (nach Argueta 1994: 233):

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


“Sin maíz vamos a morir” 65

Die HeiratspatInnen wenden sich an die Eltern des künf-
tigen Ehemannes mit folgenden Ratschlägen: sie sollten
die künftige Frau ihres Sohnes nicht misshandeln, sie gut
behandeln.

Und der künftigen Ehefrau sagen sie, sie solle gehor-
sam sein, machen was ihr aufgetragen werde, denn das
sei ihre Pflicht.

Eine junge, frisch verheiratete Frau muss ihre
Schwiegereltern respektieren, ihnen gehorchen und
die Hierarchie im Haushalt akzeptieren. Erfüllt sie
ihre Pflichten nicht zufriedenstellend, dann haben
ihre Schwiegereltern das Recht, sie zu bestrafen.
Allerdings ermahnen die Reden anlässlich einer
Heirat, die an die Eltern des Mannes gerichtet sind,
diese, ihre Schwiegertochter nicht zu misshandeln.
Es ist legitim, eine junge Frau zu schlagen, wenn
sie nicht ausreichend zum Wohlbefinden ihres neu-
en Haushalts beiträgt, allerdings darf dieses Schla-
gen ein gewisses Maß nicht überschreiten. Es muss
gemäßigt, mit ilihuiz, erfolgen. Und das Schlagen
ist nur Personen mit einer gewissen Autorität er-
laubt, also Personen, die ihren erwachsenen Per-
sonenstatus bereits vollständig erreicht haben, wie
das bei den Eltern eines erwachsenen Sohnes der
Fall ist. In den alten Überlieferungen gibt es daher
keine derartigen Ermahnungen, eine (junge) Frau
nicht zu misshandeln, die an den (jungen) Ehemann
gerichtet sind. Er ist (noch) nicht verheiratet, hat
keine (erwachsenen) Kinder, keinen eigenen Haus-
halt, kurz: sein Personenstatus ist noch unvollstän-
dig, und er verfügt demnach über keine Autorität.
Aber auch nach der Heirat ist seine Autorität be-
grenzt: nicht er, sondern sein Vater bestimmt, was
zu geschehen hat (Arizpe 1973: 62).

Allerdings gab es diesbezüglich in den letzten
Jahren einige Veränderungen. Die Autorität und
damit das Recht eine Frau zu schlagen, geht zu-
nehmend von den Schwiegereltern an den (jungen)
Ehemann, das heißt, an Stelle der Dominanz von
Alter, Generation und Verwandtschaftsstatus ge-
winnt Geschlecht immer mehr an Bedeutung. Es
sind nun nicht mehr die Schwiegereltern, die eine
Frau “erziehen”, sondern der Ehemann: “Ein Mann
kann seine Frau schlagen, wenn sie etwas falsch
macht”, betont eine meiner Freundinnen (Tz 16,
2005: B000). Juridische Autoritäten sprechen vom
“legalen” Recht des Mannes, seine Frau zu schla-
gen, wenn sie ihre Pflichten nicht erfüllt (González
Montes 1998: 33).25 González Montes (1999: 102)
sieht diesen Wechsel der Autorität von den Schwie-

25 Die erwähnten juridischen Autoritäten sind Teil der Regio-
nalregierung in Cuetzalan (alle männlich und mestizisch),
das heißt, es zeigt sich hier eine Korrelation der indigenen
und der mestizischen Weltsicht.

gereltern hin zum einzelnen Mann in Verbindung
mit Landknappheit, Druck zur Lohnarbeit, Migra-
tion und anderen massiveren Veränderungen, die
die Haushalts- und Gemeinschaftsstrukturen be-
treffen, wie sie in den letzten Jahren vermehrt auf-
traten.

Nach wie vor aber besteht die mit dem Auto-
ritätsanspruch einhergehende Unterscheidung zwi-
schen der legitimen und der nicht legitimen Ge-
walt (oder besser Nichtgewalt und Gewalt), wenn
es darum geht, Ordnung zu erhalten oder wieder-
herzustellen und so die Harmonie im Haushalt und
in der Gesellschaft (die Anwendung körperlicher
Bestrafung war in der Gemeinde lange Zeit Usus)26

zu sichern. Die Ordnung gilt wie erwähnt als ge-
stört, wenn eine Frau ihre Pflichten im Haushalt
nicht erfüllt, aber auch, wenn sie eine außereheliche
Beziehung hat. In solchen Fällen hat der Mann das
Recht die Frau zu bestrafen (Tb 2004: 28. 07.).

Zwar ist die Ordnung auch gestört, wenn ein
Mann seine Pflichten im Haushalt nicht erfüllt oder
untreu ist, aber aufgrund der geschlechtshierarchi-
schen Struktur wird eine solche Situation anders
bewertet. Die Frau eines solchen Mannes ist nicht
legitimiert ihn zu schlagen. Im Gegenteil, oft
schlägt der Mann die Frau, wenn er selbst ein Ver-
gehen wie beispielsweise Ehebruch begangen hat.
Allerdings ist er in solchen Fällen nicht dazu er-
mächtigt, das heißt, er begeht einen nicht legiti-
mierten Akt der Gewalt, auf den die Frau (legi-
timerweise) in unterschiedlicher Weise reagieren
kann. So kann sie mit ihren Kindern zu ihrer Her-
kunftsfamilie zurückgehen (nicht aber zurückschla-
gen!) (Tz 16, 2005: B121) oder in neuerer Zeit auch
darauf drängen, dass der Mann das Haus verlässt
(Tb 2004: 06. 08.).

Nicht legitim ist es auch, wenn ein Mann seine
schwangere Frau schlägt, selbst wenn diese sich
etwas hat zuschulden kommen lassen. Nicht legi-
tim ist, wenn ein Mann seine Frau ohne ilihuiz
schlägt, so fest schlägt, dass ihre Gesundheit be-
droht ist. Er wird moralisch verurteilt und es gibt
Sanktionen seitens der Verwandten der Frau (Tz 16,
2005: B121).27

26 Die “Comisión Takachiualis” stellte einige Beispiele “tradi-
tioneller” Justiz zusammen. Darunter findet sich beispiels-
weise das Festbinden eines Diebes an einem Baum, wo er
die Nacht über bleiben musste (Anonymous 2004).

27 Allerdings ist es sehr oft der Fall, dass eine Frau keine na-
hen Verwandten (beziehungsweise Verwandte in greifbarer
Nähe) hat, die ihren gewalttätigen Ehemann sanktionieren
können. Es bleibt ihr dann nichts anderes übrig als die Ge-
walttaten über sich ergehen zu lassen, wie das beispielsweise
bei meiner Freundin Mariella (Tz 19) über Jahre hinweg, bis
zum Tod des Mannes, der Fall war.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


66 Patricia Zuckerhut

Aus den letzten zehn Jahren gibt es nun Berich-
te, dass immer mehr Formen “legitimer” Gewalt in
nicht legitime maßlose Akte, Handlungen ohne ili-
huiz, umschlagen.28 Immer häufiger kommt es vor,
dass Männer ihre schwangeren Ehegattinnen ver-
letzen, sie kurz vor oder nach der Geburt vergewal-
tigen oder schlagen. Die Fälle von Gewalthandlun-
gen (oft in Kombination mit Alkohol), die eindeutig
die Harmonie in Familie und Gemeinschaft nicht
erhalten, sondern im Gegenteil zerstören, nehmen
zu. Solche Ausschreitungen können nun als Aus-
druck gesellschaftlicher Marginalisierung, als Aus-
druck einer Krise der indigen-männlichen Identität
gesehen werden. Denn diese ist nach wie vor an den
Anbau von Mais oder zumindest an die Leistung ei-
nes essentiellen Beitrags zur Erhaltung der Familie
gekoppelt, wobei die Voraussetzungen und Mög-
lichkeiten dafür aber oft fehlen. Es fehlt das Land,
es fehlt das Geld, es fehlen die Beschäftigungs-
und somit Einkommensmöglichkeiten. Männern ist
es daher fast unmöglich, ihre vollständige Männ-
lichkeit zu erlangen. Damit geht aber auch eine
mangelnde innere Harmonie einher, ein gestörtes
Gleichgewicht zwischen Körper und Seeleneinhei-
ten, verbunden mit einer größeren Anfälligkeit für
das Eindringen von übernatürlichen Wesenheiten,
aber auch für Alkohol und Aggressivität, einer Ag-
gressivität, die nur allzu oft gegen die unmittelbare
Umgebung – gegen Ehefrau und Kinder – gerichtet
wird.

Ambivalente, teilweise aggressive Gefühle von
Männern gegenüber Frauen resultieren vor allem
daraus, dass Frauen im Unterschied zu vielen Män-
nern nach wie vor über die gesamte Bandbreite
von Möglichkeiten zur Erlangung ihrer erwachse-
nen und vollständigen Weiblichkeit verfügen. Mais
wird nach wie vor von ihnen in konsumierbare Le-
bensmittel verwandelt. Nach wie vor leisten sie we-
sentliche Beiträge für Familie und Haushalt. Nach
wie vor haben die mit dem Mais in Verbindung
stehenden Rituale und Zeremonien, die im Haus
und am Herd vollzogen werden, große Relevanz
(während die auf den Feldern praktizierten wei-
testgehend verschwunden sind). Mehr noch ermög-
licht die Öffnung der Region für TouristInnen den
Frauen neue Einkommensmöglichkeiten, was ih-
ren Beitrag zur Haushaltsökonomie erhöht und ihre
Unabhängigkeit von Männern stärkt. Besteht die
ideologische Asymmetrie der Geschlechterkomple-
mentarität zugunsten des Mannes, so schlägt die
zunehmend ökonomische Asymmetrie immer mehr

28 Gonzales Montes (1997); Manzanares Alberti (2004); Mejía
Flores (2006).

zugunsten der Frau aus. Langfristig könnte das die
männliche Hegemonie in Frage stellen: im Falle
ehelicher Probleme ist es für Frauen nun leichter
ihren Ehemann zu verlassen, zu ihrer Familie zu-
rückzugehen oder gar ihren eigenen Haushalt zu
gründen. Wenn sie zu ihren Eltern, zu ihrem Bruder
oder einer sonstigen verwandten Person ziehen, so
sind sie nicht wie früher als nicht zur Haushalts-
ökonomie beitragende zusätzliche Esserinnen “ge-
duldet”, sondern sie haben ihr eigenes Einkommen,
was ihre Position wesentlich stärkt (Tz 19; Tz 6).

Diese Umbruchsituation der Geschlechterhier-
archie kann zu verstärkter männlicher Aggressivität
und Gewalt gegenüber Frauen führen, oder aber es
gelingt, die ideologische wie auch die ökonomische
Ungleichzeitigkeit zwischen den Geschlechtern in
eine stärker symmetrische umzuwandeln und Män-
nern wie Frauen die Vorteile dieser verstärkten Ega-
lität zu vermitteln, die geforderte Harmonie also
auf einer anderen (gleichberechtigten) Ebene wie-
der herzustellen.

Wiederherstellung von Harmonie

Gehen wir zunächst weiter auf den in dieser Hin-
sicht bedeutenden Aspekt der Ökonomie ein. Tat-
sächlich gab es auch in der Vergangenheit Möglich-
keiten für Frauen, Geld zu verdienen: als Tagelöh-
nerinnen bei der Ernte und Verarbeitung von Kaf-
fee, als Hausarbeiterinnen (muchachas)29 in Pue-
bla oder Mexiko-Stadt oder durch den Verkauf
von Handwerksprodukten (vor allem Webereien)
und Gütern aus der landwirtschaftlichen Produkti-
on (Obst, Gemüse, Hühner, Schweine) am Markt.
Speziell für Frauen mit kleinen Kindern war (und
ist) es allerdings schwierig, diese Möglichkeiten
wahrzunehmen. Wenn sie als muchacha in die Stadt
gingen, mussten sie die Kinder bei einer Schwester
oder sonstigen Verwandten zurücklassen, und die-
se wurden womöglich nicht zu ihrer Zufriedenheit
betreut. Oft bestand der Verdacht, die betreuende
Person würde das an sie geschickte Geld nicht für
die Kinder, sondern für sich selbst (oder die ei-
genen Kinder) ausgeben (Tz 19; Tz 20C). Daher
boten sich eher noch Tätigkeiten im Bereich des
Kaffeeanbaus oder Marktverkäufe an. Allerdings

29 Die Bezeichnung muchachas – “Mädchen” – verweist auf
die starke Ungleichheit dieser Arbeitsbeziehung: Frauen in
diesem Tätigkeitsfeld sind per Definition jung, unerfahren
(und daher nicht wirklich ernst zu nehmen, leicht zu über-
tölpeln), unverheiratet, unmündig und – was allerdings aus
dem Terminus selbst nicht hervorgeht – ländlicher Herkunft.
Zur Situation der Hausarbeiterinnen siehe u. a. Goldsmith
(1989).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


“Sin maíz vamos a morir” 67

waren die Wege schlecht und oft mussten mehre-
re Stunden Fußmarsch zum nächsten Marktplatz
zurückgelegt werden. Und nicht alle Frauen wa-
ren daran gewöhnt, alleine auf den Markt zu ge-
hen, um etwas zu verkaufen (Tz 5; Tz 17). Aus
diesem Grund kam (und kommt) es oft vor, dass
Frauen ihre Männer schick(t)en, die Produkte zu
vermarkten (Lupo 1995: 40). Tatsächlich aber kam
(kommt) der Mann oft ohne Geld zurück und hatte
darüber hinaus auch nur wenige der für den Haus-
halt benötigten Güter eingekauft. Stattdessen hatte
er das Geld der Frau in Alkohol umgesetzt. Heute
ist die Situation insofern anders, als in den letzten
Jahren vermehrt Straßen gebaut wurden und häufig
Mikrobusse zwischen den verschiedenen Ortschaf-
ten und der Distrikthauptstadt Cuetzalan verkehren.
Dadurch ist es für die Frauen leichter geworden,
selbst in die Stadt zu fahren, um ihre Erzeugnis-
se zu vertreiben. Darüber hinaus haben viele der
jüngeren Frauen zumindest die Grundschule absol-
viert. Sie sprechen und verstehen daher Spanisch
und kennen die Grundrechenarten und mehr. Das
fördert ihr Selbstbewusstsein und damit ihre Moti-
vation, die Kommerzialisierung ihrer Güter selbst
zu betreiben.

Dieses eigenständige ökonomische Interesse
und Verhalten geht mit neuen Einkommensquel-
len einher. Als die Region vor cirka 20 Jahren für
den Tourismus “entdeckt” wurde, begannen einige
Frauen speziell Dinge für den Verkauf an Touris-
tInnen zu erzeugen: Körbe, Halsketten, Armbän-
der etc. (Tz 5; Tz 7; Tzm 10). Mittlerweile gibt
es Organisationen indigener Frauen, gegründet mit
Unterstützung internationaler und urbaner feminis-
tischer Nichtregierungsorganisationen zum Zwe-
cke einer besseren Vermarktung der Produkte, aber
auch zur Bildung neuer ökonomischer Unterneh-
mungen. Ein Beispiel dafür ist “Masehualsiuamej
Mosenyolchikauanij” (Indigene Frauen, die zusam-
men arbeiten), eine Organisation, der mittlerweile
über 200 Nahua Frauen aus sechs verschiedenen
Gemeinden angehören. Sie führen ein Hotel und
ein Geschäft mit Gesundheitsprodukten, einen wei-
teren Laden mit traditionellen Handwerkserzeug-
nissen und ein Gewächshaus zum Anbau von Heil-
pflanzen. Eine andere Frauenorganisation, “Mase-
hual sihuaxochitl tajkitini” (Indigene Blumenwe-
berinnen), eine Kooperative in Yohualichan, einer
der lokalen Gemeinden, vermarktet nicht nur die
von den Frauen hergestellten Webereien, sie führt
auch ein eigenes Restaurant, “Ticoteno” (die Kü-
che). In San Miguel Tzinacapan, einer weiteren
Ortschaft aus der Umgebung von Cuetzalan, waren
bis vor kurzem cirka 20 Frauen in der Koopera-
tive “Yankuik Siuat” (Neue Frau) organisiert, die

eine Bäckerei und ein Kopier- und Papiergeschäft
führten.30

Natürlich gibt (und gab) es immer wieder Män-
ner, die Probleme damit haben, dass ihre Frauen
eigenes Geld verdienen, womöglich mehr und re-
gelmäßiger als sie selbst. “I began to participate,
but I began to have problems because sometimes
workshops lasted two or three days . . . Then he
[her husband] got angry and said: ‘what are you
doing, what are you discussing, you go and then
you go again the next day, you are neglecting your
housework. No, I want to find my meal served and
everything ready when I come [home]’”, berichtet
Rufina, eine Aktivistin von “Maseaulsiuamej Mo-
senyolchikahuanij” (Sierra 2002: 17), und Angeli-
ca, Mitglied der “Yankuit Siuat” erinnert sich, dass
eine der Frauen der Kooperation ihren Arbeitstur-
nus nicht antreten konnte, da ihr Mann das nicht
erlaubte (Tz 16: 08. 02. 2005, 80).

Auf der anderen Seite anerkennen viele Männer
die Notwendigkeit wie auch die Vorteile der öko-
nomischen Aktivitäten ihrer Frauen für ihre eigene
Zukunft und die ihrer Familien. Für Männer ist es
oft schwierig, eine Lohnarbeit zu finden und die,
die sie bekommen können, ist meist schlecht be-
zahlt oder an Migration in eine andere Region oder
gar ein anderes Land gebunden. Ihre Abwesenheit
verhindert aber eine Beteiligung an der Erziehung
der Kinder, was dem indigenen Selbstverständnis
nach aber sehr wichtig ist.31 Aus diesen Gründen
unterstützen die meisten Männer die Aktivitäten
der Frauen. Einige tragen auch selbst zur Hand-
werksproduktion bei (z. B. Tzm 1C; Tzm 9; Tzm 10
und andere). In solchen Familien entsteht eine neue
Form der Kooperation und der Komplementarität:
wenn der Mann keine Arbeit hat, die Frau aber
zum Verkauf auf den Markt muss, dann bleibt der
Mann zu Hause, um die Güter, die seine Frau ver-
kauft, herzustellen.32 Das Geld dieser Aktivitäten
wird interessanterweise von den Frauen verwaltet:

30 Siehe Lopez (2005); Martínez Corona (2003); Tb 2003–
2006; Tz 16. – Die Kooperative hat sich im Jahre 2007
aufgelöst, weil der Absatzmarkt zu gering und die Unkosten
zu hoch gewesen waren (Tb 2007).

31 Väter sollten ihre Kinder insbesondere in religiösen Angele-
genheiten fördern und belehren (Taggart n. d.: 9ff.).

32 Wenn es sich nicht anders vermeiden lässt, erfolgt auch
die Versorgung der jüngeren Kinder kurzfristig durch den
Mann: er weckt sie auf, kümmert sich darum, dass sie gewa-
schen und ordentlich angezogen sind, wärmt Tortillas und
das von der Frau vorgekochte Essen. Sobald sich aber eine
dem Mann unterstellte weibliche Person im Haus befindet
(beispielsweise die im Haus lebende Schwiegertochter oder
eine erwachsene Tochter), wird automatisch davon ausge-
gangen, dass sie diese Tätigkeiten verrichtet (Tb 2004–2007
laufend).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


68 Patricia Zuckerhut

sie verfügen, was damit passiert (Tz 2; Tz 4; Tz 5;
Tz 7; Tz 9; Tz 16). Sehr oft nützen die Frauen das
Geld, um sich von den Schwiegereltern unabhängig
zu machen33 und unterstützen so ihren Ehemann
bei der Erlangung seiner vollständigen Männlich-
keit, die ja an die ökonomische und räumliche Un-
abhängigkeit von der Herkunftsfamilie gekoppelt
ist (Tz 5; Tz 16). Oder sie finanzieren mit dem
Geld (oder einem Teil davon) die Ausbildung ihrer
Kinder, insbesondere der Töchter. Es sei wichtig,
für diese die Möglichkeit zu schaffen ökonomisch
unabhängig zu werden, so dass sie nicht heiraten
müssten um “versorgt” zu sein, erzählen einige der
Frauen, eine Auffassung, die auch von vielen Män-
nern geteilt wird.34

Bezogen auf die ideologische Asymmetrie zei-
gen sich Veränderungen vor allem in der Gene-
ration der jungen Frauen, insbesondere unter den
gebildeten jungen Frauen. Es bilden sich Ambiva-
lenzen, Widersprüche in den weiblichen Subjekt-
positionen. In der Schule, im Fernsehen etc. wird
den Frauen (und natürlich auch den Männern) das
Bild der “modernen”, selbstbewussten und unab-
hängigen Frau vermittelt, ein Ideal, das wohlha-
bendere Touristinnen aus Mexiko-Stadt oder dem
Ausland auch zu leben scheinen. Viele dieser jun-
gen Frauen wollen an der solcherart vermittelten
urbanen Weiblichkeit teilhaben. Sie kleiden und
schminken sich diesem Bild gemäß, horchen die-
selbe Musik wie Jugendliche an anderen Plätzen
des Landes, wollen ausgehen und tanzen, Freunde
haben, sich vergnügen. Sie träumen von einer Zu-
kunft als verheiratete, aber unabhängige Frau: un-
abhängig dahingehend, dass sie selbst entscheiden
ob, wann und wie viele Kinder sie haben wollen;
unabhängig in Hinblick auf ihre Kontakte zu an-
deren Personen – indigenen und nicht indigenen,
Männern und Frauen. Auf der anderen Seite aber
sind viele dieser Frauen eng an ihre “Traditionen”
gebunden. Sie schätzen ihre indigene Herkunft, ihr
“kulturelles Erbe”, da dieses sie zu einer besonde-
ren Art von Menschen macht. Gestärkt wird diese
Wertschätzung ihrer indigenen Herkunft durch eine
international und national stärker werdende Neube-
wertung von Indigenität, wie sie in den letzten Jahr-
zehnten immer markanter wird (Lupo 2001: 237f.)
und auch in der zapatistischen Bewegung zum Aus-
druck kommt. Allerdings beinhaltet diese Hochhal-
tung indigener Werte in vielen Fällen auch einen

33 Das heißt, sie versuchen ein Stück Land zu erwerben, um
darauf ein Haus zu errichten.

34 Tz 4; Tz 8; Tzm 9; Tzm 10; Tb 2006: 06. 02.; Tz 7, Tb 2006:
09. 02. – Die Ehe als Voraussetzung für eine vollständige
Personenschaft wird allerdings nicht in Frage gestellt, eben-
so wenig wie Elternschaft.

großen Anteil an Autoritätsdenken in einer Form,
die von den jungen Frauen nicht anerkannt wird
und werden kann (vgl. die Diskussionen innerhalb
der zapatistischen Bewegung, aber auch innerhalb
der indigenen Organisationen der Sierra Norte, wie
sie in Sierra 2002 zusammengefasst ist). Diese
jungen Frauen nun, vorausgesetzt sie wollen sich
nicht an die mestizische Lebensweise assimilie-
ren, müssen ihre eigenen Formen indigener Weib-
lichkeit suchen, Formen, die emanzipierende Werte
aus beiden Traditionen – der “modernen” wie auch
der “traditionellen” – miteinander verknüpfen. Eine
Möglichkeit diese neue Weiblichkeit zu erlangen,
bezieht sich auf die Werte der Kooperation, der
Komplementarität und der Harmonie. Sie schließt
auch den Respekt gegenüber Älteren mit ein, nicht
aber die in der Vergangenheit damit einhergehen-
de Hierarchie und die nicht hinterfragte Akzeptanz
von Autoritäten, ob es sich nun um Männer, um Äl-
tere oder um spezielle Verwandte handelt. Sie kann
sich dabei auf Traditionen in anderen Region Mexi-
kos, beispielsweise der Zapoteca im Tal von Oaxa-
ca, stützen, die für ihre harmonisch-gleichwertigen
Beziehungen in Haushalt und Gemeinschaft be-
kannt sind (vgl. Sault 2004). Respekt, Kooperation
und Verantwortung sind dort hoch geschätzte Ei-
genschaften, die von Kindheit an gelernt werden
müssen. Dabei hat jedes Mitglied der Gemeinschaft
ein Recht auf Respekt, auch Kinder (und natürlich
Frauen). Dieser Respekt wird allerdings nicht auto-
matisch erwiesen:

Respect flows out of one’s interactions with others, and it
can be earned or lost. To be accorded respect one must
embody the values of the society: to conduct oneself
with decorum and humility, to honor senior kin, to ful-
fill one’s obligations, to share generously, to cooperate
in village activities, and to show consideration toward
others. Such people are calm, speak in low tones, and
move with grace. High praise is to say a man or a woman
is respectful, responsible, and fulfills their obligations.
By contrast, people who are stingy, divisive, or volatile
are looked down on, as are those who act noisy, abrupt,
or aggressive manner. Some of the worst thing that you
can call a person are selfish, disruptive, or irresponsible
(Sault 2004: 84).

Möglicherweise sind gegenwärtige oder künftige
Generationen von Nahua in der Lage, ihr Erbe, ihre
“Traditionen” neu zu interpretieren und zu entwi-
ckeln, so wie ihnen das im Verlauf der Jahrhun-
derte auch mit den Vorstellungen und Verhaltens-
weisen gegenüber dem Mais gelungen ist. Mög-
licherweise gelingt es, überkommene Hierarchien
und Ungerechtigkeiten zu überwinden, gleichzeitig
aber indigene Identitäten, indigene Weiblichkeiten

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


“Sin maíz vamos a morir” 69

und Männlichkeiten zu erhalten, gegründet auf ei-
ner gleichberechtigten und nicht trapezoiden Kom-
plementarität. Es gab bereits einige Schritte in diese
Richtung in den Aktivitäten der verschiedenen Ko-
operationen und Organisationen, die oft in Kommu-
nikation mit nationalen und internationalen indige-
nen, Menschenrechts- und feministischen Gruppen
initiiert wurden. Es gibt Schritte in diese Richtung
durch Schaffung neuer Einkommensmöglichkeiten
für indigene Frauen und neuer Formen von Kom-
plementarität in einigen Nahua-Haushalten.

Zitierte Literatur

Anonymous
2004 <www.Comisión Takachiualis, A_C.htm>

[15. 06. 2004]

Argueta, Yolanda (coord.)
1994 Tejuan tikintenkakiliayaj in taueyitatajuan. Les oíamos

contar a nuestros abuelos. Etnohistoria de San Miguel
Tzinacapan. México: Instituto Nacional de Antropolo-
gía e Historia; Taller de Tradición Oral de la Sociedad
Agropecuaria del CEPEC.

Arizpe Schlosser, Lourdes
1973 Parentesco y economía en una sociedad Nahua. Nican

pehua Zacatipan. México: Instituto Nacional Indigenis-
ta y Secretaría de Educación Pública. (Colección SEP-
INI, 22)

Báez-Jorge, Félix
2000 Los oficios de las diosas. Dialéctica de la religiosidad

popular en los grupos indios de México. Xalapa: Uni-
versidad Veracruzana. [1988]

Brewster, Keith
1996 Caciquismo in Rural Mexico during the 1920s. The Case

of Gabriel Barrios. Journal of Latin American Studies
28/1: 105–128.

Broda, Johanna
1979 Estratificación social y ritual mexica. Un ensayo de An-

tropología Social de los mexica. Indiana 5: 45–82.

Busby, Cecilia
1999 Agency, Power, and Personhood. Discourses of Gender

and Violence in a Fishing Community in South India.
Critique of Anthropology 19/3: 227–248.

Carrigan, Tim, Robert W. Connell, and John Lee
1985 Towards a New Sociology of Masculinity. Theory and

Society 14/5: 551–604.

Caso, Alfonso
1953 El pueblo del sol. México: Fondo de Cultura Económica.

Codex Magliabechiano
1970 Codex Magliabechiano. CL. XIII. 3 (B. R. 232). Einlei-

tung, Summary and Resumen Ferdinand Anders. Graz:
Akademische Druck- und Verlagsanstalt. (Codices selec-
ti phototypice impressi, 23)

D’ Aubeterre Buznego, María Eugenia
2005 Aquí respetamos a nuestros esposos. Migración mas-

culina, conyugalidad y trabajo femenino en una co-
munidad de migrantes de origen nahua del estado de

Puebla. Princeton: Princeton University, The Center
for Migration and Development. (CMD Working Paper
Series, #05-02c)
<http://cmd.princeton.edu/papers/wp0502c.pdf>
[07. 10. 2009]

Fábregas, Andrés
1999 La rotación del prestigio. Reflexión en torno a estudios

clásicos de los sistemas de cargo en México. Annuario
1998: 210–232.

Galtung, Johan
1975 Strukturelle Gewalt. (Übers. aus d. Engl. von Hedda

Wagner.) Reinbek: Rowohlt. (rororo, 1877)

Gerber, Philipp
2005 Das Aroma der Rebellion. Zapatistischer Kaffee, indi-

gener Aufstand und autonome Kooperativen in Chiapas,
Mexiko. Münster: Unrast-Verlag.

Godínez Guevara, Lourdes, y Elena Lazos Chavero
2003 Sentir y percepción de las mujeres sobre el deterioro

ambiental. Retos para su empoderamiento. In: E. Tuñón
Pablos (coord.), Género y medio ambiente; pp. 145–
177. México: ECOSUR; SEMARNAT; Plaza y Valdés.

Goldsmith, Mary
1989 Politics and Programs of Domestic Workers’ Organi-

zations in Mexico. In: E. M. Chaney and M. G. Cas-
tro (eds.), Muchachas No More. Household Workers
in Latin America and the Caribbean; pp. 221–244.
Philadelphia: Temple University Press.

González Montes, Soledad
1998 La violencia doméstica y sus repercusiones en la salud

reproductiva en una zona indígena (Cuetzalan, México).
In: Los silencios de la salud reproductiva. Violencia, se-
xualidad y derechos reproductivos; pp. 17–54. México:
Asociación Mexicana de Estudios de Población y Fun-
dación Mac Arthur.

1999 Las costumbres del matrimonio en el México indígena
contemporáneo. In: B. Figueroa Campos (coord.), Mé-
xico diverso y desigual. Enfoques sociodemográficos, V
Reunión de investigación sociodemográfica en México.
Vol. 4; pp. 87–105. México: Colegio de México; Centro
de Estudios Demográficos y de Desarrollo Urbano; So-
ciedad Mexicana de Demografía.

González Torres, Yolotl
1991 Diccionario de mitología y religión de Mesoamérica.

México: Ediciones Larousse.

Good Eshelman, Catharine
1988 Haciendo la lucha. Arte y comercio nahuas de Guerrero.

México: Fondo de Cultura Económica.

Ingham, John M.
1986 Mary, Michael, and Lucifer. Folk Catholicism in Central

Mexico. Austin: University of Texas Press.

Katz, Friedrich
1975 Vorkolumbische Kulturen. Die grossen Reiche des alten

Amerika. Essen: Magnus.

Knab, Tim J.
1991 Geografía del inframundo. Estudios de Cultura Náhuatl

21: 31–57.

León-Portilla, Miguel
2000 Toltecáyotl, aspectos de la cultura náhuatl. México: Fon-

do de Cultura Económica. [1980]

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


70 Patricia Zuckerhut

López, Alejandra
2005 Cuetzalan, nicho de la diversidad biológica, cultural y

organizacional. La Jornada de Oriente en Internet, 18 de
mayo de 2005.
<http://www.lajornadadeoriente.com.mx/2005/05/18/
puebla/cul2.html> [07. 10. 2009]

López Austin, Alfredo
1984 Cuerpo humano e ideologia. Las Concepciones de los

antiguos nahuas. 2 vols. México: Universidad Nacional
Autónoma de México. (Serie antropológica, 39)

Lupo, Alessandro
1991 Tatiochihualatzin, valores simbólicos del alcohol en la

Sierra de Puebla. Estudios de Cultura Náhuatl 21: 219–
230.

1995 La tierra nos escucha. La cosmología de los nahuas a
través de las súplicas rituales. México: Instituto Nacional
Indigenista.

2001 La cosmovisión de los nahuas de la Sierra de Puebla. In:
J. Broda y F. Báez-Jorge (coord.), Cosmovisión, ritual e
identidad de los pueblos indígenas de México; pp. 335–
389. México: Fondo de Cultura Económica.

Manzanares Alberti, Pilar
2004 ¿Qué es la violencia doméstica para las mujeres indíge-

nas en el medio rural? In: T. Fernández de Juan (coord.),
Violencia contra la mujer en México; pp. 19–49. Méxi-
co: Comisión Nacional de los Derechos Humanos.
<www.violenciamujer.pdf> [12. 05. 2006]

Martínez Corona, Beatriz
2003 Empoderamiento y cambios en el manejo y control de re-

cursos en las prácticas productivas en Cuetzalan, Puebla,
México. In: E. Tuñón Pablos (coord.), Género y medio
ambiente; pp. 221–254. México: ECOSUR; SEMAR-
NAT; Plaza y Valdés.

McCaa, Robert
2000 The Geometry of Gender among the Ancient Aztecs.

“Earthly Names,” Pre-teen Marriage, and the Female
Places in the Household. [Unpublished Manuscript]

Mejía Flores, Susana
2006 Mujer indígena y violencia. Entre esencialismos y racis-

mos. Revista México Indígena 5.
<www.cdi.gob.mx/index.php?id_seccion=611>
[11. 05. 2006]

Meuser, Michael
2002 “Doing Masculinity” – Zur Geschlechtslogik männli-

chen Gewalthandelns. In: R.-M. Dackweiler und R.
Schäfer (Hrsg.), Gewalt-Verhältnisse. Feministische Per-
spektiven auf Geschlecht und Gewalt; pp. 53–78. Frank-
furt: Campus.

2006 Hegemoniale Männlichkeit – Überlegungen zur Leit-
kategorie der Men’s Studies. In: B. Aulenbacher et al.
(Hrsg.), FrauenMännerGeschlechterforschung. State of
the Art; pp. 160–174. Münster: Westfälisches Dampf-
boot. (Forum Frauen- und Geschlechterforschung, 19)

Moore, Henrietta L.
1994 Fantasies of Power and Fantasies of Identity. Gender,

Race, and Violence. In: H. L. Moore, A Passion for
Difference; pp. 49–70. Cambridge: Polity Press.

Nutini, Hugo G., y Barry L. Isaac
1974 Los pueblos de habla nahuatl de la region de Tlaxcala y

Puebla. México: Instituto Nacional Indigenista. (Colec-
ción SEP-INI, 27).

Ramírez Suárez, Carolina, Gabriel Jaimez Ramírez, y Pablo
Valderrama Rouy
1992 Tejuan titalnamikij . . . Nosotros recordamos el pasado.

reseña etno-histórica del municipio de Cuetzalan en el
siglo XIX. Puebla: Gobierno del Estado de Puebla; Secr.
de Cultura. (Lecturas históricas de Puebla, 95)

Riches, David
1991 Aggression, War, Violence. Space/Time and Paradigm.

Man (N. S.) 26: 281–298.

Riches, David (ed.)
1986 The Anthropology of Violence. Oxford: Basil Blackwell.

Rivera Farfán, Carolina
2003 Erscheinungsformen des religiösen Lebens in Chiapas.

In: U. Köhler (Hrsg.), Chiapas. Aktuelle Situation und
Zukunftsperspektiven für die Krisenregion im Südosten
Mexikos; pp. 185–217. Frankfurt: Vervuert. (Bibliothe-
ca Ibero-Americana, 95)

Sahagún, Fray Bernardino de
1989 Historia general de las cosas de Nueva España, 1. (Intro-

ducción, paleografía, glosario y notas de Alfredo López
Austin y Josefina García Quintana). México: Alianza
Editorial Mexicana.

Sault, Nicole
2004 The Godmother as Mediator. Constraining Violence in

a Zapotec Village of Oaxaca, Mexico. In: M. Anderson,
(ed.), Cultural Shaping of Violence. Victimization, Es-
calation, Response; pp. 82–94. West Lafayette: Purdue
University Press.

Sierra, María Teresa
2002 The Challenge to Diversity in Mexico. Human Rights,

Gender, and Ethnicity. Halle: Max Planck Institute for
Social Anthropology. (Max Planck Institute for Social
Anthropology Working Papers, 49.)
<www.eth.mpg.de/pubs/wps/pdf/mpi-eth-working-
paper-0049.pdf> [07. 10. 2009]

Signorini, Italo, y Alessandro Lupo
1988 Las fuerzas anímicas en el pensamiento nahua. México

Indígena 20: 13–21.
1989 Los tres ejes de la vida. Almas, cuerpo, enfermedad entre

los nahuas de la Sierra de Puebla. México: Editorial UV.

Siméon, Rémi
1977 Diccionario de la lengua nahuatl o mexicana, redactado

según los documentos impresos y manuscritos más au-
ténticos y precedido de una introducción por Rémi Si-
méon. México: Siglo Veintiuno. [1885]

Taggart, James
n. d. The Nahua. [Unpublished manuscript]

Tutino, John
2001 Asserting Community within Globalization, 1940–

2000. In: D. Carrasco (ed.), The Oxford Encyclopedia
of Mesoamerican Cultures. The Civilizations of Mexico
and Central America. Vol. 2; pp. 268–271. Oxford: Ox-
ford University Press.

Wade, Peter
1994 Man the Hunter. Gender and Violence in Music and

Drinking Contexts in Colombia. In: P. Harvey and P.
Gow (eds.), Sex and Violence. Issues in representation
and experience; pp. 115–137. London: Routledge.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


“Sin maíz vamos a morir” 71

Zuckerhut, Patricia
2007 Cosmovisión, espacio y género en el México antiguo.

Boletín de Antropología 38: 64–85.
2008 Die Frauen haben Rechte, sie haben Besitz. Enteignung

und (Wieder-)Aneignung in einer Nahua-Gemeinde Me-
xikos. In: M. Bidwell-Steiner und U. Wagner (Hrsg.),
Freiheit und Geschlecht. Offene Beziehungen, prekä-
re Verhältnisse; pp. 139–155. Innsbruck: Studienverlag.
(Gendered Subjects, 4)

Sonstige Quellen:

Feldtagebücher:

Tb 2003: Feldtagebuch, San Miguel Tzinacapan, November
bis Dezember 2003.

Tb 2004: Feldtagebuch San Miguel Tzinacapan, Juni bis Sep-
tember 2004

Tb 2005: Feldtagebuch San Miguel Tzinacapan, Jänner bis
März 2005

Tb 2006: Feldtagebuch San Miguel Tzinacapan, Jänner bis
März 2006

Tb 2007: Feldtagebuch San Miguel Tzinacapan, September
bis Oktober 2007

Interviews und informelle Gespräche:

Tz 2: Frau aus San Miguel Tzinacapan, ca. 77 Jahre, ver-
heiratet, ein erwachsener und verheirateter Sohn;
Herstellerin und Verkäuferin von Kunsthandwerk;
erster Kontakt 12/2003; aufgezeichnetes Interview,
23. 02. 2005, in ihrem Haus.

Tz 4: Frau aus San Miguel Tzinacapan, ca. 34 Jahre, ver-
heiratet, drei kleine Kinder; Herstellerin und Verkäu-
ferin von Kunsthandwerk; erster Kontakt 12/2003.
Laufende Kontakte und Gespräche 2003–2007.

Tz 5: Frau aus San Miguel Tzinacapan, 45 Jahre, verheira-
tet, ein adoleszenter Sohn; Herstellerin und Verkäu-
ferin von Kunsthandwerk; erster Kontakt 12/2003.
Laufende Kontakte und Gespräche 2003–2007; auf-
gezeichnetes Interview, 14. 02. 2005, in ihrem Haus.

Tz 6: Frau aus San Miguel Tzinacapan, 46 Jahre, geschie-
den, ein erwachsener Sohn; Herstellerin und Verkäu-
ferin von Kunsthandwerk; erster Kontakt 12/2003.
Laufende Kontakte und Gespräche 2003–2007; auf-
gezeichnetes Interview, 16. 02. 2005, in ihrem Haus.

Tz 7: Frau aus San Miguel Tzinacapan, 50 Jahre, verheira-
tet, vier Kinder, eines davon verheiratet; Herstellerin
und Verkäuferin von Kunsthandwerk; erster Kontakt
12/2003. Laufende Kontakte und Gespräche 2003–
2007; aufgezeichnetes Interview, 15. 02. 2005, in ih-
rem Haus.

Tz 8: Frau aus San Miguel Tzinacapan, ca. 45 Jahre, ver-
heiratet, drei Kinder; Herstellerin und Verkäuferin
von Kunsthandwerk; erster Kontakt 12/2003. Lau-
fende Kontakte und Gespräche 2003–2007.

Tz 9: Frau aus San Miguel Tzinacapan, 17 Jahre, allein-
stehend, keine Kinder; Schülerin; erster Kontakt
12/2003. Laufende Kontakte und Gespräche 2003–
2007.

Tz 13: Frau aus San Miguel Tzinacapan, 19 Jahre, allein-
stehend, keine Kinder; Studentin; erster Kontakt
12/2003. Laufende Kontakte und Gespräche 2003–
2007; Interview 06. 02. 2006 im Haus ihrer Eltern.

Tz 16: Frau aus San Miguel Tzinacapan, 34 Jahre, verhei-
ratet, zwei kleine Kinder; Herstellerin und Verkäu-
ferin von Kunsthandwerk; Mitglied der Kooperati-
ve Yancuik Siuat; erster Kontakt 12/2003. Laufende
Kontakte und Gespräche 2003–2007; aufgezeichne-
tes Interview in zwei Teilen 07. und 08. 02. 2005 an
ihrem Arbeitsplatz.

Tz 17: Frau aus San Miguel Tzinacapan, 83 Jahre, verwit-
wet, drei erwachsene und verheiratete Kinder; erster
Kontakt 12/2003. Laufende Kontakte und Gesprä-
che 2003–2007; Interview in zwei Teilen 14. und
21. 02. 2005 in ihrem Haus.

Tz 19: Frau aus Ajotzinapan, 65 Jahre, verwitwet, drei
erwachsene und verheiratete Kinder; Herstellerin
und Verkäuferin von Kunsthandwerk; erster Kontakt
07/2004. Sporadische Gespräche 2004–2007 und
aufgenommenes Interview am 22. 02. 2005 im Haus
meiner Gastfamilie.

Tz 20C: Frau aus San Miguel Tzinacapan, ca. 42 Jahre, ge-
schieden, drei adoleszente Kinder; Migrantin nach
Mexiko; erster Kontakt 07/2004. Sporadische Ge-
spräche 2005 and 2006.

Tzm 1C: Mann aus San Miguel Tzinacapan, ca. 44 Jahre,
verheiratet, ein adoleszenter Sohn; Kleinbauer und
Hersteller und Verkäufer von Kunsthandwerk; erster
Kontakt 12/2003. Laufende Gespräche 2003–2007.

Tzm 9: Mann aus San Miguel Tzinacapan, ca. 32 Jahre, ver-
heiratet, drei kleine Kinder; Bäcker und Tagelöhner;
erster Kontakt 6/2005. Laufende Gespräche 2005–
2007.

Tzm 10: Mann aus San Miguel Tzinacapan, 46 Jahre, verhei-
ratet, vier erwachsene Kinder; Kleinbauer, Hersteller
von Kunsthandwerk; erster Kontakt 12/2003. Lau-
fende Gespräche 2003–2007.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-47-1

