
EPILOG597

Widerstand, der viele Gesichter und Geschichten hat, wird interdis­
ziplinär unterschiedlich betrachtet. Fast scheint es, als hätte jede 
Wissenschaft ihren eigenen Widerstand ausgebildet, sodass eine na­
turwissenschaftliche Herangehensweise eine andere Diskurs- oder 
Erzählstrategie benötigt als eine gesellschaftliche oder kulturwissen­
schaftliche. Im Wissen um diese unterschiedlichen Verwendungs­
weisen habe ich nach Hilfestellungen oder Alternativen gefragt, die 
eine philosophische Herangehensweise bieten kann. Ins Zentrum 
meiner Aufmerksamkeit ist der Widerstand als Haltung und nicht 
der Widerstand als Betrachtungsgegenstand gerückt. Nach Levinas 
ist diese Haltung nicht wertneutral. Zu berücksichtigen sind die 
körperlichen Voraussetzungen und Kontexte, die mit ethischen Ein­
sichten widerständig verknüpft sind.

Wie aber lässt sich ein körperliches Verständnis vom Widerstand 
mit einem diskursiv-reflexiven Widerstand in einen Zusammenhang 
bringen? Auffällig ist zunächst einmal die Leerstelle oder die begriff­
liche Lücke, die sich zwischen körperlichen und diskursiv-reflexi­
ven Gesichtspunkten bildet. Nicht die Frage nach einer Einheit 
oder einer möglichst gehaltvollen Verbindung zwischen körperli­
chen und diskursiven Gesichtspunkten ist von Bedeutung. Vorrangig 
ist die Mehrfachstellung, die der Widerstand hat, nämlich seine kör­
perlich-empirische Beschaffenheit, seine Sichtbarkeit als Hindernis 
oder als naturwissenschaftlich zu denkendes Schwergewicht und 
sein in mancherlei Hinsicht unsichtbarer, begrifflich-epistemischer 
Anspruch, der sich sowohl als Inhalt als auch als Ermöglichungsbe­
dingung und Grenze des begrifflichen Denkens zeigt. Es ist diese 
Mehrfachstellung, die sich in einer interdisziplinären Vielfalt abbil­
det, und die vielleicht zu der Annahme berechtigt, dass der Wider­

597 Grundlage des Epilogs war das am 25. April 2024 abgehaltene Habilitations­
kolloquium. Für die Diskussion danke ich Arno Böhler, Birgit Langenthaler, 
Claudia Schumann, Georg Schiemer, Martin Kusch, Natascha Gruver und 
Sophie-Juliane Veigl.

277

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stand einen Nukleus darstellt, den Geistes-, Human-, Kunst- und 
Naturwissenschaften umkreisen.

In Fortführung einer mehrdimensionalen Betrachtung des Wi­
derstands stellt sich dann auch die Frage nach Gesichtspunkten, 
die es erlauben, die vielschichtigen Erscheinungsformen des Wi­
derstands methodisch zu denken. Die Beantwortung dieser Frage 
verlangt nach einer philosophischen Herangehensweise und nach 
einem Standpunkt, damit sinnvolle Fragen gestellt werden können. 
Kants methodischer Skeptizismus hat den Weg gewiesen, indem 
er betont hat, dass erst die Festlegung der Grenze des Wissens es 
ermöglicht, den gegenständlichen Bereich des Wissens zu definieren. 
Diese Abgrenzung begründet ein theoretisches und ein praktisches 
Verständnis des Widerstands. Diese Zweiteilung, die der Widerstand 
aufweist, findet in einem zweifachen Verständnis von Vernunft eine 
Entsprechung. Auch das Aufgabenfeld der Vernunft beschränkt sich 
nicht darin, als theorieimmanente Größe den Vorgaben einer Theo­
rie zu folgen; das Aufgabenfeld der theoretischen Vernunft weist 
über sich hinaus. Vernunft möchte nicht nur erkannt, sie möchte 
auch anerkannt, von anderen gesehen und gehört werden. Theoreti­
sche Vernunft, die über sich selbst hinausweist, verlangt nach prakti­
scher Vernunft. Das Anliegen der theoretischen Vernunft erschließt 
sich erst über das Primat der praktischen Vernunft. Diese bereits bei 
Kant angelegte Einsicht hat Levinas am Leitfaden des Widerstands 
methodisch vertieft. Denn Vernunft, die nicht nur gedacht, sondern 
auch gehandelt, und damit gesehen und gehört werden möchte, 
verläuft nicht widerstandsfrei. Widerstand ist nicht nur eine notwen­
dige Begleitung für Einsatzweisen der Vernunft, er ist auch eine 
Ermöglichungsbedingung und Grenze. Anders als bei Kant ist bei 
Levinas Grenze nicht bloß epistemisch verfasst, sie ist auch ethisch 
verfasst. Denn Widerstand ist nicht nur eine epistemische Grenze, 
die zu beschreiben und zu erkennen ist, er ist auch eine sprechende 
Grenze, die im Angesicht der anderen zum Sprechen kommt. Mit 
dieser Ergänzung, die Levinas vorgenommen hat, sind erhebliche 
methodische Verschiebungen verbunden. Denn Levinas hat nicht 
nur mit Kant betont, dass das Primat der theoretischen Vernunft 
sich über das Primat der praktischen Vernunft erschließt, er hat 
auch betont, dass ein philosophisches Verständnis vom Widerstand 
sich möglichst gehaltvoll in phänomenologisch-ethischer Perspekti­
ve zeigt. Ein ethisches Verständnis des Widerstands verläuft weder 

EPILOG

278

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voraussetzungslos noch kontextunabhängig. Die Schnittstelle, an der 
sich unterschiedliche Ebenen der Betrachtung überschneiden, ist 
die Person. Die Person ist als denkende und handelnde Instanz 
Akteurin, Zeugin und Anklägerin, welche die Konstellationen des 
Widerstands im Vorgang des Denkens und Handelns ermöglicht, 
erfährt und gestaltet.

Eine personengebundene Betrachtung des Widerstands setzt eine 
Verschiebung voraus, nämlich vom Widerstand als Betrachtungsge­
genstand zum Widerstand der Person, die bereits in ihrem prakti­
schen Selbstverständnis widerständig verfasst ist. Weder triumphiert 
der Leib über das Selbst, noch ist das Selbstbewusstsein die pri­
vilegierte Perspektive, in der sich das Verständnis von anderen er­
schließt. Diese Wechselseitigkeit ist aber noch weiter zu denken. Wi­
derständig verflochten ist die Person nicht nur mit ihrer Körperlich­
keit, widerständig verflochten ist die Person mit ihrer Umgebung, 
ihren Kontexten und Handlungssituationen. In diesem Wechselspiel 
der Perspektiven ist der Widerstand ein kritisch-hermeneutischer 
Gestaltungsfaktor,598 der eine Auseinandersetzung mit inter-, intra- 
und transpersonalen Verhältnissen ermöglicht und durch diese Er­
möglichung auf das Verständnis von Gesellschaft und Geschichte 
übergreift und nach einer Beschreibung danach verlangt, was, wie, 
ob und schließlich warum diese Verhältnisse am Leitfaden des 
Widerstands miteinander interagieren bzw. durch diesen sich von­
einander unterscheiden. In dieser Aneinanderreihung von Fragewör­
tern (was, wie, warum) kündigt sich bereits die weitere Vorgehens­
weise an. Die Stoßrichtung meiner Erkundung hat sich nämlich von 
den Was- und Wie-Fragen – Was ist der Widerstand und wie zeigt 
sich der Widerstand? – zu den Warum-Fragen verschoben. Damit 
hat sich auch das Verständnis von Personen verschoben. Nicht die 
Frage: Was ist die Person, aus welchen begrifflichen Merkmalen setzt 
sie sich zusammen, sodass es plausibel erscheint davon zu sprechen? 
Oder: Wie unterscheidet sich die Person von anderen Lebewesen? 
Wie zeigt sich die Person, oder wie zeigt sie sich nicht? Sondern 
die Frage: Warum brauchen wir den Begriff der Person und wie 
verhält sich diese zu interpersonalen Gebilden, wie zum Beispiel 
Gruppe oder Gesellschaft, und welche Rolle spielt der Widerstand 
dabei? Warum-Fragen sind sowohl mit Ursachen und Zielen als 

598 Ich danke Robert Bernasconi für die Ergänzung.

EPILOG

279

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch mit Zwecken verknüpft. Diese Doppelstellung ermöglicht es 
meiner Auffassung zufolge, den Widerstand ethisch-phänomenolo­
gisch und nicht exoterisch (ideologisch, etc.) zu betrachten.

Ich möchte diesen Zusammenhang am Verständnis von Personen 
darlegen. Die Frage: Warum gibt es Personen? könnte in einer exo­
terischen Perspektive bedeuten, dass Personen von externen Wesen 
geschaffen wurden und aufgrund dieser Entstehung eine Existenzbe­
rechtigung erlangt haben, aus der sich Inhalte der Lebensführung 
ableiten ließen. In dieser Perspektive gibt es keinen personalen Wi­
derstand, sondern eine mehr oder minder vorhersehbare Entfaltung 
oder Bestimmung von Person-Sein. In ethisch-phänomenologischer 
Perspektive jedoch lenkt die Warum-Frage als Kausalitätsfrage das 
Augenmerk auf die Zweckfrage, die intrinsisch-widerständig das 
Selbstverständnis von Personen betrifft. Widerstand ist nicht etwas, 
das von außen an Personen herangetragen wird, sondern ein Gegen­
standsbereich, der sich bereits seit dem Beginn der menschlichen 
Existenz artikuliert. Die Person ist weder eine leere, unbeschriebene 
Plattform, die über sozialkulturelle Einflüsse erst bespielt oder herge­
stellt wird, die Person kommt auch nicht als reines Triebbündel auf 
die Welt, das über soziale Mechanismen erst zugerichtet wird, die 
Person ist von Anfang an, also von Geburt an durch ihre Körperlich­
keit höchst widerständig und zugleich höchst individuell vermischt 
mit präreflexiven, unbewussten Fantasien und Vorstellungen, Reiz­
eindrücken und Reaktionsformen, die sich an der Bruchstelle und in 
widerständiger Auseinandersetzung zwischen individuellen und in­
terpersonalen Konstellationen bilden und verändern. Ihre leibliche 
Besonderheit ist eine Urschrift, die am Leitfaden des Widerstands 
reflexiv-diskursiv und interpersonal zu entziffern ist.

Die Person ist durch ihre Leiblichkeit imstande, einen Widerstand 
auszubilden, indem sie körperlich-sinnliche Einflüsse mit kognitiv-
ideellen Inhalten vermischt. Mit anderen Worten: Ein personales 
Verständnis vom Widerstand ist nur dann möglich, wenn das Selbst­
bewusstsein als ein zugleich körperlich verfasstes begriffen wird, 
und nicht als ein solches, das dem Körperlichen aufgestockt ist. Mit 
Blick auf bildungsphilosophische und geschichtsphilosophische Tex­
te Kants kann einer strengen Spaltung zwischen noumenaler Person 
und empirisch bestimmter Persönlichkeit widersprochen werden.599 

599 Ich danke Anne Reichold für die Ergänzung.

EPILOG

280

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kants Analysen zum »krummen Holz« verweisen auf die enge Ver­
netzung von Körperlichkeit und Person, von Sinnlichkeit und Ver­
nunft, die sich in einem ständigen Austausch mit geschichtlichen 
und aktuellen Zusammenhängen befindet. In all diesen Konstella­
tionen ist der Widerstand ein integraler Faktor für die Auslegung 
der singulären als auch der interpersonalen Verhältnisse. Deutlicher 
jedoch als Kants teilweise im Metaphorischen verweilenden Formu­
lierungen vom Widerstand haben meiner Auffassung zufolge sowohl 
Hegel als auch Levinas den Widerstand als zentralen Gestaltungs­
faktor für das Denken und Handeln der Person/en beansprucht. 
Beide sind zu höchst unterschiedlichen Ergebnissen gelangt, worauf 
noch zurückzukommen sein wird. Zwischen Hegel und Levinas 
liegen aber nicht nur gedankliche Welten, dazwischen liegen auch 
gesellschaftliche und kulturelle Einbrüche, die ein Sprechen vom 
Widerstand vor komplett neue Voraussetzungen gestellt haben.

Die Leichtfertigkeit, mit der totalitäre Denker oder Akteure 
den Widerstand für ihre eigenen individuellen politischen Zwecke 
dienstbar gemacht haben, wurde durch die national-hegemonialen 
Zuspitzungen und totalitären Einbrüche des 20. Jahrhunderts deut­
lich gemacht. Sie hat auch deutlich gemacht, dass die Besonderheit 
der Person sich nicht in der übergeordneten Perspektive des Staates, 
einer Idee oder einer anderen gedanklichen Konstruktion erschließt. 
Die Person ist zunächst und zuvorderst eine leibliche und eine exis­
tenzielle Besonderheit, die sich theoretischen Verallgemeinerungen 
zuordnen lässt, sich diesen aber auch höchst konkret und leiblich 
widerständig entzieht.

Levinas’ Schlussfolgerung oder Bestandsaufnahme dazu lautet, 
dass die Person nicht über bereits etablierte Inhalte definiert wird, 
sondern dass die körperliche Widerständigkeit der Person den Dreh- 
und Angelpunkt bildet, vermittels der sich ein politisch-ethisches 
Verständnis der Person und die davon abgeleiteten empirischen In­
halte erschließen. Wenn es um empirisch vielfältige Konstellationen 
geht, geht es nicht um eine summarische Auflistung oder um ein 
systematisches Beschreiben von Erscheinungsformen und wie diese 
sich den Widerstand zunutze gemacht haben, es geht auch – um 
es mit G. W. F. Hegel, Johannes Rohbeck oder Sally Haslanger zu 
formulieren – zunächst um ein Verständnis von äußerer Realität, das 

EPILOG

281

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


am Leitfaden der »verkehrten Welt«600 zu deuten ist. Es ist nicht die 
Aufgabe der Philosophin sich einer äußeren Wirklichkeit möglichst 
wertneutral anzunähern oder sich dieser anzupassen oder unterzu­
ordnen, vielmehr gilt, dass das Denken mit einem »Widerstehen der 
äußeren Realität« beginnt.601

Ein Widerstand, dem ein Widerstehen als subjektive und ethische 
Haltung zu eigen ist, macht deutlich, dass dieser nicht einen Spezial­
bereich von Realität bezeichnet, auf deren Grundlage die diskursiven 
Kompetenzen der Philosophie sich auszurichten oder einzustellen zu 
haben. Philosophie wäre dann nichts anderes als Handlanger oder 
Vollstrecker von bestehenden, bereits etablierten Interessen, egal 
welcher Herkunft. In philosophischer Perspektive betrachtet ist der 
Widerstand primär nicht thematisch, sondern methodisch verfasst, 
sodass es dann auch möglich ist, Ethik und Widerstand als einen 
Zusammenhang zu betrachten. Diesen Zusammenhang hat Levinas 
in meiner Lesart klar erkannt und ich lese diesen Zusammenhang 
als das durchgängige Denkmotiv seiner Schriften.

Um es anders zu formulieren: Ethik als der Bereich des Urtei­
lens, Einschätzens und Beschreibens ist nicht eine zweite Schicht, 
die als Farbschicht oder Lack der äußeren Welt anhaftet. Sie tritt 
vorrangig durch ihr widerständiges Verständnis von äußerer Reali­
tät in Erscheinung und möchte in dieser Widerständigkeit auch 
gelesen und erkannt werden. Im Deutungskreis dieser Gedanken 
ist auch Levinas’ Widerstand gegen ein objektivierbares Verständnis 
von äußerer Realität angesiedelt. Nicht transpersonale Gebilde, wie 
der Staat, die Zugehörigkeit zu einer wie auch immer gearteten 
Seinsgemeinschaft, Idee, logischem Prinzip, oder Denkschule, son­
dern die Person als Gesicht und als Geschichte und ihr Vermögen 
Widerstand auszuüben, ist die primäre Perspektive, in der sich das 
Verständnis von äußerer Realität, aber auch die Vorgänge des Wahr­
nehmens, Denkens und Handelns erschließen. Personen sind qua 
ihrer Körperlichkeit und der damit angereicherten oder materiell ge­
sättigten Kontextualität, Kulturalität, Leiblichkeit oder Geschlecht­
lichkeit imstande, Konzepten und Theorien vom Subjekt zu folgen, 
aber auch sich diesen zu entziehen.

600 Vgl. Hegel, Phänomenologie des Geistes, 126–36; weiterführend: Rohbeck, 
»Verkehrte Welt«.

601 Vgl. Haslanger, Der Wirklichkeit widerstehen, 71–2.

EPILOG

282

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit Rosenzweig und Levinas habe ich argumentiert, dass es zu 
kurz gedacht wäre, den widerständigen Entzug von äußerer Realität 
als einen bloßen individuell zu deutenden Emanzipations-, Befrei­
ungs- oder Ermächtigungsprozess zu verstehen. Die Vorwürfe von 
Rosenzweig und Levinas greifen hier weiter und der Vorbehalt ge­
genüber äußerer Realität betrifft, wie die Autoren es genannt haben, 
auch die philosophischen Voraussetzungen und Weichenstellungen, 
die das gesamte Verständnis von abendländischer Philosophie be­
treffen, und wie diese netzartig das Verständnis von Gegenwart be­
einflussen oder tentakelhaft umspannen. Den Autoren zufolge hat 
dieses Verständnis von Philosophie – beginnend mit Parmenides’ 
Identifizierung von Sein mit Denken – dazu beigetragen, dass ein 
bestimmtes Modell von Rationalität geschaffen und gleichzeitig die­
ses in ein randunscharfes Verhältnis zu einem hegemonialen bzw. 
politisch-totalitären Verständnis von Wirklichkeit gebracht wurde. 
Im Kontext dieses Unbehagens hat Levinas den philosophischen 
Gedanken des Widerstands radikalisiert und phänomenologisch 
ethisch vertieft.

Als Zeitzeuge der totalitären Bewegungen des 20. Jahrhunderts 
und als Betroffener und Überlebender der nationalsozialistischen 
Gewaltverbrechen hat Levinas persönliche Erfahrungen mit einem 
philosophischen Denken verwoben. Als Jude war auch Rosenzweig 
höchst leiblich und alltäglich konkret von nationalstaatlichen im­
perialen Vormachtstellungen und christlich-hegemonialen Vorstell­
ungen von Unrechtserfahrungen betroffen. Sie finden ihre Entspre­
chung in philosophischen Konzepten von Vernunft, Staat und vom 
Menschen und ziehen sich – Rosenzweig und Levinas zufolge – wie 
ein roter Faden durch die gesamte abendländische Geschichte.

1934 fragt der 29-jährige Levinas in Auseinandersetzung mit der 
Philosophie von Kant in dem Aufsatz »Einige Betrachtungen zur 
Philosophie des Hitlerismus«, welchen Beitrag das abendländische 
Denken geleistet hat, um »ursprüngliche[] Entscheidungen« eines 
Denkens zu verstehen, die es zustande gebracht haben, die Philoso­
phie des Hitlerismus mit der abendländischen Geschichte in ein 
randunscharfes Verhältnis zu bringen.602

»Ethik als erste Philosophie« ist die zentrale Perspektive, in der 
sich nach Levinas das Verständnis vom Widerstand zu entfalten 

602 Detaillierter, siehe oben Kap. 4.

EPILOG

283

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat. Die methodische Stoßrichtung dieses Verständnisses vom Wi­
derstand wendet sich gegen ein unpersönliches Verständnis von 
Philosophie, aber auch gegen ein unpersönliches Verständnis von 
Geschichte, welches Verhältnisse zwischen Idee und Wirklichkeit, 
Individuum und Allgemeinheit, Mann und Frau, Ich und Du etc. in 
ein randunscharfes Verhältnis zueinander bringt und diese in einer 
rational überspitzten Perspektive der Ganzheit, der Einheit, des 
Staates und den damit verknüpften Normalisierungs- und Totalisie­
rungsvorstellungen denkt, und wie diese sich in Subjekt-Objekt-Ver­
hältnisse einschreiben. Ausschlaggebend für solche Vorstellungen ist 
ein fragmentierter Zugriff auf Wirklichkeit und Körperlichkeit, wo­
durch Teilaspekte der Instrumentalisierung, Objektifizierung oder 
Idealisierung in den Vordergrund und phänomenologisch-leibliche 
Elemente in den Hintergrund treten.

Die methodische Stoßrichtung dieses Widerstands wendet sich 
aber auch gegen ein oberflächliches Verständnis vom Widerstand, 
welches das Denken auf Bekenntnisse, bloße Meinungen oder Ab­
sichtserklärungen reduziert. Widerstand ist vielschichtig und vor 
allem vielfältig-radikal zu denken. Ein Verständnis vom Denken, das 
seinen eigenen Widerstand leugnet und Denken als ein instrumen­
telles Vehikel begreift, um sich der äußeren Realität zu bemächtigen 
und dadurch dieser ihren Widerstand abspricht, sieht Levinas in 
einem klaren Zusammenhang zu einem gewaltbereiten und gewal­
termöglichenden Denken.

Von diesen Überlegungen habe ich mich leiten lassen und Levinas 
in diskursiver Auseinandersetzung zu Kant und Hegel gebracht. 
Widerstand erschließt sich bei Levinas weder über ein universal-ab­
straktes Gesetz, wie in Kants Universalisierungsformel des kategori­
schen Imperativs, er ist auch nicht wie bei Hegel ein begriffliches 
Element, das im Vorgang des Erkennens verändert, begrifflich über­
wunden oder aufgelöst wird. Levinas unterscheidet sich von Hegel 
und Kant nicht nur durch die Voraussetzungen, vermittels der das 
Denken denken kann, sondern auch vermittels der Konsequenzen. 
Der Fokus von Levinas’ Ethik ist nicht das Individuum und die nor­
mativ vermittelte Gewährleistung der individuellen Freiheit, und auf 
dieser Basis das Herstellen von geteilten Normen und epistemischen 
Tugenden, sondern sein Anliegen ist es, den Widerstand im Hinblick 
auf die Sicherstellung des Friedens zu erkennen und im Zeichen 
einer schwierigen Freiheit zu deuten.

EPILOG

284

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterschiedliche Denkweisen von Freiheit stehen auch für unter­
schiedliche Denkweisen des Widerstands. Bei Kant und Hegel sind 
die Fragen vorrangig, wie sich Freiheit herstellen, verwirklichen und 
begründen lässt, und welche Rolle der Widerstand dabei spielt. Bei 
Levinas hingegen ist Freiheit im Zeichen eines relational und nor­
mativ zu begreifenden Widerstands zu deuten. In diesem Verständ­
nis ist Freiheit eine Schwierige Freiheit, die sich vermittels Normen 
und Institutionen zu bewähren hat,603 sie ist nicht wie bei Hegel und 
Kant ein Bestimmungsmerkmal einer normativ vermittelten Hand­
lungs- und Gesinnungspraxis. Stehen also für Kant (und weiterfüh­
rend auch für Hegel) in ihrem Verständnis Freiheit, das Herstellen 
und Anwenden von Normen im Zentrum des Erkenntnis- und 
Handlungsinteresses, sind für Levinas sich im unendlichen Aufbau 
befindliche geschichtliche Verhältnisse zur Sicherung der Menschen­
rechte zentral und wie diese auf Fragen nach Herstellung und Be­
wahrung des Friedens übergreifen.604 Widerstand denkt Levinas 
phänomenologisch in der Perspektive des Friedens. Widerstand ist 
nicht ein Teilbereich des Wissens, der zu einem theoretischen Kalkül 
degradiert wird, er begründet die gesamte »Ordnung der Vernunft«, 
gerade dann, wenn sie in Hinblick auf den Frieden gedacht wird.

Jedoch wie findet dieser Umschlag von phänomenologischen zu 
ethischen Einflüssen statt? Bevor der Widerstand empirisch zu spre­
chen beginnt, zeigt er sich im Denken und im Wahrnehmen als 
Ermöglichungsbedingung und als Grenze. Dabei geht es nicht nur 
um den Transformationsprozess der Lichtreize in Signale, und wie 
diese von ihrer Trägermasse, den Pigmentzellen der Sinnesorgane, 
widerständig verarbeitet werden; auch die Trägermasse der Gedan­
ken, die Körperlichkeit der Person, hat eine widerständige Kenn­
zeichnung. Die bedeutungstragende und tonangebende Rolle, die 
der Widerstand für das Wahrnehmen, weiterführend für das Denken 
und das Handeln spielt, erlaubt es nicht, den Widerstand auf ein 
Vermögen, eine Fertigkeit, die ausgeübt oder unterlassen werden 
kann, zu reduzieren. Der Widerstand perfektioniert nicht das indivi­
duelle oder sozial strukturierte Bewusstsein, er ist nicht einfach ein 
bloßes Werkzeug oder Hilfsmittel, um bestimmte Inhalte des Den­

603 Vgl. Delhom, »Hegel, Levinas und das Verhältnis des Rechts zum Verletzungs­
verbot«, 129.

604 Weiterführend, Hirsch: »Vom Menschenrecht zum ewigen Frieden«.

EPILOG

285

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kens und Wahrnehmens zu identifizieren. Denken identifiziert nicht 
etwas, Handeln stellt nicht etwas her, sondern umgekehrt Denken 
und Handeln sind Vorgänge, die sich an Konstellationen des Wider­
stands erproben. Das gelingt aber nur dann, wenn Denken und 
Handeln selbst Vorgänge sind, die widerständig verfasst sind. Um es 
bildlich-metaphorisch auszudrücken: Wir denken nicht als Geister, 
die mit einem Körper beschwert sind, Denken ist nicht ein Fliegen 
in widerstandsloser Materie, wie es Kant über die Metapher der Tau­
be ausgedrückt hat. Wir denken und handeln vielleicht vielmehr im 
Sinne eines mimetisch-bewegenden, greifenden Haftens an wider­
ständiger Materie und bleiben mit dem Denkgegenstand materiell 
widerständig verknüpft. Der Denkgegenstand und das Denksubjekt 
greifen wie ein Klettverschluss höchst konkret leiblich, materiell 
und noumenal-gedanklich ineinander. Das Denksubjekt ergreift und 
begreift nicht den Denkgegenstand, weil dies bedeuten würde, dass 
das Denken den Denkgegenstand hegemonial-possessiv umschließt, 
und dieser dadurch auf die Voraussetzungen reduziert wird, die vom 
Denksubjekt im Sinne einer theoretischen Behauptung erstellt wer­
den. Denken erfolgt hier in Absetzung zu materiellen Verhältnissen, 
es bildet eine zweite Welt, indem es die Bodenhaftung zur Materie, 
zu den empirischen Konstellationen einer gesichtlichen Geschicht­
lichkeit hinter sich lässt.605

Aber welche Rolle hat der Widerstand, damit das Denken denken 
und das Handeln handeln kann? Dass der Widerstand nicht ein 
bloßes Werkzeug des Denkens und Handelns ist, heißt zunächst, 
dass der Widerstand sowohl transitiv als auch intransitiv zu sprechen 
beginnt. Er ist nicht nur ein Vorhandenes, er greift auch in den 
Vorgang des Denkens und Wahrnehmens ein, sowohl bezogen auf 
die Voraussetzungen als auch auf die Konsequenzen, in individueller, 
kollektiver und universeller Gestalt. Indem der Widerstand nicht 
nur Gegenstandsbereich ist, sondern auch Gestaltungsfaktor, ist es 
möglich, unterschiedliche Konstellationen des Widerstands in einen 
Zusammenhang zu bringen. Der individuelle, der kollektive und 
der universale Widerstand bezeichnen nicht unterschiedliche Regio­
nen des Wissens, der Widerstand selbst ist jene Gelenkstelle, die 
das Individuelle mit dem Körperlichen und weiterführend mit dem 
gedanklich Allgemeinen verbindet und trennt. Durch die Doppel­

605 Levinas, »Franz Rosenzweig. Ein modernes jüdisches Denken«, 107–17.

EPILOG

286

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellung des Ermöglichens und des Begrenzens hat der Widerstand 
selbst eine normative Ausstattung.

Kants Zweck-an-sich-Formel »Du sollst nicht instrumentalisieren« 
und Levinas’ ethische Widerstandsformel »Du sollst nicht töten« 
erweisen sich im Lichte dieser Betrachtung als zwei Seiten einer 
Medaille mit dem Anspruch, den Sinn des Widerstands als ein 
sprach- und friedensermöglichendes Geschehen am Leitfaden der 
Leiblichkeit der Person kritisch-hermeneutisch zu verstehen.606 Die 
Zusammenhänge zwischen Levinas und Kant greifen hier tiefer, 
als es vordergründig den Anschein hat;607 jedoch ein gedankliches 
Naheverhältnis zwischen Kant und Levinas zeigt sich nur dann, 
wenn die Vorbehalte, die Levinas gegen Kants metaphorischem Wi­
derstand hegt, vermittels dessen Universalität die Unsichtbarkeit und 
Depersonalisierung in ein begrifflich randunscharfes Verhältnis zu­
einander gebracht sind, ernst genommen werden.

Ein möglicher Vorbehalt ist abschließend noch zu entkräften. 
Der Widerstand ist bei Levinas nicht ein hermetisches Geschehen, 
das mehr oder minder voraussetzungslos in Erscheinung tritt. Dass 
ich/du/wir den Widerstand verstehen, sodass dieser in Erscheinung 
treten kann, und von anderen gehört und gesehen werden kann, 
hat bei Levinas eine klar textbasierte Ausrichtung. Digging in Text, 
Digging in Persons haben bei Levinas einen notwendigen Zusam­
menhang. Personen und Texte sind keine Rätsel, die auf einfache 
Weise gelöst werden können. Beide sind komplex mehrdeutig, so­
dass es uns nie gelingen wird, die Voraussetzungen, vermittels der 
wir andere, anderes verstehen, restlos aufzuklären; es bleibt ein nicht 
übersetzbarer Rest, und es ist letztlich der Widerstand dieses Restes, 
der bleibt, es ist aber auch der Widerstand gegen die Theorie, die 
etwas als etwas festschreiben möchte, die mich/dich/uns zu episte­
mischen Tugenden des Lesens, Hörens und Sprechens verpflichten, 
um Normen nicht nur zu befolgen, sondern sie auch neu zu denken, 
um auf dieser Grundlage handeln zu können.

Widerstand ist bei Levinas nicht nur ein Stachel, an dem sich 
Freiheit erproben muss,608 Widerstand ist auch der Garant dafür, 

606 Weiterführend, siehe oben Kap. 4.2.
607 Ich danke Christian Wiese für die Ergänzung.
608 Vgl. Cohen-Levinas, »The Corporeal Meaning of Time«, 26.

EPILOG

287

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass der Mensch als die »Personal-Struktur des Seins«609 nicht mit 
seinen »Werken und Werkzeugen«610 zusammenfällt. Jeder Mensch, 
notiert Rosenzweig, der dir im Leben begegnet, hat »drei Dinge: eine 
Maske, ein Gesicht und eine Seele«.611 Phänomenologisch gesprochen 
handelt es sich dabei um eine Begegnung, der es nicht gelingt, sich 
im Sein festzusetzen oder sich über das Sein zu definieren. Der 
Mensch ist mehr als sein Sein und ist, mit Alain Badiou gesprochen, 
das »widerständischste und paradoxeste aller Tiere«.612

609 Lévinas, »Jean Wahl und die Sinnlichkeit«, 167.
610 Lévinas, »Jean Wahl und die Sinnlichkeit«, 171.
611 Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, 66.
612 Vgl. Badiou, Ethik, 28.

EPILOG

288

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277 - am 20.01.2026, 01:59:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	EPILOG

