EPILOG5%7

Widerstand, der viele Gesichter und Geschichten hat, wird interdis-
ziplindr unterschiedlich betrachtet. Fast scheint es, als hitte jede
Wissenschaft ihren eigenen Widerstand ausgebildet, sodass eine na-
turwissenschaftliche Herangehensweise eine andere Diskurs- oder
Erzdhlstrategie bendtigt als eine gesellschaftliche oder kulturwissen-
schaftliche. Im Wissen um diese unterschiedlichen Verwendungs-
weisen habe ich nach Hilfestellungen oder Alternativen gefragt, die
eine philosophische Herangehensweise bieten kann. Ins Zentrum
meiner Aufmerksambkeit ist der Widerstand als Haltung und nicht
der Widerstand als Betrachtungsgegenstand geriickt. Nach Levinas
ist diese Haltung nicht wertneutral. Zu beriicksichtigen sind die
kérperlichen Voraussetzungen und Kontexte, die mit ethischen Ein-
sichten widerstandig verkniipft sind.

Wie aber lasst sich ein kdrperliches Verstindnis vom Widerstand
mit einem diskursiv-reflexiven Widerstand in einen Zusammenhang
bringen? Auffillig ist zundchst einmal die Leerstelle oder die begriff-
liche Liicke, die sich zwischen korperlichen und diskursiv-reflexi-
ven Gesichtspunkten bildet. Nicht die Frage nach einer Einheit
oder einer moglichst gehaltvollen Verbindung zwischen korperli-
chen und diskursiven Gesichtspunkten ist von Bedeutung. Vorrangig
ist die Mehrfachstellung, die der Widerstand hat, ndmlich seine kor-
perlich-empirische Beschaffenheit, seine Sichtbarkeit als Hindernis
oder als naturwissenschaftlich zu denkendes Schwergewicht und
sein in mancherlei Hinsicht unsichtbarer, begrifflich-epistemischer
Anspruch, der sich sowohl als Inhalt als auch als Erméglichungsbe-
dingung und Grenze des begrifflichen Denkens zeigt. Es ist diese
Mehrfachstellung, die sich in einer interdisziplindren Vielfalt abbil-
det, und die vielleicht zu der Annahme berechtigt, dass der Wider-

597 Grundlage des Epilogs war das am 25. April 2024 abgehaltene Habilitations-
kolloquium. Fiir die Diskussion danke ich Arno Bohler, Birgit Langenthaler,
Claudia Schumann, Georg Schiemer, Martin Kusch, Natascha Gruver und
Sophie-Juliane Veigl.

277

https://dol. - am 20.01.2028, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

stand einen Nukleus darstellt, den Geistes-, Human-, Kunst- und
Naturwissenschaften umkreisen.

In Fortfithrung einer mehrdimensionalen Betrachtung des Wi-
derstands stellt sich dann auch die Frage nach Gesichtspunkten,
die es erlauben, die vielschichtigen Erscheinungsformen des Wi-
derstands methodisch zu denken. Die Beantwortung dieser Frage
verlangt nach einer philosophischen Herangehensweise und nach
einem Standpunkt, damit sinnvolle Fragen gestellt werden kénnen.
Kants methodischer Skeptizismus hat den Weg gewiesen, indem
er betont hat, dass erst die Festlegung der Grenze des Wissens es
ermoglicht, den gegenstandlichen Bereich des Wissens zu definieren.
Diese Abgrenzung begriindet ein theoretisches und ein praktisches
Verstdndnis des Widerstands. Diese Zweiteilung, die der Widerstand
aufweist, findet in einem zweifachen Verstandnis von Vernunft eine
Entsprechung. Auch das Aufgabenfeld der Vernunft beschrankt sich
nicht darin, als theorieimmanente Gréfe den Vorgaben einer Theo-
rie zu folgen; das Aufgabenfeld der theoretischen Vernunft weist
tiber sich hinaus. Vernunft mochte nicht nur erkannt, sie mochte
auch anerkannt, von anderen gesehen und gehort werden. Theoreti-
sche Vernunft, die iiber sich selbst hinausweist, verlangt nach prakti-
scher Vernunft. Das Anliegen der theoretischen Vernunft erschliefit
sich erst tiber das Primat der praktischen Vernunft. Diese bereits bei
Kant angelegte Einsicht hat Levinas am Leitfaden des Widerstands
methodisch vertieft. Denn Vernunft, die nicht nur gedacht, sondern
auch gehandelt, und damit gesehen und gehdrt werden mochte,
verlduft nicht widerstandsfrei. Widerstand ist nicht nur eine notwen-
dige Begleitung fiir Einsatzweisen der Vernunft, er ist auch eine
Erméglichungsbedingung und Grenze. Anders als bei Kant ist bei
Levinas Grenze nicht blof3 epistemisch verfasst, sie ist auch ethisch
verfasst. Denn Widerstand ist nicht nur eine epistemische Grenze,
die zu beschreiben und zu erkennen ist, er ist auch eine sprechende
Grenze, die im Angesicht der anderen zum Sprechen kommt. Mit
dieser Erginzung, die Levinas vorgenommen hat, sind erhebliche
methodische Verschiebungen verbunden. Denn Levinas hat nicht
nur mit Kant betont, dass das Primat der theoretischen Vernunft
sich iber das Primat der praktischen Vernunft erschliefit, er hat
auch betont, dass ein philosophisches Verstindnis vom Widerstand
sich moglichst gehaltvoll in phanomenologisch-ethischer Perspekti-
ve zeigt. Ein ethisches Verstindnis des Widerstands verlduft weder

278

hitpsfdol - am 20.01.2026, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

voraussetzungslos noch kontextunabhangig. Die Schnittstelle, an der
sich unterschiedliche Ebenen der Betrachtung iiberschneiden, ist
die Person. Die Person ist als denkende und handelnde Instanz
Akteurin, Zeugin und Anklagerin, welche die Konstellationen des
Widerstands im Vorgang des Denkens und Handelns ermdglicht,
erfahrt und gestaltet.

Eine personengebundene Betrachtung des Widerstands setzt eine
Verschiebung voraus, ndmlich vom Widerstand als Betrachtungsge-
genstand zum Widerstand der Person, die bereits in ihrem prakti-
schen Selbstverstindnis widerstdndig verfasst ist. Weder triumphiert
der Leib tber das Selbst, noch ist das Selbstbewusstsein die pri-
vilegierte Perspektive, in der sich das Verstindnis von anderen er-
schliefit. Diese Wechselseitigkeit ist aber noch weiter zu denken. Wi-
derstandig verflochten ist die Person nicht nur mit ihrer Korperlich-
keit, widerstdndig verflochten ist die Person mit ihrer Umgebung,
ihren Kontexten und Handlungssituationen. In diesem Wechselspiel
der Perspektiven ist der Widerstand ein kritisch-hermeneutischer
Gestaltungsfaktor,”® der eine Auseinandersetzung mit inter-, intra-
und transpersonalen Verhiltnissen erméglicht und durch diese Er-
moglichung auf das Verstindnis von Gesellschaft und Geschichte
tibergreift und nach einer Beschreibung danach verlangt, was, wie,
ob und schliefllich warum diese Verhdltnisse am Leitfaden des
Widerstands miteinander interagieren bzw. durch diesen sich von-
einander unterscheiden. In dieser Aneinanderreihung von Fragewor-
tern (was, wie, warum) kiindigt sich bereits die weitere Vorgehens-
weise an. Die Stofirichtung meiner Erkundung hat sich ndmlich von
den Was- und Wie-Fragen — Was ist der Widerstand und wie zeigt
sich der Widerstand? - zu den Warum-Fragen verschoben. Damit
hat sich auch das Verstindnis von Personen verschoben. Nicht die
Frage: Was ist die Person, aus welchen begrifflichen Merkmalen setzt
sie sich zusammen, sodass es plausibel erscheint davon zu sprechen?
Oder: Wie unterscheidet sich die Person von anderen Lebewesen?
Wie zeigt sich die Person, oder wie zeigt sie sich nicht? Sondern
die Frage: Warum brauchen wir den Begrift der Person und wie
verhdlt sich diese zu interpersonalen Gebilden, wie zum Beispiel
Gruppe oder Gesellschaft, und welche Rolle spielt der Widerstand
dabei? Warum-Fragen sind sowohl mit Ursachen und Zielen als

598 Ich danke Robert Bernasconi fiir die Erganzung.

279

https://dol. - am 20.01.2028, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

auch mit Zwecken verkniipft. Diese Doppelstellung ermdoglicht es
meiner Auffassung zufolge, den Widerstand ethisch-phdnomenolo-
gisch und nicht exoterisch (ideologisch, etc.) zu betrachten.

Ich mochte diesen Zusammenhang am Verstdndnis von Personen
darlegen. Die Frage: Warum gibt es Personen? konnte in einer exo-
terischen Perspektive bedeuten, dass Personen von externen Wesen
geschaffen wurden und aufgrund dieser Entstehung eine Existenzbe-
rechtigung erlangt haben, aus der sich Inhalte der Lebensfithrung
ableiten lieflen. In dieser Perspektive gibt es keinen personalen Wi-
derstand, sondern eine mehr oder minder vorhersehbare Entfaltung
oder Bestimmung von Person-Sein. In ethisch-phdanomenologischer
Perspektive jedoch lenkt die Warum-Frage als Kausalititsfrage das
Augenmerk auf die Zweckfrage, die intrinsisch-widerstindig das
Selbstverstdndnis von Personen betriftt. Widerstand ist nicht etwas,
das von aufen an Personen herangetragen wird, sondern ein Gegen-
standsbereich, der sich bereits seit dem Beginn der menschlichen
Existenz artikuliert. Die Person ist weder eine leere, unbeschriebene
Plattform, die iiber sozialkulturelle Einfliisse erst bespielt oder herge-
stellt wird, die Person kommt auch nicht als reines Triebbiindel auf
die Welt, das iiber soziale Mechanismen erst zugerichtet wird, die
Person ist von Anfang an, also von Geburt an durch ihre Kérperlich-
keit hochst widerstandig und zugleich hochst individuell vermischt
mit prareflexiven, unbewussten Fantasien und Vorstellungen, Reiz-
eindriicken und Reaktionsformen, die sich an der Bruchstelle und in
widerstandiger Auseinandersetzung zwischen individuellen und in-
terpersonalen Konstellationen bilden und verdndern. Ihre leibliche
Besonderheit ist eine Urschrift, die am Leitfaden des Widerstands
reflexiv-diskursiv und interpersonal zu entziffern ist.

Die Person ist durch ihre Leiblichkeit imstande, einen Widerstand
auszubilden, indem sie kérperlich-sinnliche Einfliisse mit kognitiv-
ideellen Inhalten vermischt. Mit anderen Worten: Ein personales
Verstindnis vom Widerstand ist nur dann méglich, wenn das Selbst-
bewusstsein als ein zugleich kérperlich verfasstes begriffen wird,
und nicht als ein solches, das dem Korperlichen aufgestockt ist. Mit
Blick auf bildungsphilosophische und geschichtsphilosophische Tex-
te Kants kann einer strengen Spaltung zwischen noumenaler Person
und empirisch bestimmter Personlichkeit widersprochen werden.>?

599 Ich danke Anne Reichold fiir die Erginzung.

280

https://dol. - am 20.01.2028, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

Kants Analysen zum »krummen Holz« verweisen auf die enge Ver-
netzung von Korperlichkeit und Person, von Sinnlichkeit und Ver-
nunft, die sich in einem stindigen Austausch mit geschichtlichen
und aktuellen Zusammenhéngen befindet. In all diesen Konstella-
tionen ist der Widerstand ein integraler Faktor fiir die Auslegung
der singuldren als auch der interpersonalen Verhiltnisse. Deutlicher
jedoch als Kants teilweise im Metaphorischen verweilenden Formu-
lierungen vom Widerstand haben meiner Auffassung zufolge sowohl
Hegel als auch Levinas den Widerstand als zentralen Gestaltungs-
faktor fir das Denken und Handeln der Person/en beansprucht.
Beide sind zu hochst unterschiedlichen Ergebnissen gelangt, worauf
noch zuriickzukommen sein wird. Zwischen Hegel und Levinas
liegen aber nicht nur gedankliche Welten, dazwischen liegen auch
gesellschaftliche und kulturelle Einbriiche, die ein Sprechen vom
Widerstand vor komplett neue Voraussetzungen gestellt haben.

Die Leichtfertigkeit, mit der totalitire Denker oder Akteure
den Widerstand fiir ihre eigenen individuellen politischen Zwecke
dienstbar gemacht haben, wurde durch die national-hegemonialen
Zuspitzungen und totalitiren Einbriiche des 20. Jahrhunderts deut-
lich gemacht. Sie hat auch deutlich gemacht, dass die Besonderheit
der Person sich nicht in der iibergeordneten Perspektive des Staates,
einer Idee oder einer anderen gedanklichen Konstruktion erschliefst.
Die Person ist zundchst und zuvorderst eine leibliche und eine exis-
tenzielle Besonderheit, die sich theoretischen Verallgemeinerungen
zuordnen lasst, sich diesen aber auch hochst konkret und leiblich
widerstdndig entzieht.

Levinas’ Schlussfolgerung oder Bestandsaufnahme dazu lautet,
dass die Person nicht iiber bereits etablierte Inhalte definiert wird,
sondern dass die korperliche Widerstdndigkeit der Person den Dreh-
und Angelpunkt bildet, vermittels der sich ein politisch-ethisches
Verstandnis der Person und die davon abgeleiteten empirischen In-
halte erschlieflen. Wenn es um empirisch vielfaltige Konstellationen
geht, geht es nicht um eine summarische Auflistung oder um ein
systematisches Beschreiben von Erscheinungsformen und wie diese
sich den Widerstand zunutze gemacht haben, es geht auch - um
es mit G. W. F. Hegel, Johannes Rohbeck oder Sally Haslanger zu
formulieren - zunéchst um ein Verstandnis von duflerer Realitét, das

281

hitpsfdol - am 20.01.2026, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

am Leitfaden der »verkehrten Welt«®00 zu deuten ist. Es ist nicht die
Aufgabe der Philosophin sich einer dufleren Wirklichkeit moglichst
wertneutral anzundhern oder sich dieser anzupassen oder unterzu-
ordnen, vielmehr gilt, dass das Denken mit einem »Widerstehen der
dufleren Realitdt« beginnt.6%!

Ein Widerstand, dem ein Widerstehen als subjektive und ethische
Haltung zu eigen ist, macht deutlich, dass dieser nicht einen Spezial-
bereich von Realitdt bezeichnet, auf deren Grundlage die diskursiven
Kompetenzen der Philosophie sich auszurichten oder einzustellen zu
haben. Philosophie wire dann nichts anderes als Handlanger oder
Vollstrecker von bestehenden, bereits etablierten Interessen, egal
welcher Herkunft. In philosophischer Perspektive betrachtet ist der
Widerstand primér nicht thematisch, sondern methodisch verfasst,
sodass es dann auch moglich ist, Ethik und Widerstand als einen
Zusammenhang zu betrachten. Diesen Zusammenhang hat Levinas
in meiner Lesart klar erkannt und ich lese diesen Zusammenhang
als das durchgiéngige Denkmotiv seiner Schriften.

Um es anders zu formulieren: Ethik als der Bereich des Urtei-
lens, Einschitzens und Beschreibens ist nicht eine zweite Schicht,
die als Farbschicht oder Lack der dufleren Welt anhaftet. Sie tritt
vorrangig durch ihr widerstindiges Verstindnis von duferer Reali-
tat in Erscheinung und mochte in dieser Widerstandigkeit auch
gelesen und erkannt werden. Im Deutungskreis dieser Gedanken
ist auch Levinas’ Widerstand gegen ein objektivierbares Verstindnis
von duflerer Realitdt angesiedelt. Nicht transpersonale Gebilde, wie
der Staat, die Zugehorigkeit zu einer wie auch immer gearteten
Seinsgemeinschaft, Idee, logischem Prinzip, oder Denkschule, son-
dern die Person als Gesicht und als Geschichte und ihr Vermogen
Widerstand auszuiiben, ist die primdre Perspektive, in der sich das
Verstdndnis von duflerer Realitdt, aber auch die Vorginge des Wahr-
nehmens, Denkens und Handelns erschlieflen. Personen sind qua
ihrer Korperlichkeit und der damit angereicherten oder materiell ge-
sattigten Kontextualitat, Kulturalitdt, Leiblichkeit oder Geschlecht-
lichkeit imstande, Konzepten und Theorien vom Subjekt zu folgen,
aber auch sich diesen zu entziehen.

600 Vgl. Hegel, Phinomenologie des Geistes, 126-36; weiterfithrend: Rohbeck,
»Verkehrte Welt«.
601 Vgl. Haslanger, Der Wirklichkeit widerstehen, 71-2.

282

https://dol. - am 20.01.2028, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

Mit Rosenzweig und Levinas habe ich argumentiert, dass es zu
kurz gedacht wire, den widerstandigen Entzug von duflerer Realitat
als einen blolen individuell zu deutenden Emanzipations-, Befrei-
ungs- oder Ermichtigungsprozess zu verstehen. Die Vorwiirfe von
Rosenzweig und Levinas greifen hier weiter und der Vorbehalt ge-
geniiber duflerer Realitdt betrifft, wie die Autoren es genannt haben,
auch die philosophischen Voraussetzungen und Weichenstellungen,
die das gesamte Verstindnis von abendldndischer Philosophie be-
treffen, und wie diese netzartig das Verstindnis von Gegenwart be-
einflussen oder tentakelhaft umspannen. Den Autoren zufolge hat
dieses Verstdndnis von Philosophie - beginnend mit Parmenides’
Identifizierung von Sein mit Denken - dazu beigetragen, dass ein
bestimmtes Modell von Rationalitdt geschaffen und gleichzeitig die-
ses in ein randunscharfes Verhiltnis zu einem hegemonialen bzw.
politisch-totalitdren Verstindnis von Wirklichkeit gebracht wurde.
Im Kontext dieses Unbehagens hat Levinas den philosophischen
Gedanken des Widerstands radikalisiert und phédnomenologisch
ethisch vertieft.

Als Zeitzeuge der totalitiren Bewegungen des 20. Jahrhunderts
und als Betroffener und Uberlebender der nationalsozialistischen
Gewaltverbrechen hat Levinas personliche Erfahrungen mit einem
philosophischen Denken verwoben. Als Jude war auch Rosenzweig
hochst leiblich und alltdglich konkret von nationalstaatlichen im-
perialen Vormachtstellungen und christlich-hegemonialen Vorstell-
ungen von Unrechtserfahrungen betroffen. Sie finden ihre Entspre-
chung in philosophischen Konzepten von Vernunft, Staat und vom
Menschen und ziehen sich - Rosenzweig und Levinas zufolge — wie
ein roter Faden durch die gesamte abendldndische Geschichte.

1934 fragt der 29-jahrige Levinas in Auseinandersetzung mit der
Philosophie von Kant in dem Aufsatz »Einige Betrachtungen zur
Philosophie des Hitlerismus«, welchen Beitrag das abendlandische
Denken geleistet hat, um »urspriingliche[] Entscheidungen« eines
Denkens zu verstehen, die es zustande gebracht haben, die Philoso-
phie des Hitlerismus mit der abendlédndischen Geschichte in ein
randunscharfes Verhiltnis zu bringen.%0?

»Ethik als erste Philosophie« ist die zentrale Perspektive, in der
sich nach Levinas das Verstindnis vom Widerstand zu entfalten

602 Detaillierter, sieche oben Kap. 4.

283

https://dol. - am 20.01.2028, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

hat. Die methodische Stofirichtung dieses Verstandnisses vom Wi-
derstand wendet sich gegen ein unpersonliches Verstindnis von
Philosophie, aber auch gegen ein unpersonliches Verstindnis von
Geschichte, welches Verhiltnisse zwischen Idee und Wirklichkeit,
Individuum und Allgemeinheit, Mann und Frau, Ich und Du etc. in
ein randunscharfes Verhdltnis zueinander bringt und diese in einer
rational iiberspitzten Perspektive der Ganzheit, der Einheit, des
Staates und den damit verkniipften Normalisierungs- und Totalisie-
rungsvorstellungen denkt, und wie diese sich in Subjekt-Objekt-Ver-
héltnisse einschreiben. Ausschlaggebend fiir solche Vorstellungen ist
ein fragmentierter Zugriff auf Wirklichkeit und Korperlichkeit, wo-
durch Teilaspekte der Instrumentalisierung, Objektifizierung oder
Idealisierung in den Vordergrund und phéanomenologisch-leibliche
Elemente in den Hintergrund treten.

Die methodische Stofirichtung dieses Widerstands wendet sich
aber auch gegen ein oberfldchliches Verstindnis vom Widerstand,
welches das Denken auf Bekenntnisse, blofle Meinungen oder Ab-
sichtserkldrungen reduziert. Widerstand ist vielschichtig und vor
allem vielféltig-radikal zu denken. Ein Verstandnis vom Denken, das
seinen eigenen Widerstand leugnet und Denken als ein instrumen-
telles Vehikel begreift, um sich der dufleren Realitdt zu beméachtigen
und dadurch dieser ihren Widerstand abspricht, sieht Levinas in
einem klaren Zusammenhang zu einem gewaltbereiten und gewal-
termdglichenden Denken.

Von diesen Uberlegungen habe ich mich leiten lassen und Levinas
in diskursiver Auseinandersetzung zu Kant und Hegel gebracht.
Widerstand erschlieft sich bei Levinas weder iiber ein universal-ab-
straktes Gesetz, wie in Kants Universalisierungsformel des kategori-
schen Imperativs, er ist auch nicht wie bei Hegel ein begriffliches
Element, das im Vorgang des Erkennens verdndert, begrifflich iiber-
wunden oder aufgelost wird. Levinas unterscheidet sich von Hegel
und Kant nicht nur durch die Voraussetzungen, vermittels der das
Denken denken kann, sondern auch vermittels der Konsequenzen.
Der Fokus von Levinas’ Ethik ist nicht das Individuum und die nor-
mativ vermittelte Gewahrleistung der individuellen Freiheit, und auf
dieser Basis das Herstellen von geteilten Normen und epistemischen
Tugenden, sondern sein Anliegen ist es, den Widerstand im Hinblick
auf die Sicherstellung des Friedens zu erkennen und im Zeichen
einer schwierigen Freiheit zu deuten.

284

hitpsfdol - am 20.01.2026, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

Unterschiedliche Denkweisen von Freiheit stehen auch fiir unter-
schiedliche Denkweisen des Widerstands. Bei Kant und Hegel sind
die Fragen vorrangig, wie sich Freiheit herstellen, verwirklichen und
begriinden lésst, und welche Rolle der Widerstand dabei spielt. Bei
Levinas hingegen ist Freiheit im Zeichen eines relational und nor-
mativ zu begreifenden Widerstands zu deuten. In diesem Verstdnd-
nis ist Freiheit eine Schwierige Freiheit, die sich vermittels Normen
und Institutionen zu bewdhren hat,%% sie ist nicht wie bei Hegel und
Kant ein Bestimmungsmerkmal einer normativ vermittelten Hand-
lungs- und Gesinnungspraxis. Stehen also fiir Kant (und weiterfiih-
rend auch fiir Hegel) in ihrem Verstindnis Freiheit, das Herstellen
und Anwenden von Normen im Zentrum des Erkenntnis- und
Handlungsinteresses, sind fiir Levinas sich im unendlichen Aufbau
befindliche geschichtliche Verhiltnisse zur Sicherung der Menschen-
rechte zentral und wie diese auf Fragen nach Herstellung und Be-
wahrung des Friedens iibergreifen.®** Widerstand denkt Levinas
phanomenologisch in der Perspektive des Friedens. Widerstand ist
nicht ein Teilbereich des Wissens, der zu einem theoretischen Kalkiil
degradiert wird, er begriindet die gesamte »Ordnung der Vernunfi«,
gerade dann, wenn sie in Hinblick auf den Frieden gedacht wird.

Jedoch wie findet dieser Umschlag von phdnomenologischen zu
ethischen Einfliissen statt? Bevor der Widerstand empirisch zu spre-
chen beginnt, zeigt er sich im Denken und im Wahrnehmen als
Ermdglichungsbedingung und als Grenze. Dabei geht es nicht nur
um den Transformationsprozess der Lichtreize in Signale, und wie
diese von ihrer Tragermasse, den Pigmentzellen der Sinnesorgane,
widerstandig verarbeitet werden; auch die Trigermasse der Gedan-
ken, die Korperlichkeit der Person, hat eine widerstindige Kenn-
zeichnung. Die bedeutungstragende und tonangebende Rolle, die
der Widerstand fiir das Wahrnehmen, weiterfithrend fiir das Denken
und das Handeln spielt, erlaubt es nicht, den Widerstand auf ein
Vermogen, eine Fertigkeit, die ausgeiibt oder unterlassen werden
kann, zu reduzieren. Der Widerstand perfektioniert nicht das indivi-
duelle oder sozial strukturierte Bewusstsein, er ist nicht einfach ein
blofles Werkzeug oder Hilfsmittel, um bestimmte Inhalte des Den-

603 Vgl. Delhom, »Hegel, Levinas und das Verhiltnis des Rechts zum Verletzungs-
verbotx, 129.
604 Weiterfithrend, Hirsch: »Vom Menschenrecht zum ewigen Frieden«.

285

hitpsfdol - am 20.01.2026, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

kens und Wahrnehmens zu identifizieren. Denken identifiziert nicht
etwas, Handeln stellt nicht etwas her, sondern umgekehrt Denken
und Handeln sind Vorginge, die sich an Konstellationen des Wider-
stands erproben. Das gelingt aber nur dann, wenn Denken und
Handeln selbst Vorgiange sind, die widerstdndig verfasst sind. Um es
bildlich-metaphorisch auszudriicken: Wir denken nicht als Geister,
die mit einem Korper beschwert sind, Denken ist nicht ein Fliegen
in widerstandsloser Materie, wie es Kant iiber die Metapher der Tau-
be ausgedriickt hat. Wir denken und handeln vielleicht vielmehr im
Sinne eines mimetisch-bewegenden, greifenden Haftens an wider-
stindiger Materie und bleiben mit dem Denkgegenstand materiell
widerstdndig verkniipft. Der Denkgegenstand und das Denksubjekt
greifen wie ein Klettverschluss hochst konkret leiblich, materiell
und noumenal-gedanklich ineinander. Das Denksubjekt ergreift und
begreift nicht den Denkgegenstand, weil dies bedeuten wiirde, dass
das Denken den Denkgegenstand hegemonial-possessiv umschliefit,
und dieser dadurch auf die Voraussetzungen reduziert wird, die vom
Denksubjekt im Sinne einer theoretischen Behauptung erstellt wer-
den. Denken erfolgt hier in Absetzung zu materiellen Verhéltnissen,
es bildet eine zweite Welt, indem es die Bodenhaftung zur Materie,
zu den empirischen Konstellationen einer gesichtlichen Geschicht-
lichkeit hinter sich lasst.5%

Aber welche Rolle hat der Widerstand, damit das Denken denken
und das Handeln handeln kann? Dass der Widerstand nicht ein
blofles Werkzeug des Denkens und Handelns ist, heifft zunéchst,
dass der Widerstand sowohl transitiv als auch intransitiv zu sprechen
beginnt. Er ist nicht nur ein Vorhandenes, er greift auch in den
Vorgang des Denkens und Wahrnehmens ein, sowohl bezogen auf
die Voraussetzungen als auch auf die Konsequenzen, in individueller,
kollektiver und universeller Gestalt. Indem der Widerstand nicht
nur Gegenstandsbereich ist, sondern auch Gestaltungsfaktor, ist es
moglich, unterschiedliche Konstellationen des Widerstands in einen
Zusammenhang zu bringen. Der individuelle, der kollektive und
der universale Widerstand bezeichnen nicht unterschiedliche Regio-
nen des Wissens, der Widerstand selbst ist jene Gelenkstelle, die
das Individuelle mit dem Korperlichen und weiterfithrend mit dem
gedanklich Allgemeinen verbindet und trennt. Durch die Doppel-

605 Levinas, »Franz Rosenzweig. Ein modernes jiidisches Denken«, 107-17.

286

https://dol. - am 20.01.2028, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

stellung des Ermoglichens und des Begrenzens hat der Widerstand
selbst eine normative Ausstattung.

Kants Zweck-an-sich-Formel »Du sollst nicht instrumentalisieren«
und Levinas™ ethische Widerstandsformel »Du sollst nicht toten«
erweisen sich im Lichte dieser Betrachtung als zwei Seiten einer
Medaille mit dem Anspruch, den Sinn des Widerstands als ein
sprach- und friedensermdglichendes Geschehen am Leitfaden der
Leiblichkeit der Person kritisch-hermeneutisch zu verstehen.®%® Die
Zusammenhénge zwischen Levinas und Kant greifen hier tiefer,
als es vordergriindig den Anschein hat;®?” jedoch ein gedankliches
Naheverhiltnis zwischen Kant und Levinas zeigt sich nur dann,
wenn die Vorbehalte, die Levinas gegen Kants metaphorischem Wi-
derstand hegt, vermittels dessen Universalitdt die Unsichtbarkeit und
Depersonalisierung in ein begrifflich randunscharfes Verhaltnis zu-
einander gebracht sind, ernst genommen werden.

Ein moglicher Vorbehalt ist abschlieflend noch zu entkriften.
Der Widerstand ist bei Levinas nicht ein hermetisches Geschehen,
das mehr oder minder voraussetzungslos in Erscheinung tritt. Dass
ich/du/wir den Widerstand verstehen, sodass dieser in Erscheinung
treten kann, und von anderen gehdrt und gesehen werden kann,
hat bei Levinas eine klar textbasierte Ausrichtung. Digging in Text,
Digging in Persons haben bei Levinas einen notwendigen Zusam-
menhang. Personen und Texte sind keine Ritsel, die auf einfache
Weise gelost werden konnen. Beide sind komplex mehrdeutig, so-
dass es uns nie gelingen wird, die Voraussetzungen, vermittels der
wir andere, anderes verstehen, restlos aufzuklaren; es bleibt ein nicht
ubersetzbarer Rest, und es ist letztlich der Widerstand dieses Restes,
der bleibt, es ist aber auch der Widerstand gegen die Theorie, die
etwas als etwas festschreiben mochte, die mich/dich/uns zu episte-
mischen Tugenden des Lesens, Horens und Sprechens verpflichten,
um Normen nicht nur zu befolgen, sondern sie auch neu zu denken,
um auf dieser Grundlage handeln zu kénnen.

Widerstand ist bei Levinas nicht nur ein Stachel, an dem sich
Freiheit erproben muss,%%® Widerstand ist auch der Garant dafiir,

606 Weiterfithrend, siehe oben Kap. 4.2.
607 Ich danke Christian Wiese fiir die Ergdnzung.
608 Vgl. Cohen-Levinas, »The Corporeal Meaning of Timex, 26.

287

https://dol. - am 20.01.2028, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

dass der Mensch als die »Personal-Struktur des Seins«®%° nicht mit
seinen »Werken und Werkzeugen«®'® zusammenfillt. Jeder Mensch,
notiert Rosenzweig, der dir im Leben begegnet, hat »drei Dinge: eine
Maske, ein Gesicht und eine Seele«."! Phanomenologisch gesprochen
handelt es sich dabei um eine Begegnung, der es nicht gelingt, sich
im Sein festzusetzen oder sich iiber das Sein zu definieren. Der
Mensch ist mehr als sein Sein und ist, mit Alain Badiou gesprochen,
das »widerstindischste und paradoxeste aller Tiere«.%1

609 Lévinas, »Jean Wahl und die Sinnlichkeit«, 167.
610 Lévinas, »Jean Wahl und die Sinnlichkeit«, 171.
611 Rosenzweig, Briefe und Tagebiicher, 66.

612 Vgl. Badiou, Ethik, 28.

288

hitpsfdol - am 20.01.2026, 01:58:46.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	EPILOG

