6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien

Die Diskurse um Moderne, Postmoderne, den Ubergang vom einen zum anderen sowie
explizit Fragen von Erziehung innerhalb dieser Diskurse werden von den Autor*innen
der Critical Pedagogy beziehungsweise benachbarter Disziplinen kontrovers diskutiert."
Zwar stiitzt sich Giroux in seinen Arbeiten auf eine Vielzahl von Autor*innen, meines
Erachtens stechen jedoch zwei Autoren heraus, wenn es darum geht, Moderne und Post-
moderne im Hinblick auf Méglichkeiten der Realisierung radikaler Demokratie sowie
der Begriindung einer radikalen, postmodernen Pidagogik zu untersuchen: Jiirgen Ha-
bermas und Zygmunt Bauman.

Im Folgenden werden die Grundbegriffe und zentralen Auseinandersetzungen die-
ser beiden Autoren dargestellt und anschliefend jeweils beziiglich ihrer Rezeption und
Wirkung in der Critical Pedagogy befragt. Bei Habermas wird hier insbesondere die kriti-
sche Auseinandersetzung mit seinem Ansatz aufgenommen, die sich bei der politischen
Theoretikerin Nancy Fraser findet, da sie zum einen grofien Einfluss auf den Diskurs hat
und sie zum anderen eine bis heute wichtige Stimme kritisch-feministischer Theoriebil-
dungist, auch und gerade im Kontext radikaler Demokratie. Die Arbeiten Zygmunt Bau-
mans gelten als duferst einflussreich sowohl in der Soziologie, als auch dariiber hinaus
und werden von Giroux breit rezipiert. Zudem bieten Baumans Arbeiten dufderst frucht-
bare Ansitze fiir die Analyse bildungsphilosophischer sowie erziehungs-wissenschaftli-
cher Diskurse heute.

6.1 Habermas und seine Kritiker*innen

Jiurgen Habermas (*1929) ist einer der bedeutendsten und meistrezipiertesten Philoso-
phen unserer Zeit. Er war Schiler Adornos und zdhlt im Kontext der Frankfurter Schule
zur jiingeren Kritischen Theorie.” Im Folgenden wird zunichst seine bedeutende Theo-
rie des kommunikativen Handelns vorgestellt sowie auf seinen Begriff der Offentlich-

1 Vgl. beispielsweise Aronowitz/Giroux (1991), Baudrillard (1987), Lyotard (1984), Jameson (1984),
Kellner (1988), Rorty (1985), Eagleton (1985/1986).
2 Vgl. Teil I1l, Kapitel 2 in dieser Arbeit.

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

keit eingegangen, woran auch die spiter aufgenommene Auseinandersetzung mit Nan-
cy Fraser ankniipfen wird.

6.1.1 Grundziige der Theorie des kommunikativen Handelns und des Konzepts
der Offentlichkeit

Mit seinem Hauptwerk »Theorie des kommunikativen Handelns« (1981) legt Habermas
eine mikrosoziologische Handlungstheorie, eine makrosoziologische Gesellschaftstheo-
rie sowie eine Theorie der Moderne vor (vgl. Habermas 1985a, 8). Dies stellt unter ande-
rem eine sprachtheoretische sowie intersubjektive Wende der Kritischen Theorie dar, bei
der die Rationalitit kommunikativen Handelns im Vordergrund steht. So geht es Haber-
mas unter anderem um eine kritische Gesellschaftstheorie, die im Gegensatz zu der von
Adorno und Horkheimer konstatierten instrumentellen Vernunft und dem damit ver-
bundenen Resiimee einer gescheiterten Aufklirung, das Projekt der Moderne als unvoll-
endet betrachtet. Seine Theorie kann als Rationalititstheorie bezeichnet werden, da er
das Projekt der Moderne anhand verschiedener Rationalisierungsentwicklungen nach-
zeichnet, wobei er unter anderem Piaget, Popper, Weber, Horkheimer/Adorno, Mead,
Durkheim und Parsons aufgreift und diskutiert.

Aufbauend auf der Theorie des kommunikativen Handelns entwickelt Habermas
spiter die Diskursethik. Die Diskursethik formuliert Regeln, wie in der gesellschaft-
lichen Situation verfahren werden soll, damit diese moglichst gerecht und damit
moralisch gut ist. Als moralisch gut gilt das, was alle am Diskurs Beteiligten ohne
Zwang beschliefRen. Zentrale Aspekte der Theorie kommunikativen Handelns arbeitet
Habermas spiter unter anderem in Faktizitit und Geltung (1992) anhand des Sys-
tems des Rechts und der Idee des Rechtstaats weiter aus. Hier entfaltet er zudem das
Modell der deliberativen Demokratie, das in der Auseinandersetzung um (radikale)
Demokratietheorien in dieser Arbeit bedeutsam wird.

Im Folgenden werden zunichst die Grundbegriffe und Grundziige der Habermas-
schen Theorie kommunikativen Handelns dargestellt, die sich in 1) die Handlungstheo-
rie, 2) die Gesellschaftstheorie und 3) die Theorie der Moderne gliedert. AnschlieRend
wird vor diesem Hintergrund das Konzept der politischen Offentlichkeit, gekoppelt mit
Habermas’ Modell deliberativer Demokratie dargestellt, bevor im zweiten Unterkapitel
die daran geiibte Kritik sowie Implikationen fiir die Critical Pedagogy erortert werden.
Dabei bedingen die hohe Komplexitit sowie der sehr weite theoriegeschichtliche Hinter-
grund der Habermasschen Begriindungen eine Reduktion auf die fiir diese Arbeit zen-
tralen Aussagen und Ergebnisse.

Handlungstheorie

Zunichst unterscheidet Habermas, ausgehend von Max Weber, zwei Handlungstypen,
diejeweils zwei Rationalititen folgen: 1) das instrumentelle/teleologische (zweckrationa-
le) Handeln, das der instrumentellen Rationalitit folgt und 2) das kommunikative Han-
deln, das der kommunikativen Rationalitit folgt. Das Konzept der kommunikativen Ra-
tionalitit fithrt er sodann anhand vier vorgingiger Handlungsbegriffe ein: des durch
Aristoteles begriindeten teleologischen Handlungsbegriffs, des durch Durkheim und Par-
sons eingefiithrten normenregulierten Handlungsbegriffs, des von Goffman stammenden

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien

dramaturgischen sowie des auf Mead zuriickgehenden Begriffs des kommunikativen Han-
delns.

Der teleologische Handlungsbegrift verweist auf ein primir zweckgerichtetes Han-
deln, das zum strategischen Handeln wird, wenn in die Handlung mindestens ein weiterer
zielgerichteter Akteur einbezogen ist (vgl. Habermas 1985a, 126f.). Das normenregulierte
Handeln bezieht sich auf das Verhalten von Mitgliedern in einer Gruppe, die dieses an
gemeinsamen Werten und Normen orientieren (vgl. ebd., 127). Der Begriff des dramatur-
gischen Handelns rekurriert auf die (subjektivierenden) Wirkungsabsichten der Hand-
lungen eines Akteurs vor anderen, bzw. einem Publikum (vgl. ebd., 128). Das kommuni-
kative Handeln schliefilich bezieht sich auf die Beziehung und Interaktion mindestens
zweier Subjekte und deren »Aushandeln konsensfahiger Situationsdefinitionen« (ebd.).
Wahrend das teleologische/strategische Handeln als instrumentell gilt, werden die drei
letzteren als soziales Handeln begriffen.?

Hier schlieRtsich der Bezug zur Sprache an und es zeigt sich, dass die drei ersten Mo-
delle ein einseitiges Sprachkonzept innehaben, nimlich erstens als indirekte Kommu-
nikation, zur Realisierung der eigenen Zwecke; zweitens als Aktualisierung eines bereits
bestehenden normativen Verstindnisses und drittens als »zuschauerbezogene Selbst-
inszenierung« (Habermas 1985a, 143). Nur das kommunikative Handlungsmodell »setzt
Sprache als ein Medium unverkiirzter Verstindigung [voraus], wobei sich Sprecher und
Horer aus dem Horizont ihrer vorinterpretierten Lebenswelt gleichzeitig auf etwas in
der objektiven, sozialen und subjektiven Welt beziehen, um gemeinsame Situationsde-
finitionen auszuhandeln« (ebd., 142).

Hier deuten sich bereits die von Habermas, auf Grundlage der Dreiweltentheorie
Karl Poppers, formulierten Weltbeziige an, auf die die kommunikativ Handelnden Bezug
nehmen: die subjektive Welt, die soziale Welt und die objektive Welt (vgl. ebd., 115). Ver-
stindigung funktioniert dariiber hinaus aber nur, wenn die Interaktions-teilnehmer*in-
nen sich gemeinsam auf die Giiltigkeit ihrer Aussagen einigen, d.h. Geltungsanspriiche
akzeptiert werden. Ein*e an Verstindigung orientierte*r Akteur*in muss folgende drei
Geltungsanspriiche mit seiner/ihrer Aussage erheben: die Wahrheit einer Aussage, die
(normative) Richtigkeit und die (subjektive) Wahrhaftigkeit (vgl. ebd., 149).

Ankniipfend an Max Webers (zweck)rationaler Handlungstheorie sowie dem oben
erwdhnten kommunikativen Handlungsbegriff unterscheidet Habermas zunichst zwi-
schen instrumentellem, strategischem und kommunikativem Handeln. Ziel ist »die Er-
fassung allgemeiner Strukturen von Verstindigungsprozessen, aus denen sich formal zu
charakterisierende Teilnahmebedingungen ableiten lassen« (Habermas 1985a, 386).

Gegeniiber dem Weberschen zweckrationalen Handeln, das sich an der Erreichung
eines Zweckes orientiert, ist eine erfolgsorientierte Handlung instrumentell, wenn sie
»unter dem Aspekt der Befolgung technischer Handlungsregeln« betrachtet wird und
der »Wirkungsgrad einer Intervention in eine[m] Zusammenhang von Zustinden und
Ereignissen« bewertet wird (ebd., 384). Eine erfolgsorientierte Handlung ist strategisch,
wenn sie »unter dem Aspekt der Befolgung von Regeln rationaler Wahl« betrachtet wird

3 Habermas schlieRt an Webers Dualismus zwischen instrumentellem und sozialem Handeln an,
der aber (auch durch Habermas selbst) in spater verwendeten Bezugstheorien des Pragmatismus
sowie der Cultural Studies aufgehoben wird.

14.02.2026, 08:12:51. - EE—

165


https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

und der »Wirkungsgrad der EinfluRnahme auf die Entscheidungen eines rationalen
Gegenspielers« bewertet wird (ebd.). Beide Formen sind Typen zweckrationalen Han-
delns, wobei strategisches Handeln sozial ist, da es die Interaktion mit Gegenspielern
einschlieft, instrumentelles Handeln dagegen nicht-sozial (vgl. Dorschel 1990, 221).
Demgegeniiber ist eine Handlung kommunikativ, wenn nicht »egozentrische Erfolgs-
kalkille, sondern [..] Akte der Verstindigung koordiniert werden« (Habermas 1985,
385).

ADbb. 8: Handlungstheorie nach Habermas (19854, 384)

Somit ist kommunikatives Handeln verstindigungsorientiert, das heif3t Sprechakte
dienen der Erzeugung eines Einverstindnisses auf der Grundlage von Geltungsansprii-
chen. Kommunikatives Handeln wird allerdings nicht mit sprachlicher Kommunikation
gleichgesetzt, denn »Sprache ist ein Kommunikationsmedium, das der Verstindigung
dient, wihrend Aktoren, indem sie sich verstindigen, um ihre Handlungen zu koordi-
nieren, jeweils bestimmte Ziele verfolgen« (Habermas 1985a, 150). Das heif3t, kommuni-
katives Handeln »bezeichnet einen Typus von Interaktionen, die durch Sprechhandlun-
gen koordiniert werden, [aber] nicht mit ihnen zusammenfallen« (ebd., 151).

Bedeutend ist dariiber hinaus die an Austin (1962) angelehnte Unterscheidung zwi-
schenverschiedenen Formen der Handlungskoordinierung, d.h. der Absicht des Sprech-
aktes. Differenziert wird zwischen lokutiondrem Ake, illokutiondrem Akt und perlokutiond-
rem Akt. Mit lokutiondren Akten driickt der/die Sprecher*in Sachverhalte aus, das heif3t
er/sie titigt eine sprachliche Auflerung (von Lauten, Wortern, Sitzen). Mit illokutiondren
Akten vollzieht der/die Sprecherin eine Handlung, indem er/sie etwas sagt. Dies kann
in der Aulerung selbst ausgedriickt werden, zum Beispiel »hiermit verspreche ich dir«
oder indirekt erfolgen, zum Beispiel »Es zieht« als indirekte Aufforderung fiir »Schlie-
3e das Fenster!«. Mit perlokutioniren Akten erzielt der/die Sprecher*in schlieflich einen
Effekt bei dem/der Horer*in, das heift dadurch, dass er/sie eine Sprechhandlung aus-
fithrt, bewirkt er/sie etwas (vgl. Habermas 1985a, 388f.).

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien

ADbb. 9: Handlungskoordinierung nach Habermas (19854, 489)

Im Schaubild zeigen sich die verschiedenen Handlungstypen, die mit Sprechakten
verbunden sind, die wiederum verschiedene Geltungsanspriiche einfordern und sich je
auf unterschiedliche Welten beziehen. Beispielsweise zeugt das strategische Handeln
von einem perlokutiven Sprechakt, durch den etwas in der objektiven Welt bewirkt wer-
densoll (vgl. ebd., 435). In der Konversation wird objektiv iiber die Welt bzw. Sachverhalte
gesprochen, wobei den Aussagen Wahrheit als Geltungsanspruch unterstellt wird. Dem-
gegeniiber bezieht sich ein Sprecher mit regulativen Sprechhandlungen auf etwas in der
sozialen Welt, wobei eine interpersonale Beziehung hergestellt wird (vgl. ebd., 435f.).

SchlieRlich zielt das dramaturgische Handeln auf Wahrhaftigkeit des Gesagten ab,
das heifdt ein Sprecher bezieht sich mit einer expressiven Sprechhandlung auf etwas in
seiner subjektiven Welt, wobei die Wahrhaftigkeit der Selbstreprasentation geltend ge-
machtwird (vgl. ebd., 436). In diesen verschiedenen Geltungsanspriichen situiert Haber-
mas nun »die ideale Sprechsituation«, womit er eine »in Diskursen unvermeidliche, re-
ziprok vorgenommene Unterstellung« meint, die an sich »kontrafaktisch« ist, das heif3t
(noch) nicht realisiert, aber als Utopie moglich (Habermas 1972, 180).

Als Diskurs bezeichnet Habermas ein verniinftiges, von Argumenten geleitetes Ge-
sprich, in dem folgende Regeln gelten sollen:

1) Alle Betroffenen miissen am Diskurs teilnehmen.

2) Alle Teilnehmer*innen miissen gleichberechtigt und frei sprechen diirfen.

3) Jede/r Teilnehmer*in muss die Argumente des anderen ernst nehmen und bereit
sein, sich tiberzeugen zu lassen (vgl. Habermas 1991, 157).

So soll im Diskurs nur der »Zwang des besseren Arguments« gelten (Habermas 1991, 154).
Die Folgen, die sich aus der diskursiv gefassten Entscheidung ergeben, miissen jedoch
von allen Betroffenen akzeptiert werden konnen, das heifdt Entscheidungen miissen im
Konsens getroffen werden. Dieser Konsensanspruch ist seinerseits allerdings auch als
kontrafaktisch zu verstehen, das heifdt als notwendige Annahme aller Diskursteilneh-

14.02.2026, 08:12:51. - EE—

167


https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

mer*innen, dass ein Konsens iiber etwas grundsitzlich erreicht werden konnte (vgl.
ebd., 133f.).

Kommunikative Rationalitit verweist nun auf das durch Verstindigungsprozesse er-
zielende Einverstindnis, das eine rationale Grundlage erfordert. Die Rationalitit einer
kommunikativen Praxis zeigt sich darin, dass sich ein »kommunikativ erzieltes Einver-
stindnis letztlich auf Griinde stiitzen muss«, wihrend sich die Rationalitit derer, die sich
beteiligen, daran bemisst, »ob sie ihre Auflerungen unter geeigneten Umstinden begriinden
konnen« (Habermas1985a,37; Herv. i. Orig.). Die Grundlage rationaler Verstindigung ist
somit die Argumentationspraxis. Eine Argumentation ist wiederum jene Praxis, bei der
sich die Teilnehmer*innen argumentativ mit strittigen Geltungsanspriichen auseinan-
dersetzen, das heif3t »kontroverse Wahrheitsanspriiche« thematisiert werden (ebd., 38).
So l4sst sich schlussfolgern, dass Rationalitit als »Disposition sprach- und handlungs-
fahiger Subjekte« verstanden werden kann (ebd., 44).

Gesellschaftstheorie

Neben der kommunikativen Rationalitit, auf die Habermas in der intersubjektiven
Verstindigung verweist, bezieht er sich in seinen gesellschaftstheoretischen Uber-
legungen auflerdem auf die Rationalisierung der Lebenswelt vor dem Hintergrund
zunehmend komplexerer und differenzierterer Systeme in modernen Gesellschaften.
Dafiir entwickelt er Webers (Zweck-)Rationalititsbegriff kommunikationstheoretisch
durch Rickgriff auf Mead und Durkheim weiter. Wihrend bei Mead und Durkheim
Gesellschaft allerdings aus Sicht der handelnden (teilnehmenden) Subjekte einerseits
als Lebenswelt einer sozialen Gruppe angesehen wird, aus Sicht eines/einer (unbetei-
ligten) Beobachters/Beobachterin andererseits als System von Handlungen, schligt
Habermas nun vor, Gesellschaften gleichzeitig als System und Lebenswelt zu betrachten
(vgl. Habermas 1985b, 179f.; Herv. i. Orig.).

Lebenswelt begreift Habermas zunichst als einen »kulturell iiberlieferten und
sprachlich organisierten Vorrat an Deutungsmustern« (Habermas 1985b, 189). Als Kom-
plementirbegriff zu dem des kommunikativen Handelns bezieht sich die Lebenswelt
aufein geteiltes Hintergrundwissen und geteilte Uberzeugungen (vgl. Habermas 1985a,
107). Insofern ist eine gemeinsame Lebenswelt konstitutiv fiir erfolgreiche Verstindi-
gung. Habermas kniipft in seiner Theorie eingangs an Schiitz’ und Luckmanns (1979)
phinomenologische Auseinandersetzungen an, iiberschreitet diese jedoch hinsichtlich
des kulturalistisch verengten Lebensweltbegriffs, bei dem die Reproduktion kulturel-
len Wissens im Vordergrund steht (vgl. Habermas 1985b, 203). Unter Riickgriff unter
anderem auf Durkheim und Mead weitet er den Begriff kommunikationstheoretisch
auf die Aspekte der sozialen Integration und der Herstellung von Solidaritit sowie der
Sozialisation und der Herstellung von Identititen aus (vgl. ebd., 208).

»Die symbolischen Strukturen der Lebenswelt reproduzieren sich auf dem Wege der
Kontinuierung von glltigem Wissen, der Stabilisierung von Gruppensolidaritat und
der Heranbildung zurechnungsfahiger Aktoren. [..] Diesen Vorgiangen der kulturellen
Reproduktion, der sozialen Integration und der Sozialisation entsprechen die strukturellen
Komponenten der Lebenswelt Kultur, Gesellschaft und Person.« (Habermas1985b, 208f ;
Herv.i. Orig.)

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien

Kultur nennt Habermas den Wissensvorrat, aus dem Kommunikationsteilnehmer*in-
nen schopfen, Gesellschaft verweist auf die regulativen Ordnungen sozialer Gruppen
und unter Personlichkeit thematisiert er unter anderem die sprach- und handlungsfihi-
gen Kompetenzen eines Subjekts (vgl. ebd., 209). Kommunikatives Handeln dient dabei
1) der Uberlieferung und dem Erwerb kulturellen Wissens, 2) der sozialen Integration
sowie 3) der Identititsbildung (vgl. ebd., 208).

Abb. 10: Gesellschaftstheorie nach Habermas (1985, 217)

Abhingig vom Grad der strukturellen Differenzierung der Lebenswelt ist sodann der
Bedarf an »konsentiertem Wissen, an legitimen Ordnungen und an persénlicher Auto-
nomie« (Habermas 1985b, 216). Mit anderen Worten, »je weiter die strukturellen Kompo-
nenten der Lebenswelt und die Prozesse, die zu deren Erhaltung beitragen, ausdifferen-
ziert werden, umso mehr treten die Interaktionszusammenhinge unter Bedingungen
einer rational motivierten Verstindigung, also einer Konsensbildung, die sich letztlich
auf die Autoritit des besseren Arguments stiitzt« (ebd., 218; Herv. i. Orig.).

Gesellschaft verstanden als »Netz kommunikativ vermittelter Kooperation« (ebd.,
223) ist jedoch nicht allein durch verstindigungsorientiertes Handeln koordiniert, son-
dern auch iiber funktionale Zusammenhinge, wie etwa die Marktregulierung (vgl. ebd.,
226). Folgend unterscheidet Habermas zwischen Sozial- und Systemintegration und
stellt fest, dass »Gesellschaften systemisch stabilisierte Handlungszusammenhénge sozial
integrierter Gruppen« darstellen (ebd., 228; Herv. i. Orig.). Um die Entkoppelung von Sys-
tem und Lebenswelt bzw. die Zusammenhinge zwischen der Komplexititssteigerung
des Systems und der Rationalisierung der Lebenswelt darzustellen, bezieht sich Haber-
mas zundchst auf Stammesgesellschaften, um die »enge Verschrinkung von System-
und Sozialintegration, die auf diesem Entwicklungsniveau noch besteht, nachzuwei-
sen« (ebd., 232). Hier deutet sich ein von unter anderem Giroux spiter stark kritisierter
evolutionistischer Eurozentrismus an.* In Habermas’ folgender Analyse fillt zudem
eine tendenziell homogenisierende und essentialisierende Betrachtung auf, obgleich er

4 Vgl. Teil 111, Kapitel 1.2 in dieser Arbeit.

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

die Konzeption einer »kollektiv geteilten homogenen Lebenswelt« selbst als »Idealisie-
rung« kennzeichnet (ebd., 234). Die in archaischen Gesellschaften vorherrschende enge
Verschriankung von System- und Sozialintegration (insbesondere durch das Verhaftet-
sein in Verwandtschaftsstrukturen) nimmt mit zunehmender Ausdifferenzierung der
Strukturen der Lebenswelt ab und es bilden sich vermehrt staatlich organisierte Gesell-
schaften bzw. moderne Gesellschaften heraus (vgl. ebd., 246f.). Merkmal dieser ist unter
anderem eine Differenzierung der (funktionalen) Systeme von Wirtschaft (marktregu-
lierte Okonomie) und Politik (Staat) mit deren Steuerungsmedien Geld und Macht (vgl.
ebd., 255f.). Letztere ersetzen Sprache in ihrer Funktion der Handlungskoordination
und dienen somit als »Entlastung von Kommunikationsaufwand und -risiko« (ebd.,
273).

Zudem kénnen »in der sozialen Evolution h6here Integrationsniveaus« nicht erreicht
werden, solange sich keine Rechtsinstitutionen mit einem entsprechenden moralischen
Bewusstsein etablieren (vgl. ebd., 261). Moral und Recht stellen dabei die Grundlage ver-
stindigungsorientierten Handelns dar und sichern die soziale Integration der Lebens-
welt (vgl. ebd., 261f.).

Gegeniiber den systemisch integrierten Handlungsbereichen von Wirtschaft, Recht
und Politik formieren sich in der Lebenswelt komplementir dazu sozial integrierte
Handlungsbereiche in Form von Privatsphire und Offentlichkeit (vgl. ebd., 471). Die
Kleinfamilie, die von produktiven Funktionen entlastet und auf Sozialisationsaufgaben
spezialisiert ist, bildet den institutionellen Kern der Privatsphire. Dem gegeniiber
stellen Kommunikationsnetze, die sich zum Beispiel aus Kulturbetrieb, Presse und
Massenmedien zusammensetzen, den institutionellen Kern der Offentlichkeit dar. Sie
ermoglichen »die Teilnahme eines Publikums der kunstgeniefRenden Privatleute an der
Reproduktion der Kultur und die Teilnahme des Staatsbiirgerpublikums an der durch
Offentliche Meinung vermittelten sozialen Integration« (ebd., 471f.). Die Interaktion
zwischen Lebenswelt und System funktioniert sodann iiber folgende Austauschbezie-
hungen: auf wirtschaftlicher Ebene als Austausch zwischen Arbeitskraft und Giitern/
Diensten (Beschiftigte und Konsumenten), auf staatlicher Ebene zwischen Steuerabga-
ben und Loyalitit gegen Organisationsleistungen (Klienten und Staatsbiirger) (vgl. ebd.,
4721%). Das heift, in der Moderne dringen 6konomische und administrative Zwinge
der Wirtschaft- und Staatssubsysteme von auflen in die Lebenswelt ein, die dadurch
»kolonialisiert« wird (ebd., 488). Dies fithrt zur Deformation des in der Alltagspraxis
entfalteten kommunikativen Vernunftpotentials.

»In dem Mafle, wie das 6konomische System die Lebensform der privaten Haushalte
und die Lebensfiihrung von Konsumenten und Beschaftigten seinen Imperativen un-
terwirft, gewinnen Konsumismus und Besitzindividualismus, Leistungs- und Wettbe-
werbsmotive prigende Kraft. [...] Wie die Privatsphire vom Wirtschaftssystem, so wird
die Offentlichkeit vom Verwaltungssystem unterlaufen und ausgehéhlt.« (Habermas
1985b, 480)

Das Ergebnis ist eine gesellschaftliche Bipolaritit von einer einerseits funktionalisti-
schen Systemstruktur und andererseits einer kommunikativen Lebenswelt. Wihrend
letztere von ersterer zunehmend kolonialisiert, das heif$t 6konomisch und biirokratisch

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien

durchdrungen wird, kann es entgegengesetzt zu Reaktionen oder Revolten aus der
Lebenswelt, zum Beispiel in Form von sozialen Bewegungen, kommen.

Theorie der Moderne

Im Rahmen der Theorie des kommunikativen Handelns formuliert Habermas eine Theo-
rie der Moderne, die unter anderem aus der Kritik an der Kritischen Theorie entwickelt
wird. Dabei gilt die »Dialektik der Aufklirung« von Horkheimer und Adorno (1969) sowie
»Zur Kritik der instrumentellen Vernunft« von Horkheimer (1967) als Hauptbezugspunk-
te, wobei Habermas’ Kritik an der subjekt- und bewusstseinsphilosophischen Auslegung
der Moderne im Zentrum steht, die zugunsten des intersubjektivistischen Paradigmas
kommunikativen Handelns verworfen wird (vgl. Habermas 1985a, 217f.). Die Theorie des
kommunikativen Handelns »soll [...] eine Konzeptualisierung des gesellschaftlichen Le-
benszusammenhangs, die auf die Paradoxien der Moderne zugeschnitten ist, ermogli-
chen« (Habermas 198sa, 8).

Inder »Dialektik der Aufklirung«begriinden die Autoren zwei Thesen, die das Schei-
tern der Aufklirung begriinden, nimlich, dass schon der Mythos Aufklirung ist und dass
der Prozess der Aufklirung, der vom Mythos in Gang gesetzt wird, in Mythologie zuriick-
schlagt (Horkheimer/Adorno 2001, 6). Damit wollen sie den Selbstzerstdrungsprozess
der Aufklirung darlegen (vgl. Habermas 1985c, 130). Gerade dieses Vorhaben verstrickt
sich fiir Habermas jedoch in ein unlésbares Paradox.

»Das Ich, das sich in der Auseinandersetzung mit den Gewalten der duBeren Natur bil-
det, ist das Produkt erfolgreicher Selbstbehauptung, Resultat der Leistungen instru-
menteller Vernunftin doppelter Hinsicht: es ist das unaufhaltsam im Aufklarungspro-
zeP voranstliirmende Subjekt, das sich die Natur unterwirft, die Produktivkrafte ent-
wickelt, die Welt um sich herum entzaubert; aber es ist zugleich das Subjekt, das sich
selbstzubeherrschen lernt, das die eigene Natur unterdriickt, die Selbstobjektivierung
ins Innere vorantreibt und dariiber sich selbst immer undurchsichtiger wird. Die Siege
Uber die duBere Natur werden mit den Niederlagen der inneren erkauft. Diese Dialek-
tik der Rationalisierung erklart sich aus der Struktur einer Vernunft, die fiir den abso-
lut gesetzten Zweck der Selbsterhaltung instrumentalisiert wird.« (Habermas 1985a,
508f)

Fir Habermas ist das Programm der frithen Kritischen Theorie an der »Erschopfung des
Paradigmas der Bewusstseinsphilosophie gescheitert« (Habermas 1985a, 517f.). Hork-
heimer und Adorno begreifen die subjektive Vernunft als instrumentelle in dem Sinn,
dass objektivierendes Denken und zweckrationales Handeln als einzigem Zweck der
Selbsterhaltung dienen (vgl. Habermas 1985a, 520). So werde die Vernunftkritik absolut.
Die Beziehung zwischen Subjekt und Objekte wird fiir Habermas bei Horkheimer und
Adorno ausschliefilich aus der Perspektive des erkennenden und handelnden Subjekts
gedeutet, nicht aus der des »wahrgenommen und manipulierten Gegenstandes« (ebd.,
522). So kann nicht erklirt werden, was die Instrumentalisierung gesellschaftlicher und
intrapsychischer Beziehungen aus der Perspektive der »vergewaltigten und deformierten
Lebenszusammenhdnge« (ebd., Herv. i. Orig.) bedeutet, so dass die Zerstdrung der instru-

14.02.2026, 08:12:51. - EE—

m


https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

mentalisierten Gesellschaft nicht erértert werden kann (vgl. Habermas 1985a, 522). Laut
Wellmer

»[ist] das Grundargument von Habermas einfach wie (iberzeugend: zur Sphire ei-
nes an Sprache gebundenen Ceistes gehort die Intersubjektivitat der Verstindigung
ebenso wie die Objektivierung der Wirklichkeit in Zusammenhingen instrumentellen
Handelns; gehért die symmetrisch-kommunikative Beziehung zwischen Subjekt und
Subjekt ebenso wie die asymmetrisch-distanzierende zwischen Subjekt und Objekt.
Im Paradigma einer Bewufstseinsphilosophie, die die welterschliefdende Funktion
der Sprache aus einem asymmetrischen Subjekt-Objekt-Modell des Erkennens und
Handelns erklaren muf, bleibt dagegen fiir das kommunikative Moment des Geistes
kein Raum; dieses muf$ gleichsam exterritorial zur Sphare des begrifflichen Denkens
werden« (Wellmer 1985, 20f.).

Fiir Habermas bedeutet das

»[...] einerseits einen Paradigmawechsel [sic!] in der Handlungstheorie: vom zielge-
richteten zum kommunikativen Handeln; andererseits einen Wechsel der Strategic
[sic!] beim Versuch, den modernen, mit einer Dezentrierung des Weltverstindnisses
moglich gewordenen Rationalitiatsbegriff zu rekonstruieren. Nicht mehr Erkenntnis
und Verfiigharmachung einer objektivierten Natur sind, fiir sich genommen, das expli-
kationsbediirftige Phinomen, sondern die Intersubjektivitit moglicher Verstindigung
— sowohl auf interpersonaler wie auf intrapsychischer Ebene. Der Fokus der Unter-
suchung verschiebt sich damit von der kognitiv-instrumentellen zur kommunikativen
Rationalitit. Fiir diese ist nicht die Beziehung des einsamen Subjekts zu etwas in
der objektiven Welt, das vorgestellt und manipuliert werden kann, paradigmatisch,
sondern die intersubjektive Beziehung, die sprach- und handlungsfihige Subjekte
aufnehmen, wenn sie sich miteinander (iber etwas verstindigen. Dabei bewegen
sich die kommunikativ Handelnden im Medium einer natirlichen Sprache, machen
von kulturell iberlieferten Interpretationen Gebrauch und beziehen sich gleichzeitig
auf etwas in der einen objektiven, ihrer gemeinsamen sozialen und jeweils einer
subjektiven Welt.« (Habermas 1985a, 524f.; Herv. i. Orig.)

Ferner geht es in der Theorie der Moderne, die Habermas im Anschluss an unter an-
derem Adorno und Horkheimer sowie Weber und Marx entwickelt, vereinfacht ausge-
driickt darum, aufzuzeigen, dass moderne Sozialpathologien wie Sinn- und Freiheits-
verlust nicht aus Rationalisierungsprozessen als solchen resultieren, sondern durch die
kapitalistische Modernisierung verursacht sind.

»Nicht die Ausdifferenzierung und eigensinnige Entfaltung der kulturellen Wertspha-
ren fiihren zur kulturellen Verarmung der kommunikativen Alltagspraxis, sondern die
elitire Abspaltung der Expertenkulturen von den Zusammenhadngen kommunikativen
Alltagshandelns. Nicht die Entkoppelung der mediengesteuerten Subsysteme, und
ihrer Organisationsformen, von der Lebenswelt fithrt zu einseitiger Rationalisierung
oder Verdinglichung der kommunikativen Alltagspraxis, sondern erst das Eindringen
von Formen 6konomischer und administrativer Rationalitit in Handlungsbereiche,
die sich der Umstellung auf die Medien Geld und Macht widersetzen, weil sie auf

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien

kulturelle Uberlieferung, soziale Integration und Erziehung spezialisiert sind und auf
Verstandigung als Mechanismus der Handlungskoordinierung angewiesen bleiben.«
(Habermas 1985b, 488)

Insgesamt identifiziert Habermas mittels der Theorie der Moderne Ausdrucksformen
einer »verniinftigen Moderne«, die an den Nahtstellen zwischen System und Lebens-
welt die systemisch bedingten Lebensweltpathologien zuriickweist. Habermas hilt ei-
ne Selbstbegriindung der Vernunft weiterhin fiir moglich, diese jedoch nicht durch eine
Subjektzentrierung, sondern mittels der kommunikativen Vernunft.

In »Faktizitit und Geltung« fiigt Habermas das Recht als Verbindung zwischen Le-
benswelt und System ein, wobei die Annahme leitend ist, dass »im Zeichen einer voll-
stindig sikularisierten Politik der Rechtsstaat ohne radikale Demokratie nicht zu ha-
ben und nicht zu erhalten ist« (Habermas 1992, 13). Habermas rettet den Vernunftbegriff
und stellt fest, dass »[...] die Moderne, die sich ihrer Kontingenzen bewuf3t geworden ist,
auf eine prozedurale, und das heifit auch: auf eine gegen sich selbst prozessierende Ver-
nunft angewiesen [bleibt]« (ebd., 11). Mit Begriffen der Diskurethik zeigt er, dass »sich
die Legitimitit von Regeln und der diskursiven Einlosbarkeit ihres normativen Geltungs-
anspruchs letztlich daran [bemisst], ob sie in einem rationalen Gesetzgebungsverfah-
ren zustande gekommen sind — oder wenigstens unter pragmatischen, ethischen und
moralischen Gesichtspunkten hitten gerechtfertigt werden kénnen« (ebd., 47f.; Herv. i.
Orig.). Und so kann die Legitimitit nur »durch die sozialintegrative Kraft des »iiberein-
stimmenden und vereinigten Willens aller« freien und gleichen Staatsbiirger eingeldst
werden [...]J« (ebd., 50). Den normativen Sinn »erhilt das Recht nicht per se durch seine
Form, auch nicht durch einen a priori gegebenen Inhalt, sondern durch ein Verfahren der
Rechtsetzung, das Legitimitit erzeugt« (ebd., 169; Herv. i. Orig.).

Deliberative Demokratie und politische Offentlichkeiten
Das Konzept der deliberativen Demokratie entwickelt Habermas durch eine kritische
Synthese aus Liberalismus und Republikanismus mittels der Diskurstheorie, die

»Elemente von beiden Seiten auf[nimmt] und [sie] im Begriff einer idealen Prozedur
fiir Beratung und Beschlufdfassung [integriert]. Dieses demokratische Verfahren stellt
einen internen Zusammenhang zwischen pragmatischen Uberlegungen, Kompromis-
sen, Selbstverstindigungs- und Gerechtigkeitsdiskursen her und begriindet die Ver-
mutung, daf unter Bedingungen eines problembezogenen Informationsflusses und
sachgerechter Informationsverarbeitung verniinftige bzw. faire Ergebnisse erzielt wer-
den.« (Habermas 1992, 359f).

Dabei bildet die 6ffentliche Debatte den wichtigsten Faktor, weil die deliberative Politik
»ihre legitimierende Kraft aus der diskursiven Struktur einer Meinungs- und Willens-
bildung [...] [gewinnt]« (ebd., 369). Die demokratisch verfasste Meinungs- und Willens-
bildung ist sodann auf den Zufluss informeller 6ffentlicher Meinungen angewiesen, die

14.02.2026, 08:12:51. - EE—

173


https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

sich fiir Habermas idealerweise in Strukturen einer machtfreien politischen Offentlich-
keit® bilden (vgl. ebd., 374).

Die Offentlichkeit stellt ein Kommunikationsnetzwerk dar, in dem Probleme iden-
tifiziert und thematisiert werden, die vom politischen System aufgenommen und bear-
beitet werden miissen (vgl. ebd., 435). Dieser sprachlich konstituierte 6ffentliche Raum
steht fiir potentielle Gesprichspartner*innen prinzipiell offen (vgl. ebd., 437). In der Of-
fentlichkeit bildet sich politischer Einfluss, den die Akteur*innen iiber 6ffentliche Kom-
munikation durch Zustimmung eines egalitir zusammengesetzten Publikums gewin-
nen (vgl. ebd., 439f.). Uber ihre zivilgesellschaftliche Basis ist die politische Offentlich-
keit in der Lebenswelt verankert, wobei sich die Zivilgesellschaft

»aus [..] spontan entstandenen Vereinigungen, Organisationen und Bewegungen zu-
sammen[setzt], welche die Resonanz, die die gesellschaftlichen Problemlagen in den
privaten Lebensbereichen finden, aufnehmen, kondensieren und lautverstirkend an
die politische Offentlichkeit weiterleiten« (Habermas 1992, 443). Um politische Macht
erzeugen zu kénnen, muss sich der Einfluss der politischen Offentlichkeit letztlich »auf
die Beratungen demokratisch verfafiter Institutionen der Meinungs- und Willensbil-
dung auswirken und in formellen Beschliissen eine autorisierte Gestalt annehmen«
(ebd., 450).

Zusammenfassend stellt Habermas’ Konzept der Offentlichkeit einen Raum dar, in dem
Privatpersonen offentlich Belange oder Fragen verniinftig diskutieren, wobei die Dis-
kussion prinzipiell fiir alle zuginglich sein muss, Privatinteressen sowie Statusungleich-
heiten ausgeklammert werden und sich alle als Gleiche beraten. Das Ergebnis ist sodann
eine konsensuelle 6ffentliche Meinung. Hier schlief3t sich explizit Nancy Frasers kriti-
sche Auseinandersetzung an. Ihre Auseinandersetzung mit Habermas ist fiir meine Ar-
beit besonders wichtig, weil sie die Kritik zum einen aus einer feministischen (und da-
durch tendenziell verallgemeinernden marginalisierten) Position heraus iibt, zum an-
deren da Giroux die Diskussion zwischen Fraser und Habermas selbst in seiner Arbeit
aufnimmt (vgl. bspw. Giroux 1992¢).

6.1.2 Kritik und Implikationen fiir die Critical Pedagogy

Zentral fiir Habermas’ Diskurstheorie sowie fiir sein Demokratieverstindnis ist das Kon-
zept politischer Offentlichkeit, das als »institutionalisierte Arena diskursiver Interakti-
on« (Fraser 1994, 75) bezeichnet werden kann. Im Hinblick auf die von Giroux intendierte
Vermittlung moderner und postmoderner Aspekte erscheint in diesem Zusammenhang
Nancy Frasers (*1947) postmodern-feministische Kritik an dem Konzept der Offentlich-
keit fruchtbar, um eine radikale Demokratisierung voranzubringen. Damit hat sie zu ei-
ner Revision des liberalen Modells biirgerlicher Offentlichkeit beigetragen.

Zunichst stellt sie fest, dass Habermas’ Konzeption der biirgerlichen Offentlichkeit
grundsitzlich auf Ausschlussmechanismen beruht, die diesen 6ffentlichen Raum als
mannlich, verniinftig, weifl und biirgerlich, das heiflt unter anderem entlang von class,

5 Den Begriff der»Offentlichkeit«entwickelt Habermas bereits im 1962 erschienenen »Strukturwan-
del der Offentlichkeitx.

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien

gender und race konstruieren (vgl. Fraser 1994, 77). Vor dem Hintergrund des Ideals einer
partizipatorischen Gleichstellung nimmt Fraser vier Annahmen von Habermas’ Konzept
kritisch in den Blick, um dessen Grenzen sowohl fiir die heutige postmoderne, plurale
Gesellschaft, als auch fiir eine heutige kritische Theorie aufzuzeigen. Diese Annahmen
sind:

1) Die Vorstellung des freien Zugangs und des Ausklammerns von Statusunterschie-
den.

2) Die Annahme, dass eine einzige Offentlichkeit besser ist als viele Offentlichkeiten.

3) Die Vorstellung, dass es ein Gemeinwohl der Diskussionsinhalte gibt, wobei private
Interessen ausgeschlossen werden.

4) Die Annahme, dass eine funktionierende demokratische Offentlichkeit eine scharfe
Trennung zwischen Zivilgesellschaft und Staat erfordere.

Die erste Annahme behauptet eine Offenheit der politischen Offentlichkeit und Inklusi-
on aller bei tatsichlicher Exklusion insbesondere von Frauen und ethnischen Minoriti-
ten. Insofern soziale Ungleichheiten nur ausgeklammert, jedoch nicht beseitigt werden,
kehren diese in den Interaktionen, beispielweise in Form sozialer Distinktionen, stets
zuriick oder verstirken sich sogar (vgl. Fraser 1994, 81f.). So dient »Beratung als Mas-
ke der Herrschaft« (ebd.). Stattdessen schligt Fraser, ganz im Sinne Habermas’ spiterer
»kommunikativer Ethik, eine explizite Offenlegung und Thematisierung von Ungleich-
heitsverhiltnissen vor (vgl. ebd., 82).

Gegeniiber der zweiten Annahme, dass eine singulire Offentlichkeit im Gegensatz
zu einer Vielzahl von Offentlichkeiten Demokratie begiinstigt, formuliert Fraser die The-
se, dass sowohlin stratifizierten als auch in (hypothetischen) egalitiren, multikulturellen
Gesellschaften eine Zunahme an Offentlichkeiten stets das Ideal einer partizipativen Pa-
ritat befordere (vgl. ebd., 83). Im Falle hierarchischer Gesellschaften kénnen subordinier-
te Gruppen (wie Frauen, Arbeiter*innen, People of Color sowie Homosexuelle) nur durch
die Moglichkeit der Organisation von Gegendffentlichkeiten ihre Bediirfnisse, Interes-
sen und Denkweisen formulieren und verteidigen (vgl. ebd., 84). Gibe es nur eine einzel-
ne, alles umfassende Offentlichkeit, hitten untergeordnete Gruppen keinen Raum, um
sich untereinander beziiglich ihrer Interessen, Bediirfnisse, Ziele und Strategien zu be-
raten sowie bestehende Herrschaftsverhiltnisse zu hinterfragen und anzufechten. Diese
von Fraser als subalterne Gegendffentlichenkeiten bezeichnete Gruppen erweitern den dis-
kursiven Raum, da nun Inhalte diskutiert werden, die vorher ausgeklammert oder un-
terdriickt wurden. Dadurch beziehungsweise durch die Dialektik zwischen Zuriickzie-
hen und Neugruppieren einerseits und der Ausdehnung und Umgestaltung andererseits
liegt ein emanzipatives Potential (vgl. ebd., 85).

Im Falle (fiktiver) egalitirer, multikultureller Gesellschaften ist eine Vielzahl von Of-
fentlichkeiten notwendig oder unumginglich, da Offentlichkeiten immer auch Orte der
Identititsbildung sind und sich hier Identititen sowie Gruppen unterschiedlicher kul-
tureller Hintergriinde konstituieren. So ist es denkbar, dass es einen zusitzlichen Raum
gibt, in dem Menschen aus unterschiedlichen anderen Offentlichkeiten, iiber Grenzen
hinweg, teilnehmen oder aber Menschen an mehr als an einer Offentlichkeit teilnehmen,
das heif3t sie sich mehrfach zugehorig fihlen. Zusammenfassend geht es fir Fraser bei

14.02.2026, 08:12:51. - EE—

175


https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

der Bejahung einer Vielzahl von Offentlichkeiten im Falle hierarchischer Gesellschaften
um die Stirkung subalterner Gegenéflentlichkeiten, im Falle egalitirer, multikultureller
Gesellschaften um die Moglichkeit der Vereinbarkeit von sozialer Gleichheit, kultureller
Vielfalt und Demokratie (vgl. Fraser 1994, 87).

Die dritte Annahme behauptet nicht nur definieren zu konnen, was als gemeinsames
Gutes gilt, sondern auch perse differenzieren zu konnen, was als »6ffentlich« und was als
»privat« giltund dementsprechend Gegenstand diskursiver Aushandlung seinkann. Fra-
ser bekriftigt, dass es weder a priori Grenzen der Aushandlung geben kann, noch Iden-
tititen, Priferenzen und Interessen im Vorhinein festgelegt werden kénnen (vgl. ebd.,
88). Stattdessen muss das, was als gemeinsames Gutes gelten soll, ebenso wie die Frage,
was als »6ffentlich« und was als »privat« gilt, im und durch den Diskurs verhandelt wer-
den, wobei sich keine Abgeschlossenheit von Diskursen einstellen kann, sondern diese
stets Moglichkeiten der hegemonialen Auseinandersetzung bieten. In dem Moment, wo
das Gemeinwohl im und durch den Diskurs erst konstruiert wird, ist es nicht moglich,
vorab Interessen oder Themen festzulegen. Ebenso bleibt stets verhandelbar, was als »6f-
fentlich« und was als »privat« gilt und eine Festlegung und hegemoniale SchliefSung birgt
deshalb die Gefahr, durch ungleiche Machtverteilungen bestehende Unterordnungsver-
hiltnisse zu reproduzieren und zu festigen.

Die vierte Annahme ist schliefSlich unhaltbar, da moderne Gesellschaften lingst zwi-
schen dem, was Fraser »schwache Offentlichkeiten« der Meinungsbildung (wie Medien)
und »starke Offentlichkeiten« der Meinungsbildung sowie Entscheidungsfindung (wie
Parlamente) nennt, unterscheiden. Stattdessen miisse es um eine Theoretisierung der
moglichen Beziehungen zwischen ihnen gehen, um unsere Vorstellung demokratischer
Moglichkeiten iiber die bestehenden hinaus zu erweitern (vgl. ebd., 93). Hier pliddiert sie
beispielsweise fiir die Ausdehnung starker Offentlichkeiten beziehungsweise Mischfor-
men zwischen beratenden und beschlussfassenden Offentlichkeiten in Form von selbst-
verwalteten Arbeitsplitzen, Kinderbetreuungsstitten oder Wohnanlagen (vgl. ebd., 92).

Fraser zeigt auf, dass Habermas’ Konzeption der Offentlichkeit in seiner Komplexitit
gesteigert werden muss, soll das Ziel ein radikaldemokratisches sein. In post-marxisti-
scher Position im Anschluss an Laclau/Mouffe muss das antagonistische Potential in der
Auseinandersetzung mitgedacht werden, wihrend die liberal-universalisierenden Per-
spektiven einer Dekonstruktion unterzogen werden. Trotz der Kritik, die auch Giroux an
mehreren Stellen dufert, ist Habermas ein sehr wichtiger Bezug fiir Giroux. Wihrend
Giroux beispielsweise Habermas’ Kritik an postmodernen Theorien sowie am poststruk-
turalistischen Wahrheitsbegrift zuriickweist, bezieht er sich positivauf Habermas, wenn
demokratische Grundwerte als Teil des Diskurses der Moderne verteidigt werden.®

6.2 Zygmunt Bauman

Zygmunt Bauman wurde 1925 in Posen, Polen in eine jiidische Familie geboren, die mit
Kriegsausbruch 1939 in die Sowjetunion fliehen musste. Zunichst begann Bauman 1942
ein Hochschulstudium, musste dies jedoch aufgrund seines folgenden Militireinsatzes,

6 Vgl. weitere Auseinandersetzungen mit Habermas in Teil Ill, Kapitel 1.2 in dieser Arbeit.

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien

den er bis 1953 ausiibte, unterbrechen. AnschliefSend nahm er ein Masterstudium der
Sozialwissenschaften an der Universitit Warschau auf, wo er auch promovierte und von
1964—1968 den Lehrstuhl fiir Allgemeine Soziologie innehatte (vgl. Tester 2004, 2ff.). Mit
den Mirz-Unruhen 1968 emigrierte er nach Israel und folgte 1971 schlieflich einem Ruf
der Universitit Leeds in Grof3britannien fiir den Lehrstuhl fiir Soziologie. Dort lebte er
bis zu seinem Tod in 2017. Bauman erhielt 1989 den Amalfi-Preis fiir Soziologie sowie
1998 den Theodor-W.-Adorno-Preis und gilt als einer der renommiertesten Soziologen
unserer Zeit. Sein umfassendes Werk beinhaltet mehr als 50 Monographien in Englisch
und Polnisch sowie vielzihlige Artikel. Dariiber hinaus war er jeher intensiv an 6ffentli-
chen Diskussionen und Debatten beteiligt und durch seine umfangreiche Vortragstitig-
keit bekannt.

Seine eigenen Erlebnisse unter anderem mit Krieg, dem Nationalsozialismus und
den damit zusammenhingenden Fluchterfahrungen thematisiert er in seinen Theorien
vor dem Hintergrund aktueller Transformationsprozesse, wobei das Phinomen der Am-
bivalenz im Kontext von Moderne und Postmoderne richtungsgebend ist.

»Itis through the sociological condition of exile that Bauman has written works which,
first, reflect the costs of being thrown into ambivalence and, second, express the pos-
sibilities of that condition which is rarely chosen in the first instance but can never-
theless be turned into distinctively and distinctly human aspirations. It is on account
of his own exile, building on the experiences of the problems and the possibilities of
ambivalence, that Bauman’s work is so provocative and able to speak to anyone who
is prepared to spend time with it.« (Tester 2004, 7)

In seinen Arbeiten steht unter anderem die Frage im Mittelpunkt, welche Auswirkungen
der sich auflésende Vergesellschaftungszusammenhang im Ubergang zur Postmoderne
auf politische, soziale, individuelle und kulturelle Wirklichkeiten hat. Dabei fokussiert er
neben den Prozessen der Globalisierung vor allem auch die Bedeutung und Folgen dieser
Auflsung fiir die Demokratie und die Moglichkeiten zivilgesellschaftlicher agency und
civility. Sein berithmtes Konzept der Liquid Modernity 1st ab 2000 den von ihm bis da-
to selbst gebrauchten Begriff der Postmoderne ab, da der fiir die Moderne referentielle
Ordnungsentwurf sich nun in der Postmoderne aufzulésen beginnt, und sich die neu-
en Fragen und Probleme nur vor dem Hintergrund der Anerkennung der Verfliissigung
dieser Ordnung analysieren lassen (vgl. Junge/Kron 2014, 4).

Theoretisch bezieht sich Bauman sowohl auf Karl Marx, Antonio Gramsci und die
Kritische Theorie, als auch auf die Soziologien Georg Simmels und Max Webers, die De-
konstruktion Jacques Derridas und unter anderem auf die Arbeiten Michel Foucaults,
Norbert Elias’ sowie Benedict Andersons. Diese Bandbreite an Referenzen deutet die
gleichsam massive und herausfordernde thematische Breite an, die sich unter anderem
auf Klasse und Arbeit, Kultur, den Holocaust, Moderne und Postmoderne, Neolibera-
lismus und Globalisierung, Ethik, Fremdheit und Ausgrenzung, Demokratie und citi-
zenship sowie auf die Verfliissigung vielzdhliger Phinomene wie unter anderem Arbeit
und Liebe bezieht. Dabei zeugt Baumans Schreiben von einer hohen Komplexitit und In-
novationskraft, die sich unter anderem in seinem vielfiltigen Gebrauch von Metaphern

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

und Vergleichen niederschligt, wobei der Tourist, Pilger und Vagabund mit zu den be-
kanntesten gehoren.

Im Folgenden werden die fir diese Arbeit zentralen Theorien und Konzepte Baumans
dargestellt, wobei zunichst die Moderne und ihre charakteristische Ordnung sowie die
Schliisselkategorie der Ambivalenz beleuchtet wird. Daran anschliefRend wird die Kon-
zeption der Liquid Modernity dargestellt, bevor das Kapitel mit der Erorterung der Impli-
kationen fiir eine Kritische Pidagogik und der Darstellung der Rezeption in der Critical
Pedagogy schlief3t.

6.2.1 Theoretische Grundbegriffe der Soziologie Baumans

Nachdem sich Bauman in seinen frithen Arbeiten der 1970er und 8oer vornehmlich
mit den Verhiltnissen von Arbeit, Arbeiterbewegung, Klasse und sozialer Schichtung
beschiftigt hat, tritt in den 9oern die Frage des Verhiltnisses von Moderne, Rationa-
litit und Ausgrenzung in den Vordergrund. So stellt er beispielsweise im Anschluss
an die »Dialektik der Aufklirung« von Adorno und Horkheimer in seiner »Dialektik
der Ordnung« (1991) (im Original »Modernity and the Holocaust«, 1989) die These auf,
die Rationalisierung und biirokratische Strukturierung aller Lebensbereiche habe den
Holocaust erst moglich gemacht, so dass die Shoa letztlich ein modernes Phinomen
sei. Dieses alles durchdringende Ordnungsbestreben, die damit eng verbundene Vor-
stellung von Reinheit und der reziproke Mangel an Freiheit sind zentrale Merkmale der
Moderne (vgl. Bauman 1999a, 14ff.). Im Folgenden wird Baumans Konzeption der Mo-
derne und die Folgerungen daraus fiir das Individuum und die Gesellschaft dargestellt
sowie damit eng im Zusammenhang stehend das Phinomen der Ambivalenz betrachtet.
AnschliefRend folgt die Betrachtung des zentralen Konzeptes der Liquid Modernity.

Die moderne Ordnung und die Frage der Ambivalenz

Bauman bezeichnet mit Moderne eine historische Periode, die sowohl mit soziokultu-
rellen, als auch intellektuellen Transformationen in Westeuropa, wie etwa der Aufkli-
rung und der industriellen Revolution einhergeht (vgl. Bauman 2012, 15f.). Als primires
charakteristisches Merkmal dieser Phase bestimmt er das Bestreben nach Ordnung, das
sich reziprok mit dem Vermeiden von Chaos verbindet (vgl. ebd., 16). Ordnung bedeu-
tet Eindeutigkeit, Klarheit, Reinheit, Klassifikation und klare Zuordnung innerhalb ei-
nes dichotomen Systems bei gleichzeitiger Abwendung, Vermeidung, gar Leugnung von
Mehrdeutigkeit, Kontingenz und Ambivalenz. Ordnung bedeutet Sicherheit, wihrend
Unordnung, das Ungewisse, das Chaos Angst macht (vgl. ebd. 20). Ordnung wird vor-
nehmlich mittels und durch Kultur hergestellt, die Bauman als soziale Praxis versteht
(vgl. Bauman 1999b, 96).

Unter anderem auf Claude Lévi-Strauss Bezug nehmend zeigt er, dass Klassifi-
kationen, und damit durch Ein- und Ausschluss hergestellte soziale Ordnungen, fiir
Bedeutungsherstellungen notwendig sind und Orientierung und Stabilitit vermitteln.
Gleichzeitig besteht in der Herstellung solch symbolischer Ordnungen aber immer auch
die Gefahr, das »Andere«, Fremde auszuschlief}en und zu stigmatisieren (vgl. Bauman
2012, 113). So dient die Einordnung in Schemata wie Freund/Feind einer solchen Her-
stellung von Ordnung, dessen »Abfallprodukt« die Ambivalenz ist, personifiziert im

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien

Fremden (Bauman 2012, 34). Im »behaglichen Antagonismus« (ebd., 95) von Freund und
Feind stellt der Fremde das Unentscheidbare und damit eine Bedrohung dar. Er ist weder
Freund noch Feind, ja kann beides sein und steht somit zwischen Ordnung und Chaos.
Der Nationalstaat stellt dabei eine Instanz dar, die Freunde als Einheimische definiert
und dadurch eine »ethnische, religiose, sprachliche und kulturelle Homogenitit« (ebd.,
100) herzustellen forciert. Wie Benedict Anderson zeigt, wird iiber die Konstruktion
einer imaginiren Gemeinschaft Solidaritit und Loyalitit dem Nationalstaat gegeniiber
beschworen, das heifdt Nationalismus produziert (vgl. Anderson 1988, 15). Bauman
schreibt:

»Nationalismus ist eine Religion der Freundschaft; der Nationalstaat ist die Kirche, die
die kiinftige Herde zwingt, den Kult zu praktizieren. Die staatlich erzwungene Homo-
genitat ist die Praxis der nationalistischen Ideologie.« (Bauman 2012, 109)

Dem gegeniiber gilt es, die Fremden, das heif3t die Bedrohung der vermeintlichen Ein-
heit, das Ambivalente, moglichst zu beseitigen. Da eine territoriale Entfernung in sei-
ner Radikalitit nicht immer méglich sei, gelte es, den Fremden kulturell auszuschlie-
Ren, das heifdt als permanent Anderen zu konstruieren (vgl. Bauman 2012, 113). Hier ver-
hilft die Betonung der Differenz mittels eines Stigmas der Diskreditierung des Anderen,
wie Bauman im Anschluss an Erving Goffman zeigt. Ein Stigma kann nicht ausgeloscht
werden, es kann lediglich dazu kommen, dass der Stigmatisierte als unschuldig umin-
terpretiert wird und sozial unsichtbar gemacht wird, indem er sich assimiliert. Dass die
Produktion der Fremdheit sowie der Unsichtbarkeit eine kollektive Aufgabe ist, das Assi-
milieren dagegen eine individuelle Angelegenheit, deutet darauf hin, dass dem Fremden
an sich keine Individualitit zugesprochen wird, dieser ausschlief3lich im Kollektiv einer
Gruppe Fremder existiert und mittels der Gruppe verobjektiviert wird (vgl. ebd., 122).
Aus der Sicht des Einheimischen ist der Fremde stets heimatlos.

»Er ist ein ewiger Wanderer, der immer und tberall heimatlos ist, ohne Hoffnung dar-
auf, jemals »anzukommen«. Die »Objektivitat« (Kosmopolitismus, Antipatriotismus,
Nicht-Gebundenheit, Anpassungsfahigkeit) seiner Ansicht besteht genauin seiner Un-
fahigkeit, einen Unterschied zwischen den Stationen seiner unaufhorlichen Pilgerreise
zu machen: Fiir ihn sind es einfach alles Orte, die raumlich beschrankt sind und bald
der Vergangenheit angehoren werden. Durchlaufen und frither oder spater zuriickge-
lassen sehen sie fiir ihn alle gleich aus; sie sind alle identisch in ihrer Negativitdt, da
keiner von ihnen eine Heimat ist.« (Bauman 2012, 131; Herv. i. Orig.)

Nun ist allerdings mit dem Prozess der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft jede
Person plétzlich ortlos, das heifdt kann nie vollstindig unter ein Subsystem gefasst wer-
den.

»In Relation zu jedem der Subsysteme ist das Individuum eine Einheit von vielen Be-
deutungen, eine ambivalente Verbindung — immer ein partieller Fremder.« (Ebd., 156;
Herv.i. Orig.)

14.02.2026, 08:12:51. - EE—

179


https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

Einem Ubermaf§ an Ordnung steht ein Mangel an Freiheit gegeniiber, damit diese
Ordnung gewihrleistet ist (vgl. Bauman 1999a, 9). Kultur, die Bauman als soziale Praxis
versteht, ist somit immer mit Macht verbunden, das heif$t das Denken und Handeln
der Menschen muss gelenkt und kontrolliert werden, wofiir in der Moderne das von
Bentham entwickelte und durch Foucault rezipierte Panoptikum steht (vgl. Bauman
2000, 9f.). Das Panoptikum stellt eine Kontrollstruktur dar (in Form eines Turms im
Zentrum eines runden Gefingnisses), das den Wirtern die Beobachtung und Kontrolle
der Gefangenen erlaubt, ohne selbst durch sie gesehen zu werden. Folglich miissen die
Wirter nicht notwendigerweise anwesend sein, um die Kontrolle iiber die Gefangenen
auszuiiben. Durch dieses von Foucault als »Disziplinarmacht« bezeichnete Phinomen
werden ganze Kollektive verwaltet, iiberwacht und diszipliniert, wihrend das Individu-
um gleichzeitig zunehmend isoliert und individualisiert wird. In der Moderne ist es der
Staat, der durch die biirokratischen Institutionen diese Kontrolle und Macht ausiibt.

Im Ubergang zur Postmoderne wird das Individuum weiter fragmentiert und die
Idee des vormals einheitlichen cartesianischen Subjekts wird zugunsten eines Patch-
works an Identititen in der zunehmend komplexen und ausdifferenzierten Gesellschaft
aufgegeben. Wihrend in der Moderne ein Unbehagen aufgrund von Massenvergesell-
schaftung und fehlender Individualitit vorherrscht, kommt es in der Postmoderne zu
einem Unbehagen aufgrund von Orientierungslosigkeit und mangelnder Sicherheit (vgl.
Reese-Schifer 2014, 272). Ubertragen auf die Konstituierung und Verortung des Subjekts
gehtes in der Moderne folglich um die Erlangung von Bedeutung und Identitit, »um die
wahre Existenz, die noch nicht erreicht und deshalb Aufgabe, Mission, Verpflichtung ist«
(Bauman1999a,127). Das Leben gleicht einer lebenslangen Pilgerschaft, deren Ziel jedoch
nie erreicht wird. Dem gegeniiber ist das postmoderne Subjekt bestrebt, jegliche iden-
tititsstiftenden Festschreibungen moglichst abzuwenden. Wie ein Tourist ist der post-
moderne Mensch in erster Linie unterwegs, ohne feste Stationen oder Ziele und immer
erst in der Riickschau sinnstiftend (vgl. ebd., 161).

Die zunehmende Ambivalenz in der Postmoderne hat unter anderem durch Privati-
sierung, Deregulierung und Dezentralisierung eine Zunahme an Unsicherheit zur Folge,
wahrend sich die Narrative und Versprechungen der Moderne als nicht haltbar erwie-
sen haben. So bricht die ehemals ordnungsstiftende Trinitit von Territorium, Nation
und Staat durch Prozesse der Globalisierung auseinander und mit ihr die vermeintli-
chen Sicherheiten unter anderem von Zugehorigkeit, Gemeinschaft und Solidaritit (vgl.
Tester 2004, 165). Mit dem Konzept der Liquid Modernity konzentriert sich Bauman ab
den 2000er Jahren auf die Analyse dieses sich »auflésenden Vergesellschaftungszusam-
menhangs, sich »verfliichtigenden gesellschaftlichen Ordnungsentwurfs« (Junge/Kron
2014, 2) sowie der Widerspriiche und Ambivalenzen zwischen noch bestehenden festen
Strukturen der Solid Modernity und bereits verfliissigten der Liquid Modernity.

Liquid Modernity

Mit dem Konzept der Liquid Modernity untersucht Bauman die Verfassung von Individu-
um und Gesellschaft im Kontext zunehmender Deregulierung, Flexibilisierung, Kapi-
talisierung und Privatisierung aufgrund der rasanten Globalisierungsprozesse und ei-
nem immer aggressiver werdenden Neoliberalismus (vgl. Bauman 2003, 12). Im Gegen-
satz zur traditionellen, »festen« (solid) Moderne, in der die von Menschen geschaffenen

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien

Strukturen und Ordnungen als stabil galten, kommt es in der fliissigen Moderne zur Ent-
bettung vieler sozialer Krifte und zur »Demontage aller sozialen Verbindungsglieder«
(Bauman 2003, 12). So kommt es sowohl zu zunehmenden Gefiihlen der Unsicherheit
und Ambivalenz fiir die Individuen, als auch zum Abbau und zur Verfliissigung kollekti-
ver Organisation und kollektiven politischen Handelns (vgl. ebd.).

Bauman zeigt in Liquid Modernity auf, wie in Zeiten sozialer Prekaritit und extrater-
ritorialer Machtstrukturen Emanzipation und demokratische Organisation mit grund-
legenden Herausforderungen und Gefahren konfrontiert sind. Wihrend zu Beginn der
Moderne unter Individualisierung die Emanzipation von den engen und oft bedrohli-
chen Strukturen der Abhingigkeiten, Ausbeutung und Uberwachung verstanden wurde,
besteht Individualisierung heute in der »Transformation der menschlichen >Identitits,
die sich von einer >Vorgabe« zu einer >Aufgabe« wandelt [...]« (Bauman 2003, 43). Iden-
titit wird zum unvollendeten Projekt und das befreite Individuum de jure muss selbst
dafiir sorgen, ein Individuum de facto zu werden, das heif3t die Kontrolle iiber das eigene
Leben zu haben, Selbstwirksamkeit und Handlungsmacht zu erfahren (vgl. ebd.). Hier
sieht Bauman den Hauptwiderspruch der fliissigen Moderne: einerseits das Recht auf
Selbstbestimmung bei gleichzeitiger Schwichung der Moglichkeiten, »die sozialen Be-
dingungen, die diese [Selbstbestimmung] erméglichen oder verhindern, zu kontrollie-
ren [...]J« (ebd., 50). Letztere, also die Moglichkeiten der Kontrolle, schwinden zusehends,
wobei er konstatiert, dass zur Verwirklichung des Individuums als eines de facto der Sta-
tus des Biirgers notwendig sei, wihrend das Individuum heute vornehmlich den Status
des Konsumenten innehat (vgl. ebd., 53).

Die Stirkung der Kategorie des Biirgers wiirde grundsitzlich einer Ausweitung des
ffentlichen Raumes bediirfen, wobei jedoch festgestellt werden muss, dass die Offent-
lichkeit heute zunehmend durch die Privatsphire kolonisiert wird, das heift im 6ffent-
lichen Diskurs private Anliegen und Interessen iiberwiegen. Das Uberhéhen der Indivi-
dualitit wird zusitzlich durch das neoliberale Mantra der Eigenverantwortung begleitet
und die 6ffentliche Sphire degradiert zu einem Ort, wo der private Status eher noch ge-
stirktwird (vgl. ebd., 85). Mit der exzessiven Zunahme von Moglichkeiten in der postmo-
dernen Gesellschaft treffen enorm ambivalente Werte aufeinander: auf der einen Seite
wachsen die Freiheitsspielriume fiir die Erfindung und Konstitution des Selbst, auf der
anderen Seite erstarken damit gleichzeitig Prozesse der Fragmentierung und Entkoppe-
lung, die fir das Individuum wiederum sehr konfliktbeladen sein kénnen.

In kritischer Auseinandersetzung mit kommunitaristischen Argumenten erortert
Bauman die Frage, welche Rolle Gemeinschaften in der Liquid Modernity spielen und
wie diese vor dem Hintergrund der Verfliissigung der Identititen konstituiert sind.
So stellt er fest, dass der Kommunitarismus mit seinem Versprechen von Sicherheit
durch die Gemeinschaft eine verstindliche Reaktion auf die Verfliissigungstenden-
zen und insbesondere die wachsende Diskrepanz zwischen individueller Freiheit und
Sicherheit ist (vgl. Bauman 2003, 200). Wihrend es zunehmend zu Erfahrungen von
Unsicherheit kommt, beispielsweise durch prekire Arbeitsverhiltnisse oder durch die
steigende Gefahr der Altersarmut, inszeniert sich der Kommunitarismus als »sicherer
Hafen« (ebd., 201), indem er unter anderem eine Einheit im Inneren, basierend auf
ethnischer Homogenitit und Nationalitit, beschwort. Doch laut Bauman sei die einzige
Form von Einheit, die unter den Bedingungen der Liquid Modernity als kompatibel,

14.02.2026, 08:12:51. - EE—

181


https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

plausibel und realistisch erscheint, diejenige, die grundsitzlich auf Pluralitit und der
Aushandlung sowie Anerkennung von Differenzen beruht (vgl. ebd., 209). Bei der vom
Kommunitarismus propagierten Einheit handele es sich aber um ein »Kryptonym fiir
eine hinderingend gesuchte, doch nie greifbare >Identitit« (ebd., 201). Wihrend in der
Moderne der Nationalstaat fiir die Konstitution der Gemeinschaft auf dem Prinzip der
ethnischen Einheit fungierte, wird die staatliche Souverinitit in der Liquid Modernity
unsicher und Werte sowie Lebensstile privatisiert. So ist die fliissige Moderne zunichst
als eine Konsumgesellschaft zu kennzeichnen, die sich dadurch auszeichnet, dass der
politische Raum sich schrittweise auflést und einer privatisierten Offentlichkeit weicht.

In diesem Zusammenhang untersucht Bauman in »In Search of Politics« die Mog-
lichkeiten, einen 6ffentlichen Raum zu finden oder zu etablieren, in dem sich Biirger*in-
nen organisieren und Einfluss ausiiben, Formen der Handlungsfihigkeit erproben und
eine Vision verfolgen konnen. Dabei seien die Gemeinschaften heute aber eher Sym-
ptom und Ursache fir die sozialen Unordnungen, als deren Losung (vgl. Bauman 2003,
236). Dies ist darauf zuriickzufithren, dass diese, von Bauman als »Gemeinschaft[en] der
Herausgeputzten« bezeichnet, genauso verfliissigt sind wie heutige Identititen. Diese
Gemeinschaft, die sich nur zu besonderen Anlissen oder Spektakeln zusammenfindet,
zeugt nicht von einem gemeinsamen Gruppeninteresse, sondern konstruiert sich ledig-
lich temporir tiber das Spektakel. Sie haben dadurch eher den Effekt, wirkliche Gemein-
schaft zu verhindern (vgl. ebd., 234f.).

Daneben kommt es durch die zunehmende Deregulierung von Gewalt durch den
Staat zu einer Neuformierung der Gewaltregulation auf der Ebene von Gemeinschaften.
Diese von Bauman als »explosive Gemeinschaften« bezeichnete Formationen konstituie-
ren sich tiber Gewalt nach innen und auflen (vgl. ebd., 226—231). Gewalt nach innen heifit,
dassbeispielsweise interner Streit itber die Konstruktion eines gemeinsamen Opfers un-
terdriickt wird, um die Einheit nach innen herzustellen; Gewalt nach aufSen heif3t, dass
tiber die Konstruktion eines Feindes nach auflen, die eigene gemeinschaftliche Einheit
demgegeniiber bekriftigt wird. Aufgrund fehlender institutioneller Sicherungen solcher
Gruppen, miissen die Gemeinschaften iiber stete Wiederholungen von Gewaltverbre-
chen den Zusammenbhalt erneuern und bekriftigen (vgl. Bauman 2003, 231).

Daneben konstatiert Bauman, dass die Zunahme der individuellen Freiheit in der Li-
quid Modernity mit einer Zunahme der kollektiven Ohnmacht einhergeht, wenn die Brii-
cken zwischen privatem und 6ffentlichem Leben abgebaut werden (vgl. Bauman 2006,
2). Deswegen bedarf es einer Neubelebung der Agora — des sozialen Raumes, der weder
privat noch offentlich ist, sondern genau genommen privat und 6ffentlich zugleich. Als
Ort Da-zwischen ist er stets ambivalent: gezeichnet durch sowohl Spannungen und Aus-
einandersetzungen, als auch durch Dialog, Zusammenarbeit und Kompromiss (vgl. Bau-
man 2006, 87). Fiir eine Neubelebung der Agora ist es notwendig, deren Privatisierung
und Entpolitisierung aufzuhalten und die Ubersetzung des Privaten in das Offentliche
wiederherzustellen, wofiir in erster Linie der Diskurs des Gemeinwohls wieder aufge-
nommen werden muss (vgl. Bauman 2006, 107).

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ausgewahlte (post-)moderne Theorien
6.2.2 Rezeption und Wirkung in der Critical Pedagogy

Nachdem Bauman im Zuge seiner Migration nach Grof3britannien ab 1972 beginnt, auf
Englisch zu publizieren, erfihrt er schlieflich 1987 mit seiner ersten Monographie »Le-
gislators and Interpreters« internationale Aufmerksambkeit, jedoch erst in den 1990ern,
als er mit 65 Jahren emeritiert wird, wird ihm extensive internationale Reputation zuteil
(vgl. Tabet 2017, 111). Er wird von seinen Verlegern der Polity Press fortlaufend als »Sozio-
loge der Postmoderne« bezeichnet und sein Denken wird in den 2000ern schliellich in
drei beachteten Publikationen zuginglich gemacht, wodurch sich die Bedeutung Bau-
mans abermals steigert (vgl. ebd., 113).”

Auch im Kontext der Critical Pedagogy wird Bauman erst um die Jahrtausendwende
rezipiert, ist dann aber als Bezugspunkt fiir eine Vielzahl von Phinomenen in Giroux’
Arbeiten prisent.® So stellt Giroux in der Auseinandersetzung um die Krise der Demo-
kratie sowohl in Zeiten der Militarisierung durch Bush, als auch durch den aggressiven
Neoliberalismus Zusammenhinge zu Baumans »In Search of Politics« (1999) her, worin
Bauman das Auseinanderdriften privater und 6ffentlicher Riume und Diskurse kriti-
siert und feststellt, dass

»[...] the growth of individual freedom may coincide with the growth of collective im-
potence in as far as the bridges between private and public life are dismantled or were
never built to start with; or, to put it differently, in as far as there is no easy and obvi-
ous way to translate private worries into public issues and, conversely, to discern and
pinpoint public issues in private troubles.« (Bauman 2006, 2).

Laut Giroux ist die Invasion im Irak 2003 von einem massiven Patriotismus innerhalb
der amerikanischen Bevolkerung begleitet, wodurch demokratische Ideale ausgehohlt
und durch eine Kultur der Angst ersetzt werden, die die Militarisierung legitimiert und
gleichzeitig die Bevolkerung in Passivitit und kollektive Ohnmacht hillt (vgl. Giroux
2004c, 181). Zusitzlich férdert die neoliberale Ideologie des Konsums und des Individua-
lismus eine depolitisierte Biirgerschaft, wie Giroux mit Verweis auf Bauman feststellt,
wihrend die kollektive Vorstellungskraft von demokratischen 6ffentlichen Riumen
verschwindet (vgl. Giroux 2001, 149). Laut Bauman bedarf es dieser 6ffentlichen Riume
unbedingt, da hier

»[...] occupants of different residential areas [can] meet face-to-face, engage in casual
encounters, accost and challenge one another, talk, quarrel, argue or agree, lifting
their private problems to the level of public issues and making public issues into mat-
ters of private concerns« (Bauman 1998, 21).

Mit Verweis auf Castoriadis, auf den sich sowohl Bauman, als auch Giroux immer wieder
berufen gilt, was Tester zu Bauman schreibt, nimlich, dass

7 Vgl. Smith (1999), Beilharz (2000) und Tester (2001).
8 Vgl. u.a. Giroux 2000b; 2004a; 2004c¢, 2006b; 2011; 20193; 2021a.

14.02.2026, 08:12:51. - EE—

183


https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Katarina Schneider-Bertan: Kritische Padagogik im 21. Jahrhundert

»[..] any viable notion of democracy is dependent upon a culture of questioning,
whose purpose [..] is to keep the forever unexhausted and unfulfilled human poten-
tial open, fighting back all attempts to foreclose and preempt the further unravelling
of human possibilities, prodding human society to go on questioning itself and
preventing that questioning from ever stalling or being declared finished« (Tester
2001, 4).

Um diese Kultur des Hinterfragens zu etablieren, miissen die Biirger*innen »[...] be ed-
ucated in every aspect (of leadership and politics) in order to be able to participate« (Cas-
toriadis 1996, 24).

Hier deutet sich die Bedeutung von Bildung fiir eine aufgeklirte, kritische und akti-
ve Zivilgesellschaft an, die in der pluralen Demokratie unumginglich ist. So zitiert Gi-
roux Bauman erneut, wenn dieser aufzeigt, dass Schulen eine der wenigen verbliebenen
offentlichen Riume darstellen, wo Menschen »[learn] the skills for citizen participation
and effective political action. And where there is no [such] institution, there is nocitizen-
ship«either« (Bauman 2006, 170). Hier finden sich grof3e Parallelen zwischen den beiden
Autoren und es zeigt sich, dass Giroux Bauman insbesondere im Kontext des Abbaus de-
mokratischer Strukturen in Folge der Globalisierung und des Neoliberalismus rezipiert.
Erstaunlich ist, dass die zentrale Figur der Ambivalenz und die damit einhergehenden
Uberlegungen unter anderem zu Fremdheit von Giroux nicht aufgenommen werden.
Giroux selbst behandelt intensiv den Ubergang von der Moderne zur Postmoderne und
die damit zusammenhingenden Verinderungen. Hier konnte die Aufnahme der Analy-
se Baumans zu Ambivalenz dazu beitragen, die auch fir Giroux bestehende Notwendig-
keit der Akzeptanz beziehungsweise Wiirdigung und Fruchtbarmachung von Diversitit,
Kontingenz und Ambivalenz zu untermauern. Insgesamt aber zeigt die durchgingig bis
heute stattfindende Rezeption in Giroux’ Werken dessen Wiirdigung und die hohe Be-
deutung der Arbeiten Baumans fiir die Critical Pedagogy.

14.02.2026, 08:12:51. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

