
6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien

Die Diskurse umModerne, Postmoderne, den Übergang vom einen zum anderen sowie

explizit Fragen von Erziehung innerhalb dieser Diskurse werden von den Autor*innen

der Critical Pedagogy beziehungsweise benachbarter Disziplinen kontrovers diskutiert.1

Zwar stützt sich Giroux in seinen Arbeiten auf eine Vielzahl von Autor*innen, meines

Erachtens stechen jedoch zwei Autoren heraus,wenn es darumgeht,Moderne und Post-

moderne im Hinblick auf Möglichkeiten der Realisierung radikaler Demokratie sowie

der Begründung einer radikalen, postmodernen Pädagogik zu untersuchen: Jürgen Ha-

bermas und Zygmunt Bauman.

Im Folgenden werden die Grundbegriffe und zentralen Auseinandersetzungen die-

ser beiden Autoren dargestellt und anschließend jeweils bezüglich ihrer Rezeption und

Wirkung in derCritical Pedagogy befragt. Bei Habermas wird hier insbesondere die kriti-

sche Auseinandersetzungmit seinemAnsatz aufgenommen, die sich bei der politischen

TheoretikerinNancy Fraser findet, da sie zumeinen großenEinfluss auf denDiskurs hat

und sie zumanderen eine bis heutewichtige Stimmekritisch-feministischerTheoriebil-

dung ist, auch und gerade imKontext radikalerDemokratie.Die ArbeitenZygmuntBau-

mans gelten als äußerst einflussreich sowohl in der Soziologie, als auch darüber hinaus

undwerden vonGiroux breit rezipiert. Zudembieten Baumans Arbeiten äußerst frucht-

bare Ansätze für die Analyse bildungsphilosophischer sowie erziehungs-wissenschaftli-

cher Diskurse heute.

6.1 Habermas und seine Kritiker*innen

Jürgen Habermas (*1929) ist einer der bedeutendsten und meistrezipiertesten Philoso-

phen unserer Zeit. Er war Schüler Adornos und zählt im Kontext der Frankfurter Schule

zur jüngeren KritischenTheorie.2 Im Folgenden wird zunächst seine bedeutendeTheo-

rie des kommunikativen Handelns vorgestellt sowie auf seinen Begriff der Öffentlich-

1 Vgl. beispielsweise Aronowitz/Giroux (1991), Baudrillard (1987), Lyotard (1984), Jameson (1984),

Kellner (1988), Rorty (1985), Eagleton (1985/1986).

2 Vgl. Teil III, Kapitel 2 in dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

keit eingegangen, woran auch die später aufgenommene Auseinandersetzungmit Nan-

cy Fraser anknüpfen wird.

6.1.1 Grundzüge der Theorie des kommunikativen Handelns und des Konzepts

der Öffentlichkeit

Mit seinem Hauptwerk »Theorie des kommunikativen Handelns« (1981) legt Habermas

einemikrosoziologischeHandlungstheorie,einemakrosoziologischeGesellschaftstheo-

rie sowie eineTheorie der Moderne vor (vgl. Habermas 1985a, 8). Dies stellt unter ande-

remeine sprachtheoretische sowie intersubjektiveWendederKritischenTheorie dar,bei

der die Rationalität kommunikativenHandelns imVordergrund steht. So geht esHaber-

mas unter anderem um eine kritische Gesellschaftstheorie, die imGegensatz zu der von

Adorno und Horkheimer konstatierten instrumentellen Vernunft und dem damit ver-

bundenen Resümee einer gescheiterten Aufklärung, das Projekt derModerne als unvoll-

endet betrachtet. Seine Theorie kann als Rationalitätstheorie bezeichnet werden, da er

das Projekt der Moderne anhand verschiedener Rationalisierungsentwicklungen nach-

zeichnet, wobei er unter anderem Piaget, Popper, Weber, Horkheimer/Adorno, Mead,

Durkheim und Parsons aufgreift und diskutiert.

Aufbauend auf der Theorie des kommunikativen Handelns entwickelt Habermas

später die Diskursethik. Die Diskursethik formuliert Regeln, wie in der gesellschaft-

lichen Situation verfahren werden soll, damit diese möglichst gerecht und damit

moralisch gut ist. Als moralisch gut gilt das, was alle am Diskurs Beteiligten ohne

Zwang beschließen. Zentrale Aspekte der Theorie kommunikativen Handelns arbeitet

Habermas später unter anderem in Faktizität und Geltung (1992) anhand des Sys-

tems des Rechts und der Idee des Rechtstaats weiter aus. Hier entfaltet er zudem das

Modell der deliberativen Demokratie, das in der Auseinandersetzung um (radikale)

Demokratietheorien in dieser Arbeit bedeutsamwird.

Im Folgenden werden zunächst die Grundbegriffe und Grundzüge der Habermas-

schenTheorie kommunikativen Handelns dargestellt, die sich in 1) die Handlungstheo-

rie, 2) die Gesellschaftstheorie und 3) die Theorie der Moderne gliedert. Anschließend

wird vor diesemHintergrund das Konzept der politischen Öffentlichkeit, gekoppelt mit

Habermas’ Modell deliberativer Demokratie dargestellt, bevor im zweiten Unterkapitel

die daran geübte Kritik sowie Implikationen für die Critical Pedagogy erörtert werden.

Dabei bedingendie hoheKomplexität sowieder sehrweite theoriegeschichtlicheHinter-

grund der Habermasschen Begründungen eine Reduktion auf die für diese Arbeit zen-

tralen Aussagen und Ergebnisse.

Handlungstheorie

Zunächst unterscheidet Habermas, ausgehend von Max Weber, zwei Handlungstypen,

die jeweils zweiRationalitäten folgen: 1) das instrumentelle/teleologische (zweckrationa-

le) Handeln, das der instrumentellen Rationalität folgt und 2) das kommunikative Han-

deln, das der kommunikativen Rationalität folgt. Das Konzept der kommunikativen Ra-

tionalität führt er sodann anhand vier vorgängiger Handlungsbegriffe ein: des durch

Aristoteles begründeten teleologischenHandlungsbegriffs, des durch Durkheim und Par-

sons eingeführten normenreguliertenHandlungsbegriffs, des von Goffman stammenden

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien 165

dramaturgischen sowie des auf Mead zurückgehenden Begriffs des kommunikativenHan-

delns.

Der teleologische Handlungsbegriff verweist auf ein primär zweckgerichtetes Han-

deln, das zum strategischenHandelnwird,wenn in dieHandlungmindestens ein weiterer

zielgerichteter Akteur einbezogen ist (vgl. Habermas 1985a, 126f.). Das normenregulierte

Handeln bezieht sich auf das Verhalten von Mitgliedern in einer Gruppe, die dieses an

gemeinsamenWerten undNormen orientieren (vgl. ebd., 127).Der Begriff des dramatur-

gischen Handelns rekurriert auf die (subjektivierenden) Wirkungsabsichten der Hand-

lungen eines Akteurs vor anderen, bzw. einem Publikum (vgl. ebd., 128). Das kommuni-

kative Handeln schließlich bezieht sich auf die Beziehung und Interaktion mindestens

zweier Subjekte und deren »Aushandeln konsensfähiger Situationsdefinitionen« (ebd.).

Während das teleologische/strategische Handeln als instrumentell gilt, werden die drei

letzteren als soziales Handeln begriffen.3

Hier schließt sichderBezugzurSpracheanundeszeigt sich,dassdiedrei erstenMo-

delle ein einseitiges Sprachkonzept innehaben, nämlich erstens als indirekte Kommu-

nikation, zur Realisierung der eigenen Zwecke; zweitens als Aktualisierung eines bereits

bestehenden normativen Verständnisses und drittens als »zuschauerbezogene Selbst-

inszenierung« (Habermas 1985a, 143). Nur das kommunikative Handlungsmodell »setzt

Sprache als einMedium unverkürzter Verständigung [voraus], wobei sich Sprecher und

Hörer aus dem Horizont ihrer vorinterpretierten Lebenswelt gleichzeitig auf etwas in

der objektiven, sozialen und subjektiven Welt beziehen, um gemeinsame Situationsde-

finitionen auszuhandeln« (ebd., 142).

Hier deuten sich bereits die von Habermas, auf Grundlage der Dreiweltentheorie

Karl Poppers, formuliertenWeltbezügean,aufdiedie kommunikativHandelndenBezug

nehmen: die subjektiveWelt, die sozialeWelt und die objektiveWelt (vgl. ebd., 115). Ver-

ständigung funktioniert darüberhinaus abernur,wenndie Interaktions-teilnehmer*in-

nen sich gemeinsam auf die Gültigkeit ihrer Aussagen einigen, d.h. Geltungsansprüche

akzeptiert werden. Ein*e an Verständigung orientierte*r Akteur*in muss folgende drei

Geltungsansprüche mit seiner/ihrer Aussage erheben: die Wahrheit einer Aussage, die

(normative) Richtigkeit und die (subjektive)Wahrhaftigkeit (vgl. ebd., 149).

Anknüpfend an Max Webers (zweck)rationaler Handlungstheorie sowie dem oben

erwähnten kommunikativen Handlungsbegriff unterscheidet Habermas zunächst zwi-

schen instrumentellem, strategischem und kommunikativem Handeln. Ziel ist »die Er-

fassungallgemeiner Strukturen vonVerständigungsprozessen,ausdenen sich formal zu

charakterisierende Teilnahmebedingungen ableiten lassen« (Habermas 1985a, 386).

Gegenüber demWeberschen zweckrationalen Handeln, das sich an der Erreichung

eines Zweckes orientiert, ist eine erfolgsorientierte Handlung instrumentell, wenn sie

»unter dem Aspekt der Befolgung technischer Handlungsregeln« betrachtet wird und

der »Wirkungsgrad einer Intervention in eine[m] Zusammenhang von Zuständen und

Ereignissen« bewertet wird (ebd., 384). Eine erfolgsorientierte Handlung ist strategisch,

wenn sie »unter dem Aspekt der Befolgung von Regeln rationalerWahl« betrachtet wird

3 Habermas schließt an Webers Dualismus zwischen instrumentellem und sozialem Handeln an,

der aber (auch durch Habermas selbst) in später verwendeten Bezugstheorien des Pragmatismus

sowie der Cultural Studies aufgehoben wird.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

und der »Wirkungsgrad der Einflußnahme auf die Entscheidungen eines rationalen

Gegenspielers« bewertet wird (ebd.). Beide Formen sind Typen zweckrationalen Han-

delns, wobei strategisches Handeln sozial ist, da es die Interaktion mit Gegenspielern

einschließt, instrumentelles Handeln dagegen nicht-sozial (vgl. Dorschel 1990, 221).

Demgegenüber ist eine Handlung kommunikativ, wenn nicht »egozentrische Erfolgs-

kalküle, sondern […] Akte der Verständigung koordiniert werden« (Habermas 1985,

385).

Abb. 8: Handlungstheorie nachHabermas (1985a, 384)

Somit ist kommunikatives Handeln verständigungsorientiert, das heißt Sprechakte

dienen der Erzeugung eines Einverständnisses auf der Grundlage von Geltungsansprü-

chen. Kommunikatives Handeln wird allerdings nichtmit sprachlicher Kommunikation

gleichgesetzt, denn »Sprache ist ein Kommunikationsmedium, das der Verständigung

dient, während Aktoren, indem sie sich verständigen, um ihre Handlungen zu koordi-

nieren, jeweils bestimmte Ziele verfolgen« (Habermas 1985a, 150). Das heißt, kommuni-

katives Handeln »bezeichnet einen Typus von Interaktionen, die durch Sprechhandlun-

gen koordiniert werden, [aber] nicht mit ihnen zusammenfallen« (ebd., 151).

Bedeutend ist darüber hinaus die an Austin (1962) angelehnte Unterscheidung zwi-

schen verschiedenenFormenderHandlungskoordinierung,d.h.derAbsicht des Sprech-

aktes. Differenziert wird zwischen lokutionärem Akt, illokutionärem Akt und perlokutionä-

rem Akt. Mit lokutionären Akten drückt der/die Sprecher*in Sachverhalte aus, das heißt

er/sie tätigt eine sprachliche Äußerung (von Lauten,Wörtern, Sätzen).Mit illokutionären

Akten vollzieht der/die Sprecher*in eine Handlung, indem er/sie etwas sagt. Dies kann

in der Äußerung selbst ausgedrückt werden, zum Beispiel »hiermit verspreche ich dir«

oder indirekt erfolgen, zum Beispiel »Es zieht« als indirekte Aufforderung für »Schlie-

ße das Fenster!«. Mit perlokutionären Akten erzielt der/die Sprecher*in schließlich einen

Effekt bei dem/der Hörer*in, das heißt dadurch, dass er/sie eine Sprechhandlung aus-

führt, bewirkt er/sie etwas (vgl. Habermas 1985a, 388f.).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien 167

Abb. 9: Handlungskoordinierung nachHabermas (1985a, 489)

Im Schaubild zeigen sich die verschiedenen Handlungstypen, die mit Sprechakten

verbunden sind, die wiederum verschiedene Geltungsansprüche einfordern und sich je

auf unterschiedliche Welten beziehen. Beispielsweise zeugt das strategische Handeln

von einem perlokutiven Sprechakt, durch den etwas in der objektivenWelt bewirkt wer-

den soll (vgl.ebd.,435). InderKonversationwirdobjektivüberdieWelt bzw.Sachverhalte

gesprochen,wobei denAussagenWahrheit als Geltungsanspruchunterstellt wird.Dem-

gegenüber bezieht sich ein Sprechermit regulativen Sprechhandlungen auf etwas in der

sozialenWelt, wobei eine interpersonale Beziehung hergestellt wird (vgl. ebd., 435f.).

Schließlich zielt das dramaturgische Handeln auf Wahrhaftigkeit des Gesagten ab,

das heißt ein Sprecher bezieht sich mit einer expressiven Sprechhandlung auf etwas in

seiner subjektiven Welt, wobei die Wahrhaftigkeit der Selbstrepräsentation geltend ge-

machtwird (vgl. ebd., 436). Indiesen verschiedenenGeltungsansprüchen situiertHaber-

mas nun »die ideale Sprechsituation«, womit er eine »in Diskursen unvermeidliche, re-

ziprok vorgenommene Unterstellung« meint, die an sich »kontrafaktisch« ist, das heißt

(noch) nicht realisiert, aber als Utopie möglich (Habermas 1972, 180).

Als Diskurs bezeichnet Habermas ein vernünftiges, von Argumenten geleitetes Ge-

spräch, in dem folgende Regeln gelten sollen:

1) Alle Betroffenenmüssen amDiskurs teilnehmen.

2) Alle Teilnehmer*innenmüssen gleichberechtigt und frei sprechen dürfen.

3) Jede/r Teilnehmer*in muss die Argumente des anderen ernst nehmen und bereit

sein, sich überzeugen zu lassen (vgl. Habermas 1991, 157).

So soll imDiskurs nur der »Zwangdes besserenArguments« gelten (Habermas 1991, 154).

Die Folgen, die sich aus der diskursiv gefassten Entscheidung ergeben, müssen jedoch

von allen Betroffenen akzeptiert werden können, das heißt Entscheidungen müssen im

Konsens getroffen werden. Dieser Konsensanspruch ist seinerseits allerdings auch als

kontrafaktisch zu verstehen, das heißt als notwendige Annahme aller Diskursteilneh-

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

mer*innen, dass ein Konsens über etwas grundsätzlich erreicht werden könnte (vgl.

ebd., 133f.).

KommunikativeRationalität verweist nunaufdasdurchVerständigungsprozesse er-

zielende Einverständnis, das eine rationale Grundlage erfordert. Die Rationalität einer

kommunikativen Praxis zeigt sich darin, dass sich ein »kommunikativ erzieltes Einver-

ständnis letztlich auf Gründe stützenmuss«,während sich die Rationalität derer, die sich

beteiligen,daranbemisst, »ob sie ihreÄußerungen unter geeignetenUmständenbegründen

können« (Habermas 1985a, 37;Herv. i.Orig.).DieGrundlage rationalerVerständigung ist

somit die Argumentationspraxis. Eine Argumentation ist wiederum jene Praxis, bei der

sich die Teilnehmer*innen argumentativ mit strittigen Geltungsansprüchen auseinan-

dersetzen, das heißt »kontroverseWahrheitsansprüche« thematisiert werden (ebd., 38).

So lässt sich schlussfolgern, dass Rationalität als »Disposition sprach- und handlungs-

fähiger Subjekte« verstanden werden kann (ebd., 44).

Gesellschaftstheorie

Neben der kommunikativen Rationalität, auf die Habermas in der intersubjektiven

Verständigung verweist, bezieht er sich in seinen gesellschaftstheoretischen Über-

legungen außerdem auf die Rationalisierung der Lebenswelt vor dem Hintergrund

zunehmend komplexerer und differenzierterer Systeme in modernen Gesellschaften.

Dafür entwickelt er Webers (Zweck-)Rationalitätsbegriff kommunikationstheoretisch

durch Rückgriff auf Mead und Durkheim weiter. Während bei Mead und Durkheim

Gesellschaft allerdings aus Sicht der handelnden (teilnehmenden) Subjekte einerseits

als Lebenswelt einer sozialen Gruppe angesehen wird, aus Sicht eines/einer (unbetei-

ligten) Beobachters/Beobachterin andererseits als System von Handlungen, schlägt

Habermas nun vor, Gesellschaften gleichzeitig als System und Lebenswelt zu betrachten

(vgl. Habermas 1985b, 179f.; Herv. i. Orig.).

Lebenswelt begreift Habermas zunächst als einen »kulturell überlieferten und

sprachlich organisierten Vorrat an Deutungsmustern« (Habermas 1985b, 189). Als Kom-

plementärbegriff zu dem des kommunikativen Handelns bezieht sich die Lebenswelt

auf ein geteiltes Hintergrundwissen und geteilte Überzeugungen (vgl. Habermas 1985a,

107). Insofern ist eine gemeinsame Lebenswelt konstitutiv für erfolgreiche Verständi-

gung. Habermas knüpft in seiner Theorie eingangs an Schütz’ und Luckmanns (1979)

phänomenologische Auseinandersetzungen an, überschreitet diese jedoch hinsichtlich

des kulturalistisch verengten Lebensweltbegriffs, bei dem die Reproduktion kulturel-

len Wissens im Vordergrund steht (vgl. Habermas 1985b, 203). Unter Rückgriff unter

anderem auf Durkheim und Mead weitet er den Begriff kommunikationstheoretisch

auf die Aspekte der sozialen Integration und der Herstellung von Solidarität sowie der

Sozialisation und der Herstellung von Identitäten aus (vgl. ebd., 208).

»Die symbolischen Strukturen der Lebenswelt reproduzieren sich auf dem Wege der

Kontinuierung von gültigem Wissen, der Stabilisierung von Gruppensolidarität und

der Heranbildung zurechnungsfähiger Aktoren. […] Diesen Vorgängen der kulturellen

Reproduktion, der sozialen Integration und der Sozialisation entsprechen die strukturellen

Komponentender Lebenswelt Kultur, Gesellschaft und Person.« (Habermas 1985b, 208f.;

Herv. i. Orig.)

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien 169

Kultur nennt Habermas den Wissensvorrat, aus dem Kommunikationsteilnehmer*in-

nen schöpfen, Gesellschaft verweist auf die regulativen Ordnungen sozialer Gruppen

und unter Persönlichkeit thematisiert er unter anderemdie sprach- und handlungsfähi-

gen Kompetenzen eines Subjekts (vgl. ebd., 209). Kommunikatives Handeln dient dabei

1) der Überlieferung und dem Erwerb kulturellen Wissens, 2) der sozialen Integration

sowie 3) der Identitätsbildung (vgl. ebd., 208).

Abb. 10: Gesellschaftstheorie nachHabermas (1985b, 217)

Abhängig vomGrad der strukturellenDifferenzierung der Lebenswelt ist sodann der

Bedarf an »konsentiertemWissen, an legitimen Ordnungen und an persönlicher Auto-

nomie« (Habermas 1985b, 216).Mit anderenWorten, »jeweiter die strukturellenKompo-

nenten der Lebenswelt und die Prozesse, die zu deren Erhaltung beitragen, ausdifferen-

ziert werden, umso mehr treten die Interaktionszusammenhänge unter Bedingungen

einer rational motivierten Verständigung, also einer Konsensbildung, die sich letztlich

auf die Autorität des besseren Arguments stützt« (ebd., 218; Herv. i. Orig.).

Gesellschaft verstanden als »Netz kommunikativ vermittelter Kooperation« (ebd.,

223) ist jedoch nicht allein durch verständigungsorientiertes Handeln koordiniert, son-

dern auch über funktionale Zusammenhänge,wie etwa dieMarktregulierung (vgl. ebd.,

226). Folgend unterscheidet Habermas zwischen Sozial- und Systemintegration und

stellt fest, dass »Gesellschaften systemisch stabilisierteHandlungszusammenhänge sozial

integrierterGruppen« darstellen (ebd., 228;Herv. i.Orig.).Umdie Entkoppelung von Sys-

tem und Lebenswelt bzw. die Zusammenhänge zwischen der Komplexitätssteigerung

des Systems und der Rationalisierung der Lebenswelt darzustellen, bezieht sich Haber-

mas zunächst auf Stammesgesellschaften, um die »enge Verschränkung von System-

und Sozialintegration, die auf diesem Entwicklungsniveau noch besteht, nachzuwei-

sen« (ebd., 232). Hier deutet sich ein von unter anderem Giroux später stark kritisierter

evolutionistischer Eurozentrismus an.4 In Habermas’ folgender Analyse fällt zudem

eine tendenziell homogenisierende und essentialisierende Betrachtung auf, obgleich er

4 Vgl. Teil III, Kapitel 1.2 in dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

die Konzeption einer »kollektiv geteilten homogenen Lebenswelt« selbst als »Idealisie-

rung« kennzeichnet (ebd., 234). Die in archaischen Gesellschaften vorherrschende enge

Verschränkung von System- und Sozialintegration (insbesondere durch das Verhaftet-

sein in Verwandtschaftsstrukturen) nimmt mit zunehmender Ausdifferenzierung der

Strukturen der Lebenswelt ab und es bilden sich vermehrt staatlich organisierte Gesell-

schaften bzw.moderne Gesellschaften heraus (vgl. ebd., 246f.).Merkmal dieser ist unter

anderem eine Differenzierung der (funktionalen) Systeme von Wirtschaft (marktregu-

lierte Ökonomie) und Politik (Staat) mit deren Steuerungsmedien Geld und Macht (vgl.

ebd., 255f.). Letztere ersetzen Sprache in ihrer Funktion der Handlungskoordination

und dienen somit als »Entlastung von Kommunikationsaufwand und -risiko« (ebd.,

273).

Zudemkönnen»inder sozialenEvolutionhöhere Integrationsniveaus«nicht erreicht

werden, solange sich keine Rechtsinstitutionenmit einem entsprechendenmoralischen

Bewusstsein etablieren (vgl. ebd., 261).Moral und Recht stellen dabei die Grundlage ver-

ständigungsorientierten Handelns dar und sichern die soziale Integration der Lebens-

welt (vgl. ebd., 261f.).

Gegenüber den systemisch integrierten Handlungsbereichen vonWirtschaft, Recht

und Politik formieren sich in der Lebenswelt komplementär dazu sozial integrierte

Handlungsbereiche in Form von Privatsphäre und Öffentlichkeit (vgl. ebd., 471). Die

Kleinfamilie, die von produktiven Funktionen entlastet und auf Sozialisationsaufgaben

spezialisiert ist, bildet den institutionellen Kern der Privatsphäre. Dem gegenüber

stellen Kommunikationsnetze, die sich zum Beispiel aus Kulturbetrieb, Presse und

Massenmedien zusammensetzen, den institutionellen Kern der Öffentlichkeit dar. Sie

ermöglichen »die Teilnahme eines Publikums der kunstgenießenden Privatleute an der

Reproduktion der Kultur und die Teilnahme des Staatsbürgerpublikums an der durch

öffentliche Meinung vermittelten sozialen Integration« (ebd., 471f.). Die Interaktion

zwischen Lebenswelt und System funktioniert sodann über folgende Austauschbezie-

hungen: auf wirtschaftlicher Ebene als Austausch zwischen Arbeitskraft und Gütern/

Diensten (Beschäftigte und Konsumenten), auf staatlicher Ebene zwischen Steuerabga-

ben und Loyalität gegenOrganisationsleistungen (Klienten und Staatsbürger) (vgl. ebd.,

472ff.). Das heißt, in der Moderne dringen ökonomische und administrative Zwänge

der Wirtschaft- und Staatssubsysteme von außen in die Lebenswelt ein, die dadurch

»kolonialisiert« wird (ebd., 488). Dies führt zur Deformation des in der Alltagspraxis

entfalteten kommunikativen Vernunftpotentials.

»In dem Maße, wie das ökonomische System die Lebensform der privaten Haushalte

und die Lebensführung von Konsumenten und Beschäftigten seinen Imperativen un-

terwirft, gewinnen Konsumismus und Besitzindividualismus, Leistungs- und Wettbe-

werbsmotive prägende Kraft. […]Wie die Privatsphäre vomWirtschaftssystem, sowird

die Öffentlichkeit vom Verwaltungssystem unterlaufen und ausgehöhlt.« (Habermas

1985b, 480)

Das Ergebnis ist eine gesellschaftliche Bipolarität von einer einerseits funktionalisti-

schen Systemstruktur und andererseits einer kommunikativen Lebenswelt. Während

letztere von ersterer zunehmend kolonialisiert, das heißt ökonomisch und bürokratisch

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien 171

durchdrungen wird, kann es entgegengesetzt zu Reaktionen oder Revolten aus der

Lebenswelt, zum Beispiel in Form von sozialen Bewegungen, kommen.

Theorie der Moderne

ImRahmenderTheorie des kommunikativenHandelns formuliertHabermas eineTheo-

rie der Moderne, die unter anderem aus der Kritik an der KritischenTheorie entwickelt

wird.Dabei gilt die »Dialektik der Aufklärung« vonHorkheimer undAdorno (1969) sowie

»ZurKritik der instrumentellenVernunft« vonHorkheimer (1967) alsHauptbezugspunk-

te,wobeiHabermas’Kritik an der subjekt- und bewusstseinsphilosophischenAuslegung

der Moderne im Zentrum steht, die zugunsten des intersubjektivistischen Paradigmas

kommunikativenHandelns verworfenwird (vgl.Habermas 1985a, 217f.). DieTheorie des

kommunikativen Handelns »soll […] eine Konzeptualisierung des gesellschaftlichen Le-

benszusammenhangs, die auf die Paradoxien der Moderne zugeschnitten ist, ermögli-

chen« (Habermas 1985a, 8).

In der »Dialektik derAufklärung« begründendieAutoren zweiThesen,die das Schei-

ternderAufklärungbegründen,nämlich,dass schonderMythosAufklärung ist unddass

derProzessderAufklärung,der vomMythos inGanggesetztwird, inMythologie zurück-

schlägt (Horkheimer/Adorno 2001, 6). Damit wollen sie den Selbstzerstörungsprozess

der Aufklärung darlegen (vgl. Habermas 1985c, 130). Gerade dieses Vorhaben verstrickt

sich für Habermas jedoch in ein unlösbares Paradox.

»Das Ich, das sich in der Auseinandersetzungmit den Gewalten der äuβeren Natur bil-

det, ist das Produkt erfolgreicher Selbstbehauptung, Resultat der Leistungen instru-

menteller Vernunft in doppelter Hinsicht: es ist das unaufhaltsam im Aufklärungspro-

zeβ voranstürmende Subjekt, das sich die Natur unterwirft, die Produktivkräfte ent-

wickelt, die Welt um sich herum entzaubert; aber es ist zugleich das Subjekt, das sich

selbst zubeherrschen lernt, das die eigeneNatur unterdrückt, die Selbstobjektivierung

ins Innere vorantreibt und darüber sich selbst immer undurchsichtiger wird. Die Siege

über die äuβere Natur werdenmit den Niederlagen der inneren erkauft. Diese Dialek-

tik der Rationalisierung erklärt sich aus der Struktur einer Vernunft, die für den abso-

lut gesetzten Zweck der Selbsterhaltung instrumentalisiert wird.« (Habermas 1985a,

508f.)

FürHabermas ist das Programmder frühenKritischenTheorie an der »Erschöpfung des

Paradigmas der Bewusstseinsphilosophie gescheitert« (Habermas 1985a, 517f.). Hork-

heimer und Adorno begreifen die subjektive Vernunft als instrumentelle in dem Sinn,

dass objektivierendes Denken und zweckrationales Handeln als einzigem Zweck der

Selbsterhaltung dienen (vgl.Habermas 1985a, 520). So werde die Vernunftkritik absolut.

Die Beziehung zwischen Subjekt und Objekte wird für Habermas bei Horkheimer und

Adorno ausschließlich aus der Perspektive des erkennenden und handelnden Subjekts

gedeutet, nicht aus der des »wahrgenommen und manipulierten Gegenstandes« (ebd.,

522). So kann nicht erklärt werden, was die Instrumentalisierung gesellschaftlicher und

intrapsychischer Beziehungen aus der Perspektive der »vergewaltigten und deformierten

Lebenszusammenhänge« (ebd.,Herv. i. Orig.) bedeutet, so dass die Zerstörung der instru-

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

mentalisierten Gesellschaft nicht erörtert werden kann (vgl. Habermas 1985a, 522). Laut

Wellmer

»[ist] das Grundargument von Habermas einfach wie überzeugend: zur Sphäre ei-

nes an Sprache gebundenen Geistes gehört die Intersubjektivität der Verständigung

ebenso wie die Objektivierung derWirklichkeit in Zusammenhängen instrumentellen

Handelns; gehört die symmetrisch-kommunikative Beziehung zwischen Subjekt und

Subjekt ebenso wie die asymmetrisch-distanzierende zwischen Subjekt und Objekt.

Im Paradigma einer Bewußtseinsphilosophie, die die welterschließende Funktion

der Sprache aus einem asymmetrischen Subjekt-Objekt-Modell des Erkennens und

Handelns erklären muß, bleibt dagegen für das kommunikative Moment des Geistes

kein Raum; dieses muß gleichsam exterritorial zur Sphäre des begrifflichen Denkens

werden« (Wellmer 1985, 20f.).

Für Habermas bedeutet das

»[…] einerseits einen Paradigmawechsel [sic!] in der Handlungstheorie: vom zielge-

richteten zum kommunikativen Handeln; andererseits einen Wechsel der Strategic

[sic!] beim Versuch, den modernen, mit einer Dezentrierung des Weltverständnisses

möglich gewordenen Rationalitätsbegriff zu rekonstruieren. Nicht mehr Erkenntnis

und Verfügbarmachung einer objektivierten Natur sind, für sich genommen, das expli-

kationsbedürftige Phänomen, sondern die Intersubjektivität möglicher Verständigung

– sowohl auf interpersonaler wie auf intrapsychischer Ebene. Der Fokus der Unter-

suchung verschiebt sich damit von der kognitiv-instrumentellen zur kommunikativen

Rationalität. Für diese ist nicht die Beziehung des einsamen Subjekts zu etwas in

der objektiven Welt, das vorgestellt und manipuliert werden kann, paradigmatisch,

sondern die intersubjektive Beziehung, die sprach- und handlungsfähige Subjekte

aufnehmen, wenn sie sich miteinander über etwas verständigen. Dabei bewegen

sich die kommunikativ Handelnden im Medium einer natürlichen Sprache, machen

von kulturell überlieferten Interpretationen Gebrauch und beziehen sich gleichzeitig

auf etwas in der einen objektiven, ihrer gemeinsamen sozialen und jeweils einer

subjektiven Welt.« (Habermas 1985a, 524f.; Herv. i. Orig.)

Ferner geht es in der Theorie der Moderne, die Habermas im Anschluss an unter an-

derem Adorno und Horkheimer sowie Weber und Marx entwickelt, vereinfacht ausge-

drückt darum, aufzuzeigen, dass moderne Sozialpathologien wie Sinn- und Freiheits-

verlust nicht aus Rationalisierungsprozessen als solchen resultieren, sondern durch die

kapitalistische Modernisierung verursacht sind.

»Nicht die Ausdifferenzierung und eigensinnige Entfaltung der kulturellenWertsphä-

ren führen zur kulturellen Verarmung der kommunikativen Alltagspraxis, sondern die

elitäre Abspaltung der Expertenkulturen von den Zusammenhängen kommunikativen

Alltagshandelns. Nicht die Entkoppelung der mediengesteuerten Subsysteme, und

ihrer Organisationsformen, von der Lebenswelt führt zu einseitiger Rationalisierung

oder Verdinglichung der kommunikativen Alltagspraxis, sondern erst das Eindringen

von Formen ökonomischer und administrativer Rationalität in Handlungsbereiche,

die sich der Umstellung auf die Medien Geld und Macht widersetzen, weil sie auf

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien 173

kulturelle Überlieferung, soziale Integration und Erziehung spezialisiert sind und auf

Verständigung als Mechanismus der Handlungskoordinierung angewiesen bleiben.«

(Habermas 1985b, 488)

Insgesamt identifiziert Habermas mittels der Theorie der Moderne Ausdrucksformen

einer »vernünftigen Moderne«, die an den Nahtstellen zwischen System und Lebens-

welt die systemisch bedingten Lebensweltpathologien zurückweist. Habermas hält ei-

ne Selbstbegründung der Vernunft weiterhin für möglich, diese jedoch nicht durch eine

Subjektzentrierung, sondernmittels der kommunikativen Vernunft.

In »Faktizität und Geltung« fügt Habermas das Recht als Verbindung zwischen Le-

benswelt und System ein, wobei die Annahme leitend ist, dass »im Zeichen einer voll-

ständig säkularisierten Politik der Rechtsstaat ohne radikale Demokratie nicht zu ha-

ben und nicht zu erhalten ist« (Habermas 1992, 13).Habermas rettet den Vernunftbegriff

und stellt fest, dass »[…] dieModerne, die sich ihrer Kontingenzen bewußt geworden ist,

auf eine prozedurale, und das heißt auch: auf eine gegen sich selbst prozessierende Ver-

nunft angewiesen [bleibt]« (ebd., 11). Mit Begriffen der Diskurethik zeigt er, dass »sich

die Legitimität von Regeln und der diskursiven Einlösbarkeit ihres normativen Geltungs-

anspruchs letztlich daran [bemisst], ob sie in einem rationalen Gesetzgebungsverfah-

ren zustande gekommen sind – oder wenigstens unter pragmatischen, ethischen und

moralischen Gesichtspunkten hätten gerechtfertigt werden können« (ebd., 47f.; Herv. i.

Orig.). Und so kann die Legitimität nur »durch die sozialintegrative Kraft des »überein-

stimmenden und vereinigten Willens aller« freien und gleichen Staatsbürger eingelöst

werden […]« (ebd., 50). Den normativen Sinn »erhält das Recht nicht per se durch seine

Form, auch nicht durch einen a priori gegebenen Inhalt, sondern durch einVerfahrender

Rechtsetzung, das Legitimität erzeugt« (ebd., 169; Herv. i. Orig.).

Deliberative Demokratie und politische Öffentlichkeiten

Das Konzept der deliberativen Demokratie entwickelt Habermas durch eine kritische

Synthese aus Liberalismus und Republikanismusmittels der Diskurstheorie, die

»Elemente von beiden Seiten auf[nimmt] und [sie] im Begriff einer idealen Prozedur

für Beratung und Beschlußfassung [integriert]. Dieses demokratische Verfahren stellt

einen internen Zusammenhang zwischen pragmatischen Überlegungen, Kompromis-

sen, Selbstverständigungs- und Gerechtigkeitsdiskursen her und begründet die Ver-

mutung, daß unter Bedingungen eines problembezogenen Informationsflusses und

sachgerechter Informationsverarbeitung vernünftige bzw. faire Ergebnisse erzielt wer-

den.« (Habermas 1992, 359f.).

Dabei bildet die öffentliche Debatte den wichtigsten Faktor, weil die deliberative Politik

»ihre legitimierende Kraft aus der diskursiven Struktur einer Meinungs- und Willens-

bildung […] [gewinnt]« (ebd., 369). Die demokratisch verfasste Meinungs- undWillens-

bildung ist sodann auf den Zufluss informeller öffentlicher Meinungen angewiesen, die

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

sich für Habermas idealerweise in Strukturen einer machtfreien politischen Öffentlich-

keit5 bilden (vgl. ebd., 374).

Die Öffentlichkeit stellt ein Kommunikationsnetzwerk dar, in dem Probleme iden-

tifiziert und thematisiert werden, die vom politischen System aufgenommen und bear-

beitet werden müssen (vgl. ebd., 435). Dieser sprachlich konstituierte öffentliche Raum

steht für potentielle Gesprächspartner*innen prinzipiell offen (vgl. ebd., 437). In der Öf-

fentlichkeit bildet sich politischer Einfluss, den die Akteur*innen über öffentliche Kom-

munikation durch Zustimmung eines egalitär zusammengesetzten Publikums gewin-

nen (vgl. ebd., 439f.). Über ihre zivilgesellschaftliche Basis ist die politische Öffentlich-

keit in der Lebenswelt verankert, wobei sich die Zivilgesellschaft

»aus […] spontan entstandenen Vereinigungen, Organisationen und Bewegungen zu-

sammen[setzt], welche die Resonanz, die die gesellschaftlichen Problemlagen in den

privaten Lebensbereichen finden, aufnehmen, kondensieren und lautverstärkend an

die politische Öffentlichkeit weiterleiten« (Habermas 1992, 443). Um politische Macht

erzeugen zu können,muss sich der Einfluss der politischenÖffentlichkeit letztlich »auf

die Beratungen demokratisch verfaßter Institutionen der Meinungs- und Willensbil-

dung auswirken und in formellen Beschlüssen eine autorisierte Gestalt annehmen«

(ebd., 450).

Zusammenfassend stellt Habermas’ Konzept der Öffentlichkeit einen Raum dar, in dem

Privatpersonen öffentlich Belange oder Fragen vernünftig diskutieren, wobei die Dis-

kussionprinzipiell für alle zugänglich seinmuss,Privatinteressen sowieStatusungleich-

heiten ausgeklammertwerden und sich alle als Gleiche beraten.Das Ergebnis ist sodann

eine konsensuelle öffentliche Meinung. Hier schließt sich explizit Nancy Frasers kriti-

sche Auseinandersetzung an. Ihre Auseinandersetzungmit Habermas ist für meine Ar-

beit besonders wichtig, weil sie die Kritik zum einen aus einer feministischen (und da-

durch tendenziell verallgemeinernden marginalisierten) Position heraus übt, zum an-

deren da Giroux die Diskussion zwischen Fraser und Habermas selbst in seiner Arbeit

aufnimmt (vgl. bspw. Giroux 1992c).

6.1.2 Kritik und Implikationen für die Critical Pedagogy

Zentral fürHabermas’Diskurstheorie sowie für seinDemokratieverständnis ist dasKon-

zept politischer Öffentlichkeit, das als »institutionalisierte Arena diskursiver Interakti-

on« (Fraser 1994, 75) bezeichnetwerden kann. ImHinblick auf die vonGiroux intendierte

Vermittlungmoderner und postmoderner Aspekte erscheint in diesemZusammenhang

Nancy Frasers (*1947) postmodern-feministische Kritik an dem Konzept der Öffentlich-

keit fruchtbar, um eine radikale Demokratisierung voranzubringen.Damit hat sie zu ei-

ner Revision des liberalen Modells bürgerlicher Öffentlichkeit beigetragen.

Zunächst stellt sie fest, dass Habermas’ Konzeption der bürgerlichen Öffentlichkeit

grundsätzlich auf Ausschlussmechanismen beruht, die diesen öffentlichen Raum als

männlich, vernünftig, weiß und bürgerlich, das heißt unter anderem entlang von class,

5 DenBegriff der »Öffentlichkeit« entwickeltHabermas bereits im 1962 erschienenen »Strukturwan-

del der Öffentlichkeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien 175

gender und race konstruieren (vgl. Fraser 1994, 77). Vor demHintergrund des Ideals einer

partizipatorischenGleichstellung nimmt Fraser vier Annahmen vonHabermas’Konzept

kritisch in den Blick, um dessen Grenzen sowohl für die heutige postmoderne, plurale

Gesellschaft, als auch für eine heutige kritische Theorie aufzuzeigen. Diese Annahmen

sind:

1) Die Vorstellung des freien Zugangs und des Ausklammerns von Statusunterschie-

den.

2) Die Annahme, dass eine einzige Öffentlichkeit besser ist als viele Öffentlichkeiten.

3) Die Vorstellung, dass es ein Gemeinwohl der Diskussionsinhalte gibt, wobei private

Interessen ausgeschlossen werden.

4) Die Annahme, dass eine funktionierende demokratische Öffentlichkeit eine scharfe

Trennung zwischen Zivilgesellschaft und Staat erfordere.

Die erste Annahme behauptet eine Offenheit der politischen Öffentlichkeit und Inklusi-

on aller bei tatsächlicher Exklusion insbesondere von Frauen und ethnischen Minoritä-

ten. Insofern soziale Ungleichheiten nur ausgeklammert, jedoch nicht beseitigt werden,

kehren diese in den Interaktionen, beispielweise in Form sozialer Distinktionen, stets

zurück oder verstärken sich sogar (vgl. Fraser 1994, 81f.). So dient »Beratung als Mas-

ke der Herrschaft« (ebd.). Stattdessen schlägt Fraser, ganz im SinneHabermas’ späterer

»kommunikativer Ethik«, eine explizite Offenlegung undThematisierung vonUngleich-

heitsverhältnissen vor (vgl. ebd., 82).

Gegenüber der zweiten Annahme, dass eine singuläre Öffentlichkeit im Gegensatz

zu einerVielzahl vonÖffentlichkeitenDemokratie begünstigt, formuliert Fraser dieThe-

se,dass sowohl in stratifiziertenals auch in (hypothetischen) egalitären,multikulturellen

Gesellschaften eine Zunahme anÖffentlichkeiten stets das Ideal einer partizipativen Pa-

rität befördere (vgl.ebd.,83). ImFallehierarchischerGesellschaftenkönnensubordinier-

te Gruppen (wie Frauen, Arbeiter*innen, People of Color sowie Homosexuelle) nur durch

die Möglichkeit der Organisation von Gegenöffentlichkeiten ihre Bedürfnisse, Interes-

senundDenkweisen formulierenund verteidigen (vgl. ebd., 84).Gäbe es nur eine einzel-

ne, alles umfassende Öffentlichkeit, hätten untergeordnete Gruppen keinen Raum, um

sich untereinander bezüglich ihrer Interessen, Bedürfnisse, Ziele und Strategien zu be-

raten sowiebestehendeHerrschaftsverhältnisse zuhinterfragenundanzufechten.Diese

von Fraser als subalterne Gegenöffentlichenkeiten bezeichnete Gruppen erweitern den dis-

kursiven Raum, da nun Inhalte diskutiert werden, die vorher ausgeklammert oder un-

terdrückt wurden. Dadurch beziehungsweise durch die Dialektik zwischen Zurückzie-

henundNeugruppieren einerseits undder AusdehnungundUmgestaltung andererseits

liegt ein emanzipatives Potential (vgl. ebd., 85).

Im Falle (fiktiver) egalitärer,multikultureller Gesellschaften ist eine Vielzahl von Öf-

fentlichkeiten notwendig oder unumgänglich, da Öffentlichkeiten immer auch Orte der

Identitätsbildung sind und sich hier Identitäten sowie Gruppen unterschiedlicher kul-

tureller Hintergründe konstituieren. So ist es denkbar, dass es einen zusätzlichen Raum

gibt, in dem Menschen aus unterschiedlichen anderen Öffentlichkeiten, über Grenzen

hinweg, teilnehmenoder aberMenschenanmehr als an einerÖffentlichkeit teilnehmen,

das heißt sie sich mehrfach zugehörig fühlen. Zusammenfassend geht es für Fraser bei

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

der Bejahung einer Vielzahl von Öffentlichkeiten im Falle hierarchischer Gesellschaften

umdie Stärkung subalterner Gegenöffentlichkeiten, im Falle egalitärer,multikultureller

Gesellschaften um dieMöglichkeit der Vereinbarkeit von sozialer Gleichheit, kultureller

Vielfalt und Demokratie (vgl. Fraser 1994, 87).

Die dritte Annahmebehauptet nicht nur definieren zukönnen,was als gemeinsames

Gutes gilt, sondern auch per se differenzieren zu können,was als »öffentlich« undwas als

»privat«gilt unddementsprechendGegenstanddiskursiverAushandlungseinkann.Fra-

ser bekräftigt, dass es weder a priori Grenzen der Aushandlung geben kann, noch Iden-

titäten, Präferenzen und Interessen im Vorhinein festgelegt werden können (vgl. ebd.,

88). Stattdessenmuss das, was als gemeinsames Gutes gelten soll, ebenso wie die Frage,

was als »öffentlich« und was als »privat« gilt, im und durch den Diskurs verhandelt wer-

den, wobei sich keine Abgeschlossenheit von Diskursen einstellen kann, sondern diese

stetsMöglichkeiten der hegemonialen Auseinandersetzung bieten. In demMoment,wo

das Gemeinwohl im und durch den Diskurs erst konstruiert wird, ist es nicht möglich,

vorab Interessen oderThemen festzulegen.Ebenso bleibt stets verhandelbar,was als »öf-

fentlich«undwas als »privat« gilt undeineFestlegungundhegemoniale Schließungbirgt

deshalb die Gefahr, durch ungleicheMachtverteilungen bestehende Unterordnungsver-

hältnisse zu reproduzieren und zu festigen.

Die vierte Annahme ist schließlich unhaltbar, damoderneGesellschaften längst zwi-

schen dem,was Fraser »schwache Öffentlichkeiten« der Meinungsbildung (wie Medien)

und »starke Öffentlichkeiten« der Meinungsbildung sowie Entscheidungsfindung (wie

Parlamente) nennt, unterscheiden. Stattdessen müsse es um eine Theoretisierung der

möglichen Beziehungen zwischen ihnen gehen, um unsere Vorstellung demokratischer

Möglichkeiten über die bestehenden hinaus zu erweitern (vgl. ebd., 93).Hier plädiert sie

beispielsweise für die Ausdehnung starker Öffentlichkeiten beziehungsweise Mischfor-

men zwischen beratenden und beschlussfassenden Öffentlichkeiten in Form von selbst-

verwalteten Arbeitsplätzen, Kinderbetreuungsstätten oderWohnanlagen (vgl. ebd., 92).

Fraser zeigt auf,dassHabermas’KonzeptionderÖffentlichkeit in seinerKomplexität

gesteigert werden muss, soll das Ziel ein radikaldemokratisches sein. In post-marxisti-

scher Position imAnschluss an Laclau/Mouffemuss das antagonistische Potential in der

Auseinandersetzung mitgedacht werden, während die liberal-universalisierenden Per-

spektiven einerDekonstruktionunterzogenwerden.Trotz derKritik,die auchGiroux an

mehreren Stellen äußert, ist Habermas ein sehr wichtiger Bezug für Giroux. Während

Giroux beispielsweiseHabermas’ Kritik an postmodernenTheorien sowie ampoststruk-

turalistischenWahrheitsbegriff zurückweist,bezieht er sichpositiv aufHabermas,wenn

demokratische Grundwerte als Teil des Diskurses der Moderne verteidigt werden.6

6.2 Zygmunt Bauman

Zygmunt Bauman wurde 1925 in Posen, Polen in eine jüdische Familie geboren, die mit

Kriegsausbruch 1939 in die Sowjetunion fliehen musste. Zunächst begann Bauman 1942

einHochschulstudium,musste dies jedoch aufgrund seines folgendenMilitäreinsatzes,

6 Vgl. weitere Auseinandersetzungen mit Habermas in Teil III, Kapitel 1.2 in dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien 177

den er bis 1953 ausübte, unterbrechen. Anschließend nahm er ein Masterstudium der

Sozialwissenschaften an der UniversitätWarschau auf,wo er auch promovierte und von

1964–1968 den Lehrstuhl für Allgemeine Soziologie innehatte (vgl. Tester 2004, 2ff.).Mit

den März-Unruhen 1968 emigrierte er nach Israel und folgte 1971 schließlich einem Ruf

der Universität Leeds in Großbritannien für den Lehrstuhl für Soziologie. Dort lebte er

bis zu seinem Tod in 2017. Bauman erhielt 1989 den Amalfi-Preis für Soziologie sowie

1998 den Theodor-W.-Adorno-Preis und gilt als einer der renommiertesten Soziologen

unserer Zeit. Sein umfassendes Werk beinhaltet mehr als 50 Monographien in Englisch

und Polnisch sowie vielzählige Artikel. Darüber hinaus war er jeher intensiv an öffentli-

chenDiskussionen undDebatten beteiligt und durch seine umfangreiche Vortragstätig-

keit bekannt.

Seine eigenen Erlebnisse unter anderem mit Krieg, dem Nationalsozialismus und

den damit zusammenhängenden Fluchterfahrungen thematisiert er in seinenTheorien

vor demHintergrund aktueller Transformationsprozesse,wobei das Phänomender Am-

bivalenz im Kontext vonModerne und Postmoderne richtungsgebend ist.

»It is through the sociological condition of exile that Bauman has written works which,

first, reflect the costs of being thrown into ambivalence and, second, express the pos-

sibilities of that condition which is rarely chosen in the first instance but can never-

theless be turned into distinctively and distinctly human aspirations. It is on account

of his own exile, building on the experiences of the problems and the possibilities of

ambivalence, that Bauman’s work is so provocative and able to speak to anyone who

is prepared to spend time with it.« (Tester 2004, 7)

In seinen Arbeiten steht unter anderemdie Frage imMittelpunkt,welche Auswirkungen

der sich auflösende Vergesellschaftungszusammenhang imÜbergang zur Postmoderne

auf politische, soziale, individuelle undkulturelleWirklichkeitenhat.Dabei fokussiert er

nebendenProzessenderGlobalisierung vor allemauchdieBedeutungundFolgendieser

Auflösung für die Demokratie und die Möglichkeiten zivilgesellschaftlicher agency und

civility. Sein berühmtes Konzept der Liquid Modernity löst ab 2000 den von ihm bis da-

to selbst gebrauchten Begriff der Postmoderne ab, da der für die Moderne referentielle

Ordnungsentwurf sich nun in der Postmoderne aufzulösen beginnt, und sich die neu-

en Fragen und Probleme nur vor demHintergrund der Anerkennung der Verflüssigung

dieser Ordnung analysieren lassen (vgl. Junge/Kron 2014, 4).

Theoretisch bezieht sich Bauman sowohl auf Karl Marx, Antonio Gramsci und die

KritischeTheorie, als auch auf die Soziologien Georg Simmels undMaxWebers, die De-

konstruktion Jacques Derridas und unter anderem auf die Arbeiten Michel Foucaults,

Norbert Elias’ sowie Benedict Andersons. Diese Bandbreite an Referenzen deutet die

gleichsammassive und herausfordernde thematische Breite an, die sich unter anderem

auf Klasse und Arbeit, Kultur, den Holocaust, Moderne und Postmoderne, Neolibera-

lismus und Globalisierung, Ethik, Fremdheit und Ausgrenzung, Demokratie und citi-

zenship sowie auf die Verflüssigung vielzähliger Phänomene wie unter anderem Arbeit

undLiebebezieht.Dabei zeugtBaumansSchreibenvoneinerhohenKomplexitätund In-

novationskraft, die sich unter anderem in seinem vielfältigen Gebrauch von Metaphern

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

und Vergleichen niederschlägt, wobei der Tourist, Pilger und Vagabund mit zu den be-

kanntesten gehören.

ImFolgendenwerdendie fürdieseArbeit zentralenTheorienundKonzepteBaumans

dargestellt, wobei zunächst die Moderne und ihre charakteristische Ordnung sowie die

Schlüsselkategorie der Ambivalenz beleuchtet wird. Daran anschließend wird die Kon-

zeption der LiquidModernity dargestellt, bevor das Kapitel mit der Erörterung der Impli-

kationen für eine Kritische Pädagogik und der Darstellung der Rezeption in der Critical

Pedagogy schließt.

6.2.1 Theoretische Grundbegriffe der Soziologie Baumans

Nachdem sich Bauman in seinen frühen Arbeiten der 1970er und 80er vornehmlich

mit den Verhältnissen von Arbeit, Arbeiterbewegung, Klasse und sozialer Schichtung

beschäftigt hat, tritt in den 90ern die Frage des Verhältnisses von Moderne, Rationa-

lität und Ausgrenzung in den Vordergrund. So stellt er beispielsweise im Anschluss

an die »Dialektik der Aufklärung« von Adorno und Horkheimer in seiner »Dialektik

der Ordnung« (1991) (im Original »Modernity and the Holocaust«, 1989) die These auf,

die Rationalisierung und bürokratische Strukturierung aller Lebensbereiche habe den

Holocaust erst möglich gemacht, so dass die Shoa letztlich ein modernes Phänomen

sei. Dieses alles durchdringende Ordnungsbestreben, die damit eng verbundene Vor-

stellung von Reinheit und der reziproke Mangel an Freiheit sind zentrale Merkmale der

Moderne (vgl. Bauman 1999a, 14ff.). Im Folgenden wird Baumans Konzeption der Mo-

derne und die Folgerungen daraus für das Individuum und die Gesellschaft dargestellt

sowie damit eng imZusammenhang stehend das Phänomen der Ambivalenz betrachtet.

Anschließend folgt die Betrachtung des zentralen Konzeptes der LiquidModernity.

Die moderne Ordnung und die Frage der Ambivalenz

Bauman bezeichnet mit Moderne eine historische Periode, die sowohl mit soziokultu-

rellen, als auch intellektuellen Transformationen in Westeuropa, wie etwa der Aufklä-

rung und der industriellen Revolution einhergeht (vgl. Bauman 2012, 15f.). Als primäres

charakteristischesMerkmal dieser Phase bestimmt er das Bestreben nachOrdnung, das

sich reziprok mit dem Vermeiden von Chaos verbindet (vgl. ebd., 16). Ordnung bedeu-

tet Eindeutigkeit, Klarheit, Reinheit, Klassifikation und klare Zuordnung innerhalb ei-

nes dichotomen Systems bei gleichzeitiger Abwendung,Vermeidung, gar Leugnung von

Mehrdeutigkeit, Kontingenz und Ambivalenz. Ordnung bedeutet Sicherheit, während

Unordnung, das Ungewisse, das Chaos Angst macht (vgl. ebd. 20). Ordnung wird vor-

nehmlich mittels und durch Kultur hergestellt, die Bauman als soziale Praxis versteht

(vgl. Bauman 1999b, 96).

Unter anderem auf Claude Lévi-Strauss Bezug nehmend zeigt er, dass Klassifi-

kationen, und damit durch Ein- und Ausschluss hergestellte soziale Ordnungen, für

Bedeutungsherstellungen notwendig sind und Orientierung und Stabilität vermitteln.

Gleichzeitig besteht in derHerstellung solch symbolischer Ordnungen aber immer auch

die Gefahr, das »Andere«, Fremde auszuschließen und zu stigmatisieren (vgl. Bauman

2012, 113). So dient die Einordnung in Schemata wie Freund/Feind einer solchen Her-

stellung von Ordnung, dessen »Abfallprodukt« die Ambivalenz ist, personifiziert im

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien 179

Fremden (Bauman 2012, 34). Im »behaglichen Antagonismus« (ebd., 95) von Freund und

Feind stellt der FremdedasUnentscheidbareunddamit eineBedrohungdar.Er istweder

Freund noch Feind, ja kann beides sein und steht somit zwischen Ordnung und Chaos.

Der Nationalstaat stellt dabei eine Instanz dar, die Freunde als Einheimische definiert

und dadurch eine »ethnische, religiöse, sprachliche und kulturelle Homogenität« (ebd.,

100) herzustellen forciert. Wie Benedict Anderson zeigt, wird über die Konstruktion

einer imaginären Gemeinschaft Solidarität und Loyalität dem Nationalstaat gegenüber

beschworen, das heißt Nationalismus produziert (vgl. Anderson 1988, 15). Bauman

schreibt:

»Nationalismus ist eine Religion der Freundschaft; der Nationalstaat ist die Kirche, die

die künftige Herde zwingt, den Kult zu praktizieren. Die staatlich erzwungene Homo-

genität ist die Praxis der nationalistischen Ideologie.« (Bauman 2012, 109)

Dem gegenüber gilt es, die Fremden, das heißt die Bedrohung der vermeintlichen Ein-

heit, das Ambivalente, möglichst zu beseitigen. Da eine territoriale Entfernung in sei-

ner Radikalität nicht immer möglich sei, gelte es, den Fremden kulturell auszuschlie-

ßen, das heißt als permanent Anderen zu konstruieren (vgl. Bauman 2012, 113).Hier ver-

hilft die Betonung derDifferenzmittels eines Stigmas derDiskreditierung des Anderen,

wie Bauman im Anschluss an Erving Goffman zeigt. Ein Stigma kann nicht ausgelöscht

werden, es kann lediglich dazu kommen, dass der Stigmatisierte als unschuldig umin-

terpretiert wird und sozial unsichtbar gemacht wird, indem er sich assimiliert. Dass die

Produktionder Fremdheit sowie derUnsichtbarkeit eine kollektive Aufgabe ist, das Assi-

milieren dagegen eine individuelle Angelegenheit, deutet darauf hin, dass demFremden

an sich keine Individualität zugesprochen wird, dieser ausschließlich im Kollektiv einer

Gruppe Fremder existiert und mittels der Gruppe verobjektiviert wird (vgl. ebd., 122).

Aus der Sicht des Einheimischen ist der Fremde stets heimatlos.

»Er ist ein ewiger Wanderer, der immer und überall heimatlos ist, ohne Hoffnung dar-

auf, jemals »anzukommen«. Die »Objektivität« (Kosmopolitismus, Antipatriotismus,

Nicht-Gebundenheit, Anpassungsfähigkeit) seiner Ansicht besteht genau in seinerUn-

fähigkeit, einenUnterschied zwischendenStationen seiner unaufhörlichenPilgerreise

zu machen: Für ihn sind es einfach alles Orte, die räumlich beschränkt sind und bald

der Vergangenheit angehören werden. Durchlaufen und früher oder später zurückge-

lassen sehen sie für ihn alle gleich aus; sie sind alle identisch in ihrer Negativität, da

keiner von ihnen eine Heimat ist.« (Bauman 2012, 131; Herv. i. Orig.)

Nun ist allerdings mit dem Prozess der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft jede

Person plötzlich ortlos, das heißt kann nie vollständig unter ein Subsystem gefasst wer-

den.

»In Relation zu jedem der Subsysteme ist das Individuum eine Einheit von vielen Be-

deutungen, eine ambivalente Verbindung – immer ein partieller Fremder.« (Ebd., 156;

Herv. i. Orig.)

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

Einem Übermaß an Ordnung steht ein Mangel an Freiheit gegenüber, damit diese

Ordnung gewährleistet ist (vgl. Bauman 1999a, 9). Kultur, die Bauman als soziale Praxis

versteht, ist somit immer mit Macht verbunden, das heißt das Denken und Handeln

der Menschen muss gelenkt und kontrolliert werden, wofür in der Moderne das von

Bentham entwickelte und durch Foucault rezipierte Panoptikum steht (vgl. Bauman

2000, 9f.). Das Panoptikum stellt eine Kontrollstruktur dar (in Form eines Turms im

Zentrum eines runden Gefängnisses), das den Wärtern die Beobachtung und Kontrolle

der Gefangenen erlaubt, ohne selbst durch sie gesehen zu werden. Folglich müssen die

Wärter nicht notwendigerweise anwesend sein, um die Kontrolle über die Gefangenen

auszuüben. Durch dieses von Foucault als »Disziplinarmacht« bezeichnete Phänomen

werden ganze Kollektive verwaltet, überwacht und diszipliniert, während das Individu-

um gleichzeitig zunehmend isoliert und individualisiert wird. In derModerne ist es der

Staat, der durch die bürokratischen Institutionen diese Kontrolle undMacht ausübt.

Im Übergang zur Postmoderne wird das Individuum weiter fragmentiert und die

Idee des vormals einheitlichen cartesianischen Subjekts wird zugunsten eines Patch-

works an Identitäten in der zunehmend komplexen und ausdifferenzierten Gesellschaft

aufgegeben. Während in der Moderne ein Unbehagen aufgrund von Massenvergesell-

schaftung und fehlender Individualität vorherrscht, kommt es in der Postmoderne zu

einemUnbehagenaufgrundvonOrientierungslosigkeit undmangelnderSicherheit (vgl.

Reese-Schäfer 2014,272).Übertragenauf dieKonstituierungundVerortungdesSubjekts

geht es in derModerne folglich umdie Erlangung von Bedeutung und Identität, »umdie

wahreExistenz,dienochnicht erreicht unddeshalbAufgabe,Mission,Verpflichtung ist«

(Bauman1999a, 127).DasLebengleicht einer lebenslangenPilgerschaft,derenZiel jedoch

nie erreicht wird. Dem gegenüber ist das postmoderne Subjekt bestrebt, jegliche iden-

titätsstiftenden Festschreibungen möglichst abzuwenden. Wie ein Tourist ist der post-

moderne Mensch in erster Linie unterwegs, ohne feste Stationen oder Ziele und immer

erst in der Rückschau sinnstiftend (vgl. ebd., 161).

Die zunehmende Ambivalenz in der Postmoderne hat unter anderem durch Privati-

sierung,DeregulierungundDezentralisierung eineZunahmeanUnsicherheit zur Folge,

während sich die Narrative und Versprechungen der Moderne als nicht haltbar erwie-

sen haben. So bricht die ehemals ordnungsstiftende Trinität von Territorium, Nation

und Staat durch Prozesse der Globalisierung auseinander und mit ihr die vermeintli-

chen Sicherheiten unter anderem vonZugehörigkeit,Gemeinschaft und Solidarität (vgl.

Tester 2004, 165). Mit dem Konzept der Liquid Modernity konzentriert sich Bauman ab

den 2000er Jahren auf die Analyse dieses sich »auflösenden Vergesellschaftungszusam-

menhangs«, sich »verflüchtigenden gesellschaftlichen Ordnungsentwurfs« (Junge/Kron

2014, 2) sowie der Widersprüche und Ambivalenzen zwischen noch bestehenden festen

Strukturen der SolidModernity und bereits verflüssigten der LiquidModernity.

Liquid Modernity

Mit demKonzept der LiquidModernity untersucht Bauman die Verfassung von Individu-

um und Gesellschaft im Kontext zunehmender Deregulierung, Flexibilisierung, Kapi-

talisierung und Privatisierung aufgrund der rasanten Globalisierungsprozesse und ei-

nem immer aggressiver werdenden Neoliberalismus (vgl. Bauman 2003, 12). Im Gegen-

satz zur traditionellen, »festen« (solid) Moderne, in der die von Menschen geschaffenen

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien 181

StrukturenundOrdnungenals stabil galten,kommtes inder flüssigenModernezurEnt-

bettung vieler sozialer Kräfte und zur »Demontage aller sozialen Verbindungsglieder«

(Bauman 2003, 12). So kommt es sowohl zu zunehmenden Gefühlen der Unsicherheit

und Ambivalenz für die Individuen, als auch zumAbbau und zur Verflüssigung kollekti-

ver Organisation und kollektiven politischen Handelns (vgl. ebd.).

Bauman zeigt in LiquidModernity auf, wie in Zeiten sozialer Prekarität und extrater-

ritorialer Machtstrukturen Emanzipation und demokratische Organisation mit grund-

legenden Herausforderungen und Gefahren konfrontiert sind. Während zu Beginn der

Moderne unter Individualisierung die Emanzipation von den engen und oft bedrohli-

chenStrukturenderAbhängigkeiten,AusbeutungundÜberwachung verstandenwurde,

besteht Individualisierung heute in der »Transformation der menschlichen ›Identität‹,

die sich von einer ›Vorgabe‹ zu einer ›Aufgabe‹ wandelt […]« (Bauman 2003, 43). Iden-

tität wird zum unvollendeten Projekt und das befreite Individuum de juremuss selbst

dafür sorgen, ein Individuum de facto zu werden, das heißt die Kontrolle über das eigene

Leben zu haben, Selbstwirksamkeit und Handlungsmacht zu erfahren (vgl. ebd.). Hier

sieht Bauman den Hauptwiderspruch der flüssigen Moderne: einerseits das Recht auf

Selbstbestimmung bei gleichzeitiger Schwächung der Möglichkeiten, »die sozialen Be-

dingungen, die diese [Selbstbestimmung] ermöglichen oder verhindern, zu kontrollie-

ren […]« (ebd., 50). Letztere, also dieMöglichkeiten der Kontrolle, schwinden zusehends,

wobei er konstatiert, dass zur Verwirklichung des Individuums als eines de factoder Sta-

tus des Bürgers notwendig sei, während das Individuum heute vornehmlich den Status

des Konsumenten innehat (vgl. ebd., 53).

Die Stärkung der Kategorie des Bürgers würde grundsätzlich einer Ausweitung des

öffentlichen Raumes bedürfen, wobei jedoch festgestellt werden muss, dass die Öffent-

lichkeit heute zunehmend durch die Privatsphäre kolonisiert wird, das heißt im öffent-

lichen Diskurs private Anliegen und Interessen überwiegen. Das Überhöhen der Indivi-

dualität wird zusätzlich durch das neoliberaleMantra der Eigenverantwortung begleitet

und die öffentliche Sphäre degradiert zu einemOrt, wo der private Status eher noch ge-

stärktwird (vgl. ebd.,85).Mitder exzessivenZunahmevonMöglichkeiten inderpostmo-

dernen Gesellschaft treffen enorm ambivalente Werte aufeinander: auf der einen Seite

wachsen die Freiheitsspielräume für die Erfindung und Konstitution des Selbst, auf der

anderen Seite erstarken damit gleichzeitig Prozesse der Fragmentierung undEntkoppe-

lung, die für das Individuumwiederum sehr konfliktbeladen sein können.

In kritischer Auseinandersetzung mit kommunitaristischen Argumenten erörtert

Bauman die Frage, welche Rolle Gemeinschaften in der Liquid Modernity spielen und

wie diese vor dem Hintergrund der Verflüssigung der Identitäten konstituiert sind.

So stellt er fest, dass der Kommunitarismus mit seinem Versprechen von Sicherheit

durch die Gemeinschaft eine verständliche Reaktion auf die Verflüssigungstenden-

zen und insbesondere die wachsende Diskrepanz zwischen individueller Freiheit und

Sicherheit ist (vgl. Bauman 2003, 200). Während es zunehmend zu Erfahrungen von

Unsicherheit kommt, beispielsweise durch prekäre Arbeitsverhältnisse oder durch die

steigende Gefahr der Altersarmut, inszeniert sich der Kommunitarismus als »sicherer

Hafen« (ebd., 201), indem er unter anderem eine Einheit im Inneren, basierend auf

ethnischerHomogenität undNationalität, beschwört.Doch laut Bauman sei die einzige

Form von Einheit, die unter den Bedingungen der Liquid Modernity als kompatibel,

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

plausibel und realistisch erscheint, diejenige, die grundsätzlich auf Pluralität und der

Aushandlung sowie Anerkennung von Differenzen beruht (vgl. ebd., 209). Bei der vom

Kommunitarismus propagierten Einheit handele es sich aber um ein »Kryptonym für

eine händeringend gesuchte, doch nie greifbare ›Identität‹« (ebd., 201).Während in der

Moderne der Nationalstaat für die Konstitution der Gemeinschaft auf dem Prinzip der

ethnischen Einheit fungierte, wird die staatliche Souveränität in der Liquid Modernity

unsicher undWerte sowie Lebensstile privatisiert. So ist die flüssige Moderne zunächst

als eine Konsumgesellschaft zu kennzeichnen, die sich dadurch auszeichnet, dass der

politische Raum sich schrittweise auflöst und einer privatisierten Öffentlichkeit weicht.

In diesem Zusammenhang untersucht Bauman in »In Search of Politics« die Mög-

lichkeiten, einen öffentlichenRaumzufindenoder zu etablieren, in demsichBürger*in-

nen organisieren und Einfluss ausüben, Formen der Handlungsfähigkeit erproben und

eine Vision verfolgen können. Dabei seien die Gemeinschaften heute aber eher Sym-

ptom und Ursache für die sozialen Unordnungen, als deren Lösung (vgl. Bauman 2003,

236).Dies ist darauf zurückzuführen, dass diese, vonBauman als »Gemeinschaft[en] der

Herausgeputzten« bezeichnet, genauso verflüssigt sind wie heutige Identitäten. Diese

Gemeinschaft, die sich nur zu besonderen Anlässen oder Spektakeln zusammenfindet,

zeugt nicht von einem gemeinsamen Gruppeninteresse, sondern konstruiert sich ledig-

lich temporär über das Spektakel. Sie haben dadurch eher denEffekt,wirklicheGemein-

schaft zu verhindern (vgl. ebd., 234f.).

Daneben kommt es durch die zunehmende Deregulierung von Gewalt durch den

Staat zu einerNeuformierung der Gewaltregulation auf der Ebene vonGemeinschaften.

Diese vonBaumanals »explosiveGemeinschaften«bezeichnete Formationenkonstituie-

ren sichüberGewaltnach innenundaußen (vgl.ebd.,226–231).Gewaltnach innenheißt,

dass beispielsweise interner Streit überdieKonstruktion eines gemeinsamenOpfersun-

terdrückt wird, um die Einheit nach innen herzustellen; Gewalt nach außen heißt, dass

über die Konstruktion eines Feindes nach außen, die eigene gemeinschaftliche Einheit

demgegenüberbekräftigtwird.Aufgrund fehlender institutioneller Sicherungen solcher

Gruppen, müssen die Gemeinschaften über stete Wiederholungen von Gewaltverbre-

chen den Zusammenhalt erneuern und bekräftigen (vgl. Bauman 2003, 231).

Daneben konstatiert Bauman,dass die Zunahmeder individuellen Freiheit in der Li-

quidModernitymit einer Zunahme der kollektiven Ohnmacht einhergeht, wenn die Brü-

cken zwischen privatem und öffentlichem Leben abgebaut werden (vgl. Bauman 2006,

2). Deswegen bedarf es einer Neubelebung der Agora – des sozialen Raumes, der weder

privat noch öffentlich ist, sondern genau genommen privat und öffentlich zugleich. Als

OrtDa-zwischen ist er stets ambivalent: gezeichnet durch sowohl SpannungenundAus-

einandersetzungen,als auchdurchDialog,ZusammenarbeitundKompromiss (vgl.Bau-

man 2006, 87). Für eine Neubelebung der Agora ist es notwendig, deren Privatisierung

und Entpolitisierung aufzuhalten und die Übersetzung des Privaten in das Öffentliche

wiederherzustellen, wofür in erster Linie der Diskurs des Gemeinwohls wieder aufge-

nommen werdenmuss (vgl. Bauman 2006, 107).

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ausgewählte (post-)moderne Theorien 183

6.2.2 Rezeption und Wirkung in der Critical Pedagogy

Nachdem Bauman im Zuge seiner Migration nach Großbritannien ab 1972 beginnt, auf

Englisch zu publizieren, erfährt er schließlich 1987 mit seiner ersten Monographie »Le-

gislators and Interpreters« internationale Aufmerksamkeit, jedoch erst in den 1990ern,

als ermit 65 Jahren emeritiert wird,wird ihm extensive internationale Reputation zuteil

(vgl. Tabet 2017, 111). Er wird von seinen Verlegern der Polity Press fortlaufend als »Sozio-

loge der Postmoderne« bezeichnet und sein Denken wird in den 2000ern schließlich in

drei beachteten Publikationen zugänglich gemacht, wodurch sich die Bedeutung Bau-

mans abermals steigert (vgl. ebd., 113).7

Auch im Kontext der Critical Pedagogy wird Bauman erst um die Jahrtausendwende

rezipiert, ist dann aber als Bezugspunkt für eine Vielzahl von Phänomenen in Giroux’

Arbeiten präsent.8 So stellt Giroux in der Auseinandersetzung um die Krise der Demo-

kratie sowohl in Zeiten der Militarisierung durch Bush, als auch durch den aggressiven

Neoliberalismus Zusammenhänge zu Baumans »In Search of Politics« (1999) her, worin

Bauman das Auseinanderdriften privater und öffentlicher Räume und Diskurse kriti-

siert und feststellt, dass

»[…] the growth of individual freedom may coincide with the growth of collective im-

potence in as far as the bridges between private and public life are dismantled or were

never built to start with; or, to put it differently, in as far as there is no easy and obvi-

ous way to translate private worries into public issues and, conversely, to discern and

pinpoint public issues in private troubles.« (Bauman 2006, 2).

Laut Giroux ist die Invasion im Irak 2003 von einem massiven Patriotismus innerhalb

der amerikanischen Bevölkerung begleitet, wodurch demokratische Ideale ausgehöhlt

und durch eine Kultur der Angst ersetzt werden, die die Militarisierung legitimiert und

gleichzeitig die Bevölkerung in Passivität und kollektive Ohnmacht hüllt (vgl. Giroux

2004c, 181). Zusätzlich fördert die neoliberale Ideologie des Konsumsunddes Individua-

lismus eine depolitisierte Bürgerschaft, wie Giroux mit Verweis auf Bauman feststellt,

während die kollektive Vorstellungskraft von demokratischen öffentlichen Räumen

verschwindet (vgl. Giroux 2001, 149). Laut Bauman bedarf es dieser öffentlichen Räume

unbedingt, da hier

»[…] occupants of different residential areas [can] meet face-to-face, engage in casual

encounters, accost and challenge one another, talk, quarrel, argue or agree, lifting

their private problems to the level of public issues and making public issues into mat-

ters of private concerns« (Bauman 1998, 21).

MitVerweis aufCastoriadis, auf den sich sowohl Bauman,als auchGiroux immerwieder

berufen gilt, was Tester zu Bauman schreibt, nämlich, dass

7 Vgl. Smith (1999), Beilharz (2000) und Tester (2001).

8 Vgl. u.a. Giroux 2000b; 2004a; 2004c, 2006b; 2011; 2019a; 2021a.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Katarina Schneider-Bertan: Kritische Pädagogik im 21. Jahrhundert

»[…] any viable notion of democracy is dependent upon a culture of questioning,

whose purpose […] is to keep the forever unexhausted and unfulfilled human poten-

tial open, fighting back all attempts to foreclose and preempt the further unravelling

of human possibilities, prodding human society to go on questioning itself and

preventing that questioning from ever stalling or being declared finished« (Tester

2001, 4).

Um diese Kultur des Hinterfragens zu etablieren, müssen die Bürger*innen »[…] be ed-

ucated in every aspect (of leadership and politics) in order to be able to participate« (Cas-

toriadis 1996, 24).

Hier deutet sich die Bedeutung von Bildung für eine aufgeklärte, kritische und akti-

ve Zivilgesellschaft an, die in der pluralen Demokratie unumgänglich ist. So zitiert Gi-

roux Bauman erneut,wenn dieser aufzeigt, dass Schulen eine der wenigen verbliebenen

öffentlichen Räume darstellen, wo Menschen »[learn] the skills for citizen participation

andeffectivepolitical action.Andwhere there isno [such] institution, there isno ›citizen-

ship‹ either« (Bauman 2006, 170).Hier finden sich große Parallelen zwischen den beiden

Autoren und es zeigt sich, dass Giroux Bauman insbesondere imKontext des Abbaus de-

mokratischer Strukturen in Folge der Globalisierung und desNeoliberalismus rezipiert.

Erstaunlich ist, dass die zentrale Figur der Ambivalenz und die damit einhergehenden

Überlegungen unter anderem zu Fremdheit von Giroux nicht aufgenommen werden.

Giroux selbst behandelt intensiv den Übergang von der Moderne zur Postmoderne und

die damit zusammenhängenden Veränderungen. Hier könnte die Aufnahme der Analy-

se Baumans zu Ambivalenz dazu beitragen, die auch für Giroux bestehendeNotwendig-

keit der Akzeptanz beziehungsweiseWürdigungundFruchtbarmachung vonDiversität,

Kontingenz und Ambivalenz zu untermauern. Insgesamt aber zeigt die durchgängig bis

heute stattfindende Rezeption in Giroux’ Werken dessen Würdigung und die hohe Be-

deutung der Arbeiten Baumans für die Critical Pedagogy.

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015 - am 14.02.2026, 06:12:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474006-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

