
4 Methoden

In diesem Kapitel lege ich die methodologischen Überlegungen der
Studie dar (4.1) und zeige, wie die Forschungsfragen zur Islamischen
Theologie methodisch umgesetzt wurden (4.2). Das Sample und der
multiperspektivische Ansatz werden erläutert (4.3). Im letzten Abschnitt
reflektiere ich meine Rolle als Forscherin im Feld und inwiefern mit der
Blickverengung auf Religion ein Reifikationsproblem entsteht. Diesem
wird in der Studie begegnet, indem die Vorannahmen expliziert und
somit in die Auswertung miteinbezogen werden (4.4).

Für die Studie wurden biographisch-narrative Interviews, Expert:in‐
neninterviews, ethnographische Beobachtungen und Onlinedokumente
der Zentren für Islamische Theologie erhoben. Der Zugriff auf das Feld
ist somit multiperspektivisch angelegt. Die Auswertung aller Materialien
erfolgte sequenzanalytisch nach der Objektiven Hermeneutik. In der
Datenerhebung und -auswertung wurde nach dem Prinzip des Theoreti‐
cal Samplings vorgegangen und die Vielzahl an empirischem Material
für eine enge Verknüpfung zwischen Erhebung und Theoretisierung ge‐
nutzt.67 Über den gesamten Forschungsprozess hinweg sind dazu theore‐
tisierende Memos entstanden. Bei diesem Vorgehen habe ich mich an
der Grounded-Theory-Methodologie orientiert (Strauss & Corbin 1996:
170).68 In der Typenbildung und Theoretisierung habe ich zunächst
zwischen den Untersuchungsebenen (Studierende, Expert:innen, insti‐
tutionelle Materialien) unterschieden und im Weiteren das Vorgehen
der Generalisierung an die Auswertungsergebnisse des jeweiligen Mate‐
rials angepasst. Die Darstellung der Ergebnisse69 geht schrittweise von

67 In der Grounded Theory wird die Vielfalt an unterschiedlichem empirischem
Material durch das Vorgehen des Theoretical Samplings strukturiert und zusam‐
mengehalten. So fassen Wohlrab-Sahr und Przyborski zusammen: „Der Schwer‐
punkt liegt hier also eindeutig nicht auf der Form der Erhebung, sondern auf
dem Prozess des Sampling und der Theoriebildung, die parallel organisiert sind.
Wesentlich dabei ist, dass von Anfang an erste Hypothesen am Material entwickelt
werden und darauf basierend neues Material erhoben wird, das dazu dient,
die entstehende Theorie zu überprüfen und weiterzuentwickeln.“ (Przyborski &
Wohlrab-Sahr 2008: 189)

68 Anselm Strauss und Juliet Corbin definieren Memos als „[…] schriftliche Formen
unseres abstrakten Denkens über die Daten […]“ (Strauss & Corbin 1996: 170).
Das Erstellen von Memos begleitet den kompletten Theoriebildungsprozess. Die
Memos dienen der Nachvollziehbarkeit der hervorgebrachten Theorie und der
Verbindung zwischen den Daten und der bis dahin generierten Theorie, der
empirischen Realität und deren Abstraktion.

69 In der Darstellung der Ergebnisse wurden die personenbezogenen und standort‐
bezogenen Daten anonymisiert. Zur besseren Anonymisierung habe ich bei den

77

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Studierendeninterviews zum Einbezug aller Materialien über, um
die Verknüpfung der Untersuchungsebenen nachvollziehbar zu machen:
Im ersten empirischen Kapitel (Kap. 5) ist die Auswertung der Studie‐
rendeninterviews festgehalten, die Typenbildung entspricht hier einem
biographie-analytischen Vorgehen (vgl. Wohlrab-Sahr 1994). Im zweiten
Empiriekapitel (Kap. 6) verbinde ich die Studierenden- mit den Exper‐
teninterviews und rekonstruiere Prozessierungen zwischen den Sinnebe‐
nen, die unterschiedliche Akteure in die Praktiken des Fachs einbringen.
Im dritten Empiriekapitel (Kap. 7) verknüpfe ich alle Materialien mit‐
einander und folge in Anlehnung an die Transsequentielle Methode
(Scheffer 2015) der methodischen Frage, woran in dem Fach gearbeitet
wird. Auf diesen empirischen Schritten bauen die Generalisierung und
sukzessive Abstraktion hin zur Theoretisierung im Schlusskapitel (siehe
Kap. 8) auf.

4.1 Sozialtheoretische und methodologische Grundlegung

Grundinteresse meiner Untersuchung ist es, der Institutionalisierung
von Religion über ein universitäres Fach nachzugehen, das sich auf Reli‐
gion bezieht. Im Zentrum steht dabei die Frage, wie Studierende an den
Hervorbringungen des Fachs mitwirken. Dabei handelt es sich um den
Versuch, den analytischen Blick auf die Institutionalisierung von Wissen
über etablierte Intellektuelle hinaus zu erweitern.70 Das erscheint nicht
nur in Bezug auf historische Untersuchungsgegenstände lohnenswert,
sondern gerade für aktuelle soziale Phänomene.

Sozialtheoretisch basiert die Arbeit auf einer sozialkonstruktivisti‐
schen Grundlage: Für Berger und Luckmann sind Gesellschaften „In‐
stitutionsballungen“ (Berger & Luckmann 2004: 59), wobei zwischen
Graden der Institutionalisierung unterschieden werden kann. Soziale
Wirklichkeit wird als gewordene Wirklichkeit begriffen, die über Inter‐
aktionen, Praktiken und Objektivierungen in Routinen und Institutio‐
nalisierungen verfestigt wird (Berger & Luckmann 2004; Schütz &

Expert:inneninterviews auf akademische Titel verzichtet. Die Pseudonyme, die
ich für die Studierenden verwende, sind an ihre Namen angelehnt. Bei den
Materialien aus den Standorten handelt es sich in seltenen Fällen um öffentlich
abrufbare Daten.

70 Da es mir nicht allein um Islamische Theologie als Wissenschaft, sondern allge‐
meiner als Fach geht, beziehe ich die Studierenden als zentrale Akteursgruppe in
die Analyse mit ein.

78

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Luckmann 2003).71 Basierend u. a. auf den Arbeiten von Alfred Schütz
(Schütz & Luckmann 2003) sollen Fächer, Wissenschaft und Lehre hier
als Institutionalisierungen verstanden werden. Unter einer Institutiona‐
lisierung verstehen Schütz und Luckmann Handeln, das in „sozialen
Einrichtungen“ verfestigt wird (Schütz & Luckmann 2003: 45) und das
mit dem Sinn verbunden ist, den die Mitmenschen und Gründer mit
dem Handeln verbunden haben. Institutionalisiertes Wissen wird durch
Verhältnissetzungen zwischen Subjekten und institutionellen Objekten
hervorgebracht. Die Akteure halten die Konstruktionen aufrecht und
institutionalisieren sie über lange Zeiträume und mehrere Generationen
hinweg als „das Fraglose“ (Schütz & Luckmann 2003: 36), das in den
gesellschaftlichen Wissensvorrat eingehen kann. Wissen, das subjektiv
hervorgebracht wird, kann in objektiviertes Wissen überführt werden,
unter der Voraussetzung, dass es anonymisiert und idealisiert wird
(Schütz & Luckmann 2003: 383f.), das heißt von konkreten Subjekten
abgekoppelt wird.72 Es ist somit weniger entscheidend, ob die Beteiligten
offizielle Rollenträger sind, die in Interaktionen Sinn hervorbringen,
als dass die Beteiligten überhaupt interagieren und so Rollen und Sinn
hervorbringen. Den in den Arbeiten von Schütz, Berger und Luckmann
unterschiedenen Graden von Institutionalisierungen und ihren Verbind‐
lichkeiten bzw. ihrer Fluidität wird die Untersuchung gerecht, indem die
empirische Analyse schrittweise generalisiert und empirisch zwischen
Erfahrungen, Interaktionen in den Praktiken und Objektivierungen un‐
terschieden wird. Diese Untersuchungsebenen wurden über ein multi‐
perspektivisches Vorgehen verbunden, wie es in der Grounded-Theory-
Methodologie vorgeschlagen wurde (Corbin & Strauss 1990; Strübing
2009).

Die sozialkonstruktivistische Grundlegung der Arbeit wurde im For‐
schungsprozess über wissenssoziologische Vorschläge aus den Science-
and-Technology-Studies erweitert. Ein solcher konstruktivistischer Zu‐
griff fasst die Welt der Tatsachen und die wissenschaftliche Weltkon‐
zeption auf einer Dimension und versteht beides als „Fabrikation von
Erkenntnis“ (Knorr Cetina 1991: 20). Unterschiede zwischen Alltags-

71 Hier kommt ein breiter Institutionalisierungsbegriff zum Tragen. Wissenssoziolo‐
gisch sind nicht nur Institutionalisierungsprozesse, sondern auch Prozesse der
De-Institutionalisierung in Interaktionen ständig präsent (vgl. Krech 2018: 53).

72 Damit ist es jedoch noch kein gesellschaftliches Wissen. Schütz hält fest, dass nur
ein geringer Teil der subjektiven Erfahrungs- und Auslegungsresultate objektiviert
wird. Davon wiederum geht nunmehr ein geringer Anteil in den gesellschaftlichen
Wissensvorrat über (Schütz & Luckmann 2003: 387). Berger und Luckmann defi‐
nieren Wissen als „objektivierte Sinnhaftigkeit institutionalen Handelns“ (Berger
& Luckmann 2004: 75).

79

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Wissenschaftswissen (Schützeichel 2007b: 321) werden insofern
nivelliert. Dies geht über einen Schütz’schen Zugriff hinaus, obgleich
auch Schütz bereits die unterschiedlichen Wissensformen als intersub‐
jektive Konstruktionen (Schütz 2004) versteht, ohne dass jedoch deut‐
lich wird, wie diese Unterscheidungen von Wissen in der Wirklichkeit
hergestellt werden.73 Der Ansatz, den Karin Knorr Cetina (1991) in
ihren Untersuchungen in naturwissenschaftlichen Laboren entwickelt
hat, lässt sich dazu ergänzend auch für die wissenssoziologische Un‐
tersuchung der Islamischen Theologie nutzbar machen. Dabei ist von
zentraler Bedeutung, dass Knorr Cetina „das Problem der Faktizität als
Problem der Fabrikation von Wissen“ betrachtet (Knorr Cetina 1991:
22). Wissenschaft generell bearbeitet demnach die Frage, wie Wissen fa‐
briziert werden kann und wie die Interaktionsbeteiligten daran arbeiten,
es hervorzubringen. Folgerichtig entwirft Knorr Cetina eine empirische
Epistemologie (Knorr Cetina 1991: 23), die nicht a priori von Dualismen
wie etwa Wissenschaft–Nichtwissenschaft ausgeht.74 Wie Wissen durch
die Handlungen der Wissenschaftler:innen definiert, ausgehandelt oder
hervorgebracht wird, sei deswegen empirisch zu beobachten. In diesen
Praktiken, so ihre Annahme, werde definiert, was Wissen ist.

Wie lässt sich nun der Institutionenbegriff sozialkonstruktivistischer
Provenienz mit den Wissenschaftsstudien verbinden? Knorr Cetina ver‐
steht das Labor als „eine Ansammlung materialisierter früherer Selektio‐
nen“ (Knorr Cetina 1991: 28) zu einem „Selektivitätszyklus“. In Anleh‐
nung an Oevermanns (2002) Konzeption der Sequentialität der Wirk‐
lichkeit gehe ich hier davon aus, dass sich dieses Verständnis des Labors
auf Institutionen generell übertragen lässt. Öffnet man den genannten
Wissensbegriff auf diese Weise, so stellt sich die Frage, welche Selektio‐
nen in Institutionalisierungen jeweils imprägniert sind oder auch imprä‐
gnierend wirken.75 Für das Forschungsfeld des Fachs Islamische Theo‐
logie ist das empirische Material folglich danach zu befragen, welche

73 Während Schütz postuliert, dass Wissen intersubjektiv vorliegt, geht Knorr Cetina
davon aus, dass Wissen in der Interaktion hergestellt wird. In meiner sozialtheore‐
tischen Grundlegung halte ich an der Schütz’schen Unterscheidung unterschiedli‐
cher Grade der Institutionalisierung von Wissen fest. Allerdings beziehe ich mich
auf Knorr Cetinas Konzeption der prinzipiellen Veränderbarkeit von Wissen in
der Interaktion. Für den Hinweis auf diesen zentralen Unterschied zwischen den
genannten Autoren danke ich Herbert Kalthoff.

74 So geht es den von ihr untersuchten Wissenschaftler:innen nicht um die Hervor‐
bringung von Wissen, sondern um Handlungserfolg.

75 Knorr Cetina schreibt dazu: „Wissenschaftliche Produkte sind nicht nur entschei‐
dungsimprägniert, sondern auch entscheidungsimprägnierend, da sie neue Proble‐
me vorstrukturieren und deren Lösungen prädisponieren.“ So entsteht Wissen‐
schaft als Selektivitätszyklus (Knorr Cetina 1991: 28; Hervorh. im Orig.).

80

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


früheren Selektionen von den Akteuren institutionalisiert, also verfes‐
tigt wurden und welche Anschlüsse („entscheidungsimprägnierend“) sie
eröffnen. Insofern ist nicht allein relevant, welche Produkte eine Institu‐
tion hervorbringt (diese Produkte werden durch Selektivitätszyklen her‐
vorgebracht), sondern es ist zu rekonstruieren, wie sie sie hervorbringt.
Institutionalisierungen von Wissen zu untersuchen kann dann zeigen,
wie die jeweiligen Institutionalisierungen in ihrem Zusammenwirken
Wissen – objektivierte Produkte – fabrizieren. Es wird in der vorliegen‐
den Studie davon ausgegangen, dass diese Institutionalisierungen wie
auch Grenzziehungen76 durch unterschiedliche Angehörige der Interak‐
tionsgemeinschaften77 aufrechterhalten, aber auch in Frage gestellt wer‐
den können. Da in einem universitären Fach jedoch Forschung und
Lehre betrieben werden, müssen als Angehörige der Interaktionsgemein‐
schaften auch die Studierenden miteinbezogen werden, insbesondere
wenn es um das Fach und nicht allein um die Forschung in einem
Fach geht (wie es in den Laborstudien der Fall ist). Als Teil dieser
Interaktionsgemeinschaften in der Praxis des Fachs verstehe ich deshalb
nicht nur Curricula, Lehre, Lehrende und die Selbstdarstellungen der
Institute in digitalen und analogen Medien, sondern – und diese stehen
im Fokus der Untersuchung – die Studierenden und die subjektiven
Verfestigungen, also Institutionalisierungen, die sie in das Fach einbrin‐
gen. Der wissenssoziologische Zugriff dient dabei einerseits dazu, nicht
von vornherein bestimmte Gruppen aus dem Verständnis des Fachs
auszuklammern,78 und andererseits, Bezüge auf andere Sinnressourcen
außerhalb von Wissenschaft und insbesondere Religion in den Blick
nehmen zu können. Dabei gehe ich davon aus, dass die Studierenden
eine zentrale Untersuchungsgruppe für die Frage darstellen, wie sich in
dem Fach auf Religion bezogen wird. An sie werden spezifische Erwar‐
tungen als zukünftige Expert:innen eines neuen Islams in Deutschland
herangetragen, und sie sind zugleich (noch) nicht fachlich sozialisiert,
bringen also potenziell eigene Sinnbezüge in das Fach ein.

76 Grenzziehungen stehen „in der sozialen Realität selbst ununterbrochen auf dem
Spiel […]“, sie sind „Gegenstand von ständigen Neudefinitionen und Auseinander‐
setzungen“ (Knorr Cetina 1991: 41). Von daher ist auch für die Islamische Theolo‐
gie nicht von starren Grenzen von Sinnzuschreibungen auf eine wissenschaftliche,
religiöse oder alltagsweltliche Sphäre von vornherein auszugehen.

77 Das können Studierende sein, Lehrende, Hochschulpolitiker:innen, Beiratsmit‐
glieder, aber auch andere Akteure, die in das Feld ‚verwickelt‘ sind.

78 In der Auswertung wurde etwa von Kollegen angemerkt, dass Selbstdarstellungen
der islamisch-theologischen Zentren nichts über die Zentren aussagen würden, da
ja hier „nur“ die Sekretärinnen eine Gestaltung vorgenommen hätten. Diese sind
jedoch auch an den Institutionalisierungen des Fachs beteiligt, so dass auch ihre
Gestaltung von Studieninformationen einen Teil des Fachs darstellt.

81

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die vorliegende Studie bedient sich eines interpretativen Zugriffs auf
das Feld und den Untersuchungsgegenstand und verknüpft sie mit der
Anwendung methodischer Mittel der Objektiven Hermeneutik (Oever‐
mann et al. 1980; Oevermann 2002).79 Die Objektive Hermeneutik ist auf
Grundlage strukturtheoretischer Überlegungen von Ulrich Oevermann
(bzw. Oevermann, Allert und Konau) entwickelt worden. Für die hier
verwendete Methodik sind insbesondere die Annahmen zur Sequentia‐
lität der Wirklichkeit zentral, auf denen die Methode aufbaut: Die Me‐
thode setzt voraus, dass die Wirklichkeit durch Strukturgesetzlichkeiten
geprägt sei (Oevermann 2002: 21). Eine soziologische Methode, so die
Schlussfolgerung, müsse also diesem Modus der Wirklichkeit entspre‐
chen und die impliziten, objektiven Gehalte der Wirklichkeit rekonstru‐
ieren und zu den subjektiven Selektionen in Beziehung setzen.80

In meinem methodischen Zugang greife ich Knorr Cetinas Kritik am
methodologischen Individualismus der Hermeneutik auf. Knorr Cetina
argumentiert, dass im methodologischen Individualismus Handlungen
allein den Individuen zugeschrieben werden (Knorr Cetina 1991: 41). Sie
führt als Gegenargument an, dass Handlungen stets von der Anwesen‐
heit anderer abhängen, also in Interaktionen ablaufen, und verweist auf
den methodologischen Interaktionismus.81 In Bezug auf die Objektive
Hermeneutik ist zu beachten, dass die Methode mit ihrer strukturtheo‐
retischen Fundierung weniger konzeptuell als vielmehr forschungsprak‐
tisch zuweilen in einen methodologischen Individualismus verfällt, da
die Zurechnung in der Auswertung auf das Individuum beschränkt wird.
In dieser Studie wurde die sequenzanalytische Auswertung im engeren
Sinne als Auswertungsmethode gefasst und die strukturtheoretischen
Analysekategorien der Objektiven Hermeneutik (über das Konstrukt der

79 Wie Przyborski und Wohlrab-Sahr (2008: 241) anmerken, kommt die Sequenz‐
analyse auch bei vielen anderen Forscher:innen zu Einsatz, die nicht objektiv
hermeneutisch arbeiten.

80 Die Objektive Hermeneutik bedient sich des Begriffs des Objektiven, der auf die
latenten Bedeutungsgehalte abzielt, die sich unabhängig von intentionalen, also
subjektiven Gehalten in jeder Form von Lebenspraxis dokumentieren würden.
Über diese Dokumentation seien sie der intersubjektiven Rekonstruktion zugäng‐
lich (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr 2008: 242). Zur Kritik am Objektivitätsbe‐
griff vgl. Wohlrab-Sahr (1999: 101).

81 „Das Postulat des methodologischen Interaktionismus besagt genau das, daß näm‐
lich das Untersuchungsformat die Interaktionen, Praktiken und Beziehungen der
Teilnehmer ‚erschließen‘ sollte und sich nicht im Sinne des methodologischen
Individualismus auf die Meinungen, Kognitionen oder Handlungsintentionen von
Individuen beschränken darf.“ (Knorr Cetina 1991: 48) Daraus leitet Knorr Cetina
ab, vom „warum“ zum „wie“ zu kommen.

82

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fallstruktur)82 im Falle der Studierenden auf Biographien bezogen.83

Ein solches Vorgehen impliziert dennoch, Interviews als Interaktionen
zu verstehen und Handlungen wechselseitig aufrechterhaltenden Sinn‐
strukturen zuzuschreiben, die jedoch mit individuellen Sinnstrukturen
verbunden sind. Laut Oevermann bildet sich eine Fallstruktur aus dem
„Ensemble […] [der, L.D.] Faktoren, das in einer bestimmten Valenz
die Entscheidungen einer konkreten Lebenspraxis auf wiedererkennba‐
re, prägnante Weise systematisch strukturiert“ (Oevermann 2000: 65).
Das heißt, dass es in der Rekonstruktion der Fallstruktur um die zentra‐
le Frage nach den Motivierungen geht, die hinter einer Entscheidung
stehen, und um die Struktur, die diese Entscheidungen hervorbringt.
Oevermann bezieht sich dabei auf die Fallstruktur konkreter Akteure in
Interviews, vor allem aber in sog. natürlichen Protokollen, wie beispiels‐
weise Tonaufnahmen aus Familieninteraktionen. Die Typenbildung ist
in meiner Studie stärker an der Forschungsfrage orientiert und weniger
an der Fallstruktur des jeweiligen Interviews. Die rekonstruierten Fall‐
strukturen fasse ich jedoch als Ausgangspunkt für die schrittweise Gene‐
ralisierung auf.84 Dies erscheint auch dann konsequent, wenn man sich
an den soziologischen Gehalt des biographisch-narrativen Interviews er‐
innert. Alfred Schütz etwa schreibt: „Es braucht kaum nochmals betont
zu werden, daß auch Probleme, die ‚jedermann‘ begegnen, im einzel‐
nen im Sinnhorizont einer ‚einzigartigen‘ Biographie erscheinen“ (2003:
420). Das heißt, die soziale Verfasstheit und die generelle Strukturierung
der Biographie durch die Gesellschaft sind soziologisch relevant und
somit Biographie in ihrer sozialen Gewordenheit. In der Kombination
der Teilschritte, die über den grundsätzlichen Rahmen einer interak‐
tionistischen Methodologie und einer sequenzanalytisch-interpretativen
Methode gefasst sind, ist damit der Versuch der Verbindung eines struk‐
turtheoretischen Zugangs und des methodologischen Interaktionismus
unternommen worden. Die Forschungsfragen werden also auf Grund‐

82 Oevermann (2000: 122) selbst weist den konstruktiven Charakter der Fallstruktur
zurück.

83 Wenngleich Oevermann betont, dass jede Fallstruktur auch für die Fallstruktur
sozialer Gebilde spricht, deren Teil der analysierte Fall ist, beispielsweise eines
Milieus (vgl. Oevermann 2000: 125), so wird hier meines Erachtens die Analyse
künstlich auf beispielsweise milieutheoretische Vorannahmen gestützt, die nicht
für jeden Gegenstand genügend Erklärungspotenzial beinhalten.

84 Oevermann setzt das Ergebnis von Fallstruktur und Typus gleich (2002: 13), in
der Typisierung ist jedoch zumindest der Abstraktionsgrad vom Fall über den
Fallvergleich höher angesetzt. Zur genauen Unterscheidung vgl. Wohlrab-Sahr
(1999: 111).

83

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lage eines rekonstruktiven Vorgehens beantwortet.85 Im Zentrum der
Arbeit stehen dabei die Fragen (vgl. Einleitung): (1) Wie wird Religion
in dem Fach Islamische Theologie konstruiert? (2) Welche Formen von
Religion bringen die Studierenden in den Studiengang ein? (3) Wie wird
Religiosität in dem Studiengang prozessiert, das heißt mit Wissen verbun‐
den und davon abgegrenzt?

Die Fragen zielen auf ein Verständnis auf der Ebene individueller
Akteure und intersubjektiver Hervorbringungen, deren Institutionalisie‐
rungen sich wechselseitig konstituieren und aufeinander einwirken.

4.2 Methodisches Vorgehen

Ebenso wie sich aus den Forschungsfragen einer Studie die Methodik
ableitet, muss die methodische Konzeption wiederum an das Untersu‐
chungsfeld angepasst werden. Dies dient dazu, im Sinne methodischer
Gütekriterien (vgl. Strübing et al. 2018) die Forschungsfragen gegen‐
standsadäquat zu beantworten. Die methodische Umsetzung in dieser
Studie sollte unterschiedliche Perspektiven an den Standorten miteinbe‐
ziehen, in denen Islamische Theologie gelehrt wird. In der Erhebung
kamen aus diesem Grund biographisch-narrative Interviews mit Studie‐
renden zum Einsatz, Expert:inneninterviews mit Institutsmitarbeiter:in‐
nen und teilnehmende Beobachtung in Lehrveranstaltungen, die pro‐
tokolliert wurde.86 Ergänzend wurden Ausschnitte aus Studieninforma‐
tionsmaterial von Websites und aus Broschüren von drei Standorten
analysiert, wie auch zwei Gruppendiskussionen. In der Analyse verallge‐
meinere ich das Fach über die einzelnen Standorte hinaus, an denen die

85 Die Justierung des Forschungsinteresses im Verlauf einer Studie gibt u. a. Auskunft
darüber, wie im Forschungsprozess eine Annäherung und schärfere Fassung des
Untersuchungsgegenstands in qualitativen Studien möglich ist. Zudem dokumen‐
tieren sie aber auch gegenstandsinadäquate Vorannahmen der Forschung vor der
Erhebung. Die normativen Rollenkonzepte eines positiven Imambildes, die in
der öffentlichen Diskussion treibend für die Etablierung des Studiengangs waren,
waren zu Anfang meiner Untersuchung leitend: Die Berufsbilder des islamischen
Theologen und des Imams sollten untersucht werden. Da zunehmend von dem
Vorhaben abgewichen wurde, zukünftig Imame in der Islamischen Theologie
auszubilden, habe ich im Laufe des Forschungsprozesses die Frage nach dem
Imambild zurückgestellt und den Fokus darauf gerichtet, wie die Studierenden
ihre Studienwahl begründen. Das zeigt einerseits eine Veränderung des Feldes an,
andererseits aber auch, dass auch wissenschaftliche Arbeiten oftmals in wirkmäch‐
tigen Annahmen im öffentlichen Diskurs ihren Ausgang nehmen.

86 Zum biographisch-narrativen Interview siehe Schütze (1987), zum Experteninter‐
view Meuser & Nagel (1991); Przyborski & Wohlrab-Sahr (2008: 118f.), zu Beob‐
achtungsprotokollen Przyborski & Wohlrab-Sahr (2008: 49ff.).

84

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erhebung stattgefunden hat, markiere jedoch systematische Unterschie‐
de zwischen den Standorten auf Ebene der Studierenden. Dabei gehe
ich davon aus, dass die Praktiken in dem Fach bei allen Unterschieden
für eine allgemeinere Institutionalisierung der Islamischen Theologie in
Deutschland stehen. Dieser Verallgemeinerung liegt das Analyseinteresse
zugrunde: Es geht um das Fach als institutionalisiertes soziales Wissen
und nicht um die innerfachlichen Abgrenzungen.87

Die beiden Interviewformen (biographisch-narrative Interviews und
Expert:inneninterviews) sind als offene, narrative Interviews angelegt.
Für die biographisch-narrativen Interviews adressierte ich die Interview‐
ten als Studierende der Islamischen Theologie und bat sie, mir ihren
Weg zum Studium, d. h. ihre Lebensgeschichte, ausführlich zu erzäh‐
len. Exmanente Nachfragen, die sich an die immanente Erzählung und
diesbezügliche Nachfragen anschlossen, zielten auf die Einschätzung
der Lehrenden und für wie relevant ihr persönlicher Glaube erachtet
werde, sowie auf ein Urteil zu dem Vorhaben der Etablierung der Islami‐
schen Theologie in Deutschland. Der Einstieg der narrativen Experten‐
interviews wurde stärker an den jeweiligen Dozenten und die jeweilige
Dozentin angepasst. Bei den Dozent:innen, die eine Studienberatung
anbieten, zielte der Stimulus auf die Beschreibung der Beratungssituatio‐
nen. Bei den Akteuren, die bereits seit mehreren Jahren im Feld sind,
wurde nach dem Ablauf der Etablierung der Islamischen Theologie in
Deutschland gefragt. Die Beobachtungsprotokolle, die ich als dritte Text‐
sorte während der Feldaufenthalte erstellte, sind meist in Lehrveranstal‐
tungen, aber auch in Pausen mit Studierenden oder Aufenthalten in den
Instituten entstanden. Sie wurden während und nach den Feldphasen
überarbeitet und als durch die Feldforscherin dokumentierte Interpreta‐
tionen der Situationen rekonstruiert.

Die Auswertung erfolgte über alle Materialien hinweg sequenzana‐
lytisch nach der Objektiven Hermeneutik. Um eine theoretische Sätti‐
gung zu erreichen, wurden kontrastierende Fälle gedankenexperimen‐
tell jeweils erschlossen und für das Sample ausgewählt. Ziel der zur
Anwendung gekommenen Sequenzanalyse ist es, „unter Bezug auf die
in der Wirklichkeit selbst operierenden Sequenzierungsregeln die je
konkreten objektiven Bedeutungen bzw. latenten Sinnstrukturen von
Textsegmenten“ (Oevermann 2002: 21) zu erfassen. In der Auswertung
geht es in jedem Schritt darum, den manifesten und latenten Sinngehalt
einer Ausdrucksgestalt herauszuarbeiten. Die oft zitierte Frage des Eth‐
nographen Clifford Geertz „What the hell is going on here?“ (Amann &

87 Auf die Auswahl der Standorte komme ich weiter unten zu sprechen.

85

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hirschauer 1997: 20, Hervorh. L.D.), lautet in der sequenzanalytischen
Interpretation „Worum geht es hier eigentlich?“. Oevermann geht davon
aus, dass in jeder Form sprachlichen Ausdrucks (in seiner Theoriespra‐
che: Ausdrucksgestalt) der subjektiv gemeinte Sinn dem objektiven Sinn
nachgelagert ist. Das heißt, in den Ausdrucksgestalten, wie auch immer
sie subjektiv und insbesondere: bewusst gestaltet sind, werden „latente
Sinnstrukturen und objektive Bedeutungsstrukturen“ (Oevermann 2002:
1) mittransportiert. Oevermann unterscheidet folglich die zwei Realitäts‐
ebenen latenter, objektiver Sinnstrukturen und intentional-subjektiver
Bedeutungen (vgl. Oevermann et al. 1979: 367). In der Rekonstruktion
der Sinnstrukturen soll die Genese (in der objektiv hermeneutischen
Theoriesprache: Bildungsgeschichte) von realen Fällen herausgearbeitet
werden. Dabei wird davon ausgegangen, dass die Genese auf Grundla‐
ge eines vorausgegangenen Moments der Entscheidung entstanden ist,
für das sich im nächsten Moment jeweils neue Möglichkeiten eröffnet
und geschlossen haben. Dieser Sequentialität sozialer Wirklichkeit trägt
die Methode Rechnung, indem sie Texte88 „Sinneinheit-für-Sinneinheit“
(Wohlrab-Sahr 2003: 124) also Sequenz für Sequenz rekonstruiert. An
jeder Stelle, beispielsweise eines Interviews, werden die geschlossenen
Möglichkeiten, also ausgeschlossenen Sinnstrukturen, neben die eröffne‐
ten Optionen gestellt, das heißt es wird gefragt, welche Möglichkeiten
darüber wiederum eröffnet werden.

Die Sequenzanalyse zielt insgesamt auf vier Ebenen und Arbeitsfragen
ab (vgl. Oevermann et al. 1980: 19f.): (a) auf latente Bedeutungsstruktu‐
ren (welche Lesarten dokumentiert die Sequenz?), (b) auf manifesten
Sinn (was ist damit gemeint?), (c) auf die Struktur des vorliegenden
Falls (welche Struktur stellt sich im Verhältnis von Möglichkeiten und
Entscheidung dar?) und (d) auf die Genese der Fallstruktur (wie hat
sich die Struktur ausgebildet?). Für die systematische Interpretation
nach der Objektiven Hermeneutik wurden neben diesen vier Ebenen
genaue Regeln entwickelt (vgl. Wohlrab-Sahr 2003: 124f.; Oevermann et
al. 1980: 25; Wernet 2000), die auch festhalten, „allgemeines Welt- und
Regelwissen“ (Wohlrab-Sahr 2003: 126) in die Interpretation miteinzu‐
beziehen, um alle möglichen Lesarten herausarbeiten zu können. Dies
erscheint vor allem vor dem Hintergrund neuerer Vorschläge einer post‐
kolonial informierten Perspektive in der qualitativen Sozialforschung
(Ploder 2009; Lutz 2015) erwähnenswert, in der es in der Auswertung
um den Einbezug widerständiger und subversiver Identitätskonzepte

88 Oder auch andere Ausdrucksgestalten der Lebenspraxis, d. h. Veräußerungen.
Dennoch impliziert das, Sprechakte gegenüber anderen Praktiken hervorzuheben.

86

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht (vgl. Ploder 2009: 16). Hier stellt sich die Frage, wie Wissen über
Lebenswelten in die Interpretation miteingebracht werden kann, das
sich der eigenen und – aus postkolonialer Perspektive gesprochen – der
sog. hegemonialen Erfahrung der Forscher:innen entzieht. Die Objekti‐
ve Hermeneutik steht in dieser Hinsicht gegen den Zeitgeist: Es gilt,
sich für die Interpretation darüber Wissen anzueignen, was die sozialen
und historischen Bedingungen, die persönlichen Folgen etwa für mus‐
limische Schüler sind, die nach 2001 ein Gymnasium besuchen; oder
für Studierende, die nach dem Putschversuch 2016 aus der Türkei nach
Deutschland zurückkehren. Welche Erfahrungen diejenigen „Anderen“
machen, gilt es wiederum genau über die Methode erst zu erschließen.
Wer legitimerweise für wen spricht (vgl. Amir-Moazami 2014), kann
dabei dennoch nicht im Vorhinein entschieden werden, muss jedoch als
Teil der rekonstruierten Interaktionen und ihrer potenziellen Repräsen‐
tationsstrukturen sichtbar werden.89

Die unterschiedlichen Erhebungsmethoden ermöglichen vor dem
Hintergrund der Forschungsfragen einen multiperspektivischen Blick
auf das Fach. Die Untersuchungsebenen wurden in der Erhebung und
Auswertung im Sinne einer multi-sited ethnography (Marcus 1995)
nicht voneinander getrennt, sondern verknüpfend analysiert.90 Diese
Verknüpfung wurde vor allem in der Generalisierung forciert, jedoch
auch über den methodologischen Zugang, der die verschiedenen Ak‐
teure und Ebenen des Fachs als Teilaspekte einer über Interaktionen
konstituierten und sich konstituierenden Institutionalisierung versteht.
Auf Grundlage der Interpretation habe ich diese Generalisierung in drei
Schritten vorgenommen. Im ersten Schritt wurde vor dem Hintergrund
der Forschungsfragen nach den Formen von Religiosität, die die Studie‐
renden in den Studiengang einbringen, aus den Studierendeninterviews
herausgearbeitet, wie sich die Studierenden auf ihren Glauben oder an‐

89 Es wäre eine längere Diskussion notwendig, die genauen Potenziale von Sequenz‐
analysen vor dem Hintergrund postkolonialer Kritik herauszuarbeiten. An dieser
Stelle geht es mir nur darum, deutlich zu machen, dass in den Erhebungs- und
Auswertungsmethoden die Frage von Repräsentanzen von Minderheiten und
Mehrheiten präsent war. Jedoch handelt es sich hierbei um eine empirische Be‐
obachtung und nicht um eine Vorannahme.

90 Dies ist auch einer der Gründe, warum in dieser Studie auf einen systematischen
Vergleich zwischen den Standorten verzichtet wurde: Erstens ist über die hier
dargelegten Auswertungsmethoden (und das Theoretical Sampling) die Frage nach
Gemeinsamkeiten in dem Fach über die Standorte hinweg ebenfalls zu beantwor‐
ten. Zweitens gehe ich davon aus, dass auch ein junges Fach wie die Islamische
Theologie mehrere Islamische Theologien darüber vereint, wie die lokalen Muster
verbunden sind, und ein „universal knowledge upon whose terrain the local
knowledges wander“ (Abbott 2007: 4) entsteht.

87

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dere Aspekte von Religion beziehen. Die Typisierung orientierte sich
dabei an Varianten von Erfahrungen mit Islamizität. Es handelt sich
um eine akteurszentrierte Typologie (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr
2008: 360). Der zweite Schritt bestand darin, die unterschiedlichen Ma‐
terialsorten zusammenzudenken, er zielte auf die Forschungsfrage nach
den Prozessierungen von Religiosität im Studium. Die Abstraktion der
Interpretation bezog sich hierbei weniger auf eine Typenbildung auf
Grundlage von Akteuren. Vielmehr wurde, da es hier um das Fach und
die Techniken des Arbeitens in dem Fach ging, ein Zugang gewählt,
der nach den Erzeugungsweisen von Wissen in dem Fach fragt (vgl.
Knorr Cetina 1991). In der Generalisierung habe ich herausgearbeitet,
wie das Verhältnis zwischen den Erfahrungen der Studierenden und
dem hervorzubringenden Wissen in dem Fach hergestellt wird. Auf diese
Weise konnte ich wiederkehrende Muster bestimmen, die in Lehrveran‐
staltungen, aus Sicht der Studierenden und der Lehrenden wie auch
nach Aussage der Dokumente von den Standorten sichtbar werden, weil
sich wiederholt auf sie bezogen wird. Im Anschluss an die Erzeugungs‐
weisen ging es im dritten Schritt darum, über die methodische Frage,
woran die Fachbeteiligten in dem Fach arbeiten (vgl. Scheffer 2015),
zu einer Abstraktion zu gelangen. Dieser Schritt zielt auf die dritte
Forschungsfrage: Welche Dimensionen von Religion werden in dem Stu‐
diengang hervorgebracht und institutionalisiert? In der Generalisierung
des dritten empirischen Schritts wurde darauf abgezielt, den Prozess
nachzuzeichnen, über den in dem Fach ein bestimmtes Islambild institu‐
tionalisiert wird, und dieses Islambild zu beschreiben. Welche Daten ich
in den drei empirischen Schritten konkret für die Analyse herangezogen
habe, werde ich im Folgenden ausführen.

4.3 Sample

Das Sample der Studie setzt sich aus 31 biographisch-narrativen Inter‐
views mit Studierenden der Islamischen Theologie und der Islamischen
Religion zusammen.91 Es wurden zwei Gruppendiskussionen geführt,
eine davon spontan mit drei Studenten – mit einem der drei war ich
zum Interview verabredet und er brachte zwei Kommilitonen mit. Die
zweite Gruppendiskussion setzte sich aus Absolvent:innen des Fachs

91 Nicht systematisch ausgewertet, aber doch als Vergleichshorizont erhoben wurden
außerdem drei Interviews mit Studierenden aus der Evangelischen Theologie.

88

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von unterschiedlichen Universitäten zusammen.92 Für die Studie wurden
außerdem 13 Experteninterviews geführt, die unter anderem den Feldzu‐
gang ermöglichten, auch mit Lehrenden von anderen Standorten als den
drei untersuchten. Als teilnehmende Beobachterin habe ich an allen drei
Standorten Seminare und Vorlesungen besucht, die auszugsweise eben‐
falls in die Analyse miteingeflossen sind. Zusätzlich wurden Websites
mit Fachbeschreibungen und Studiengangbeschreibungen untersucht.

Die Erhebungen fanden an drei der mittlerweile sieben Universitäten
statt, die Islamische Theologie als eigenes Studienfach anbieten. Die
Wahl der Standorte fiel nach eingehender Sichtung und vorherigen Ex‐
pert:inneninterviews auf drei maximal kontrastierende Standorte, was
die inhaltliche Ausrichtung, die Studierendenzahlen und das disziplinäre
Umfeld anbelangt. Die Erhebung fand von 2016 bis 2019 statt und lag
damit vor der Eröffnung der neuen Standorte Berlin und Paderborn.
An allen drei Standorten bin ich wiederholt vor Ort gewesen und ha‐
be teilnehmende Beobachtung in Seminaren, Vorlesungen und anderen
Veranstaltungen, wie etwa Kursen für Imame, vorgenommen.

Von den interviewten Studierenden sind 12 männlich und 19 weiblich.
Der größte Teil studiert Islamische Theologie auf Bachelor oder Master,
nur ein Viertel der Interviewten studiert auf Lehramt. Manche standen
kurz vor dem Abschluss des Studiums, manche erst am Anfang, bei
einigen wenigen deutete sich ein bevorstehender Studiengangwechsel
an. Unter den Interviewten befindet sich ein Student, der sich nicht
als muslimisch oder gläubig bezeichnet.93 Unter den anderen ordneten
sich fast alle einer sunnitischen Rechtsschule zu, nur eine Studentin
ist schiitisch, ein Student Sufist. Fünf der 31 interviewten Studierenden
sind im Jugendalter zum Islam konvertiert. Ein Großteil der Interview‐
ten ist in den alten Bundesländern aufgewachsen, ein kleiner Teil im
Nahen und Mittleren Osten (z.B. Irak, Jordanien, Pakistan). Ein Teil
der Interviewten hat längere Zeit im Ausland, meist in der Türkei stu‐
diert. Insbesondere am Anfang der Erhebung waren die Ereignisse in
der Türkei nach dem Putschversuch 2016 oft Thema in den Interviews,
einige wenige Interviewte waren Sympathisanten der Hizmet-Bewegung
und hatten aufgrund dessen in den Instituten mit Ausgrenzungen zu
kämpfen.

92 Die Gruppendiskussion ist im Rahmen einer gemeinsam mit Constantin Wagner
erhobenen Absolventenbefragung für eine Expertise der Akademie für Islam in
Wissenschaft und Gesellschaft entstanden (Dreier & Wagner 2020) und wurde für
die vorliegende Studie einer Sekundärdatenanalyse unterzogen.

93 Er studierte im Lehramt, war seit einigen Jahren in Deutschland und hatte zuvor
in Nordafrika studiert.

89

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Feldzugang unterschied sich stark nach Standorten. In zwei Uni‐
versitäten waren nicht nur die Lehrenden und Professor:innen offen
für mein Anliegen, sondern auch Studierende konnten über die studenti‐
sche Vertretung oder über Empfehlungen der Lehrenden leicht erreicht
werden. In einem Standort hingegen waren weder Lehrende noch Stu‐
dierende leicht zu rekrutieren. Hier ergab sich erst durch beharrliche
Präsenz vor Ort die Möglichkeit, mit Lehrenden zu sprechen, wobei auf‐
fiel, dass gerade Lehrstuhlinhaber sich Interviewanfragen gegenüber ver‐
schlossen zeigten. Im Laufe der Erhebung der Studierendeninterviews
fiel mir außerdem auf, dass an diesem Standort Studenten für Inter‐
views gewonnen werden konnten, die Erreichbarkeit von Studentinnen
jedoch schwieriger war. Insbesondere meine Anfragen per E-Mail über
Lehrende und Studierendenvertretungen erreichten fast ausschließlich
Studenten. Nach einigen Interviews mit ihnen, in denen ich diese Beob‐
achtung äußerte, waren diese aber bereit, mein Anliegen zu unterstützen.
Ein Interviewter beispielsweise fragte seine Ehefrau an, die ebenfalls
am Institut studierte und die mich zu sich nach Hause einlud.94 Bei
der Teilnehmenden Beobachtung wurde ich meist für eine Dozentin
gehalten. Das ist über den Altersunterschied zu erklären wie auch über
ethnische oder religiöse Zuschreibungen, weil nicht wenige der Lehren‐
den ähnlich wie ich, als deutsch, weiß und nicht-muslimisch gelesen
werden können. Fehlende Sprachkenntnisse des Arabischen waren zum
Teil ein Manko im Feld, weil ich die Fachinhalte in den Seminaren
zum Teil erst über spätere Literaturrecherche nachvollziehen konnte. Die
Lehre findet grundsätzlich auf Deutsch statt, jedoch spielen arabische
Begriffe und Gelehrte selbstredend eine entscheidende Rolle. An einem
Standort waren es auch die Studierenden, die zwar Arabisch, aber kein
Türkisch sprechen, die an den Sprachkodex erinnerten, wenn jemand im
Gespräch mit den Dozenten ins Türkische fiel.95 Fragt man sich zudem,
was ich eigentlich als Forscherin im Feld nicht beobachtet habe, so sind
zum einen die Gebetsräume zu nennen. An zwei Standorten konnte
ich beobachten, dass diese zwischen den Seminaren (meist jedoch von
männlichen Studierenden) rege genutzt wurden – so rege, dass es mir
nicht möglich erschien, mir die Räume zeigen zu lassen. Die hier statt‐
findenden Praktiken habe ich aus diesem Grund nicht beobachtet. Zum

94 Der Feldzugang zeigte hier bereits eine Form der Genderstrukturen im Feld auf,
wenn das Studium zu einem Ort der Partnersuche wird und manche Frauen in
den Instituten weniger präsent sind als ihre männlichen Kommilitonen.

95 Da also Deutsch nicht nur Lehrsprache, sondern auch die gemeinsame Sprache
der Studierenden ist, erschien es im Feld nicht hinderlich, dass alle Interviews auf
Deutsch geführt wurden.

90

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen sind es vor allem die außeruniversitären studentischen Räume,
in die ich durch die Interviews, nicht jedoch durch teilnehmende Beob‐
achtung nur indirekt Einblick erhielt.

Alle ausgewerteten Interviews wurden lautsprachlich und fein
transkribiert.96 Die Fälle wurden in Vorbereitung der Generalisierung
und Theoretisierung nach dem Kriterium minimaler und maximaler
Kontrastierung ausgewählt. Von den Studierendeninterviews wurden elf
intensiv ausgewertet und die anderen zum Vergleich in die Auswertung
und Typenbildung miteinbezogen. Von den Experteninterviews wurden
fünf systematisch rekonstruiert, auch hier dienten Teile des restlichen
Materials als Gedankenhorizont. In der Auswertung der Beobachtungs‐
protokolle wurde Material aus allen drei Standorten interpretiert.

4.4 Vergleichshorizonte

Das empirische Material habe ich vor dem Hintergrund unterschied‐
licher Vergleichshorizonte ausgewertet. Zum einen ist zu erwähnen,
dass in der Sequenzanalyse die systematische Erörterung möglicher An‐
schlüsse an Sequenzen mit der Technik des Vergleichs arbeitet.97 Zum
anderen dienten in der Studie zwei Strategien dem nicht systematischen,
jedoch kontrastiven Vergleich: (a) der Vergleich mit Interviews, die Con‐
stantin Wagner in seinem Projekt „Der Islam im Hörsaal: Islamische
Theologie an der Universität“ erhoben hat und in die er mir dankens‐
werterweise Einblick gewährt hat; (b) die Suche nach Unterschieden
und Gemeinsamkeiten mit Studierenden der Evangelischen Theologie
über explorative Interviews.

Der Vergleich mit Interviews aus der Islamischen Theologie, die von
Constantin Wagner erhoben wurden, förderte zutage, dass wechselseitige
Zuschreibungen (z.B. darüber, wer zum islamisch-theologischen Feld
gehört und wer muslimisch ist) zwischen den Beteiligten eines Inter‐
views auf die Inhalte des Interviews einwirken. So ist es zu erklären,
dass die Studierenden mir – manchmal bei laufendem, manchmal bei
ausgeschaltetem Aufnahmegerät – von ihren Erfahrungen als Teil der

96 Siehe die Liste der Transkriptionszeichen am Ende der Arbeit. Zur besseren
Lesbarkeit wurden die Interviewauszüge hier leicht geglättet, ihr sprachlicher
Charakter allerdings beibehalten. Die Zeilenangaben nach den Zitaten beziehen
sich auf die originalen Transkripte.

97 Mit der Zunahme des bereits ausgewerteten Materials vervielfältigen sich in
der Interpretationspraxis die empirischen Vergleichsfälle, die allerdings in der
Objektiven Hermeneutik nicht systematisch miteinbezogen werden, wie es in der
Dokumentarischen Methode üblich ist.

91

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hizmet-Bewegung und ihren negativen Erfahrungen in den Instituten
mit anderen Studierenden erzählten. Negative Erfahrungen mit der
sog. Mehrheitsgesellschaft hingegen wurden mir gegenüber – die ich
als Repräsentantin dieser angesehen wurde – weniger ausführlich und
deutlich zum Thema gemacht und als Problem der Mehrheitsgesellschaft
benannt. Über den Vergleich konnten zudem potenzielle fehlende Fälle
im Sample, etwa atheistische Studierende, in die Reflexion auf das Feld
miteinbezogen werden und deutlich herausgearbeitet werden, dass die
Studierenden mich als Repräsentantin der Mehrheitsgesellschaft und
Nicht-Angehörige des Feldes ansahen.

Der Vergleich mit Studierenden in anderen Fächern, wie der Evange‐
lischen Theologie, macht die Konvergenzen zum zeithistorisch spezifi‐
schen Theologiekonzept deutlich, wie auch zum Einbezug epistemischer
„Insider“-Perspektiven. Zudem wird über die Kontextualisierung der Is‐
lamischen Theologie in Deutschland vor dem Hintergrund der Entwick‐
lung in anderen europäischen Ländern die Theoriebildung generalisiert
und validiert. Es geht hierbei nicht um einen systematischen Vergleich –
diesen leistet dieses Buch nicht – sondern darum, Vergleichsfälle gedan‐
kenexperimentell in der Auswertung und in der Theoretisierung (vgl.
Kalthoff 2008: 13) über die Auseinandersetzung mit den Entwicklungen
in anderen Ländern und anderen Fächern hinzuzuziehen. Die zeithisto‐
rische Spezifik der Islamischen Theologie fließt über die historischen
Ausführungen im zweiten Kapitel in die Studie ein und wird als kulturel‐
le und historische Spezifik der Islamischen Theologie in Deutschland
mitgedacht.

4.5 Der Standort der Forscherin und das Problem der
Reifizierung

Oben habe ich bereits erwähnt, dass man als Forscherin im Feld stets in
einer bestimmten Rolle erscheint. Sozialforschung kennt kein außerhalb
von Sozialität (Schütz 2004). Der Standort der Forscherin lässt sich im
Feld direkt an den Reaktionen und Fragen der Interaktionsbeteiligten
ablesen, ist jedoch in den weiteren Forschungsschritten ebenfalls, wenn
auch schwieriger, zu reflektieren. Zur Islamischen Theologie forschen,
heißt nun, in einem Bereich zu forschen, in dem Prozesse des Othering
in besonderer Weise präsent sind. Mein Standort als Forscherin ist dabei
insbesondere deswegen forschungsethisch relevant, da die Interviewten
oftmals Erfahrungen von Marginalisierungen, z. T. auch Diskriminie‐
rung, gemacht haben. Die Untersuchung von Muslimen als Muslime ist

92

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


potenziell an dem Kategorisierungsprozess und der Homogenisierung
von unterschiedlichen Akteuren als einer Gruppe mitbeteiligt (Johansen
& Spielhaus 2018; Amir-Moazami 2018). Dies ist insbesondere dann pro‐
blematisch, wenn die Homogenisierung nicht allein in einer öffentlichen
Rezeption, sondern in der homogenisierenden Nutzung von Kategorien
und Begriffen in den Studien selbst begründet liegt. Es ist deswegen
zentral, in besonderer Weise in der Generalisierung die Logik der Kol‐
lektivierung zu hinterfragen, ohne das soziologische Interesse an den
Beforschten zu hintergehen und es politisch zu überformen.

Für ethnographische und biographische Methoden in der Untersu‐
chung von Muslimen wurde problematisiert, dass „machtförmige Unter‐
scheidungen in die Forschung hineinwirken“ (Franz 2018: 318). Nicht
nur im Feld, sondern auch in den konkreten Interviewsituationen,
der Interpretation und Herstellung von Unterscheidung durch die Ver‐
schriftlichung der Ergebnisse, sind wir Forschende als Repräsentanten
gesellschaftlicher „Zugehörigkeitsordnungen“ (Franz 2018: 319) beteiligt.
Die uns zur Verfügung stehenden Methoden dienen dazu, die eigene
soziale Eingebundenheit – und dazu gehört auch die eigene Repräsen‐
tanz – mitzudenken und, wenn auch nicht aufzuheben, so doch in die
Erhebung und Auswertung der Daten mit einzubeziehen. Die Zugehö‐
rigkeitsordnung, die ich als Forscherin für die anderen Interaktionsbe‐
teiligten im Feld repräsentiere, insbesondere jedoch die das Gegenüber
für mich repräsentiert, zeichnen sich in den Interviews ab: Sei es, weil
ich befürchte, die Interviewpartner stören zu können, wenn ich zu lo‐
cker angezogen bin – eine Befürchtung, die eine meiner Feldreisen am
Anfang der Erhebung begleitete.98 Sei es, weil meine Interviewpartner
treffend davon ausgehen, mir koranische Begriffe erklären zu müssen.99

98 So schrieb ich in einem Memo: „Beim Packen merke ich, wie ich meine Kleidung
anders zusammenstelle. Wenn ich in die Schulen [in einem anderen Forschungs‐
projekt] gegangen bin, habe ich immer darauf geachtet, sehr ordentlich gekleidet
zu sein, keine Flecken, nichts Zerknittertes, nicht zu jugendlich. Jetzt achtete ich
darauf, ordentliche Kleidung einzupacken, die nicht zu viel Haut frei lässt. Antizi‐
piere und unterstelle, dass es vielleicht jemanden stören bzw. mir Feldzugänge
versperren könnte, wenn ich mich anders kleide. So nehme ich eher langärmlige
Oberteile mit, binde mir meine langen Haare zusammen, unterstelle meinem
Körper eine Wirkkraft dafür, wer mit mir was bespricht und mich in welche
Veranstaltung hereinlässt. Sicherlich ist das ähnlich, wie wenn ich in die Schulen
gegangen bin, aber ist es nicht ein Unterschied, weil ich meinen Körper als
binäre Projektionsfläche zwischen Verschleierung/Verhüllung und Präsentation,
zwischen Frömmigkeit und Liberalität denke und begreife?“

99 Ein Beispiel dazu findet sich in einem Dialog in einem der Biographischen Inter‐
views: „S: Kennen sie das Wort [taklit]// I: nee was [heißt das // S: na=das ist] das
ist das Befolgen //I: mhm// S: von anderen Leuten //I: mhm// S: (2) und das ist
eine Sache die natürlich der menschlichen Arroganz widerspricht“.

93

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber Macht- und Zugehörigkeitsstrukturen spielen auch eine Rolle,
wenn in der Auswertung die Familie einer Interviewten als Teil eines
traditionellen Milieus bezeichnet wird. Auch wenn nun zutrifft, dass
diese Kategorisierungen Mehr- und Minderheitsverhältnisse repräsentie‐
ren, so erscheint es mir zugleich doch unumgehbar, dass sie in die
Forschungspraxis einfließen: Sozialforschung kann nicht umhin, immer
Teil der Gesellschaft zu sein, die sie erforscht. Dass also in den einzelnen
Schritten der Empirie auch „[kulturelle] Selbst- und Fremdkonstruktio‐
nen“ (Franz 2018: 318) präsent sind, ist wesentlicher Bestandteil einer so
verstandenen Sozialforschung. Diese Konstruktionen werden dadurch,
dass man in das Feld geht, zum Teil erst besonders deutlich sichtbar.100

Sie sind jedoch von den politischen Folgen, die soziologische Arbeit
auslösen kann, und den politischen Annahmen, die sie auch mitträgt,
zu unterscheiden.101 Die Macht, die sich darin ausdrückt, kann jedoch
über die methodische Brille des Fremdmachens empirischer Daten
als Repräsentation aufgefasst werden, ebenjener Gesellschaft, die diese
Machtverhältnisse hervorbringt. Die Machtverhältnisse, die sich in den
Daten abbilden, auch in Bezug auf die eigene Rolle als Forscherin, kann
insofern für das Verständnis von Gesellschaft zunutze gemacht werden.

Insbesondere in einigen Arbeiten, die mittlerweile zur Säkularität ent‐
standen sind, wird problematisiert, dass sich in dem Gegenüber von
Religion und Säkularität genau die oben angesprochenen Machtbezie‐
hungen und normativen Rahmen wiederfinden (Amir-Moazami 2018),
indem der Blick auf den Islam letztlich auf eine „Überbetonung des Isla‐
mischen“ (Amir-Moazami 2014: 360) hinauslaufe.102 In meiner Erhebung
wurden die Interviewten nicht als Muslime, sondern als Studierende
angesprochen. Jedoch ist und war die religionssoziologische Absicht der
Studie der Grund für den Fokus darauf, wie sich die Akteure im Feld zu

100 Insofern werden auch die eigenen Selbstkonstruktionen und politischen Voran‐
nahmen über das Feld irritiert, die jedoch – und darin sehe ich eine Verengung
von Sozialforschung in manchen betont selbstreflexiven Zugängen – nicht das
Thema dieser Arbeit darstellen.

101 Die politischen Implikationen sind vielmehr unvermeidbarer Teil soziologischer
Arbeit: „Es ist wichtig, jene, die wissenschaftliche Objektivität mit ethischer und
politischer Neutralität verwechseln, daran zu erinnern, dass sie ihre Hände nicht
in Unschuld waschen können angesichts der praktischen und, wenn es um die
Sozialwissenschaft geht, auch der politischen Folgen ihrer Arbeit.“ (Bourdieu
2004: 100f.).

102 Wie Tezcan (2003) und Amir-Moazami (2014) deutlich machen, liegt diese Blick‐
verengung in der Kulturalisierung von Muslimen begründet und damit in der
„[…] Funktion, religiös-kulturelle Pluralität unter säkularen Prämissen verwaltbar
zu machen“ (Amir-Moazami 2014: 362f.).

94

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion in Beziehung setzen. Von daher möchte ich an dieser Stelle kurz
auf die Reifikation von Religion eingehen.

Die Blickverengung auf Religionsfragen ist einerseits in der Erhebung
deutlich geworden, andererseits bietet das offene Vorgehen der Erhe‐
bungsmethoden eine Absicherung dafür, Relevanzen der Beforschten
in der Studie geltend zu machen.103 So zeigte sich, dass es in der Islami‐
schen Theologie auch – wenn auch wenige – Studierende gibt, die gar
keinen Bezug zwischen ihrem Studium und ihrem Glauben herstellen.104

Eine weitere Absicherung105 dagegen, die eigenen Vorannahmen in die
Empirie zu übernehmen, ist es, diese offenzulegen und in der Analyse
deutlich zwischen empirischem Material und eigener Theoretisierung zu
unterscheiden. Religion war somit heuristisch Teil meiner Vorannahmen
zu dem Fach, jedoch blieb damit empirisch zunächst offen, inwiefern sie
und in welcher Form sie eine Rolle in dem Fach spielt.106

Neben der Vorannahme eines engen Zusammenhangs von Glauben
und Studium ist zu reflektieren, dass ich als Interviewerin mit der Voran‐
nahme eines modifizierbaren, also eines Entwicklungsbegriffs von Glau‐
ben in das Feld gegangen bin. In der Fachgeschichte der Religionswis‐
senschaft (vgl. zum Überblick Dreßler 2018) und auch in der Religions‐
soziologie (Tenbruck 1993; Matthes 2005; Daniel & Hillebrandt 2014)
finden sich ausführliche Debatten dazu, inwiefern Religionsbegriffe reifi‐
zierend für die Erforschung von Religion wirken. Georg Stauth weist be‐
züglich der Untersuchung des Islams auf die in seinen Augen fehlgeleite‐
te Vorannahme einer Verinnerlichung und eines damit einhergehenden
Verinnerlichungsdrucks hin (Stauth 2000: 24; vgl. auch Klinkhammer
2000). Dies spiegelte sich in den hier verwendeten Daten insbesondere
im exmanenten Teil der biographischen Interviews und Expert:innenin‐
terviews wider, wenn ich danach fragte, ob und wie sich der Glaube der
Studierenden verändert habe. Die Annahme, dass es sich beim Bezug
der Studierenden auf den Islam um etwas handelt, das sich über die
Zeit verändert, wurde dabei zwar von manchen Interviewpartner:innen
zurückgewiesen, gleichwohl von vielen zumindest implizit vorausgesetzt.

103 Es ist zentraler Bestandteil des qualitativen Paradigmas, insbesondere die Voran‐
nahmen über die Empirie zu korrigieren oder als im Feld irrelevant aufzugeben.

104 Es gibt einen sehr geringen Anteil an Studierenden, die sich nicht als muslimisch
oder gläubig bezeichnen.

105 Es ist klar, dass dies immer nur Zwischenschritte auf dem Weg zu einer Reflexion
sein können und keine Absolutionen gegenüber Zuschreibungen und Homogeni‐
sierungen. Siehe zur Kritik an der genannten Offenheit und „Neutralität“ Amir-
Moazami (2014: 374).

106 Dies zeigt sich auch in der Forschungsfrage nach der Relevanz von Imambildern
in dem Fach, die im Laufe der Erhebung aufgegeben wurde.

95

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie speist sich aus der Vorstellung von Theologie als ein Fach, das Glau‐
benskrisen und Glaubensabfall befördern kann – ein Bild, das einerseits
deutlich aus der Katholischen und Protestantischen Theologie abgeleitet
ist, das sich jedoch andererseits auch ganz explizit in den Erzählungen
der Studierenden und Lehrenden, unabhängig von meiner Nachfrage,
findet.107 Schließlich sind damit Vorannahmen, die sich am Pastoralmo‐
dell orientieren (vgl. Tezcan 2007), im Erhebungsinstrument wie im
methodischen Zugang als auch im Feld präsent. Ähnliches gilt für die
Verwendung der Begriffe Glaube, Islam, Religion in den Interviews. Zu
der entsprechenden Verwendung und der Kritik der Übertragung eines
protestantischen Religionsbegriffs auf Untersuchungen zum Islam wur‐
de ebenfalls hingewiesen (Brubaker 2013; Daniel & Hillebrandt 2014).
Hierbei ist allerdings auch zu beachten, welchen Wandel die islamische
Tradition durchlief. So spricht Schulze vom semantischen Wandel von
Religion zu Glauben und der „Konvergenz christlicher und islamischer
Selbstdeutung hin zu einem durch Glauben definierten Religionsbe‐
griff “, die sich sprachlich erst wirklich in den 1960er Jahren durchgesetzt
habe (Schulze 2015b: 464). In den Interaktionen in den Interviews zeigte
sich, dass es sich um Begriffe handelt, die von den Interaktionsbeteilig‐
ten im Feld selbstverständlich verwendet werden und als Bezugsgrößen
genutzt werden. Man kann dies einerseits als alltagsweltliche Aufrechter‐
haltung der Überstülpung eines protestantischen Innerlichkeitsdiskurses
auf den Islam lesen oder aber als Sprechakte, die als begriffliche Ver‐
gleichsgrößen zwischen katholischen, protestantischen, islamischen etc.
Religionsverständnissen in multireligiösen, globalisierten Gesellschaften
dienen.108 So weist etwa Tenbruck (1993: 37ff.) darauf hin, dass sich der
Begriff der Religion über Verallgemeinerungsvorgänge ausgehend von
den jeweiligen zeitlich-kulturellen Einzelbedeutungen ausgebreitet habe.
Auch wenn also eine verallgemeinernde Verwendung des Religionsbe‐
griffs die Gefahr einer „Angleichung[..] der heterogenen Phänomene an
ein Religionskonzept, das westlichen christlich-okzidentalen Ursprungs
ist“ (Krech 1999: 76), birgt, so stellt gerade die Islamische Theologie
ein Untersuchungsfeld dar, über das sich Bezüge von Religions- und
Glaubensbegriffen rekonstruieren lassen. Weder verbleiben kulturelle
Praktiken noch verbleibt Sprache in abtrennbaren Containern – gerade
nicht, wenn es um eine Generation von Studierenden geht, die mit der
Normalität unterschiedlicher Weltsichten und Lebenswelten aufwächst

107 In der Empirie zeigt sich also, dass die Verinnerlichungsannahme auch nicht
pauschal als etwas bezeichnet werden kann, das nicht Teil islamischer Praktiken
ist.

108 Abgesehen davon, dass auch diese weiter aufzufächern wären.

96

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und in deren Selbstverständnis auch der innerliche Glaubensbegriff kon‐
stitutiver Bestandteil ist. Insofern gilt es im Folgenden zu untersuchen,
wie auf den Islam Bezug genommen wird und welche Rolle Bezüge
auf Glauben, Religiosität, Zugehörigkeit zum Islam für die Studierenden
und andere Fachbeteiligte spielen, ohne vorauszusetzen, dass Glaube
oder Religiosität stets nur dominanter Teil dieser Bezüge sein können.109

Durch den Religionsbegriff, der hier zur Anwendung kommt, werden
religiöse Phänomene als Formationen von Subjektivierungen und Ob‐
jektivierungen (vgl. Dreßler 2018) begriffen – und damit mit anderen
sozialen Phänomenen vergleichbar.

109 Mit Bezug auf Lukens-Bull (1999) geht es also darum, den methodisch-kontrollier‐
ten Religionsbegriff für unterschiedliche Bedeutungszuschreibungen zu öffnen.
In dieser Untersuchung gehe ich von einem heuristischen Religionsbegriff aus
und rekonstruiere gezielt mit einem offenen Religionsbegriff, wo in der Empirie
explizite und implizite Bezüge auf Religion, den Islam, auf religiöse Praxis, Gott,
Transzendenz unter Verweis auf Gott oder Glauben, eine Bezeichnung von etwas
als Religion oder religiös, oder religiöse Regeln thematisiert werden.

97

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400513-77 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1 Sozialtheoretische und methodologische Grundlegung
	4.2 Methodisches Vorgehen
	4.3 Sample
	4.4 Vergleichshorizonte
	4.5 Der Standort der Forscherin und das Problem der Reifizierung

