2. Friedrich Holderlin (Hyperion)

2.1 Holderlin im Spannungsfeld zwischen realgeschichtlicher
Ausdifferenzierung und postulierter Entdifferenzierung

Friedrich Hoélderlin (1770-1843) gehort, wie die jiingere Forschung dezi-
diert herausgearbeitet hat, zur Avantgarde der deutschen Literatur um 1800.
Nachdem er lange Zeit als singuldrer, abseits seiner Zeit stehender Autor
rezipiert worden war,! dessen hohes Pathos zu einer Serie von emphatischen
Aneignungen und Aktualisierungen als Dichter eines »deutschen Sonder-
weges«? bezichungsweise zu seiner Uberhéhung zum vaterlindischen poeta
vates gefithrt hat, wurde in jiingerer Zeit verstirkt seine Zugehorigkeit zur Li-
teratur seiner Zeit hervorgehoben. So hat man etwa den Hyperion (1797/99)
als »romantischen Roman«® bezichungsweise als »frithromantischen Bil-
dungsroman«* gedeutet. Gerhard Schulz betont mit allem Nachdruck Hol-
derlins Zeitgenossenschaft und seine Nihe zur Frihromantik® und er zahlt
den Hyperion neben Texten wie Tiecks Sternbald, Friedrich Schlegels Lucinde,
Novalis’ Offerdingen oder Brentanos Godw: zu den bedeutendsten »Roman-
experimenten« der Zeit um 1800.% In methodologisch hochst reflektierter
Weise nimmt Stefanie Roth? eine Einordnung Hélderlins in die Frithroman-
tik vor. Ganz dezidiert arbeitet auch Ulrich Gaier® Holderlins Teilnahme an

1 Zur Rezeptionsgeschichte vgl. den konzisen Uberblick bei Stephan Wackwitz, Friedrich
Hilderlin, bearbeitet von Lioba Waleczek, Stuttgart/ Weimar 21997, S. 172-183, mit aus-
fuhrlicher Bibliographie S. 183-198.

2 Vgl. Jirgen Scharfschwerdt, Friedrich Holderlin. Der Duchter des »deutschen Sonderweges«, Stutt-
gart u.a. 1994.

3 Lawrence Ryan, »Holderlins >Hyperion<: Ein >romantischer<« Roman?«, in: Jochen
Schmidt (Hg.), Uber Hilderlin, Frankfurt a. M. 1970, S. 175-212, mit dem ausdriicklichen
Ziel, »den >Hyperion« von seiner literaturgeschichtlichen Abseitsstellung zu befreien und
in grofere Zusammenhinge einzuordnen« (S. 211).

4 Gerhart Mayer, »Hélderlins >Hyperion< — ein frithromantischer Bildungsromans, in:
Holderlin-Jahrbuch 19/20 (1975/77), S. 244-257.

5 Die deutsche Literatur xwischen Franzosischer Revolution und Restauration. Erster Teil: Das Zeitalter
der Franzisischen Revolution, 1789-1806, Miinchen 1983, S. 651: »Kein anderer Autor hat
dem aktuellsten Denken dieser Zeit so umfassend dichterische Gestalt gegeben wie Hol-
derlin in seiner Lyrik.«

6 Ebd., S. 398ff.

7 Friedrich Holderlin und die deutsche Friihromantik, Stuttgart 1991.

8 Holderlin. Eine Einfiihrung, Tibingen/Basel 1993.

107

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den aktuellsten politischen, philosophischen und literarischen Diskussionen
seiner Zeit heraus und unterstreicht seine Rezeption zeitgendssischer litera-
rischer Texte, die in der Forschung bis dahin meist vernachléssigt worden
sei. Manfred Engel sieht in Hyperion eine »besonders reine Auspriagung der
neuen Form des Transzendentalromans.«’ Auch aus philosophiegeschicht-
licher Perspektive ist Holderlin, wie Manfred Frank gezeigt hat, in unmit-
telbarer Ndhe zu den Frithromantikern Novalis und Friedrich Schlegel zu
situieren. !

Sein Werk hat wie das der Frihromantiker Anteil an den grofien, die da-
malige Zeit bewegenden Fragen, die Friedrich Schlegel im 216. Athenacums-
Fragment (1798) auf folgenden suggestiven Nenner bringt: »Die Franzosi-
sche Revoluzion, Fichte’s Wissenschaftslehre, und Goethe’s Meister sind
die grofiten Tendenzen des Zeitalters.«!! Diese vom »hohen weiten Stand-
punkt der Geschichte der Menschheit«!? aus getroffene Diagnose stellt Poli-
tik, Philosophie und Literatur auf eine Ebene, und zwar signifikanterweise
unter dem damals beherrschenden Gesichtspunkt der revolutiondren Ver-
anderung. Die Literatur ist somit im emphatischen Sinne auf der Hohe der
Zeit, die unter dem Eindruck der epochalen Erschiitterung von 1789 steht.
Es ist charakteristisch fiir die romantische Literaturreflexion, dafy der Lite-
ratur nicht mehr wie im Klassizismus und in der Aufklarung eine unterge-
ordnete, dienende, auf Niitzlichkeit und Unterhaltung beschrankte Aufgabe
zugeschrieben, sondern daf} sie gleichberechtigt neben andere Funktions-
bereiche der Gesellschaft gestellt wird. Wéahrend ein Rousseau es noch fir
problematisch hielt, seine kulturkritischen Forderungen in Form eines Ro-
mans zu prasentieren, bedarf die lange gedchtete Gattung um 1800 keiner
Rechtfertigung mehr. Im Gegenteil: Wie das Schlegel-Zitat belegt, kann
man nun einen Roman in einem Atemzug mit einem weltgeschichtlichen
Ereignis und einer bedeutenden philosophischen Abhandlung nennen. Ja
mehr noch: Die Welt des Geistes beansprucht, ebenso relevant und epochal
zu sein wie die Politik.

Hintergrund dieser Entwicklung ist die Ausdifferenzierung der Gesellschaft
in autonome Funktionsbereiche. In Deutschland wurden um 1800 die Fol-

9 Der Roman der Goethezeit. BA. 1: Anfiinge in Klassitk und Friihromantik. Transzendentale Geschichten,
Stuttgart/ Weimar 1993, S. 331.

10 »Fragmente einer Geschichte der Selbstbewufitseins‘Theorie von Kant bis Sartre«, in:
Mantfred Frank (Hg.), Selbstbewufstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt a. M. 1991,
S.413-599, hier S. 4491f.

11 Athenaeum. Eine Zeitschriff. Herausgegeben von August Wilhelm Schlegel und Friedrich
Schlegel, 3 Biande, Reprographischer Nachdruck: Darmstadt 1992, Bd. 1, S. 232.

12 Ebd.

108

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gelasten dieser Entwicklung fiir das Individuum insbesondere von Schil-
ler und Hélderlin eindringlich beschrieben.!® In seiner 1795 erschienenen
Schrift Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen be-
merkt Schiller einen »Kontrast [...] zwischen der heutigen Form der Mensch-
heit, und zwischen der ehemaligen, besonders der griechischen«.!* Gegen-
tiber der durch Ganzheit gekennzeichneten griechischen Antike zeichne sich
die Moderne durch Bruchstiickhaftigkeit aus. Die Menschen wiirden nur
einen Teil ihrer Anlagen entfalten. Schuld daran sei der »alles trennende
Verstand«!® beziehungsweise die Kultur, »welche der neuern Menschheit
diese Wunde schluge.16

Sobald auf der einen Seite die erweiterte Erfahrung und das bestimmtere Denken
eine schirfere Scheidung der Wissenschaften, auf der andern das verwickeltere
Uhrwerk der Staaten eine strengere Absonderung der Stinde und Geschifte not-
wendig machte, so zerrif§ auch der innere Bund der menschlichen Natur, und
ein verderblicher Streit entzweite ihre harmonischen Krifte. [...] Auseinander-
gerissen wurden jetzt der Staat und die Kirche, die Gesetze und die Sitten; der
Genufl wurde von der Arbeit, das Mittel vom Zweck, die Anstrengung von der
Belohnung geschieden. Ewig nur an ein einzelnes kleines Bruchstiick des Ganzen
gefesselt, bildet sich der Mensch selbst nur als Bruchstiick aus, ewig nur das
einténige Gerdusch des Rades, das er umtreibt, im Ohre, entwickelt er nie die
Harmonie seines Wesens, und anstatt die Menschheit in seiner Natur auszupra-
gen, wird er blof} zu einem Abdruck seines Geschifts, seiner Wissenschaft.17

Dieselbe Diagnose stellt Holderlin dem modernen Menschen, speziell den
Deutschen. In einer hiufig zitierten Stelle des Hyperion 1afit er seinen grie-
chischen Protagonisten sagen: »|...] ich kann kein Volk mir denken, das
zerrifiner wire, wie die Deutschen. Handwerker siehst du, aber keine Men-
schen, Denker, aber keine Menschen, Priester, aber keine Menschen, Herrn
und Knechte, Jungen und gesetzte Leute, aber keine Menschen - ist das
nicht, wie ein Schlachtfeld, wo Hande und Arme und alle Glieder zerstuk-

13 Vgl. hierzu auch Niels Werber, Liebe als Roman, Bochum 2000, Kap. 24, der in diesem
Zusammenhang auf Schiller und Hélderlin verweist und den Spuren der Ausdifferenzie-
rungssemantik bei zeitgendssischen Texten von Friedrich Schlegel, Brentano und ande-
ren nachgeht.

14 Schiller, Uber die dsthetische Erzehung des Menschen in eimer Rethe von Briefen, in: Werke und
Briefe in zwilf Biinden. Herausgegeben von Otto Dann et al., Band 8: Theoretische Schriften.
Herausgegeben von Rolf-Peter Janz et al., Frankfurt a. M. 1992, S. 556-676, hier S. 570
(Sechster Brief).

15 Ebd., S. 571.

16 Ebd., S. 572.

17 Ebd., S. 572f.

109

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kelt untereinander liegen, indessen das vergofine Lebensblut im Sande zer-
rinnt?«!8 Das Individuum wird in der funktional differenzierten Gesellschaft
auf seine spezifische Rolle innerhalb des jeweiligen Teilsystems reduziert.
Seine Individualitit definiert sich, wie Luhmann'® gezeigt hat, nicht mehr
wie in der stratifikatorischen Gesellschaft durch Inklusion, sondern durch
Exklusion, denn der einzelne gehort nun nicht mehr einem und nur einem
Stand an, sondern er partizipiert jeweils an mehreren Teilsystemen (Familie,
Beruf, Okonomie, Religion, Kunst usw.).20 Dadurch erst wird das Indivi-
duum (»der Mensche«) als dasjenige sichtbar, welches nicht in der jeweiligen
Teilfunktion (Handwerker, Denker, Priester usw.) aufgeht, das heifit, es er-
scheint in der Perspektive des Verlustes einer (vermeintlichen) urspriing-
lichen Ganzheit.

Diese verlorene Ganzheit zu restituieren, macht sich die Literatur um 1800
anheischig, und sie beansprucht damit im Verhiltnis zur Philosophie die
Leitfunktion. Die gesellschaftliche Ausdifferenzierung wird also konstatiert,
und ihr wird das Postulat einer mit dsthetischen Mitteln bewirkten Entdif-
ferenzierung entgegengesetzt. So steht es beispielsweise im sogenannten
Altesten Systemprogramm des deutschen Idealismus, zu dessen Mitverfassern Hol-
derlin (neben seinen Tiibinger Stiftskameraden Schelling und Hegel)?! ge-

18 Friedrich Holderlin, Simtliche Werke und Briefe in drei Bénden. Herausgegeben von Jochen
Schmidt, Frankfurt a. M. 1992-1994, Bd. II, S. 168. — Neben dem zweifellos wirksamen
Vorbild Schillers ist hier auch an Rousseau zu denken, der bereits in seinem Discours sur les
sciences et les arts (1751) sagte: »Nous avons des Physiciens, des Géometres, des Chymistes,
des Astronomes, des Poétes, des Musiciens, des Peintres; nous n’avons plus de citoyens;
ou s’ nous en reste encore, dispersés dans nos campagnes abandonnées, ils y périssent
indigens et méprisés.« (euvres completes, Bd. I11, S. 26) Karlheinz Stierle, »Theorie und Er-
fahrung. Das Werk Jean-Jacques Rousseaus und die Dialektik der Aufkldrunge, in: Jtirgen
v. Stackelberg et al. (Hg.), Europaische Aufklirung, Bd.III, Wiesbaden 1980, S.159-208,
hier S. 165, zitiert diese Stelle und stellt sie in eine explizite Filiation zu Hélderlins Hy-
perion. — Auch das Erziehungsprojekt des Emile (1762) zielt im tibrigen darauf, die Folge-
schaden der funktionalen Ausifferenzierung einzudimmen, indem der Zogling in erster
Linie zum Menschen gemacht werden soll: »En sortant de mes mains il ne sera, j’en
conviens, ni magistrat, ni soldat, ni prétre: il sera prémiérement homme [...].« (@uvres
completes, Bd. IV, S. 252)

19 »Individuum, Individualitit, Individualismus«, in: Gesellschafisstruktur und Semantik. Stu-
dien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschafi, Bd.3 (1989), Frankfurt a.M. 1993,
S.149-258.

20 Siehe auch die entsprechenden Ausfithrungen in Kap. 0.4.

21 Zum Verhiltnis zwischen Holderlin und Hegel vgl. Dieter Henrich, »Hegel und Hél-
derlin«, in: Hegel im Kontext (1971), Frankfurt a. M. 31981, S. 9-40. Henrich vertritt die
These, dafl Hegel seinem Freund Hélderlin »den wesentlichsten Anstof3 beim Ubergang
zu seinem eigenen, von Kant und Fichte schon im ersten Schritt abgelésten Denkenc«
(S.11) zu verdanken habe und zwar dergestalt, »dafl erst der Anstof§ durch Hélderlin mit

110

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zahlt wird. Ausgangspunkt der skizzenhaften Argumentation ist als »erste
Idee« »die Vorstellung von mir selbst, als einem absolut freien Wesen«.?2 »Mit
dem freien, selbstbewufiten Wesen tritt zugleich eine ganze Welt — aus dem
Nichts hervor - die einzig wahre und gedenkbare Schipfung aus Nichts«.23
Eine Antwort auf die Frage zu finden, wie »eine Welt fiir ein moralisches
Wesen beschaffen sein«<®* miisse, wird Aufgabe einer kiinftigen »Physik«
sein, der von der Philosophie die Ideen und von der Erfahrung die »Datac«
zur Verfiigung gestellt werden. Von der auf die Zukunft verschobenen und
der »Physik« anheimgestellten Aufgabe, die dem Menschen angemessene
Natur zu beschreiben, wendet sich die Argumentation dem »Menschenwerk«
und somit dem Bereich der Ideen zu. »Die Idee der Menschheit voran — will
ich zeigen, daf} es keine Idee vom Staat gibt, weil der Staat etwas mechanisches
ist, so wenig als es eine Idee von einer Maschine gibt. Nur was Gegenstand
der Freiheit ist, heifdt Idee.«*> Gemeint ist hier, wie der Vergleich mit der Ma-
schine und dem Mechanischen sowie weiter unten der Hinweis auf »Staat,
Verfassung, Regierung, Gesetzgebung«?6 nahelegen, der moderne Staat der
funktional differenzierten Gesellschaft im anbrechenden Industriezeitalter.
Dieser Staat, so heifit es ganz analog zu der oben zitierten Kritik an den
entmenschlichten Deutschen im Hyperion, behandelt »freie Menschen als me-
chanisches Raderwerk«;?” das aber soll er nicht; »also soll er aufhiren.«*8 Ziel
ist die Uberwindung der herrschenden Zustinde: des Staates, der die Men-
schen wie Raderwerk behandelt und sie damit entmenschlicht und ihrer

dem Abstofl von ihm zusammengenommen Hegels frithen Weg zum System bestimmt
haben« (ebd.). Der Hyperion spiele bei der Formulierung und Lésung eines im Rahmen
der Vereinigungsphilosophie gestellten Problems eine zentrale Rolle; es handle sich um
die Frage nach dem Verhiltnis der antagonistischen Tendenzen Selbstheit und Liebe,
welches Holderlin folgendermafien 16se: »Nicht mehr werden Mensch und schéne Gei-
steskraft, oder Person und Person miteinander verbunden, sondern Lebenstendenzen,
deren eine selbst schon Einigung ist. Liebe wird damit zu einem Metaprinzip der Ver-
einigung von Gegensitzen im Menschen.« (S. 16f.) Hegel habe diese von Holderlins
Roman vorgeschlagene Losung eines philosophischen Problems rezipiert, und sie habe
ihn zu seinem eigenen Systemdenken befahigt (S. 221f.). Wichtig ist im vorliegenden
Zusammenhang zum einen die zentrale Bedeutung der Liebe und zum anderen der Zu-
sammenschluf} von literarischem und philosophischem Diskurs.

22 Holderlin, Simtliche Werke und Briefe, Bd. 11, S. 575; alle Hervorh. hier und im folgenden
(das heifdt in den in Kap. 2.1 und 2.2 zitierten Holderlin-Stellen) im Text.

23 Ebd.

24 Ebd.

25 Bd.II, S. 575f.

26 Bd.II, S. 576.

27 Ebd.

28 Ebd.

111

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit beraubt; des »Afterglaubens«, dessen Priester »neuerdings Vernunft
heuchel[n]«. Am Ende soll stehen die »[a]bsolute Freiheit aller Geister, die
die intellektuelle Welt in sich tragen, und weder Gott noch Unsterblichkeit
aufser sich suchen durfen.«

Um diesen erstrebten Endzustand herzustellen, bedarf es einer »Philosophie
des Geistes, die dsthetisch fundiert sein mufi. »Der Philosoph mufi eben so
viel asthetische Kraft besitzen, als der Dichter.«30 Dies ist deshalb so, weil die
alle anderen Ideen vereinigende Idee die der Schonheit im Sinne Platons ist.
»Ich bin nun tiberzeugt, daf der hochste Akt der Vernunft, der, indem sie
alle Ideen umfafit, ein asthetischer Akt ist, und dafl Wahrheit und Giite, nur in
der Schinheit verschwistert sind.«3! Das Asthetische ist somit der Philosophie
(»Wahrheit«) und der Moral (»Giite«) vorgeordnet. Daraus begriindet sich
der Uberlegenheitsanspruch der Poesie: »Die Poesie bekémmt dadurch eine
hohere Wiirde, sie wird am Ende wieder, was sie am Anfang war — Lehre-
rin der Menschheit; denn es gibt keine Philosophie, keine Geschichte mehr,
die Dichtkunst allein wird alle tibrigen Wissenschaften und Kiinste tiber-
leben.«®? Unter der Leitung der Poesie soll dann eine »neue Mythologie«33
geschaffen werden, die »im Dienste der Ideen« steht und eine »Mythologie
der Vernunfi« ist. Durch die Verschmelzung der Gegensitze — die Ideen wer-
den mythologisch, die Mythologie wird verniinftig — nahern sich die Philo-
sophen und das Volk einander an. Die Differenzierung einzelner Funktions-
bereiche wird riickgangig gemacht. »Dann herrscht ewige Einheit unter uns.
Nimmer der verachtende Blick, nimmer das blinde Zittern des Volks vor
seinen Weisen und Priestern. Dann erst erwartet uns gleiche Ausbildung aller
Krifte, des Einzelnen sowohl als aller Individuen. Keine Kraft wird mehr
unterdriickt werden, dann herrscht allgemeine Freiheit und Gleichheit der
Geisterl«®*

Diesem utopischen Entwurf liegt ein triadisches Temporalschema zugrunde.
Im Zentrum steht die Beschreibung einer ungeniigenden Gegenwart, die der
Erlésung bedarf: die Menschheit ist im modernen Staat entmenschlicht und
durch Mechanisierung und Spezialisierung entzweit. Aus der schonungs-
losen Analyse des Ist-Zustandes ergibt sich kontrafaktisch ein postulierter
Soll-Zustand, der in der Jukunft hergestellt werden soll: die »ewige Einheit«.

29 Ebd.
30 Ebd.
31 Ebd.
32 Ebd.
33 Bd.IL S. 577
34 FEbd.

112

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Um dies zu leisten, ist der Rickgriff auf eine Vergangenheit erforderlich, in
der die angestrebte Einheit in Gestalt der platonischen Schénheitsidee und
der Mythologie schon einmal verwirklicht gewesen ist: die Antike. Dieser
geschichtsphilosophische Dreischritt ist im Grunde nichts anderes als eine
sakularisierte Heilsgeschichte. Eine urspringliche, paradiesische Einheit ist
verlorengegangen; jetzt lebt die Menschheit im Zustand des Mangels, der
durch Wiederherstellung der verlorenen Einheit behoben werden soll. Von
Arkadien nach Elysium, so lautet die pragnante Formel, die das geschichts-
philosophische Denken um 1800 charakterisiert.?> Schon Rousseau, der
fur Holderlin einer der wichtigsten Bezugsautoren war,? hatte ein entwick-
lungsgeschichtliches Schema konzipiert, das an die Dreistufigkeit der Heils-
geschichte anschlof.?” Doch zeigte sich bei Rousseau, dafy an eine Restitu-

35 Gepragt wurde diese Formel von Schiller, Uber naive und sentimentalische Dichtung, in: Theo-
retische Schrifien, S. 706-810, hier S. 775, wo der Autor dem modernen Dichter, wenn
er nicht mit den Griechen auf dem Gebiete der naiven Dichtung zu wetteifern vermag,
empfiehlt, sich der sentimentalischen Dichtung zu befleifligen: »Er fithre uns nicht riick-
wirts in unsre Kindheit, um uns mit den kostbarsten Erwerbungen des Verstandes eine
Ruhe erkaufen zu lassen, die nicht linger dauren kann als der Schlaf unsrer Geisteskrifte;
sondern fithre uns vorwirts zu unsrer Mundigkeit, um uns die héhere Harmonie zu
empfinden zu geben, die den Kampfer belohnet, die den Uberwinder begliickt. Er mache
sich die Aufgabe einer Idylle, welche jene Hirtenunschuld auch in Subjekten der Kultur
und unter allen Bedingungen des riistigsten, feurigsten Lebens, des ausgebreitetsten Den-
kens, der raffiniertesten Kunst, der héchsten gesellschaftlichen Verfeinerung ausfuhrt,
mit einem Wort, den Menschen, der nun einmal nicht mehr nach Arkadien zurtickkann,
bis nach Elisium fithrt.« (Hervorh. im Text)

36 Vgl. hierzu die grundlegende Untersuchung von Jirgen Link, Holderlin-Rousseau, retour
inventyf, aus dem Deutschen von Isabelle Kalinowski, Paris (Saint-Denis) 1995 (deutsche
Ausgabe: Opladen 1998).

37 Zur Aneignung und Adaptation der Heilsgeschichte durch Rousseau vgl. Jean Starobin-
ski, L wil vivant, Paris 1970, S. 1371f., der auf Rousseaus Zwischenstellung zwischen der
Unterwerfung unter biblisch-christliche Normen und dem aufklérerischen >Ausgang aus
der selbstverschuldeten Unmiindigkeit< hinweist (S. 141). Bei Rousseau tiberkreuzen
sich, so Starobinski, zwei inkompatible Auffassungen von Zeit, ndmlich eine evolutioni-
stische Anthropologie und eine sikularisierte Theologie des Stindenfalls (S. 159); dar-
aus ergebe sich das doppelte und gegenliufige Bild von evolutiondrem Fortschritt und
moralischem Niedergang. Rousseaus Schwanken (»incessante oscillation«) zwischen ma-
terialistischer und theologischer Interpretation der Geschichte (S. 160) generiere einen
»tumulte d’idées«, der die politischen und philosophischen Entwicklungen des spiten
18. Jahrhunderts entscheidend befruchtet habe. Ein Resultat dieses >Ideengewimmels« sei
das geschichtsphilosophische Denken des deutschen Idealismus (S. 185-188, wo Staro-
binski insbesondere auf Kleists Schrift Uber das Marionettentheater eingeht). Ahnlich argu-
mentiert Link, Holderlin-Rousseau, S. 50-61, der die Rousseausche Opposition zwischen
»état de nature« und »état de société« als »aporetische Bifurkation« bezeichnet (S. 55), die
von den Zeitgenossen unterschiedlich rezipiert und interpretiert worden sei. Wihrend die
einen diese als unlosbares Paradox aufgefaf3t hitten, sei sie von anderen (insbesondere

113

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tion des verlorenen Naturzustandes, an eine Riickgiangigmachung des Siin-
denfalls nicht zu denken war. Allenfalls konnte man hoffen, die Menschen
im Zustand ihrer gesellschaftlich bedingten Verderbtheit vor dem Schlimm-
sten zu bewahren, und zwar mit den avanciertesten Mitteln der Zivilisation
wie Philosophie und Literatur.3® Bei der konkreten literarischen Durchfiih-
rung solcher Rettungspline zeigte sich jedoch stets die Aporie des menschli-
chen Zustandes. Als letzte Zuflucht aus dem Dilemma zwischen Moral und
Passion bleibt einer Julie letztlich nur die Illusion: »Le pays des chimeres est
en ce monde le seul digne d’étre habité [...]«, so schreibt sie in einem ihrer
letzten Briefe an Saint-Preux.?? Auch bei Holderlin bleibt die Restitution der
antiken Einheit poetisches Postulat. Sie wird geleistet, aber nur im Modus
des fiktionalen »Als Ob«, und selbst innerhalb der Fiktion erscheint sie im-
mer auch in der Perspektive ihres Verlustes. Die Antike dient in Hélderlins
Schriften als Projektionsraum fiir die Sehnsucht nach dem verlorenen Pa-
radies und somit als poetisch beschworenes Gegenbild fiir eine von Diirf-
tigkeit und Entzweiung geprigte Gegenwart. Neben der Beschworung ei-
ner glicklicheren Vergangenheit und der damit verbundenen Hoffnung
auf eine kiinftige Restitution derselben steht bei Holderlin immer auch das
schmerzhafte Bewuf3tsein, daf diese Hoffnung unerfillt bleiben muf3.*

Kant und Hegel) in ein triadisches lineares Schema aufgeldst worden. Damit wire die
Rousseausche Bifurkation der Ursprung des geschichtsphilosophischen Denkens und
der Hegelschen Dialektik. Im Hinblick auf Hélderlin ist von Bedeutung, daf} dieser sich
nach der These von Link zwar eine Zeitlang die teleologisch-dialektische Interpretation
der Rousseauschen Bifurkation zu eigen macht, daf} er aber spitestens nach 1800 ver-
sucht, die bei Rousseau angelegte Aporie einer »inventiven Riickkehr« zur Natur als sol-
che ernstzunehmen (S. 56). Meine Interpretation des Hyperion wird zu zeigen versuchen,
dafl Holderlin auch vor 1800 schon das geschichtsphilosophische Modell als aporetisch
konzipiert, da die Vers6hnung, von der in der Schluflapotheose die Rede ist, poetisches
Postulat bleibt.

38 Vgl. meine diesbeziiglichen Ausfithrungen zu Beginn des Rousseau-Kapitels.

39 Rousseau, euvres completes, Bd. 11, S. 693.

40 Mit meiner Deutung kniipfe ich zustimmend an die jungere Hyperion-Diskussion an, wie
sie etwa in den von Hansjorg Bay (Hg.), »Hyperion« — terra incognita. Expeditionen in Holder-
lins Roman, Opladen/Wiesbaden 1998, gesammelten Studien oder jiingst von Manfred
Weinberg, »Nichstens mehr.« Erinnerung und Gedachtnis in Hélderlins Hyperion«, in:
Ginter Oesterle (Hg.), Erinnern und Vergessen in der europdischen Romantik, Wiirzburg 2001,
S. 97-116, reprisentiert wird. Diese Studien lesen im Gegensatz zum tiberwiegenden Teil
der bisherigen Hyperion-Philologie den Roman nicht im Lichte des von Lawrence Ryan,
Holderlins »Hyperion«. Exzentrische Bahn und Duchterberuf, Stuttgart 1965, begriindeten teleo-
logischen Interpretationsparadigmas, sondern sie suchen statt dessen den »Verwerfungen
und Abgriinden des Romans« (Bay, »Hyperion« — terra incognita, S. 9) nachzusptiren.

114

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Die Funktion der Liebe
im Prosa-Entwurf zur metrischen Fassung des Hyperion

Im Hyperion, der aufgrund seiner langen Entstehungszeit im Zentrum von
Holderlins Schaffen steht und thematisch vielfach mit dem restlichen Werk
verkntipft ist,*! wird eine Geschichte erzéhlt, die den intendierten geschichts-
philosophischen Prozef§ und zugleich sein vorgezeichnetes Scheitern dar-
stellt. Eine wesentliche Rolle spielt dabei die Liebe, wie sich schon in den
Vorstufen und fragmentarischen Entwiirfen des Romans, insbesondere im
Umfeld der metrischen Fassung, deutlich zeigt. Der komplexe Argumenta-
tionszusammenhang soll hier rekonstruiert werden, damit der Stellenwert
der auf Platon zuriickgreifenden Aussagen zur Liebe erkennbar wird.*? Der
Ich-Erzdhler beschreibt im Prosa-Entwurf zur metrischen Fassung zunichst
eine Phase seines Lebens, in der ihn »die Schule des Schicksals und der
Weisen ungerecht und tyrannisch gegen die Natur gemacht«*® hat. »Der
ganzliche Unglaube, den ich gegen alles hegte, was ich aus ihren [sc. der
Natur] Hidnden empfing, lief§ keine Liebe in mir gedeihen.«** Zur fehlenden
Liebe gesellt sich die Uberzeugung, daf} der Geist und die Welt der Sinne
nicht miteinander verséhnt werden konnen. Geistiges und Sinnliches stehen
ebenso zueinander in Opposition wie Vernunft und Unvernunft, und der
Erzihler bejaht solche Antagonismen. Er will »im Sieg das Gefiihl der Uber-
legenheit« erringen und verweigert es, »den gesetzlosen Kriften, die des
Menschen Brust bewegen, die schone Einigkeit mit zu teilen.«* Die Mog-
lichkeit, solche Einigkeit herzustellen, wird von der Natur zwar angeboten,
und der Konigsweg dazu heifdt »Bildungs, aber der Erzihler will die Natur
lieber beherrschen, als sie mit der Vernunft zu versohnen. Er sucht Gefahr,
Streit und Einsamkeit und beurteilt »die andern strenge, wie mich selbst«.6
Diese Haltung wird als Verlust beschrieben: »Fiir die stillen Melodien des
menschlichen Lebens, fur das Hausliche, und Kindliche hatt ich den Sinn

41 Vgl. hierzu ausfithrlich Gaier, Holderlin. Eine Einfiihrung, S. 57-220, und die konzise Dar-
stellung der Textgenese in der hier benutzten Ausgabe von Jochen Schmidt (Bd.II,
S.928-933).

42 Zu Holderlins Platon-Rezeption vgl. ausfiihrlicher Stephan Lampenscherf, »Heiliger
Plato, vergieb...<. Hélderlins >Hyperion< oder Die neue Platonische Mythologie«, in:
Holderlin-fahrbuch 28 (1992/93), S. 128-151, und Gaier, Holderlin. Eine Einfuikrung, S. 71-78
und S. 83-85.

43 Bd.II, S. 205.

44 Ebd.

45 Ebd.

46 Ebd.

115

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

beinahe ganz verloren. / Unbegreiflich wars mir, wie mir ehmals Homer
hatte gefallen konnen.« 47

Er geht auf Reisen, wo thm ein charismatischer Fremder begegnet, der ihn
fragt, »wie ich die Menschen auf meiner Reise gefunden hitte?«*8 Auf die
Antwort: »Mehr tierisch, als gottlich« entgegnet der Fremde: »Das kommt
daher, [...] da3 so wenige menschlich sind.«* In den daran anschlielenden
Ausfithrungen erldutert der Fremde sein Konzept des Menschlichen, das
zwischen dem Gottlichen und dem Tierischen steht.

Wir sollen unsern Adel nicht verleugnen, wir sollen das Vorbild alles Daseins
in uns rein und heilig behalten. Der Mafistab, woran wir die Natur messen, soll
grenzenlos sein, und unbezwinglich der Trieb, das formlose zu bilden, nach jenem
Urbilde, das wir in uns tragen, und die widerstrebende Materie dem heiligen
Gesetze der Einheit zu unterwerfen. Aber desto bitterer ist freilich der Schmerz
im Kampfe mit ihr, desto grofier die Gefahr, dafy wir im Unmut die Gétterwaffen
von uns werfen, dem Schicksal und unsern Sinnen uns gefangen geben, die Ver-
nunft verleugnen, und zu Tieren werden — oder auch dafl wir, erbittert tiber den
Widerstand der Natur, gegen sie kimpfen, nicht um in ihr und so zwischen ihr
und dem Géttlichen in uns Frieden und Einigkeit zu stiften, sondern um sie zu
vernichten, dafl wir gewaltsam jedes Beduirfnis zerstoren, jede Empfianglichkeit
verleugnen, und so das schone Vereinigungsband, das uns mit andern Geistern
zusammenbhilt, zerreiflen, die Welt um uns zu einer Wiiste machen, und die Ver-
gangenheit zum Vorbild einer hoffnungslosen Zukunft.50

Der Mensch tragt in sich ein Urbild des Seins im Sinne einer platonischen
Idee. Dieses Urbild ist gottlichen Ursprungs (»rein und heilig«) und es steht
unter dem »Gesetze der Einheit« und somit in Opposition zu den in der
Natur real vorgefundenen Verhiltnissen (»widerstrebende Materie«). Das
Urbild und die Natur verhalten sich wie Soll-Zustand und Ist-Zustand zu-
einander, wie Form und Formlosigkeit. Aus der Diskrepanz zwischen den
beiden Zustdnden resultiert der Wunsch des Menschen, die Natur nach
dem Urbild zu formen und dadurch die ihr fehlende Einheit herzustellen.
Solange er dem »Trieb, das formlose zu bilden«, folgt, befindet er sich im
Bereich des Gottlichen (er kdmpft mit »Gotterwaffen«) und der Vernunft.
Sobald er aber, entmutigt durch den »Schmerz im Kampfe mit [der Natur]«,
von seinem Vorhaben ablafit, wechselt er in den Bereich des Schicksals, der
Sinne und somit des Tierischen. Dies ist offenbar der aktuelle Zustand des
Erzahlers, der ja, wie oben gezeigt wurde, nicht die Vers6hnung und Einheit
47 Ebd.

18 Bd. 1L S. 206.

49 Ebd.
50 Bd.II, S. 206f.

116

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zwischen dem Geist und der Welt der Sinne sucht, sondern, wie der Fremde
sagt, »erbittert iber den Widerstand der Natur, gegen sie kampf]t]« mit dem
Ziel, sie zu unterwerfen oder gar sie zu vernichten.

Es gibt also drei Arten fiir den Menschen, mit der von ihm als ungentigend
empfundenen Diskrepanz zwischen dem Urbild (man kénnte auch sagen:
dem Ideal) und der Wirklichkeit umzugehen: eine richtige und zwei falsche.
Die richtige besteht darin, dafy man dem »Trieb, das formlose zu bildenc,
folgt und damit, wie der Erzihler es zuvor ausgedriickt hat, »die Hiilfe«
annimmt, »womit die Natur dem groflen Geschifte der Bildung entgegen-
kémmt«.5! Dabei ist Bildung nicht auf das Subjekt, sondern auf das Objekt
Natur bezogen; die Natur soll vom Menschen nach dem ithm innewohnen-
den »Vorbild alles Daseins«®? gebildet, das Formlose soll geformt, die »Dis-
sonanzen«®® sollen nach dem »heiligen Gesetze der Einheit«>* aufgelost wer-
den.% Menschlich sein heifit diesen Weg zu wihlen. Das bedeutet aber auch,
die damit verbundenen Schmerzen auszuhalten. Das Menschsein definiert
sich somit als das Aushalten von Dissonanzen und Widerspriichen. Die bei-
den falschen Reaktionen sind demgegeniiber die Resignation (»dafy wir im
Unmut die Gétterwaffen von uns werfen), die dazu fuhrt, dafl der Mensch
sich in den Bereich des Tierischen begibt (»und zu Tieren werden«), und die
Rebellion, die ihn aus Verbitterung zum Feind der Natur werden lafit, der
das »schone Vereinigungsband, das thn mit andern Geistern zusammenhilt«,
zerreiflt und sich somit ganz auflerhalb aller vorgesehenen Ordnungen an-
siedelt: im Bereich der selbstverschuldeten Hoffnungslosigkeit. Genau in
jenem Bereich befindet sich der Erzahler.

Nach einer kurzen Pause folgt eine argumentative Wendung. Der Fremde,
der sich, wie es dem Erzihler scheint, vielleicht einmal in einer dhnlichen
Lage befunden haben mag (»[...] ich glaubte, zu bemerken, daff an den
letzten Worten sein Gemiit mehr Anteil genommen hatte, als zuvor«),% sagt,
dafl der Mensch »selbst im Kampfe mit der Natur Hiilfe von ithr erwartet
und hofft.<%” Dies sei von der Sache her auch berechtigt: »Und sollten wir
nicht? Begegnet nicht in allem, was da ist, unserem Geiste ein freundlicher

51 Bd.II, S. 205.

52 Bd.IL S. 206.

53 Bd.II, S. 207.

54 Bd.II, S. 206.

55 Dies deutet voraus auf die Vorrede zur endgtiltigen Fassung, wo von der »Auflésung der

Dissonanzen in einem gewissen Charakter« die Rede ist (Bd. II, S. 13).

56 Bd.II, S. 207.

57 Ebd.

117

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist?«® Der Mensch glaube bisweilen, in sinnlich wahrnehmbaren Erschei-
nungen »Symbole des Heiligen und Unvergénglichen in uns«*® zu erkennen.
Das dem Menschen innewohnende Géttliche wird somit in der Auflenwelt
zeichenhaft wahrgenommen. Dies hat seinen Grund in dem menschlichen
Bediirfnis, »der Natur eine Verwandtschaft mit dem Unsterblichen in uns
zu geben und in der Materie einen Geist zu glauben«,% und das Bediirfnis
ist zugleich die Rechtfertigung fir die Sache. Der damit angesprochene
Pantheismus in der Spinoza‘Tradition® wird somit als Projektion entlarvt,
aber als einem menschlichen Bediirfnis entsprechende und dadurch legiti-
mierte Projektion. Seit Kant weify man bekanntlich, dafl die Erkenntnis der
Auflenwelt immer durch die Wahrnehmung eines subjektiven Bewufitseins
gefiltert ist; auch diese Einsicht findet sich in den Worten des Fremden:
»[...] ich weif}, daf} wir da, wo die schénen Formen der Natur uns die gegen-
wartige Gottheit verkiindigen, wir selbst die Welt mit unserer Seele beseelen,
aber was ist dann, das nicht durch uns so wire wie es ist?«62 Der Pantheis-
mus als subjektive Projektion wird damit gleich doppelt gerechtfertigt; zum
einen metaphysisch als Bediirfnis, dem der Mensch nachzugeben hat, zum
anderen erkenntnistheoretisch als unhintergehbare Tatsache, da alle Wahr-
nehmung subjektive Projektion ist.%

58 Ebd.

59 Ebd.

60 Ebd.

61 Zu Hélderlins Spinoza-Rezeption vgl. den Kommentar von Schmidt (passim) sowie Mark
R. Ogden, »Amor dei intellectualis. Holderlin, Spinoza and St. Johne, in: Deutsche Viertel-
Jahresschrift 63 (1989), S. 420-460, und Margarethe Wegenast, Holderlins Spinoza-Rezeption
und thre Bedeutung fir die Konzeption des »Hyperion«, Tubingen 1990, die beide das von Hol-
derlin {ibernommene spinozistische Gedankengut als grundlegend fiir die Konzeption
des Hyperion betrachten.

62 Bd.II, S. 207.

63 Gaier, Holderlin. Eine Einfuikrung, S. 131£., vermutet, daf} es sich bei der zitierten Stelle um
eine Auseinandersetzung mit Fichte handelt, und zwar mit dessen Auffassung, dafl das
Ich die Dinge der Auflenwelt, von denen es kein Wissen habe, sondern an die es nur
glauben koénne, modifizieren miisse, um sie »zur Ubereinstimmung mit der reinen Form
seines Ich zu bringen, damit nun auch die Vorstellung von ihnen, insofern sie von ihrer
Beschaffenheit abhingt, mit jener Form tibereinstimme.« (Fichte, Einige Vorlesungen iiber
die Bestimmung des Gelehrten, zit. nach Gaier, S. 131.) Gaier formuliert seine Vermutung
cher vorsichtig: »Mit dieser Vorstellung scheint Holderlin sich in der Metrischen Fussung
auseinanderzusetzen, wo er den Weisen den Verdacht erkenntnistheoretischer Naivitit
abwehren lifit.« (Ebd.; es folgt die oben besprochene Stelle Bd. II, S. 207.) Fichte, bei dem
Holderlin bekanntlich 1794 Hoérer war, spielt unbestreitbar eine wichtige Rolle bei der
Entwicklung seines Denkens in den neunziger Jahren, doch scheinen mir die von Gaier
beigebrachten Textbelege im vorliegenden Fall den Fichte-Bezug nicht ganz stichhaltig
zu machen, zumal Gaier hier nicht auf den Pantheismus eingeht.

118

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Den Schlufiteil seiner Argumentation leitet der Fremde mit den Worten
»Lafl mich menschlich sprechen«% ein, wodurch er sich programmatisch
im Riickverweis auf den ersten Teil im Bereich des Gottlichen und der Ver-
nunft situiert (im Gegensatz zum Tierischen). In diesem dritten Teil nun
zitiert er eine Stelle aus Platons Symposion. Es geht dort um die Entstehung
und die Funktion der Liebe. Bei Platon ist, wie Sokrates von der Priesterin
Diotima erfihrt,% Eros der am Tage von Aphrodites Geburt gezeugte Sohn
des Poros (Reichtum) und der Penia (Durftigkeit, Armut). Poros ist der
Sohn der Metis (Klugheit). Als Sohn der Verbindung von Reichtum und
Armut und als Enkel der Klugheit hat Eros folgende Eigenschaften: Er
ist nach dem Vorbild der Mutter »immer arm« und nicht etwa schon, son-
dern »rauh und struppig, barfufl und obdachlos«. Nach dem Vorbild des
Vaters ist er »der listige Spaher nach dem Schénen und Guten« und »beseelt
von lebhaftestem Streben nach Erkenntnis der Wahrheit [...], der Weisheit
Freund (Philosoph) sein lebelang«. Die Verbindung des Gegensitzlichen
zeichnet ihn aus: Armut und Reichtum, sterblich und unsterblich, unwis-
send und weise. Gerade sein Dazwischenstehen, sein Mischcharakter befa-
higen ihn, Weisheitssuchender (Philosoph) zu sein, denn wer wie die Gotter
schon weise ist, muf} es nicht mehr werden wollen, und wer wie die meisten
Normalsterblichen zu den »aller Einsicht Baren« gehért, der glaubt nicht,
der Weisheit tiberhaupt bediirftig zu sein. »Eros aber ist Liebe zu allem
Schénen, folglich ist Eros notwendig ein Philosoph; als Philosoph aber steht
er in der Mitte zwischen einem Weisen und einem Toren.«

Holderlin 1af3t den Fremden die Platon-Stelle aufgreifen und folgenderma-
flen ausdeuten: »Als unser urspriinglich unendliches Wesen zum erstenmale
leidend ward und die freie volle Kraft die ersten Schranken empfand, als
die Armut mit dem Uberflusse sich paarte, da ward die Liebe. Fragst du,
wann das war? Plato sagt: Am Tage da Aphrodite geboren ward. Also da,
als die schéne Welt fir uns anfing, da wir zum Bewuf3tsein kamen, da wur-
den wir endlich.«%6 Wahrend Platon den Eros zum Daimon, zum Vermittler
zwischen Menschen und Gottern, erklart, wird sein Schicksal bei Holder-
lin mit dem der Menschen schlechthin gleichgesetzt. Oder anders gesagt:
Eros ist das Prinzip des menschlichen Lebens, das sich durch die Merk-
male Endlichkeit/Sterblichkeit und Bewufitsein auszeichnet. Die Reflexion

64 Bd. ]I S. 207.

65 Symposion, 203b-204c. Ich zitiere nach folgender Ausgabe: Platon, Das Gastmahl, in: Simt-
liche Dialoge. Herausgegeben und mit Einleitungen, Literaturiibersichten, Anmerkungen
und Registern versehen von Otto Apelt, Band III, Hamburg 1998 (Zitate S. 471f.).

66 Bd.]II, S. 207f.

119

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auf das (Selbst)-Bewuftsein ist ein Teil jener epochalen Signatur, durch die
die Literatur um 1800 sich auszeichnet. Obwohl Hélderlin platonisches Ge-
dankengut tibernimmt, zeigt sich hier doch eine deutliche Akzentverschie-
bung.%”

Der Mensch ist der Rede des Fremden zufolge ein komposites Wesen, der
gottliche Anteil in ihm wird durch Fesseln beschrankt, und er erlebt dies als
ambivalent: Einerseits strdubt er sich gegen die Beschridnkung, andererseits
akzeptiert er sie, ja er benétigt sie sogar, »[...] denn wiirde das Géttliche in
uns von keinem Widerstande beschriankt, so wiifiten wir von nichts aufler
uns, und so auch von uns selbst nichts, und von sich nichts zu wissen, sich
nicht zu fithlen, und vernichtet sein, ist fiir uns Eines.«% Die Beschrankung
des Géttlichen durch Sterblichkeit ist der Preis, der entrichtet werden muf}
fir Selbstbewufitsein und Selbsterkenntnis und somit fiir die menschliche
Existenz, die jenseits der Bewuf3theit nicht stattfindet. Die Liebe spielt hier-
bei ebenfalls eine Doppelrolle, denn einerseits ist sie das Prinzip der Sterb-
lichkeit, andererseits das Prinzip der Einheit. Sie ist zugleich das zu hei-
lende Ubel und das dafiir geeignete Heilmittel.® Sie stiftet Einheit zwischen
zwel widerstrebenden Trieben, dem aktiven, zentrifugalen »Trieb, uns zu
befreien, zu veredlen, fortzuschreiten ins Unendliche«, und dem passiven,
zentripetalen »Trieb, bestimmt zu werden, zu empfangen«.’’ In der Liebe
sind aufgrund ihrer Abkunft von Uberfluf§ und Diirftigkeit ebenfalls wider-
streitende Strebungen am Werk. »Sie strebt unendlich nach dem Hochsten
und Besten, denn ihr Vater ist der UberfluBi, sie verleugnet aber auch ihre
Mutter die Durftigkeit nicht; sie hofft auf Beistand.«”! Selbstiiberschreitung

67 Wie Norbert Bl6finer, »Kontextbezogenheit und argumentative Funktion: Methodische
Anmerkungen zur Platondeutunge, in: Hermes 126 (1998), S. 189-201, und ders., »The
Encomium of a Noble Man«. Anmerkungen zu Eric Voegelins Politeia-Interpretation, Miinchen 2001,
gezeigt hat, ist es problematisch, von der Existenz einer platonischen Lehre auszugehen,
die man aus den Dialogaufierungen des Sokrates ohne Berticksichtigung von deren ar-
gumentativem Kontext abstrahieren zu kénnen glaubt. Dieser Einsicht zum Trotz wurde
in der Vergangenheit in der Regel genau dies getan, hat man, wie aus der oben zitierten
Holderlin-Stelle hervorgeht, Platon mit Sokrates kurzerhand gleichgesetzt. Wenn oben
also von »platonischem Gedankengut« die Rede ist, so ist dies der traditionellerweise
fehlenden Differenzierung zwischen dem textexternen Autor Platon und der textinternen
Dialogfigur >Sokrates« geschuldet, und nicht dahingehend mifizuverstehen, daf3 hier die
tatsichliche Existenz einer platonischen Philosophie postuliert wiirde.

68 Bd.II, S. 208.

69 Die Heilung des Ubels durch das Ubel ist, wie oben gezeigt wurde, ein bei Rousseau
héufig auftauchender Gedanke.

70 Bd.II, S. 208.

71 Ebd.

120

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und Beschrinkung finden sich in der Liebe vereint. Sie ist das Prinzip des
Menschlichen, das Prinzip des Wissens und der Selbsterkenntnis wie auch
das des pantheistischen Glaubens. »So zu lieben ist menschlich. Jenes hoch-
ste Bedtirfnis unseres Wesens, das uns dringt, der Natur eine Verwandt-
schaft mit dem Unsterblichen in uns beizulegen, und in der Materie einen
Geist zu glauben, es ist diese Liebe.«”2

2.3 Liebe als Rezeptionshaltung
und illusionare Verschmelzung mit der Natur

Wenn die Liebe einen derart fundamentalen Stellenwert im menschlichen
Dasein einnimmt und wenn ihr zugleich eine prinzipielle Ambivalenz inne-
wohnt, dann ist sie einerseits fiir den Menschen unhintergehbar, sie kann
aber andererseits bei allem Streben nach Vereinigung der Gegensitze diese
doch niemals dauerhaft tiberwinden. Im Gegenteil ist sie eher das Symptom
des Entzweiten und Unverséhnten. In diesem Sinne lafit sich die Geschichte
des Hyperion in der letzten, von Holderlin veroffentlichten Fassung lesen.
Dieses Buch steht programmatisch im Zeichen der Liebe. Der Begriff fallt
schon im ersten Satz der Vorrede, welcher lautet: »Ich verspriache gerne
diesem Buche die Liebe der Deutschen.«”® Damit ist offenbar eine neuartige
Rezeptionshaltung gemeint, die der Schreibende sich fiir sein Buch als ad-
dquat vorstellt, die er aber in der Wirklichkeit nicht vorzufinden glaubt:
»Aber ich furchte, die einen werden es lesen, wie ein Compendium, und um
das fabula docet sich zu sehr bekiimmern, indes die andern gar zu leicht es
nehmen, und beede Teile verstehen es nicht.«”* Die zwei erwartbaren, aber
hier offenbar unerwiinschten Rezeptionsweisen, Belehren (»fabula docet«)
und Unterhalten (»gar zu leicht es nehmen«), sind altbekannt. So heifit es
in der wohl meistzitierten Stelle der Ars poetica des Horaz: »aut prodesse
volunt aut delectare poetae / aut simul et iucunda et idonea dicere vitae.«”
Diese AuBSerung wurde als Vorschrift aufgefafit und besafl im Rahmen der
europdischen Imitatio-Poetik bis zum Ende des 18. Jahrhunderts weithin
unangefochtene Giiltigkeit. Wenn Holderlin sich in seiner Vorrede davon
distanziert, so markiert er ziemlich deutlich seine Abkehr von der Tradition.

72 Ebd.

73 Bd.IL S. 13.

74 Ebd. (Hervorh. im Text.)

75 Horaz (d.i. Quintus Horatius Flaccus), Ars poetica. Die Dichtkunst. Lateinisch/Deutsch,
ubersetzt und herausgegeben von Eckart Schifer, Stuttgart 1984, S. 24 (V. 3331.).

121

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein Buch verfolgt andere Ziele als zu belehren oder zu unterhalten: »Wer
blof} an meiner Pflanze riecht, der kennt sie nicht, und wer sie pfliickt, blof3,
um daran zu lernen, kennt sie auch nicht. / Die Auflésung der Dissonanzen
in einem gewissen Charakter ist weder fiir das blofle Nachdenken, noch
fur die leere Lust.«’ Die gewtinschte »Liebe der Deutscheng, so es sie denn
geben sollte, wire dann jenes Dritte, jene tiber das »blofle Nachdenken«
und die »leere Lust« hinausgehende Umgangsweise mit dem Text, die Hol-
derlin sich vorstellt. Es wird in der Vorrede nicht weiter ausgefiihrt, wie ein
von Liebe geprigtes Verhiltnis zwischen Text und Leser zu denken wiére.
Aufschlufireich ist es aber allemal, daf} der Begriff Liebe, der ja auch auf der
histoire-Ebene des Textes eine zentrale Rolle spielt, die Rezeption bestimmen
soll. Eine mégliche Erklarung lafit sich mit Hilfe von Stefanie Roth finden.
Die Autorin kommt bei ihrer Analyse der Autor/Leser-Beziehung bei H6l-
derlin und den Frihromantikern’” zu dem Ergebnis, daf§ diese der Dichtung
bei vorausgesetzer aktiver Mitarbeit des Lesers die Aufgabe stellen, »das
ersehnte, durch Aufhebung der Welt- und Selbstentfremdung gekennzeich-
nete, neue Goldene Zeitalter unter den Menschen herbeizufithren.«”8 Diese
Synthese soll aber ebenso die Liebe herstellen,” woraus man schlufifolgern
kann, dafl Liebe und Lektiire so eng zusammengehoren, dafl das eine das
andere metaphorisch ersetzen kann. Der Freund Bellarmin wird im tibrigen
als textinterner Stellvertreter des Lesers von Hyperion auch als »Lieber«3?

76 Bd. II, S. 13. — Ganz dhnlich Engel, Der Roman der Goethezeit, Bd. 1, S. 352, der die »Op-
position von >Zu-leicht-Nehmen, >leere Lusts, »an der Pflanze Riechen<vs. Compendium/
fabula docet, blofles Nachdenken, >Pfliicken der Pflanze< um des >Lernens willen« als
eine Variante der Opposition »sinnliche Erfahrung vs. theoretische Reflexion« deutet,
»mit deren Hilfe die goethezeitliche Asthetik die Autonomie der Kunst begriindete: Die
asthetische Erfahrung ist eine Erfahrung eigener Art und Wiirde, wie sie nur in der Re-
zeption von Kunstwerken méglich ist.« Die asthetische Erfahrung wire demnach in der
Vorrede ex negativo als das ungenannte Dritte prasent (»beede Teile verstehen es nicht«).
Es zeigt sich daran, dafl sich die dsthetische Rezeption als neuartige Umgangsform mit
literarisch-autonomen Texten noch nicht durchgesetzt hat. Ulrich Gaier, »Holderlins
»Hyperion<: Compendium, Roman, Rede, in: Holderlin-fahrbuch 21 (1978/79), S. 88-143,
hier S. 90, weist darauf hin, dafl es dem Leser anheimgestellt wird, »m Vollzug des
Lesens dieses Textes sich zu dndern, sich zu der gleichzeitigen Verwirklichung seiner
immer nur arbeitsteilig verwirklichten entgegengesetzten Fihigkeiten zu bestimmen.«
Damit werde der Hyperion zu einem Bildungsroman, der den Leser verdndern und somit
tiber den Bereich der literarischen Kommunikation hinausgreifen wolle. Erneut begegnet
uns hier also in massiver Form die Tendenz zur Totalisierung und zur Entdifferenzierung,
zur Uberschreitung der Grenzen des sich ausdifferenzierenden Teilsystems.

77 Friedrich Holderlin und die deutsche Friilromantik, S. 175-180.

78 Ebd., S. 180.

79 Ebd., S. 193-240.

80 Bd.II, S. 24f.

122

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bezeichnet, was die Auffassung bestitigt, daff die ideale Lektiire des Hyperion
als Liebesbeziehung gedacht ist. Zwischen der pragmatischen Ebene des
Textes (der Ebene des Text/Leser-Bezugs) und seiner semantischen Ebene
besteht somit ein Analogieverhéltnis: Beide Ebenen haben die Liebe als
zentrales Merkmal. Diese Analogie 1afit den Leser beim Rezeptionsvorgang
an der erzihlten Erfahrung des Helden partizipieren, und dadurch, daf}
diese Analogie auf poetologischer Ebene transparent gemacht wird, setzt
der Text sich in ein reflexives Verhéltnis zu sich selbst: Er reflektiert sich
im Medium der Liebe. — Es handelt sich bei der Vorrede im tibrigen um
eine ironische captatio benevolentiae. Anstatt um die Gewogenheit der Leser zu
werben, unterstellt thnen der Verfasser, sie seien gar nicht dazu in der Lage,
den Text angemessen zu rezipieren. Diejenigen Leser, die sich durch eine
solche Warnung nicht abschrecken lassen, sind nun natiirlich besonders
neugierig darauf, was mit der »Liebe« im Umgang mit dem Text gemeint
sein konnte. Damit bildet der Text die fiir seine addquate Rezeption erfor-
derliche Leserschaft selbst aus.

Im Mittelpunkt der Handlung steht Hyperions Liebe zu Diotima. Diese wie-
derum ist Teil einer Reihe von zwischenmenschlichen Nahbeziehungen, die
allesamt scheitern. Liebe wird als utopischer Zustand der Rettung und Hei-
lung und zugleich als Scheitern modelliert. Die Grenzen zwischen Freund-
schaft und Liebe sind unscharf. So sagt der auf seine Erlebnisse zurtickblik-
kende Briefschreiber Hyperion in seinem zweiten Brief an Bellarmin, noch
bevor er seine Geschichte auf dessen Wunsch rekapituliert: »Fern und tot
sind meine Geliebten, und ich vernehme durch keine Stimme von ihnen
nichts mehr.«<8! Gemeint sind neben der geliebten Frau Diotima der Erzie-
her Adamas und der Freund Alabanda. Bevor Hyperion seiner Diotima
begegnet, hat er somit schon zwei ungliickliche, durch Verlust und Tren-
nung beendete Liebesbezichungen zu einem &lteren und einem gleichaltri-
gen Mann hinter sich.

Aber auch sein Verhiltnis zur Natur wird in der Sprache der Liebe beschrie-
ben, und dies nach dem Scheitern aller Liebesbeziehungen zu Menschen,
so dafl man sagen kann, die Liebe zur Natur sei die dauerhafteste und
am meisten Anlaf} zu Hoffnung gebende Form der Liebe. Nachdem Hy-
perion die Resignation eines Heimkehrers, dessen private und politische
Pléne gescheitert sind und der nur noch sein Ende erwartet, in trostlosen
Worten ausgemalt hat, wendet er sich in einer Apostrophe direkt an die
Natur: »Aber du scheinst noch, Sonne des Himmels! Du griinst noch, hei-

81 Bd.II,S. 15.

123

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lige Erdel«®? Das Rauschen der Stréme, das Sduseln der Baume, der »Won-
negesang des Frihlings« spenden ithm Trost, und er sagt: »O selige Natur!
Ich weif} nicht, wie mir geschiehet, wenn ich mein Auge erhebe vor deiner
Schoéne, aber alle Lust des Himmels ist in den Tranen, die ich weine vor dir,
der Geliebte vor der Geliebten.«3 Dieser Liebe liegt ein pantheistischer Ver-
schmelzungswunsch zugrunde, der alles irdische Leid transzendiert: »[...]
mir ist, als 6ffnet’ ein verwandter Geist mir die Arme, als 10ste der Schmerz
der Einsamkeit sich auf in’s Leben der Gottheit. / Eines zu sein mit Allem,
das ist Leben der Gottheit, das ist der Himmel des Menschen.«® Die ange-
strebte Verschmelzung mit »Allem, was lebt«, setzt indes eine »Selbstver-
gessenheit«® voraus, die im tbrigen ganz in der Tradition von Rousseaus
Reéveries du promeneur solitaire steht.3” Solche Selbstvergessenheit aber prasup-
poniert den Verzicht auf Reflexion, das Heraustreten aus dem Bewuf3tsein
und somit auch die Uberwindung des Todes: »[...] alle Gedanken schwin-
den vor dem Bilde der ewigeinigen Welt, wie die Regeln des ringenden
Kiinstlers vor seiner Urania, und das eherne Schicksal entsagt der Herr-
schaft, und aus dem Bunde der Wesen schwindet der Tod, und Unzertrenn-
lichkeit und ewige Jugend beseliget, verschonert die Welt.«38

Solches Heraustreten aus der Zeit und dem Bewuf3tsein kann jedoch kein
Dauerzustand sein, wie auf der Ebene der Metaphorik deutlich wird. Dies
zu erkennen, fordert der Text allerdings die kritische Aufmerksambkeit des
in der Vorrede postulierten Ideallesers, der den Text eben weder >zu leicht
nehmen« noch sich um das blofle >fabula docet bekiimmern«< darf. Hyperion
setzt ndmlich den Zustand der Selbstvergessenheit mit einer »heilige[n] Ber-
geshohe« gleich und einem »Ort der ewigen Ruhe, wo der Mittag seine
Schwiile und der Donner seine Stimme verliert und das kochende Meer der
Woge des Kornfelds gleicht«.3? Das Vehikel dieser Metapher enthdlt ein un-
hintergehbar temporales Moment, wodurch das auf der Ebene des Tenors
postulierte Heraustreten aus der Zeit dementiert wird: Auf die Bergeshthe
muf} man namlich sowohl hinaufsteigen als auch zu gegebener Zeit wieder
von ihr herabsteigen. Und genau dies geschieht dann im folgenden auch

82 Ebd.

83 Ebd.

84 Bd.IIL S. 16.

85 Ebd.

86 Ebd.

87 Vgl. den Kommentar von Schmidt und die dortigen genauen Stellennachweise (Bd. II,

S. 975).
88 Bd.IIL S. 16.
89 Ebd.

124

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zwangsldufig: »Auf dieser Hohe steh’ ich oft, mein Bellarmin! Aber ein Mo-
ment des Besinnens wirft mich herab. Ich denke nach und finde mich, wie
ich zuvor war, allein, mit allen Schmerzen der Sterblichkeit, und meines
Herzens Asyl, die ewig-einige Welt, ist hin; die Natur verschlief3t die Arme,
und ich stehe, wie ein Fremdling, vor ihr, und verstehe sie nicht.«%
Innerhalb des knapp bemessenen Raumes von einer Textseite hat sich somit
ein zweifacher Wandel vollzogen: Zunichst hat der resignierte Hyperion
sich der tréstenden Natur zugewendet und fiihlte sich als der aufierhalb der
Zeit stehende, mit Allem verschmelzende »Geliebte vor der Geliebten«; nun
ist er, aus dem ekstatischen Zustand durch die Reflexion herausgerissen, ein
»Fremdling« geworden, der die Natur nicht versteht. Wenn man bedenkt,
was in dem oben untersuchten Prosa-Entwurf zur metrischen Fassung tiber
die Funktion der Liebe stand, wonach Sterblichkeit und Bewufitsein zwar
schmerzliche, aber notwendige Ingredienzien des Menschseins sind, dann
weifl man, daf} die von Hyperion erstrebte bewufltlose Verschmelzung mit
der Natur nur illusionér vollzogen werden kann. Dies relativiert auch die
pantheistische Apotheose, das Zwiegesprach mit der in der Natur wieder-
geborenen Diotima, mit dem der Text endet.”! Die primére Erfahrung ist
die des Verlustes einer urspriinglich (in der Kindheit) empfundenen Einheit.
Liebe kann - wie die illusiondre Verschmelzung mit der Natur - diesen
Verlust nur zeitweise kompensieren. Der Ablauf der einzelnen Liebesbezie-
hungen soll nun untersucht werden.

2.4 Hyperion und Adamas:
Die Parallelitat von Lieben und Erzédhlen als Mangelerfahrung

Ausloser fir die Rekapitulation der Vergangenheit ist Bellarmins Wunsch,
Hyperion mége ithm von sich erzéihlen. Dies zwingt ihn, sich begrifflich mit
seiner Vergangenheit auseinanderzusetzen und nicht nur, wie er schreibt, »in
die Arme der unschuldigen Vergangenheit zu sinken«®? so wie ein Arbeiter
in den Schlaf. Das Erinnern soll in schriftliche Mitteilung, Bewufitlosigkeit
in Reflexion tiberfithrt werden. Damit ist es nicht mehr mdglich, die Ver-
gangenheit als Fluchtraum zu benutzen. Die durch das Schreiben geforderte
reflexive Distanz aber 1488t die Diskrepanz spiirbar werden, die zwischen
dem Erleben und seiner Versprachlichung besteht. Dies ist besonders gra-

90 Ebd.
91 Bd.IL S. 173-175.
92 Bd.II S. 17

125

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vierend im Zusammenhang mit der Kindheit, denn »[...] wir haben ja nur
Begriffe von dem, was einmal schlecht gewesen und wieder gut gemacht
ist; von Kindheit, Unschuld haben wir keine Begriffe.«? Begriffe setzen
Selbstbewufitsein, Reflexionsfahigkeit und die Erfahrung von Differenz und
das heiflt auch von Zeitlichkeit voraus. Als Kind aber ist man »noch mit
sich selber nicht zerfallen«,%* man ist unsterblich, weil man kein Bewufitsein
vom Tode hat, es fehlen einem Erkenntnisfahigkeit und reflexive Distanz.
Daher kann man die Kindheit nur retrospektiv auf den Begriff bringen, aus
dem Bewuf3tsein heraus, dafy man sie verloren hat. Dem entspricht auch die
Erzahlsituation des Textes, der, obwohl er sich der Form des Briefromans
bedient, in Wirklichkeit eine Ich-Erzahlung mit autobiographischer Struk-
tur ist. Der Erzahler Hyperion blickt auf sein Leben zurtick. Die Perspektive
des erzdhlenden und des erlebenden Ichs werden miteinander konfrontiert
und greifen haufig ineinander. Dadurch wird die Differenzerfahrung, die
zur begrifflichen Erfassung des Erlebten erforderlich ist, mittels der Roman-
struktur modelliert. Die Asthetik der Unmittelbarkeit, wie sie fiir die Form
des Briefromans lange Zeit priagend war, ist fiir das Anliegen des Hyperion
ungeeignet.?

Begriffe entstehen durch Abstraktion und Vergleich sowie durch Oppositi-
onsbildung. Um Bellarmin eine Vorstellung von seinem Verhéltnis zu Ada-
mas zu geben, vergleicht Hyperion ithn mit Platon: »Weifit du, wie Plato
und sein Stella sich liebten? / So liebt ich, so war ich geliebt. O ich war ein
gliicklicher Knabe!«% Die Erzahlung geht also offensichtlich nicht vom Er-
lebten aus, sondern versucht zuerst, die Erfahrung begrifflich einzukreisen.
Die hierin sich manifestierende Prioritit der Worte vor den Dingen laf3t sich
als Indiz fiir die Opazitit der Sprache deuten, wie sie nach Foucault®” fiir
die romantische Episteme charakteristisch 1st.” Nachdem Adamas in seiner

93 Ebd.

94 Ebd.

95 Zur Erzéhlstruktur und -typologie des Hyperion vgl. u.a. Ryan, Holderlins »Hyperion«. Fx-
zentrische Bahn und Dichterberuf, Link, »Hyperion« als Nationalepos in Prosa«, in: Holderlin-
Fahrbuch 16 (1969/70), S. 158-194, Gaier, »Holderlins »Hyperion<: Compendium, Roman,
Redes, ders., Holderlin. Eine Einfiihrung, Michael Knaupp, »Die raum-zeitliche Struktur des
Hyperion«, in: Le pauvre Holterling 8 (1988), S. 13-16, Engel, Der Roman der Goethezeit, Bd. 1,
S. 347-359, und Weinberg, »Nichstens mehr. Erinnerung und Gedachtnis in Holderlins
Hyperion«.

96 Bd.II S. 19.

97 Les mots et les choses, Paris 1966.

98  Thren Hochstgrad an Opazitit erreicht Hélderlins Sprache bekanntlich nicht im Hyperion,
sondern erst in den spaten Hymnen, die fir Foucault offenbar der Beginn der modernen
Literatur waren und zugleich diese in héchster Intensitit realisierten. In »Le »non< du

126

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rolle als Erzieher und Liebender durch den Platon-Vergleich als »grofier
Mensche, der »die kleineren zu sich aufzieht«,” eingefithrt worden ist, wer-
den die positiven Wirkungen beschrieben, die von dem Erzieher ausgehen.
Im Zentrum steht hierbei das »freundlich Wort« aus dem Munde des Exrzie-
hers, das mit einem »zauberisch Losungswort« verglichen wird, »das Tod
und Leben in seiner einfiltigen Sylbe verbirgt«.!% Diesem positiven steht
ein negatives Erziehungskonzept gegeniiber, ndmlich das der »Barbaren, die
sich einbilden, sie seien weise, weil sie kein Herz mehr haben«,!%! und die
»tausendfaltig die jugendliche Schonheit téten und zerstéren, mit threr klei-
nen unverniinftigen Mannszucht«.!2 Adamas und die »Barbaren« stehen
sich gegeniiber wie Einheit (»einféltigen Sylbe«) und Zersplitterung (»tau-
sendfaltig«). Dafl der Erzdhler Hyperion, bevor er noch zum ersten Mal
den Namen seines Erziehers nennt, jener negativen Erzicher gedenkt, die
das Gegenteil von Adamas verkorpern, hat seinen Grund in der Logik des
begrifflichen Denkens, die darauf beruht, daf} man einen Begriff nur durch
sein Gegenteil, durch eine Differenzerfahrung erfassen kann: »Verzeih mir,
Geist meines Adamas! dafl ich dieser gedenke vor dir. Das ist der Gewinn,
den uns Erfahrung gibt, dafy wir nichts treffliches uns denken, ohne sein
ungestaltes Gegenteil.«!%

pére« (1962), in: ders., Dits et éenits, 4 Bde, hg. v. Daniel Defert/Francois Ewald, Bd.I,
Paris 1994, S. 189-203, einer urspriinglich in der Zeitschrift Critique erschienenen Rezen-
sion des Buches Holderlin et la question du pere von Jean Laplanche, die Foucaults einzige
explizite Auseinandersetzung mit Holderlin darstellt, spricht er vom »escarpement du
lyrisme mythique« Hélderlins, von seinen »luttes aux frontieres du langage« (S. 190).
In Hoélderlins spiter Dichtung, so Foucault, »s’ouvre la région d'un langage perdu en
ses extrémes confins, la ot il est le plus étranger a lui-méme, la région des signes qui ne
font signe vers rien, celle d'une endurance qui ne souffre pas: »Ein Zeichen sind wir, deutungs-
los.... L’ouverture du lyrisme dernier est I'ouverture méme de la folie.« (S. 201) Nach
der These von Klaus Vogel, »Ein >verbotenes Wort<? Mutmaflungen zum Verhaltnis
von Foucaults Diskurstheorie und Holderlins Dichtungspraxis«, in: Holderlin-fahrbuch 30
(1996/97), S. 345-358, ist die Laplanche-Rezension ein »Ort methodischer Selbstrefle-
xion, eine »verkappte[.] Selbstdarstellung« (S. 347). »Der Dichter Holderlin wire also
deshalb von so herausragender Bedeutung fir Foucault, weil seine historische Existenz
grundlegend ist fur dessen Begriff des Diskurses [...]. Holderlins Gedicht wére mithin
jener omindse (und so problematische) Ort, von dem aus Foucaults Diskurs gedacht
ist [...].« (S. 349) Gerade deshalb, weil Holderlin fiir Foucault so etwas wie der Diskurs-
ursprung sei, habe er seine eigene Beziechung zu Holderlin mit einem »Sprachverbot«
(S.346) belegen miissen.

99 Bd.II, S. 19.

100 Ebd.

101 Ebd.

102 Bd.IL S. 19f.

103 Bd.II, S. 20.

127

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das bedeutet aber, dafl jede positive Erfahrung, um ins Bewufitsein zu tre-
ten, des Mangels bedarf. Das Positive ist nur denkbar und erfahrbar als
Gegenbild des Negativen. Somit ist jedem Positiven sein Negatives als ur-
springlicher, vorgéngiger Mangel eingeschrieben.!* Dies zeigt sich in der
Begegnung mit Adamas. Bevor Hyperion ihn trifft, wéchst er auf »wie eine
Rebe ohne Stab«,1%5 er wandert ziellos umher wie ein »Irrlicht«19 und lafit
seine Krifte verkimmern. Er macht die grundlegende Erfahrung des Man-
gels: »Ich fiihlte, dafl mir’s tiberall fehlte, und konnte doch mein Ziel nicht
finden. So fand er mich.«19” Adamas seinerseits ist auf der Suche nach wah-
ren Menschen, wie er sie in der »sogenannten kultivierten Welt« nicht vor-
findet, weshalb er sich nach Griechenland begibt, wo, wie er glaubt, sie
»einmal da gewesen« sind.!%® »Da wollt’ er hin und unter dem Schutt nach
ihrem Genius fragen, mit diesem sich die einsamen Tage zu verkiirzen. Er
kam nach Griechenland. So fand ich ihn.«!%® Der von beiden verspiirte
Mangel wird durch den jeweils anderen ausgeglichen, die beiden verhalten
sich komplementar zueinander. Adamas stabilisiert den jungen Hyperion,
er ist wie eine »Pflanze, wenn ihr Friede den strebenden Geist besinftigt,
und die einfiltige Gentigsamkeit wiederkehrt in der Seele«.!!? Umgekehrt
ist Hyperion »der Nachhall seiner stillen Begeisterung«, er wird zum Reso-
nanzkorper fiir die »Melodien seines Wesens«.!!! Es kommt, zumindest auf
seiten Hyperions, der der »Allmacht der ungeteilten Begeisterung« erliegt,
zu einer Identifikation und Verschmelzung mit dem vergéttlichten Lehrer:
»Was ich sah, ward ich, und es war Gottliches, was ich sah.«!12 Es ist eine
Erfahrung der Totalitét, der »Schénheit« und »Seligkeit«, »voll von den Freu-
den der Liebe und siifler Beschiftigunge«.11?

Das Erziehungswerk des Adamas besteht nun hauptsichlich darin, dafl er
Hyperion in die Welt der Antike einfiihrt. Dazu bedient er sich einerseits des

104 Dafd bei Holderlin die taxonomische Ordnung binérer Begriffsoppositionen (positive vs.
negative Erziehung) in Form eines Temporalschemas entfaltet wird, ist ein weiteres Indiz
dafiir, dafl er sich jenseits des Epochenbruchs im Sinne Foucaults befindet, denn in der
romantisch-modernen Episteme wird die Ordnung der Differenz durch eine Ordnung
der Geschichte ersetzt (vgl. Kap. 0.3).

105 Ebd.

106 Ebd.

107 Ebd.

108 Ebd.

109 Bd. IL S. 21.

110 Ebd.

111 Ebd.

112 Ebd.

113 Ebd.

128

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

geschriebenen Wortes beziehungsweise in moderner Diktion: der Literatur
(»Heroénwelt des Plutarch«),!'* andererseits besucht er gemeinsam mit sei-
nem Schiitzling die Gedéichtnisstitten der Antike (»die ausgestorbnen Tale
von Elis und Nemea und Olympia«).!15 Im Angesicht der Uberreste einstiger
Grofie macht Hyperion aber erneut die Erfahrung des Mangels, thm wird
bewufit, »daf} auch der Mensch einst da war, und nun dahin ist, da} des
Menschen herrliche Natur jetzt kaum noch da ist, wie das Bruchstiick eines
Tempels oder im Gedichtnis, wie ein Totenbild«.!!6 In diesem Zusammen-
hang reflektiert der Erzdhler das Problem der Versprachlichung: »Lieber
Bellarmin! ich hitte Lust, so ptinktlich dir, wie Nestor, zu erzihlen; ich ziche
durch die Vergangenheit, wie ein Ahrenleser iiber die Stoppelicker, wenn
der Herr des Lands geerntet hat; da liest man jeden Strohhalm auf.«!17 Hier
duflert sich das Bewuf}tsein, dafl das gesuchte Gliick unwiederbringlich ver-
loren ist, dafl man zu spit, »nach der Ernte< geboren wurde. Zugleich wird
deutlich, daf} das Erzdhlen als Ersatzhandlung fungiert. Wenn man schon
nicht die Antike wiederherstellen kann, so muff man wenigstens von der Su-
che nach ihr und von ihrer einstigen Grofie erzédhlen. Das Erzéhlen entsteht
somit — ebenso wie die Liebe — aus einem ihm vorgangigen Mangel.

Damit ist zugleich das syntagmatische Grundmuster der Romanhandlung
paradigmatisch exponiert: Hyperions Suche nach der verlorenen Einheit
miindet — nach dem Scheitern seiner Liebesbeziehungen und des politischen
Freiheitskampfes — schlieBlich ins Schreiben, gemafl dem Auftrag der ster-
benden Diotima: »Trauernder Jiingling! bald wirst du gliicklicher sein. Dir
ist dein Lorbeer nicht gereift und deine Myrten verblithten, denn Priester
sollst du sein der gottlichen Natur, und die dichterischen Tage keimen dir
schon.«18 Allerdings ist hierbei zu bedenken, daff Hyperions Briefe an Bel-
larmin noch nicht die Realisierung der von Diotima prophezeiten »dichte-
rischen Tage«, sondern allenfalls eine in diese Richtung weisende Vorstufe
darstellen. Zu Recht stellt Manfred Weinberg dies heraus: »Im Horizont
der Romanfiktion kann keine Rede davon sein, dafd es sich bei den Briefen
Hyperions an Bellarmin selbst schon um Dichtung in der von Hélderlin
am Ende entfalteten Komplexitit handeln wiirde. Die Interpreten, die dies
postulieren, haben es wiederum versdumt, entscheidende stilistische Unter-
schiede der Briefe an Bellarmin und der blof3 abgeschriebenen Briefe an

114 Ebd.
115 Bd. I, S. 22.
116 Ebd.
117 Ebd.
118 Bd.II, S. 163.

129

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diotima zu benennen, fiir die diese dichterische Verfafitheit ja noch nicht in
Anschlag gebracht werden kann.«!'¥ Zum Dichter wird Hyperion erst am
Schluf}, und auch hier nur punktuell. So interpretiert Weinberg die >Schluf3-
audition< des Romans, in der eine imaginidre Wiederbegegnung Hyperions
mit der toten Diotima in der Natur erfolgt, als dichterische Manifestation,
als »Dichtung im prézisen Sinn der Poiesis, des Hervorbringens«,2? weil
Hyperion sich der von thm in der erinnerten Situation tatsdchlich gespro-
chenen Worte nicht mehr zu erinnern vermag, diese Worte sich selbst also
im nachhinein unterlegt und somit erdichtet. Daf} dieses Dichten auf der
Ebene der Fiktion ein einmaliges Ereignis bleibt, wird dadurch markiert,
dafl es in Anfithrungszeichen gesetzt wird und dafi Hyperion sich durch die
Formel: »So dacht’ ich. Nachstens mehr.«1?! davon distanziert. Das Dichten
bleibt also Postulat und wird ins Jenseits des durch die Schlufformel »Nach-
stens mehr« als unabgeschlossen markierten Textes verwiesen. Auch diesem
Dichten ist somit ein prinzipieller Mangel eingeschrieben.

Dies wird im Text auch explizit gemacht: Dafy die Restitution der antiken
Einheit durch das Schreiben nicht wirklich gelingen kann, dafl sie poetisches
Postulat bleiben muf3, sagt der Erzahler Hyperion, nachdem er mit Begeiste-
rung die Feste zu Ehren des delischen Apolls evoziert hat: »Aber was sprech’
ich davon? Als hitten wir noch eine Ahnung jener Tage! Ach! es kann ja
nicht einmal ein schoner Traum gedeihen unter dem Fluche, der iiber uns
lastet. Wie ein heulender Nordwind, fahrt die Gegenwart tiber die Bliiten
unsers Geistes und versengt sie im Entstehen.«!?? Die traurig-prosaische
Gegenwart, die einerseits die Voraussetzung dafiir ist, dafl man in Differenz
zu ihr die Grofle der Vergangenheit erkennen kann, macht es andererseits
unmoglich, diese Vergangenheit wiederherzustellen. Dies ist die Ambiva-
lenz des Bewuf3tseins, wie sie auch in bezug auf das verlorene Paradies der
Kindheit gilt. Von ebensolcher Ambivalenz ist die Erinnerung an Adamas
geprigt — und hierin zeigt sich die Parallelitit von Erzihlen und Lieben
in aller Deutlichkeit. Auf Delos hat Adamas Hyperion aufgetragen, so zu
werden wie Apoll, den man mit dem Sonnengott Helios gleichsetzte. Der
Auftrag ist durch die Namensgleichheit motiviert, denn Hyperion war, etwa

119 »Nichstens mehr.« Erinnerung und Gedéchtnis in Hélderlins Hyperion«, S. 104.

120 Ebd., S. 113.

121 Bd.II, S. 175. - Vgl. hierzu Weinberg, »Néchstens mehr.« Erinnerung und Gedéchtnis in
Holderlins Hyperion«, S. 104, der die Anfiihrungszeichen und das im letzten Brief zweimal
vorkommende »So dacht’ ich« als »Mittel der Distanzierung von dem in der Schlufi-
audition Formulierten« deutet.

122 Bd.IL S. 23.

130

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bei Homer, ein Beiname des Helios.!?® Die Erinnerung an diesen erheben-
den Moment ist fiir Hyperion sowohl eine traurige als auch eine freudige.
Einerseits wird thm dadurch der Verlust des Geliebten nur um so stirker
bewufdt, andererseits erwichst ihm daraus Kraft: »Was ist Verlust, wenn so
der Mensch in seiner eignen Welt sich findet? In uns ist alles.«!?* Dafl dies
aber nur eine Trostformel ist, zeigt sich im folgenden, wenn Adamas seinem
Schiitzling weissagt, er werde einsam sein, und, um das Schreckliche der
Einsamkeit zu verdeutlichen, einen Vergleich zieht mit dem »Kranich, den
seine Briider zurticklieflen in rauher Jahrszeit, indes sie den Frithling suchen
im fernen Lande«.!?5 Die Erfahrung des Ausgesetztseins und der Verlassen-
heit reflektiert Hyperion dann auch selbst: »Das macht uns arm bei allem
Reichtum, daf} wir nicht allein sein kénnen, dafi die Liebe in uns, so lange
wir leben, nicht erstirbt. Gib mir meinen Adamas wieder, und komm mit
allen, die mir angehéren, dafl die alte schone Welt sich unter uns erneure,
dafy wir uns versammeln und vereinen in den Armen unserer Gottheit, der
Natur, und siehe! so weif} ich nichts von Notdurft.«126

Liebe ist also eine Notwendigkeit fiir den Menschen, zugleich aber wird sie
als Mangel erfahren, oder genauer: Es ist eine Erfahrung der - allerdings,
wie gezeigt wurde, niemals ganz unvermischten - temporaren Fiille, die im
Mangel endet. Das ist nicht durch dufleres Schicksal bedingt, sondern liegt
an der inneren Verfassung des Menschen, an seinem »ungeheure[n] Streben,
Alles zu sein«.!?7 Er sucht immer das Neue, Unbekannte und trennt sich
deshalb von seinen Liebsten. So geschieht es mit Adamas, der von Grie-
chenland nach Asien weiter zieht, um »ein Volk von seltner Trefflichkeit«!28
aufzusuchen. Offenbar hat er in Griechenland trotz der Begegnung mit Hy-
perion nicht das gefunden, wonach er suchte. Der Mensch ist konstitutiv
heimatlos: »Ach! fur des Menschen wilde Brust ist keine Heimat moglich;
und wie der Sonne Strahl die Pflanzen der Erde, die er entfaltete, wieder
versengt, so totet der Mensch die siiflen Blumen, die an seiner Brust gedeth-
ten, die Freuden der Verwandtschaft und der Liebe.«!?9 Die Trennung von
Adamas ist wie eine Amputation fiir Hyperion, denn Adamas ist »verwebt

123 Vgl. Schmidts Kommentar zur Bedeutung der Eigennamen (Bd. II, S. 965-969).
124 Bd.IL S. 23.

125 Ebd.

126 Bd.II, S. 24.

127 Bd.IL S. 25.

128 Bd.II, S. 24.

129 Ebd.

131

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

[...] in mein Wesens, ja es ist eine Todeserfahrung: »Wie ein Sterbender den
flichenden Othem, hielt ihn meine Seele.«!30

2.5 Hyperion und Alabanda: Die Affinitat von Liebe und Gewalt

Auf die Trennung folgt eine schwere Krise, in der Hyperion seine von Ada-
mas geweckte Begeisterung fiir die Antike beinahe zum Verhiéngnis wird,
da ihn das Bewufitsein der Unwiederholbarkeit antiker Grofle depressiv
werden und gar an Selbstmord denken 14ft.!3! Schliellich versucht er einen
Neubeginn, indem er sich auf Geheif§ seines Vaters von der Insel Tina nach
Smyrna begibt. Im Text ist die Rede von einer Neugeburt: »Es ist entziik-
kend, den ersten Schritt aus der Schranke der Jugend zu tun, es ist, als décht’
ich meines Geburtstags, wenn ich meiner Abreise von Tina gedenke.«!3?
Diese Neugeburt wird auch durch die kulturell codierte Semantik des Rau-
mes betont. Wihrend die Trennung von Adamas am »Grabe Homers«!3?
erfolgte, befindet sich in der Nihe von Smyrna nach der Uberlieferung die
»Geburtsstitte meines Homer«.!** Der Weg vom Grab zur Geburtsstitte
des Urahnen der Dichtung impliziert die Hoffnung auf Reversibilitit der
Zeit beziehungsweise auf Uberwindung des Todes. Diese Hoffnung hat
im Roman eine individualgeschichtliche und eine kollektivgeschichtliche
Dimension. Mit letzterer hingt Hyperions Versuch zusammen, die verlo-
rene antike Gréfle zu restituieren; mit ersterer das pantheistisch begriindete
Weiterleben Diotimas in der Natur.

In der neuen Umgebung kommt es zu einem Aufschwung von Hyperions
Stimmung, bedingt durch Erfahrungen des Gliicks und der Fiille im intel-
lektuellen Bereich und in der Natur. Die Nahe zu Homer laf3t thn dessen
Dichtung neu erleben; die Besteigung des Tmolus verschafft ihm »selige
Stunden«.!35 Der »Fiille des Lebens«,'%6 die er auf dem Berg geniefit, wird
jedoch nach seinem Abstieg oppositiv das »diirftig Smyrna«!37 entgegenge-
setzt. Zwar gelingt es thm zunichst im Hochgefiihl der genossenen Natur-
schonheit, die Defizite des gesellschaftlichen Lebens in der kleinasiatischen

130 Ebd.

131 Bd.IL S. 25-27.
132 Bd.IL S. 27.
133 Bd.IL S. 24.
134 Bd.IL S. 27.
135 Bd. 1L S. 28.
136 Ebd.

137 Bd. 1L S. 29.

132

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stadt durch Projektionen auszugleichen: »Mein duirftig Smyrna kleidete sich
in die Farben meiner Begeisterung, und stand, wie eine Braut, da.«!3¥ Doch
wie bei Rousseau ist die Opposition Natur vs. Zivilisation deutlich markiert,
das heif}t, die Zivilisation wird gegeniiber der Natur abgewertet. Was Hy-
perion in Smyrna wahrnimmt, ist dementsprechend durchweg ambivalent.
Einerseits sind da »die guten Gesichter und Gestalten, die noch hie und
da die mitleidige Natur, wie Sterne, in unsere Verfinsterung sendet«!?” und
die Hyperion als »freundliche[.] Hieroglyphen«!4? interpretiert. Andererseits
erweist sich schon das Wenige, das ihm positiv erscheint, letztlich als enttau-
schend, das Ubrige aber als »heillos«.1*! Die Gebildeten erscheinen ihm wie
Tiere, zum Teil schlimmer noch; es herrscht ein allgemeines Desinteresse an
Geistesschonheit, Vernunft und an der Grofle der Vergangenheit. Hyperion
sucht sein Heil in der Einsamkeit, er verschliefit sein Herz, in der Hoffnung,
seine Schitze »fiir eine bessere Zeit zu sparen, fiir das Einzige, Heilige, Treue,
das gewif}, in irgend einer Periode des Daseins, meiner diirstenden Seele
begegnen sollte«.1*? Er schwankt somit zwischen Resignation angesichts der
»Unheilbarkeit des Jahrhunderts«!*? und der Hoffnung, eines Tages einem
Wesen zu begegnen, das fiir ihn die Inkarnation des Heiligen darstellen
moge. Eine Apostrophe deutet an dieser Stelle in verrdtselter Form voraus
auf die Begegnung mit Diotima: »Schon damals kannt’ ich dich, schon da-
mals blicktest du, wie ein Genius, aus Wolken mich an, du, die mir einst,
im Frieden der Schonheit, aus der triiben Woge der Welt stiegl«!44

Die Erscheinung der gottlichen Geliebten wird jedoch noch aufgeschoben,
denn in Smyrna kommt es zundchst zur Begegnung mit Alabanda. Auch
diese Begegnung wird als Liebesgeschichte modelliert. Vor seiner Abreise
aus Smyrna méchte Hyperion noch so viel wie méglich von den Schonhei-
ten der Landschaft profitieren, weshalb er das Umland von Smyrna erkun-
det. Besonders aber treibt ihn der Wunsch (»das geheime Verlangen«)!45
hinaus, einen Fremden kennenzulernen, der wie folgt eingefithrt wird:

Wie ein junger Titan, schritt der herrliche Fremdling unter dem Zwergenge-
schlechte daher, das mit freudiger Scheue an seiner Schone sich weidete, seine

138 Ebd.
139 Ebd.
140 Ebd.
141 Ebd.
142 Bd.II, S. 31.
143 Bd.II, S. 30.
144 Bd.II, S. 31.
145 Bd.II, S. 32.

133

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hohe mafl und seine Stirke, und an dem glithenden verbrannten Rémerkopfe,
wie an verbotner Frucht mit verstohlnem Blicke sich labte, und es war jedesmal
ein herrlicher Moment, wann das Auge dieses Menschen, fiir dessen Blick der
freie Ather zu enge schien, so mit abgelegtem Stolze sucht’ und strebte, bis es sich
m meinem Auge fithlte und wir errétend uns einander nachsahn und voriiber
gingen.146

Die Alabanda-Episode ist gekennzeichnet durch die Dominanz zweier Iso-
topien, die stindig miteinander interagieren: einer Isotopie der Gewalt, der
Starke, des Heroischen und einer Isotopie des Erotischen, der Liebe. Die
zitierte Stelle hat paradigmatische Funktion, weil sie beide Isotopien enthélt.
Alabanda, der durch »Schone« ausgezeichnete »herrliche Fremdlinge, ist fiir
die ihn umgebenden Menschen eine begehrenswerte »verbotne[.] Frucht;
der Blickkontakt zwischen Alabanda und Hyperion ist wie der einander
scheu, aber leidenschaftlich begehrender Liebender (Isotopie der Liebe). Zu-
gleich besitzt der Jingling Alabanda Attribute des Heroischen: Er tiberragt
seine Umgebung an Grofle und korperlicher Starke. Auch steht die erste
Kontaktaufnahme zwischen den beiden im Kontext eines Kampfes (Isotopie
des Heroischen und der Gewalt): Alabanda wird von Raubern tberfallen,
er schligt sie in die Flucht; danach begegnet ihnen Hyperion, der sich ihrer
ebenfalls mit Waffengewalt zu erwehren weif3.!*” Es stellt sich heraus, daf§
ein heimlicher Zusammenhang zwischen der Zuneigung, die die beiden
fureinander empfinden, und der gliicklich tiberstandenen Gewalterfahrung
besteht: »Es geschah uns recht, begann ich, indes wir Arm in Arm zusam-
men aus dem Walde gingen; warum zégerten wir auch so lange und gingen
uns vortber, bis der Unfall uns zusammenbrachte.«!48 Alabanda entgegnet,
dafl Hyperion »der Schuldigere, der Kailtere«!4 sei, weil er dem Kontakt
ausgewichen, wohingegen Alabanda dem anderen heimlich nachgeritten
sei. Ohne die Zuneigung zwischen Alabanda und Hyperion wire es also
woméglich gar nicht zu dem Raubertiberfall gekommen; andererseits wird
dieser fiir die beiden dann zum Anlafi, den gewiinschten Kontakt aufzuneh-
men und sich ihre Liebe zu gestehen: »Herrlicher! rief ich, siche nur zu! an
Liebe sollst du doch mich nimmer tibertreffen.«!%0

Liebe und Gewalt, so zeigt sich, stehen in einem komplexen metonymischen
Verhiltnis; sie bedingen sich gegenseitig, stehen aber auch in Opposition

146 Ebd.
147 Bd.IL S. 32f.
148 Bd.IL S. 33.
149 Ebd.
150 Ebd.

134

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zueinander. An anderer Stelle dagegen wird die Liebe als gewaltsames Na-
turereignis beschrieben, das heifit, es wird die zwischen beiden Termen
bestechende Opposition dekonstruiert: »Wir begegneten einander, wie zwei
Biche, die vom Berge rollen, und die Last von Erde und Stein und faulem
Holz und das ganze trage Chaos, das sie aufhdlt, von sich schleudern, um
den Weg sich zueinander zu bahnen, und durchzubrechen bis dahin, wo sie
nun ergreifend und ergriffen mit gleicher Kraft, vereint in Einen majestti-
schen Strom, die Wanderung in’s weite Meer beginnen.«!%! Die gewaltsame
Vereinigung solcher Naturkrifte 143t keine harmonische Beziehung erwar-
ten. Liebe wird somit auf der metaphorischen Ebene als Gewaltverhaltnis
codiert.

Gemeinsam entwickeln die beiden Freunde den Plan, das griechische Vater-
land von der osmanischen Fremdherrschaft zu befreien. Wihrend Adamas,
der Mann des Geistes, sein Denken und Streben auf die Mythologie und
die Vergangenheit ausrichtete, ist Alabanda, der Mann der Tat, gegenwarts-
und zukunftsorientiert. Er mochte handeln, um die schlechte Gegenwart
zu verandern, wenn es sein muf}, mit Gewalt und revolutionarem Umsturz.
Zwar stecken die beiden Freunde sich in ihrem Befreiungspathos und mit
ithren »kolossalischen Entwiirfen«!%? gegenseitig an, doch zeigen sich bei
ihren politischen Gesprichen bedeutsame Meinungsunterschiede. So ruft
Alabanda aus, nachdem er von Hyperions politischer Uberzeugung erfah-
ren hat, die mit seiner eigenen iibereinstimmt: »O! ziinde mir einer die Fak-
kel an, daf} ich das Unkraut von der Heide brenne! die Mine bereite mir
einer, dafl ich die tragen Kl6tze aus der Erde sprenge!«!5® Darauf antwortet
Hyperion mit Beschwichtigung: »Wo méglich, lehnt man sanft sie auf die
Seite, fiel ich ein.«1%*

In dieser Konstellation riicken die Isotopie der Liebe und die der Gewalt
wieder zueinander in Opposition. Hyperion méchte zwar sein Vaterland
ebenso verdndern wie Alabanda, zu dem er mit Enthusiasmus sagt: »Du
wirst mit mir das Vaterland erretten.«!5 Er hat aber weniger gewaltsame
Vorstellungen davon, wie solche Verdnderung vonstatten gehen soll. Der
»Herkules«!% Alabanda will das Staatssystem verdndern, was Hyperion wie
folgt kommentiert: »Du raumst dem Staate denn doch zu viel Gewalt ein.

151 Bd.IL S. 34.
152 Bd. 1L, S. 35.
153 Bd.IL S. 37.
154 Ebd.
155 Ebd.
156 Bd. I, S. 39.

135

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Er darf nicht fordern, was er nicht erzwingen kann. Was aber die Liebe
gibt und der Geist, das 1afit sich nicht erzwingen.«!%” Mit einer Metapher
verdeutlicht Hyperion, welche Funktion dem Staat seiner Meinung nach
zukommt: Er sei »die Mauer um den Garten menschlicher Friichte und Blu-
menc,158 habe also beschiitzende, abschirmende Funktion. Wenn der Boden
aber diirre sei, dann helfe die Mauer nichts, dann miisse Regen vom Him-
mel fallen. Die Rettung kénne also nicht durch politisches Handeln, son-
dern nur durch das Eingreifen hoherer Michte (»O Regen vom Himmel!
o Begeisterung! Du wirst den Frithling der Volker uns wiederbringen.«)15?
herbeigefithrt werden. Diese himmlische Begeisterung werde die Sterblich-
keit iiberwinden, und zwar dann, wenn »die Lieblingin der Zeit, die jiingste,
schonste Tochter der Zeit, die neue Kirche, hervorgehn wird aus diesen
befleckten veralteten Formen«.160

Hyperions eschatologische Erwartung erscheint Alabanda als blofe Schwir-
merel, die er mit mildem Spott quittiert. Er ist Mitglied eines Geheimbun-
des, des sogenannten Bundes der Nemesis, der den politischen Umsturz
plant. Die anderen Mitglieder dieses Bundes sind gezeichnet durch Ziige
der Gewalt, der Kalte, des »getotete[n] Affekt[s]«!®! und des Bedrohlichen.
Sie sagen Hyperion, »dafl wir da sind, aufzuraumen auf Erden«, sie wol-
len »das Unkraut an der Wurzel fassen, an der Wurzel es durchschneiden,
samt der Wurzel es ausreifien, daf} es verdorre im Sonnenbrande«.162 Thr im
Untergrund geplantes politisches Werk tun sie nicht, weil sie selbst davon
profitieren kénnten — dafiir sind sie schon zu alt —, sondern weil sie von
seiner prinzipiellen Richtigkeit tiberzeugt sind, das heift, sie handeln nicht
zweckrational in bezug auf sich selbst: »[...] will aber niemand wohnen,
wo wir bauten, unsre Schuld und unser Schaden ist es nicht. Wir taten,
was das unsre war. Will niemand sammeln, wo wir pfliigten, wer verargt
es uns? Wer flucht dem Baume, wenn sein Apfel in den Sumpf falltP«l63
Diese Trennung von Handeln und Zweckhaftigkeit weckt Hyperions heftige
Abneigung; er hélt die Mitglieder des Bundes fur Betriiger und sieht von
thnen seine Freiheit bedroht.

157 Ebd.
158 Bd. I, S. 40.
159 Ebd.
160 Ebd.
161 Bd.IL, S. 41.
162 Bd. I, S. 42.
163 Bd. I, S. 43.

136

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Alabandas politisches Engagement, sein Bekenntnis zum Geheimbiindneri-
schen und zur Gewalt sowie zum blof} prinzipiengestiitzten Handeln zer-
stort Hyperions Liebe zu thm. »Mir war, wie einer Braut, wenn sie erfahrt,
daf} ihr Geliebter insgeheim mit einer Dirne lebe.«16* Er fiihlt sich hinter-
gangen und versucht, seine Gefiihle fir Alabanda abzutdten. Bel einem
von Alabanda erbetenen Verschnungsgesprach verlangt Hyperion von ihm,
er moge sich entschuldigen und sich reinigen. Dies wiederum verletzt Ala-
banda in seinem Stolz. »Wie kommt es denn, rief er entriistet, dafy dieser
Mensch mich beugen soll, wie’s thm gefillt?«!6% Er schimpft Hyperion einen
»Grillenfanger«,'% es kommt zur Eskalation und schliefllich zur Trennung.
»Wir zerstorten mit Gewalt den Garten unserer Liebe.«1%7

Das Ende der Beziehung zu Alabanda wiederholt somit die Erfahrung, die
Hyperion bei der Trennung von Adamas gemacht hat. Hier wie dort endet
die Liebe mit einem Akt der Selbstzerstérung: In beiden Fallen wird das
Verbum ften bezogen auf das Objekt Liebe verwendet.'%8 Beide Male folgt
auf die Phase des Liebesgliicks und der schwarmerischen Euphorie eine
schwere Krise, die nach der Trennung von Alabanda sogar mit Selbstmord-
gedanken verbunden ist.!% Beide Male auch soll ein Ortswechsel fiir Ab-
hilfe schaffen. Wihrend Hyperion nach der Trennung von Adamas nach
Smyrna reiste, kehrt er jetzt in seine Heimat Tina zuriick. Die Lehre, die
Hyperion aus dieser erneuten Verlusterfahrung zichen zu kénnen glaubt,
formuliert er wie folgt: »Bestehet ja das Leben der Welt im Wechsel des
Entfaltens und Verschliefiens, in Ausflug und in Riickkehr zu sich selbst,
warum nicht auch das Herz des Menschen?«!7? Die Abreise wird zur Erfah-
rung von Zeitlichkeit und Tod: »[...] wie ich aber nun auf’s hohe Meer

164 Ebd. - Hyperions Verhalten 1af3t sich mit dem Muster der Desillusionierung beschreiben,
welches Roland Barthes, Fragments d’un discours amoureux, Paris 1977, S. 331f., unter dem
Stichwort »altération« trefflich analysiert: »On dirait que I'altération de 'Tmage se produit
lorsque ;@i honte pour I'autre [...]. Or, la honte vient de la sujétion: 'autre [...] apparait
brusquement — se dévoile, se déchire, se révele, au sens photographique du terme —
comme assyjetti a une instance qui est elle-méme de I'ordre du servile: je le vois tout d’'un
coup (question de wvision) s’affairant, s’affolant, ou simplement s’entétant a complaire, a
respecter, a se plier a des rites mondains grice a quoi il espere se faire reconnaitre.« (S. 34;
Hervorh. im Text) Die Liebe als System der Intimkommunikation tendiert zur Exklusi-
vitdt und bricht zusammen durch das Eindringen fremder, parasitirer Gerdusche.

165 Bd.II, S. 45.

166 Ebd.

167 Ebd.

168 Bd. IL S. 24 und 44.

169 Bd.II, S. 46.

170 Ebd.

(=2}

137

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hinauskam, und alles nach und nach hinabsank, wie ein Sarg in’s Grab, da
mit einmal war es auch, als wire mein Herz gebrochen - o Himmel! schrie
ich, und alles Leben in mir erwacht’ und rang, die flichende Gegenwart zu
halten, aber sie war dahin, dahin!«!”! Was am Ende bleibt, ist das Gefiihl
der Hilflosigkeit und der Heteronomie; Hyperion sieht sich einer »fremde|[n]
Gewalt«!72 unterworfen, die seine Pline zerstort und ihn »herumwirft und
in’s Grab legt, wie es ihr geféllt«.17

Die Phase seiner »langen kranken Trauer«!7* erklart er gegeniiber Bellarmin
mit seiner auflergewShnlichen Empfindsambkeit, die ihn von den meisten
seiner Mitmenschen unterscheide: »Ja! ja! es ist recht sehr leicht, gliicklich,
ruhig zu sein mit seichtem Herzen und eingeschrinktem Geiste.«!”5 Nach
Tina zurtickgekehrt, lebt er in stiller Resignation, verhalt sich wie ein »Son-
derling«!76 und versucht seiner leidvollen Erfahrung, der Diskrepanz zwi-
schen Wollen und Vermégen, einen Sinn abzugewinnen: »Das ist auch nétig,
wie es ist. Das gibt das siile, schwiarmerische Gefiihl der Kraft, dafi sie
nicht ausstromt, wie sie will, das eben macht die schénen Traume von Un-
sterblichkeit und all’ die holden und die kolossalischen Phantome, die den
Menschen tausendfach entziicken, das schafft dem Menschen sein Elysium
und seine Gotter, dafl seines Lebens Linie nicht gerad ausgeht, daff er nicht
hinféhrt, wie ein Pfeil, und eine fremde Macht dem Flichenden in den Weg
sich wirft.«!’7 Diese Aussage erinnert an die »exzentrische Bahn«,!7® von
der in der Vorrede zum Fragment von Hyperion die Rede ist und die dort
den vom Menschen zu durchlaufenden Weg von der »h6chsten Einfalt« zur
»hochsten Bildung« beziehungsweise von der »blofie/n] Organisation der Natur«
zur »Organisation, die wir uns selbst zu geben im Stande sind«,'”® meint. Mit solcher

171 Bd.IL S. 46f.

172 Bd. IL S. 47.

173 Ebd.

174 Bd. IL S. 48.

175 Ebd.

176 Bd. IL S. 52.

177 Bd. IL, S. 49f.

178 Bd.IL S. 177.

179 Ebd. (Hervorh. im Text). - Jiirgen Link, »Spiralen der inventiven >Riickkehr zur Natur«.
Uber den Anteil Rousseaus an der Tiefenstruktur des »Hyperion«, in: Hansjorg Bay
(Hg.), »Hyperion« — terra incognita. Expeditionen in Holderlins Roman, Opladen/Wiesbaden
1998, S. 94-115, hier S. 112-114, deutet die »exzentrische Bahn« als astronomischen
Begriff: »Nach den Keplerschen Gesetzen weichen die Bahnen der Planeten und Kome-
ten von der Kreisbahn nach der Grofie ihrer Exzentrizitit ab, so daff Jlange« Ellipsenbah-
nen (insbesondere also Kometenbahnen) >exzentrischer« sind als >kurze«.« (S. 112) Dem
astronomischen Modell der Ellipsenbahn entsprechend handelt es sich, so Link, um eine
Metapher fiir die inventive Riickkehr zur Natur im Sinne Rousseaus.

138

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Reflexion néhert sich also das erlebende Ich schon der Position des erzahlen-
den Ichs an. Es zeigt sich dabei, wie auch bei der obigen Analyse der Funk-
tion der Liebe im Prosa-Entwurf zur metrischen Fassung, die grundlegende
und notwendige Ambivalenz des menschlichen Daseins. Liebe bedeutet Be-
wufitsein und Sterblichkeit. Der Widerstand, den die »fremde Macht« dem
»Flichenden« entgegenbringt, »schafft dem Menschen sein Elysium und
seine Gotter«. Mit anderen Worten: Das Dasein ist zwar leidvoll, aber erst
dadurch gewinnt es seine Schonheit und seinen Wert. Ohne Widerstand
und Leid gibe es kein Bewufitsein fiir das Verlorene, und ohne Bewuf3tsein
wire der Mensch nicht menschlich. Erfahrung und Bewufitsein benétigen
Differenzen und Gegensitze, was Hyperion mit folgender Allegorie zum
Ausdruck bringt: »Des Herzens Woge schiumte nicht so schén empor, und
wiirde Geist, wenn nicht der alte stumme Fels, das Schicksal, ihr entgegen-
stande.«!80 Das Elysium mufl also nicht in einem Jenseits gesucht oder fir
eine ferne Zukunft erhofft werden, es befindet sich im Diesseits, wo es je-
doch das Erleiden des Schmerzes voraussetzt.

Die Beziehung zu Alabanda ist nach der Trennung indes noch nicht be-
endet. Als einzige von Hyperions Liebesbeziehungen vollzieht sie sich in
zwei Etappen. Die russische Kriegserklarung an das Osmanische Reich er-
6ffnet namlich den griechischen Patrioten unverhofft die Perspektive eines
Befreiungskrieges. In dieser Situation fordert Alabanda seinen mittlerweile
mit Diotima zusammenlebenden Freund auf, sich dem Kampf anzuschlie-
len: »Bist du noch der Alte, so komm! [...] Mich verlangt, uns Beede in
dem neuen Leben wiederzusehn. [...] Komm nun, komm, und laf uns
baden in offener See! / Das soll uns wohl tun, einzig Geliebter!«!3! Dies
stiirzt Hyperion in einen Konflikt zwischen zwei Geliebten, Diotima und
Alabanda, und zwei unterschiedlichen Modellen des Handelns. Diotima
mochte, dafl Hyperion zum Lehrer und Erzieher der griechischen Jugend
werde; Alabanda steht fiir den politisch-militarischen Kampf. Es geht somit
um zwei gegensitzliche Modi des Eingreifens in die Wirklichkeit: durch
Worte (symbolisch-semiotischer Bereich, zielend auf Veranderung der men-
talen Dispositionen der Griechen) und durch Taten (militdrischer Bereich,
zielend auf Verdnderung von staatlichen Strukturen und Machtverhiltnis-
sen). Hyperion schlégt sich, nachdem er kurz zuvor bei dem Athenbesuch
noch im Einklang mit Diotima von dem ersten Modus (politisches Wirken
durch Erziehung) tiberzeugt gewesen ist, sofort nach dem Erhalt von Ala-

180 Bd.II, S. 50.
181 Bd. 1L, S. 107,

139

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bandas Brief auf die Seite des Freundes: »Ich bin zu muflig geworden, rief
ich, zu friedenslustig, zu himmlisch, zu trag! — Alabanda sieht in die Welt,
wie ein edler Pilot, Alabanda ist fleiffig und sucht in der Woge nach Beute;
und dir schlafen die Hinde im Schof3’? und mit Worten méchtest du aus-
reichen, und mit Zauberformeln beschworst du die Welt? Aber deine Worte
sind, wie Schneeflocken, unniitz, und machen die Luft nur triitber und deine
Zauberspriiche sind fiir die Frommen, aber die Unglaubigen horen dich
nicht.«!82 Dieser Absage an die Kraft des Wortes und Parteinahme fir die
militdrische Aktion halt Diotima das Argument entgegen, dafy der »wilde
Kampf« und Hyperions »schéne Seele« inkompatibel seien,'3® dafl jener
diese und ihre Ideale zerstdren werde.

Als Hyperion sich Alabanda dennoch anschliefit und mit ihm in den Befrei-
ungskrieg gegen die Tuirken zieht, kommt es zu einem komplexen, konflikt-
geladenen Dreiecksverhiltnis. Hyperion steht nun zwischen dem »Brauti-
gam«!# Alabanda und Diotima, die er beide liebt: »O Diotima! o Alabandal
edle, ruhiggrofle Wesen! wie muf} ich vollenden, wenn ich nicht flichn will
vor meinem Gliicke, vor euch?«!85 Die Entscheidung fiir Alabanda und den
Befreiungskampf fithrt aber letztlich, natiirlich ohne daff Hyperion es so be-
absichtigt hitte, zur Zerstérung seiner Beziehung zu Diotima und schliellich
zu threm Tod. Mit anderen Worten: Eine gleichzeitige Liebesbeziehung zu
Alabanda und Diotima ist fiir Hyperion unméglich. Und auch fiur Alabanda
ist eine Beziehung zu Hyperion nur denkbar, solange Diotima fern ist, denn,
wie er Hyperion nach der militdrischen Niederlage gesteht, er kénnte Dio-
tima nicht nahe sein, ohne sie zu lieben und somit den Freund zu hinter-
gehen.!® Er opfert sich daher zugunsten der Liebe Hyperions, indem er
sich seinen ehemaligen Bundesbriidern ausliefern will, die thm aufgrund
seines Verrates nach dem Leben trachten.!®” Anders als bei Rousseau ist
eine Dreiecksbeziechung im Hyperion offenbar nicht méglich.

Beide Etappen der Alabanda-Beziehung werden somit jeweils durch eine
schmerzvolle Trennung beendet. Beim ersten Mal fiihlt Hyperion sich vom
Geliebten durch dessen Mitgliedschaft im Bund der Nemesis hintergangen,
weil er den gewaltsamen politischen Kampf noch ablehnt. Beim zweiten Mal
eifert er Alabanda nach und zieht mit ihm in den Befreiungskrieg. Die bei-

182 Ebd.
183 Bd. I, S. 108.
184 Bd. 1L S. 128.
185 Bd.II, S. 121.
186 Bd. IL S. 149 und 153.
187 Bd. I, S. 156.

140

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den Etappen stehen somit nicht in einer dominant paradigmatischen, son-
dern einer dominant syntagmatischen Relation zueinander. Sie veranschau-
lichen Hyperions geistige und politische Entwicklung. Diesmal scheitert die
Beziehung in doppelter Weise: Einerseits bleiben die politischen Traume
unerfillt, weil der Befreiungskrieg in Plinderungsaktionen ausartet. Ande-
rerseits steht der Beziehung die Konkurrenz zu Diotima im Weg, die fiir ein
anderes Modell politischen Wirkens eintritt. Das Scheitern der Beziehung
zu Alabanda steht somit fir die unerfiillte Hoffnung, durch gewaltsame
militdrische Aktionen (angesichts der Entstehungszeit des Romans in den
1790er Jahren liegt es natiirlich nahe, hier an die Franzdsische Revolution
und deren Auswiichse in der Phase der Zerreur zu denken, obwohl dies ex-
plizit im Text nicht gesagt wird)!#8 die Voraussetzungen fiir eine Restitution
der antiken Einheit zu schaffen. Hyperion bezeichnet seine Hoffnungen im
nachhinein als auf falschen Grundlagen beruhend: »In der Tat! Es war ein
auflerordentlich Projekt, durch eine Rduberbande mein Elysium zu pflan-
zen.«!8 Nunmehr ist zu untersuchen, ob das Diotima-Modell erfolgverspre-
chender ist. Dazu miissen wir die Liebesbeziehung zwischen Hyperion und
Diotima in ihrer Gesamtheit betrachten.

2.6 Hyperion und Diotima: Liebe als Metonymie
und Metapher des Schreibens

Mit einer deutlichen Oppositionsbildung wird auf der Ebene der Textstruk-
tur die Diotima-Erfahrung vorbereitet. Das erste Buch des ersten Bandes
endet mit einem pessimistischen, diister-nihilistischen Brief, in dem Hype-
rion von der in ithm sich regenden »zerstérend[en]« »Geisteskraft«! % spricht,
die thm den Gedanken eingibt, daf§ der Mensch ein »Heerling der Natur«!%!
sel und »dafl wir geboren werden fiir Nichts, dafl wir lieben ein Nichts,
glauben an’s Nichts, uns abarbeiten fiir Nichts, um mahlich tiberzugehen
in’s Nichts«.!%2 Im scharfen Kontrast dazu steht der Beginn des zweiten
Buches. Der Einschnitt wird auf der Ebene der énonciation durch einen Orts-
und Stimmungswechsel des Briefschreibers markiert: »Ich lebe jetzt auf der

188 Zu Holderlins Verhéltnis zur Franzosischen Revolution vgl. Pierre Bertaux, Holderlin und
die Framsische Revolution, Frankfurt a. M. 1969.

189 Bd. II, S. 130.

190 Bd.IL S. 54.

191 Ebd.

192 Ebd.

141

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Insel des Ajax, der teuern Salamis. / Ich liebe dies Griechenland tiberall.«!%
Die neue Erzahlsituation trigt idyllische Ziige. Hyperion hat sich eine Hiitte
gebaut und fithrt ein einfaches, kontemplatives Leben in landlicher Zuriick-
gezogenheit. Zwar erinnert er sich noch der Vergangenheit, doch iiberwiegt
nun nicht mehr der Gedanke an Schmerz und Leid. Vielmehr erklingt thm
die Vergangenheit »wie ein Saitenspiel, wo der Meister alle Téne durchliuft,
und Streit und Einklang mit verborgener Ordnung untereinanderwirfte«. 194
Die heitere Gelassenheit steigert sich dann sogar zur »Festzeit«, !9 die, wie
er Bellarmin mitteilt, notwendig fiir den Fortgang des Erzdhlens ist.

Dem Orts- und Stimmungswechsel auf der Ebene des Erzahlens entspricht
ein solcher auf der Ebene des Erzahlten. Hyperion wird nach Kalaurea ein-
geladen. Die Uberfahrt bringt ihm »Vergessenheit«!% und leitet das Ende
der Krise ein. Die Verzweiflung weicht der Hoffnung (»Voll stiffer Unruhe
war all mein Wesen.«),!%7 der Einklang von Mensch und Natur zieht ihn in
seinen Bann: »Freundlicher Geist, sagt’ ich bei mir selber, wohin rufest du
mich? nach Elysium oder wohin?«!% Das Elysium, das thm nun erscheinen
wird, ist Diotima, von der er sagt: »Ich hab’ es Einmal gesehn, das Einzige,
das meine Seele suchte, und die Vollendung, die wir tiber die Sterne hinauf
entfernen, die wir hinausschieben bis an’s Ende der Zeit, die hab’ ich ge-
genwirtig gefuihlt. Es war da, das Hochste, in diesem Kreise der Menschen-
natur und der Dinge war es dal«!% Diotima ist die irdische Inkarnation
des Gottlichen, sie wird aufgeladen mit eschatologischer Bedeutung (»die
Vollendung [...], die wir hinausschieben bis an’s Ende der Zeit«). Erneut
findet sich also das Elysium im Diesseits, wenn es auch diesmal (noch) nicht
im Zusammenhang mit Schmerz und Leid steht.20°

Um diese Erfahrung mitzuteilen, gibt es keine Worte. Bevor Hyperion Dio-
tima als Person in die Erzahlung einfiihrt, reflektiert er daher ausgiebig die
Probleme der Versprachlichung, die sich ithm stellen. Sein Erzihlen wird
selbstreflexiv, Jakobson wiirde sagen: metasprachlich.2’! Deutlich wird da-

193 Bd. IL S. 56.

194 Ebd.

195 Bd.IL S. 57.

196 Bd.II, S. 58.

197 Ebd.

198 Bd.II, S. 59.

199 Bd.IL S. 61f.

200 Wie in Bd. II, S. 50, s.0. S. 139.

201 Vgl. Roman Jakobson, »Linguistics and Poetics« (1960), in: ders., Selected Writings, hg. v.
S.Rudy, Bd. 3: Peetry of Grammar and Grammar of Foetry, The Hague/Paris/New York 1981,
S.18-51.

142

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bei, daf’ das Reden tiber die Liebe paradox ist. Uber die Freude, so Hype-

rion, kénne man nicht sprechen, denn »tiber den Sternen vergifit das Herz

seine Not und seine Sprache«.2? Die einzige Moglichkeit, Bellarmin eine

Vorstellung von Diotimas Wesen zu vermitteln, ist die Analogie, also das me-

taphorische, uneigentliche Sprechen: »[...] es gibt ja Stunden, wo das Beste

und Schonste, wie in Wolken, erscheint, und der Himmel der Vollendung
vor der ahnenden Liebe sich 6ffnet, da, Bellarmin! da denke ithres Wesens,
da beuge die Knie mit mir, und denke meiner Seligkeit!«?®® Zugleich aber
weist Hyperion seinen Adressaten auf die Grenzen der Analogie, auf die Dif-
ferenz zwischen der Sache und ihrem Zeichen, mithin auf die Unzulanglich-
keit der Sprache hin: »[...] aber vergifl nicht, daf ich hatte, was du ahnest,
daf} ich mit diesen Augen sah, was nur, wie in Wolken, dir erscheint«.20

Die Sprache mag zwar metaphorisch die Wirklichkeit bezeichnen kénnen,

doch besteht zwischen Signifikant und Signifikat ein uniiberbriickbarer Hiat.

Spiter sagt Hyperion auch: »Worte sind hier umsonst, und wer nach einem

Gleichnis von ihr fragt, der hat sie nie erfahren.«?® Sprachlosigkeit kenn-

zeichnet nicht nur die Rede #iber Diotima, sondern auch die Kommunikation

mit thr,2%% zumindest am Beginn der Bezichung: »Wir sprachen sehr wenig
zusammen. Man schiamt sich seiner Sprache. Zum Tone méchte man wer-
den und sich vereinen in Einen Himmelsgesang. / Wovon auch sollten wir
sprechen? Wir sahn nur uns. Von uns zu sprechen, scheuten wir uns.«?%7 An-
statt von sich und ihrer Liebe sprechen sie dann vom »Leben der Erde«.2%8

Die Sprache der Liebenden ist uneigentlich. Diese Uneigentlichkeit wird in

der Sprachverwendung von Hyperion und Diotima gespiegelt und dadurch

verdoppelt: »Wir nannten die Erde eine der Blumen des Himmels, und
den Himmel nannten wir den unendlichen Garten des Lebens.«?%? Auch

202 Bd. IL S. 60.

203 Ebd.

204 Ebd., shnlich: Bd. II, S. 67.

205 Bd.II, S. 78.

206 Das Spiegelungsverhiltnis zwischen énonciation und énoncé ist ein weiterer Beleg fiir die
Selbstreflexivitit von Holderlins Text.

207 Bd.II, S. 63. - Rekurrent sind im Hyperion musikalische Metaphern und Vergleiche wie
dieser; insbesondere Diotima ist dem Bereich des »Gesanges« zugeordnet. Zur Bedeu-
tung der Musik bei Holderlin vgl. Hans Joachim Kreutzer, »I6nende Ordnung der Welt.
Uber die Musik in Holderlins Lyrik«, in: Gerhard Kurz et al. (Hg.), Holderlin und die
Moderne. Eine Bestandsaufnahme, Tubingen 1995, S. 240-279, zu Hyperion S. 270-274, und
Claudia Albert, »Allharmonie und Schweigen — musikalische Motive in Holderlins Fy-
perion<, in: Hansjorg Bay (Hg.), »Hyperion« — terra incognita. Expeditionen in Holderlins Roman,
Opladen/Wiesbaden 1998, S. 161-175.

208 Bd.II, S. 63.
209 Ebd.

143

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diotima wird weitgehend metaphorisch beziehungsweise metonymisch be-
schrieben: Sie ist eine Blume (»Unter den Blumen war thr Herz zu Hause,
als wir’ es eine von ihnen.«),%10 sie ist das »Gottliche, das mir erschien«,?!!
und wenn sie spricht, dann vernimmt Hyperion »Gesang« und »Seelen-
tone«.212 Mit anderen Worten: Diotima ist inkommensurabel, sie ist sprach-
lich nicht mitteilbar, anndherungsweise nur durch uneigentliche, poetische
Rede. Dies ist ein wichtiger Beleg fiir die Affinitit von Dichtung und Liebe:
Diese bedient sich jener als eines Instruments der Kommunikation. Wer
liebt, mufl zum Dichter werden, um tiber seine Liebe und mit der geliebten
Person kommunizieren zu kénnen.

Das Liebeserlebnis, das Hyperion mit Diotima hat, partizipiert an der Gott-
lichkeit, die der Geliebten zu eigen ist. Die Liebe, »das Gelungenste, Gott-
lichschonste in der Natur«,213 wird in kosmologischer Uberhéhung zum
Ursprung und zum Ziel des Lebens erklart, sie ist arche und felos: »Dahin
fithren alle Stufen auf der Schwelle des Lebens. Daher kommen wir, dahin
gehen wir.«?!* Wie aber erkennt Hyperion das Gottliche? Das sichtbare Zei-
chen des Heiligen, so sagt er, sei die Schonhetit, die er auch als den Namen
des Gottlichen, »def’, das Eins ist und Alles«,?1® bezeichnet. Er beschreibt
diese Schénheit nicht. Es handelt sich offenbar um eine Evidenzerfahrung,
die im Text selbst als zirkuldr erscheint: das Schone ist das Heilige und
zwar deshalb, weil das Heilige das Schéne ist. Dieses Schone kann nicht
beschrieben oder dargestellt, es kann nur postuliert werden: »Ach! es war
alles geheiliget, verschénert durch ihre Gegenwart. Wohin ich sah, was ich
bertihrte, thr Fufiteppich, ihr Polster, ihr Tischchen, alles war in geheimem
Bunde mit ihr. Und da sie zum erstenmale mit Namen mich rief, da sie
selbst so nahe mir kam, daf} ihr unschuldiger Othem mein lauschend We-
sen beriihrte! —«?16 Die Aposiopese macht erneut deutlich, daf} die Sprache
nicht hinreicht, um die gemachte Erfahrung mitzuteilen. Das Stocken der
Sprache wird an dieser Stelle zum indiziellen Zeichen fiir die Ergriffenheit

210 Bd. I S. 65.

211 Bd. IL S. 60.

212 Ebd.

213 Bd. IL S. 65.

214 Ebd.

215 Bd.II, S. 62. - Diese semiotische Bestimmung des Schoénen erinnert an Kant, der, wie in
Kap. 0.7 gezeigt wurde, in der Kritik der Urtellskraft (§59) das Schone als das »Symbol des
Sittlichguten« bezeichnet. Wie bei Kant, so finden wir auch bei Holderlin eine Hyposta-
sierung des Schonen, die der funktionalen Ausdifferenzierung und der Kunstautonomie
entgegenléuft.

216 Bd. I, S. 63.

144

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des erlebenden Ichs, die selbst das erzidhlende Ich noch erfafit. Diese Er-
griffenheit wiederum ist Symptom fiir eine Erfahrung, die sprachlich nicht
vermittelbar ist. In doppelter Verschiebung verweist der Signifikant auf ein
abwesendes Signifikat.

Die Liebe wird aufgrund ihrer absoluten Alteritit zum Gegenstand gegen-
satzlicher Interpretationen, sie 19st bei beiden Betroffenen unterschiedliche
Semiosen aus. Betrachten wir zundchst Hyperion, der Diotima als Flache
fir wechselnde Projektionen verwendet.!” Aus seiner Sicht ist Diotimas
Erscheinung ein Zeichen fiir das Heilige und Géttliche,?!® unter dessen
Wirkung er selbst die Attribute des Gottlichen annimmt: »Sie war mein Le-
the, diese Seele, mein heiliger Lethe, woraus ich die Vergessenheit des Da-
seins trank, dafl ich vor ihr stand, wie ein Unsterblicher, und freudig mich
schalt, und wie nach schweren Traumen lacheln mufite tiber alle Ketten,
die mich gedriickt.«?!® Die Gleichsetzung von Vergessenheit des Daseins
und Unsterblichkeit ist fiir den Text von zentraler Bedeutung. Die Unsterbli-
chen unterscheiden sich von den Menschen durch das fehlende Bewufitsein,
durch ihre Schicksallosigkeit; darin gleichen sie den Kindern. So heifit es im
Schicksalslied des Adamas:?2° »Schicksallos, wie der schlafende / Saugling, at-
men die Himmlischen« (V. 7-8). Dieses Schicksalshied, welches als der einzige
lyrische Einschub im Roman besonders exponiert ist, steht zwar ganz am

217 Vgl. hierzu Marlies Janz, »Hoélderlins Flamme - Zur Bildwerdung der Frau im >Hype-
rion, in: Holderlin-Jahrbuch 22 (1980/81), S. 122-142, die tiber Diotima sagt: »Sie wird
mit einer Vielfalt wechselnder Bedeutungen belegt, die Hyperion, jeweils seinen Bediirf-
nissen entsprechend, wieder von ihr abrufen zu kénnen scheint.« (S. 125) Implizit wird,
wie Janz in ihrer eindringlichen Analyse zeigt, durch die Projektionen, die Hyperion
auf Diotima richtet, die Geliebte bereits im ersten Band des Romans mehrfach >getotet«
(S.130), bevor sie dann im zweiten Band tatséchlich stirbt. Hyperion selbst deutet seine
Beziehung zu Diotima als narzifltischen Selbstbezug: »Die Beziechung zu Diotima er-
scheint ihm - zu Recht - als Beziehung nur zu sich selber, als ein >Bleiben<in sich. Er kann
darin kein wirkliches Bewufitsein von sich selbst gewinnen, weil er Diotimas Konturen
selbst entworfen hat. Ein eigenstiandiges Gegentiber fehlt.« (ebd.) Harald Weilnbock,
»wie an den Fiiflen ein Kind, ergriffen und an die Felsen geschleudert«. Die Gewaltthe-
matik in Holderlins Hyperion in beziehungsanalytischer Perspektive«, in: Hansjérg Bay
(Hg.), »Hyperion« — terra incognita. Expeditionen in Holderlins Roman, Opladen/Wiesbaden
1998, S. 135-160, spricht von der Beziehungsunfihigkeit Hyperions und untersucht die
»implizite strukturelle Gewaltsamkeit« (S. 148) der Beziehung zwischen Hyperion und
Diotima. — Solche deidealisierenden Lektiiren des Romans, die den Akzent auf seine
internen Bruchstellen und Widerspriiche legen, bilden die Voraussetzung meiner eigenen
Deutung. Was im folgenden zur idealisierenden Betrachtung von Diotima gesagt wird,
ist als Projektion Hyperions zu verstehen, nicht als objektive Wahrheit iiber sie.

218 Bd.IL S. 60, 62, 65, 68, 83.

219 Bd.II, S. 68.

220 Bd.II, S. 157f.

145

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ende des Textes, nach Diotimas Tod, verweist aber einerseits zurtick auf des-
sen Beginn, auf die Kindheit und die Zeit mit Adamas (»ein Schicksalslied
[...], das ich einst in gliicklicher unverstandiger Jugend meinem Adamas
nachgesprochen«),??! andererseits und vor allem auf die erste Begegnung
mit Diotima, wo es heif}t:

Ich hab’ es heilig bewahrt! wie ein Palladium, hab’ ich es in mir getragen, das
Gottliche, das mir erschien! und wenn hinfort mich das Schicksal ergreift und
von einem Abgrund in den andern mich wirft, und alle Kréfte ertrénkt in mir und alle
Gedanken, so soll dies Einzige doch mich selber tiberleben in mir, und leuchten
in mir und herrschen, in ewiger, unzerstorbarer Klarheit.222

Die von mir hervorgehobenen Stellen finden sich teils wortlich, teils sinn-
gemall im Schicksalslied wieder, auf das hier antizipierend verwiesen wird:
»Und die seligen Augen / Blicken in stiller / Ewiger Klarheit.« (V. 13-15)
»Es schwinden, es fallen / Die leidenden Menschen / Blindlings von einer /
Stunde zur andern, / Wie Wasser von Klippe | Zu Klippe geworfen, | Jahr lang ins
Ungewisse hinab.« (V. 18-24) Das Schicksalslied wird somit zu einem struktu-
rellen Knotenpunkt des gesamten Textes und zu dessen (dezentiertem) sym-
bolischem Zentrum, weil es unterschiedliche Zeitebenen und Handlungs-
momente in sich vereint, weil es als poetische Rede metaphorisch und met-
onymisch auf die »dichterischen Tage« des Protagonisten verweist und weil
sein Zitatcharakter deutlich macht, dafl der Dichter nicht im eigenen Na-
men spricht, sondern dafl er Medium fremder Rede ist.

Die Begegnung mit Diotima steht im Zeichen der Basisopposition des Schick-
salshedes, unsterblich vs. sterblich, schicksallos vs. dem Schicksal unterwor-
fen. Diotima wird von Hyperion dem Bereich der Unsterblichen, Schick-
sallosen zugeordnet. Dadurch wird einerseits die Trennung der Spharen
bekraftigt. Zugleich aber gilt ihm Diotima als vermittelnde Instanz, die Hy-
perion eine Grenziiberschreitung ermdéglicht; sie ist Lethe und verschaftft
thm Vergessenheit des Daseins, so dafi er sich selbst zumindest vortiber-
gehend zu den Unsterblichen zihlen kann. Es kommt zu einer paradoxen
Verschmelzung der Sphéren, denn selbst wenn ihn das Schicksal wieder
hinabstiirzen sollte, méchte er das einmal erblickte Heilige »wie ein Palla-
dium« in sich bewahren. Das Ewige soll im Sterblichen konserviert werden.
Die einzige Instanz, die solches leisten kann, ist die Kunst beziehungsweise
die Dichtung. Deshalb soll Hyperion zum Dichter werden; es geht darum,

221 Bd.II, S. 157.
222 Bd. II, S. 60.

146

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diotima ein Denkmal (ein Palladium) zu setzen.??® Es zeigt sich, daf} die
Rede tber die Geliebte in letzter Konsequenz zu einer Aussage tiber den
Status des literarischen Textes wird, also poetologische Bedeutung erhalt.
Da es sich bei den Aussagen tiber Diotima jedoch um Projektionen handelt
und da diese Projektionen der Geliebten widerspriichliche Eigenschaften
zusprechen, mufl auch das (erst noch zu schaffende) Kunstwerk eine wider-
sprichliche Einheit sein, eben ein Text wie Hyperion, der die Form des Brief-
romans verwendet und sie zugleich abwandelt und dessen Gegenstand eine
Reflexion tiber die Moglichkeiten und Grenzen der Literatur im Zeitalter
funktionaler Differenzierung ist, wobei er die Liebe als Metonymie fiir das
Schreiben verwendet.

Es gilt nun, Diotimas Deutung von ihrer und Hyperions Liebe zu betrach-
ten. Sie, die von sich behauptet, ihn besser zu verstehen als er sich selbst,?*
interpretiert seine Liebe anders als er, nicht als Regressionserfahrung, nicht
als Sinnbestitigung, sondern als Ausdruck seiner Suche nach etwas ande-
rem. Er namlich erklart die Geliebte zur sinnstiftenden Instanz, ohne die die
Natur unvollstindig wére. So sagt er zu ihr, nachdem sie ithr Vertrauen in
die Giite der Natur bekundet hat: »Wir glauben, daf} wir ewig sind, denn
unsere Seele fithlt die Schonheit der Natur. Sie ist ein Stickwerk, ist die
Gottliche, die Vollendete nicht, wenn jemals du in ihr vermifit wirst. Sie
verdient dein Herz nicht, wenn sie erréten muf} vor deinen Hoffnungen.«*?>
Die in solchen Aufierungen sich bekundende Neigung Hyperions, das ge-
liebte Wesen in totalisierender Weise zum Sinnbestétiger zu machen, ist

223 Vgl. hierzu auch Bd. II, S. 81-83, wo Hyperion nach einer Ohnmacht, einer Art Todes-
erfahrung, in den Armen seiner Geliebten erwacht (»Es ist hier eine Liicke in meinem
Dasein. Ich starb, und wie ich erwachte, lag ich am Herzen des himmlischen Médchens.«,
Bd. II, S. 82) und es schliefflich zu einer Verschmelzung der Liebenden kommt. Diese
Verschmelzung beschreibt Hyperion als Angleichung ans Géttliche und als Erfahrung
der absoluten Prasenz, was besonders in der Opposition zwischen der Einwegkommu-
nikation mit dem selbstgeschaffenen Goétterbild und der Zweiwegkommunikation mit
der real anwesenden Geliebten deutlich wird: »Laf} mich, rief ich, laf} mich dein sein, laf}
mich mein vergessen, laf} alles Leben in mir und allen Geist nur dir zufliegen; nur dir, in
seliger endeloser Betrachtung! O Diotima! so stand ich sonst auch vor dem ddémmernden
Gotterbilde, das meine Liebe sich schuf, vor dem Idole meiner einsamen Traume; ich
néhrt’ es traulich [...], aber es gab mir nichts, als was ich gegeben, [...] nun hab’ ich im
Arme dich, und fithle den Othem deiner Brust, und fithle dein Aug’ in meinem Auge,
die schone Gegenwart rinnt mir in alle Sinnen herein, und ich halt’ es aus, ich habe
das Herrlichste so und bebe nicht mehr - ja! ich bin wirklich nicht der ich sonst war,
Diotima! ich bin deines gleichen geworden, und Géttliches spielt mit Géttlichem jetzt,
wie Kinder unter sich spielen. —« (Bd.II, S. 83)

224 Bd.II, S. 76.

225 Bd.IL S. 67.

147

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

jedoch eine Zumutung, die, wie Diotima thm erklért, fir das Scheitern
seiner fritheren Liebesbeziehungen verantwortlich ist. Sie macht ihm Klar,
dafl er in den Geliebten nicht diese selbst begehrte, sondern »eine bessere
Zeit«, »eine schonere Welt«.2?6 Gemeint ist die untergegangene Antike, de-
ren Kenntnis thm durch Adamas vermittelt worden ist. »Du wolltest keine
Menschen, glaube mir, du wolltest eine Welt. Den Verlust von allen gol-
denen Jahrhunderten, so wie du sie, zusammengedringt in Einen gliickli-
chen Moment, empfandest, den Geist von allen Geistern bessrer Zeit, die
Kraft von allen Kriften der Heroén, die sollte dir ein Einzelner, ein Mensch
ersetzen!«*?” Einer solchen Sinnbestitigungszumutung kann kein Mensch
gewachsen sein. Schon der kleinste Fehler mufl zwangsldufig zur Enttdu-
schung fihren. Die Sehnsucht nach dem Ideal st6f3t sich permanent an einer
Realitdt, die dem Ideal nicht entspricht. Diese Diskrepanz ist der Grund
dafiir, dafy Hyperion nicht nur, wie er sagt, bisher schon zweimal »vom Him-
mel auf die Erde geworfen«??8 worden sei (gemeint sind seine gescheiterten
Liebesbeziehungen zu Adamas und Alabanda), sondern dafi dies, wie Dio-
tima thm erklart, »in Einem Tage siebzigmal«??® geschehen miisse. Damit be-
schreibt sie treffend Hyperions haufige abrupte Stimmungsschwankungen,
seinen manisch-depressiven Charakter.?%

Zwar unterwirft sich Diotima nun ihrerseits dem synekdochischen Prinzip
der Liebe (ein Partner steht — pars pro toto — fir alles): »[...] abtriinnig bin
ich geworden von Mai und Sommer und Herbst, und achte des Tages und
der Nacht nicht, wie sonst, gehére dem Himmel und der Erde nicht mehr,
gehore nur Einem, Einem, aber die Blite des Mai’s und die Flamme des
Sommers und die Reife des Herbsts, die Klarheit des Tags und der Ernst
der Nacht, und Erd’ und Himmel ist mir in diesem Einen vereint! so lieb’
ich!«*! Doch wird sie die Erfahrung lehren, daf§ sie mit ihrer urspringli-
chen Skepsis recht hatte: Ein Liebender kann dem anderen die Welt nicht
ersetzen. Hyperion verlafit sie ndmlich, um in den Befreiungskrieg zu zie-

226 Bd. I, S. 76.

227 Bd.IL S. 77.

228 Bd. I, S. 76.

229 Bd.IL S. 77.

230 Vgl. etwa Bd. II, S. 74{., wo Hyperion erzdhlt, wie ihn oft der »allbegeisternde Glaube,
von Diotima geliebt zu sein«, von ihr wegtreibt in die Einsamkeit der »hchsten Berge«.
Dort ergibt er sich der Euphorie einer Verschmelzung mit den Dingen, einer expansiven,
alles erfassenden Liebe. Dann erfolgt ein abrupter Umschwung von der Euphorie zur
Depression: »Aber nicht lange, so war das alles, wie ein Licht, in mir erloschen, und
stumm und traurig, wie ein Schatte, saf ich da und suchte das entschwundne Leben.«
(Bd. II, S. 74)

231 Bd.IL S. 86.

148

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hen. Seine Hoffnungen erfiillen sich nicht, und schliellich entsagt er in
seiner Verzweiflung und Beschamung ihrer Liebe. Als Antwort auf seinen
Abschiedsbrief schreibt Diotima ihm: »Ich wufite es bald; ich konnte dir
nicht Alles sein. Konnt’ ich die Bande der Sterblichkeit dir 16sen? konnt’
ich die Flamme der Brust dir stillen, fiir die kein Quell fleufit und kein
Weinstock wichst? konnt’ ich die Freuden einer Welt in einer Schale dir
reichen?«?32

Die Liebe im emphatischen Sinne als »Medium der Totalinklusion«?33 ist so-
mit, wie nach Adamas und Alabanda auch die Begegnung mit Diotima zeigt,
zum Scheitern verurteilt. Dieses Scheitern wird in Serie vorgefiithrt, von
Diotima reflektiert und dadurch, wie gezeigt wurde, als nicht-kontingent
markiert. Die Liebe scheitert nicht an verdnderbaren Umstinden oder an
individueller menschlicher Unzuldnglichkeit, sondern sie kann den an sie
gestellten Anspruch, Ersatz fiir die verlorene Einheit zu sein, prinzipiell
nicht erfillen. Dies ist der objektive Rahmen fiir die von Hyperion vorge-
nommenen subjektiven Projektionen.?** Doch bleibt der Roman bei der
Konstatierung dieses Scheiterns nicht stehen. Denn die Liebe wird ebenso
wie das politische Handeln auf syntagmatischer Ebene abgel6st vom Schrei-
ben der Briefe, welches den Nexus zwischen der Ebene des énoncé und der
énonciation bildet. Der Hyperion ist ein seine eigene Genese erzihlender Ro-
man. Diese Struktur hat ihre Wurzeln im 18. Jahrhundert (insbesondere im
komischen Roman bei Sterne und Diderot) und sie weist zugleich in ihrer
nicht-parodistischen Verwendung auf das 20. Jahrhundert voraus (Proust,
Joyce, Svevo usw.), weshalb, wie schon erwéhnt, Gerhard Schulz den Hy-
perion neben Texten von Tieck, Friedrich Schlegel, Novalis, Brentano und
anderen zu Recht in die Tradition des europiischen Experimentalromans
eingereiht hat.235 Hierbei ist jedoch auch zu bedenken, dafl der Briefschrei-

232 Bd.IL S. 142.

233 Werber, Liebe als Roman, Kap. 25.

234 Es greift daher zu kurz, wenn man, wie Weilnbock, »Die Gewaltthematik in Hélderlins
Hyperion in beziehungsanalytischer Perspektives, dies tut, Hyperion vorwirft, er sei bezie-
hungsunfihig, oder wenn man wie Janz, »Hoélderlins Flamme«, am Text die fehlende
weibliche Subjektposition kritisiert. Der Text analysiert die historischen Rahmenbedin-
gungen des Schreibens um 1800. Dafiir verwendet er Elemente der damaligen Wirklich-
keit, die er modellierend zu einer Fiktion zusammenfiigt. Hyperion ist sicherlich bezie-
hungsunfihig, aber er ist es nicht aus subjektivem Unvermaégen, sondern weil die gesell-
schaftlichen Rahmenbedingungen die Liebe mit thren Sinniiberfrachtungszumutungen
zum Problem machen. Im Text dominiert sicherlich die ménnliche Position Hyperions,
aber Diotima bleibt nicht blofle Projektionsfliche, sondern sie analysiert ihrerseits hell-
sichtig die Schwachstellen von Hyperions Liebeskonzeption.

235 Die deutsche Literatur zwischen Franzosischer Revolution und Restauration. Erster Teil, S. 398 1.

149

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ber Hyperion nicht der Verfasser des Hyperion-Romans ist (denn er wendet
sich ja nicht an die Offentlichkeit, sondern nur an seinen Freund Bellarmin),
daf} also die kiinstlerisch-schreibende Tatigkeit (die »dichterischen Tage«)
nicht auf der Ebene der erzahlten Geschichte eingeldst wird. Das Schreiben
wird als Postulat ins Jenseits dieser Geschichte projiziert.

Daf} Hyperion zum Dichter werden soll, ergibt sich vor allem aus der be-
reits zitierten Prophezeiung in Diotimas Abschiedsbrief, die gewissermafien
ihren letzten Willen darstellt: »Dir ist dein Lorbeer nicht gereift und deine
Myrten verblithten, denn Priester sollst du sein der géttlichen Natur, und
die dichterischen Tage keimen dir schon. / O kénnt’ ich dich sehn in dei-
ner kiinftigen Schone! Lebe wohl.«?36 Der Lorbeer steht hier fiir den Taten-
ruhm, die Myrten fiir die Liebeserfiilllung.??” Damit ist eine Opposition zwi-
schen Taten und Liebe einerseits und Priesterschaft und Dichtertum ande-
rerseits markiert. Die von Diotima verwendete Metaphorik des Verblithens
und des Keimens impliziert eine zyklische Zeitstruktur, die den Tod nicht
als irreversibles Ende, sondern als Ubergang zwischen zwei Seinszustinden
konzipiert, die sich kontinuierlich zueinander verhalten. Das steht im Ein-
klang mit der pantheistischen Idee von der Priesterschaft »der géttlichen
Natur« und scheint sich in der Schluflapotheose, in der die tote Diotima
Hyperion als Teil der Natur erscheint, zu bestatigen. Nimmt man diese zy-
klische, nicht-lineare Zeitstruktur ernst, so ist das Schreiben eine Metamor-
phose des politischen Handelns und der Liebe. Es steht zu diesen beiden
Bereichen in einer metonymischen Relation. Zugleich aber stehen Liebe
und Dichtung zueinander in einer metaphorischen Relation. Dies ergibt
sich aus folgender Homologie: Hyperions Weg fiihrt ihn von der Liebe zur
politisch-militdrischen Aktion und von da wieder zuriick zur Liebe. Dieses
Handlungs-Syntagma bestitigt die oben zitierte Aussage, wonach die Liebe
Anfang und Ziel des menschlichen Daseins ist: »Dahin fithren alle Stufen
auf der Schwelle des Lebens. Daher kommen wir, dahin gehn wir.«?8 Ana-
log ist aber das Verhaltnis zwischen Dichtung und Philosophie, wie Hype-
rion bei der Uberfahrt nach Athen erldutert: »Die Dichtung, sagt’ ich, mei-
ner Sache gewif, ist der Anfang und das Ende dieser Wissenschaft [sc. der
Philosophie]. Wie Minerva aus Jupiters Haupt, entspringt sie aus der Dich-
tung eines unendlichen géttlichen Seins. Und so lduft am End’ auch wie-
der in ihr das Unvereinbare in der geheimnisvollen Quelle der Dichtung

236 Bd. I, S. 163.
237 Bd. 1L, S. 1064f.
238 Bd. IL, S. 65.

150

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zusammen.«?* Wie die Liebe, so ist also auch die Dichtung Ausgangspunkt
und Ziel, und zwar im kollektiven wie im individuellen Sinn. Was fur die
Entwicklung Athens gilt, wiederholt sich in Hyperions Erleben. Die Dich-
tung steht am Anfang und am Ende seiner Entwicklung. Am Anfang ist die
»himmlische Ruhe« der Kindheit, von der es »keine Begriffe«**? gibt. Dieser
Zustand kann in seiner Essenz nur dichterisch mitgeteilt werden, und zwar,
wie wir gesehen haben, etwa mit einem Text wie Alabandas Schicksalslied, dex
aber pars pro toto fir den poetischen Roman Hyperion steht. Danach kommt
die Phase der reflexiven Entzweiung, des Bewufitseins eines unwiederbring-
lichen Verlustes und der eigenen Sterblichkeit. In dieser Phase werden mit
der Liebe und der politischen Aktion zwei Heilmittel ausprobiert, die jedoch
beide versagen. Eine dritte Moglichkeit wird im Athenerbrief projektiv ent-
worfen, bleibt aber unausgefiihrt: die Tatigkeit des Erziehers. Am Ende
steht dann - jenseits des im Text nicht erklarten Hiats zwischen Erleben und
Schreiben beziehungsweise zwischen Briefeschreiben und Buchpublikation -
nicht Hyperions, sondern Hélderlins dichterisches Werk, der Pseudobrief-
roman Hyperion, in dem das Unsagbare, jenseits des Begrifflichen Angesie-
delte der eigenen Erfahrung mit poetischen Mitteln (Metaphern, Aposiope-
sen, Appellfiguren, gehobenem Stil mit Hiatvermeidung, Autoreflexivitit)
modelliert wird. Dieser Text thematisiert, indem er tiber Liebe und ihr
Scheitern spricht, seine eigenen aporetischen Grundlagen, das heifit den
Anspruch, die Zerrissenheit der Gegenwart durch dsthetische Erfahrung zu
heilen, bei gleichzeitiger Einsicht in die Unerfillbarkeit dieses Anspruchs.

239 Bd.II, S. 91.
240 Bd.IL S. 17.

151

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968218836-107 - am 13.01.2026, 08:50:10. https://wwwlnllbra.com/de/agh - Open Access - ) Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.2  Die Funktion der Liebe im Prosa-Entwurf zur metrischen Fassung des Hyperion
	2.3  Liebe als Rezeptionshaltung und illusionäre Verschmelzung mit der Natur
	2.4  Hyperion und Adamas: Die Parallelität von Lieben und Erzählen als Mangelerfahrung
	2.5  Hyperion und Alabanda: Die Affi nität von Liebe und Gewalt
	2.6  Hyperion und Diotima: Liebe als Metonymie und Metapher des Schreibens

