Rezensionen

the way they are, and imagine themselves to be, shaped
by hardship and dislocation of respective communities in
the past. She convincingly demonstrates how processes of
acculturation, hybridization, and assimilation lead to re-
considerations in conceptualizing the cultural “self” and
the transformation of identification among members of
the diasporic communities, while continuously propound-
ing purity and intactness of their “homogeneous” entities.
Minority communities are forced to adapt and conform
to prevalent local political and political contexts; e.g., the
majority of Circassians assimilated into a Turkish national
identity and are indistinguishable from Turks in Turkey,
whereas Circassian communities in Jordan reject assimi-
lation outright, but are well integrated in society and rep-
resented in politics as a minority community (120-131).
This demonstrates how identities are to some extent con-
strained and formed by surrounding context, but also self-
defined, fragmentary, multiple and fluid. This multiplic-
ity of identities allows for an accommodation of the past
and the present, the experiencing of home and imagined
homeland as mutually inclusive.

Chatty’s study places a strong emphasis on the histori-
cal regional context of displacement and on the position-
ing of the communities in the social and political textures
of selected Middle Eastern states. In addition to this rather
geographically narrow focus and the strong accentuation
on historical macro-processes, the study falls short of in-
cluding sufficiently detailed depictions of social practic-
es in which processes of assimilation, integration, cohe-
sion, or matters of belonging should be represented. The
reference to secondary sources clearly dominates over
ethnographic data, with history outbalancing anthropol-
ogy. However, given the remarkable lack of comparative
studies of displacement and forced migration in the Mid-
dle East, Chatty’s book is an invaluable contribution. By
granting a detailed overview over experiences of disper-
sal, assimilation, and integration of four minority commu-
nities against the backdrop of the broad sweep of Medi-
terranean history, the book’s greatest merit might not be
its advancements of theoretical insights of involuntary mi-
gration processes and displacement, but the way it chal-
lenges narratives of state formation and how it examines
continuous pressures on minority communities to change,
adapt, and conform to practices and features of majority
communities in heterogeneous Levantine societies in the
past and today. Moreover, it humanizes the harsh experi-
ences of forced migration, resettlement, and integration,
processes that shape the social features of the Middle East
to this day. Erik Mohns

Christoph, Henning: Voodoo — Die Kraft des Hei-
lens. (Dokumentarfilm.) Miinchen: Alamode Filmdistri-
bution, 2009. 70 min. / OmU. Preis: € 20.99

Die Aussage des Ethnologen, Fotojournalisten und
Filmemachers Henning Christoph “Wir brauchen immer
eine Erkldrung fiir alles. Dazu muss ich sagen, dass ich
damit vor langem aufgehort habe ... Ich akzeptiere und
ich bin privilegiert, dass ich dokumentieren darf” ist pa-
radigmatisch fiir seinen 2007 in Benin gedrehten Film: Er

Anthropos 106.2011

643

dokumentiert ohne Kommentar, und ist nur mit den ein-
zelnen Kapiteln vorgeschalteten, in das folgende Ritual
einfiihrenden Texttafeln versehen.

Der Film ist eine Reise in zwolf Kapiteln durch das
Benin des Voodoo. Er beginnt mit einem Schuss: Anléss-
lich eines Festes zu Ehren des Kriegsgottes Gligbangbé
wird mit einem Schrotgewehr auf einen Mann geschos-
sen, der aufgrund mehrtdgiger Vorbereitung unverletzt
bleibt. Die Szene ist eine Reminiszenz an Henning Chris-
tophs erste Begegnung mit dem Voodoo bei dem Voodoo-
Priester Sossa Guédéhoungué Ende der 1970er Jahre, ei-
nem Onkel seines langjdhrigen Forschungsassistenten
Paul Akakpo.

Im Folgenden lernen die Zuschauer die Protagonistin,
Rosaline Hounkponou, kennen, eine junge Marktfrau, die
unter Alptraumen und Magenschmerzen leidet. Das Film-
team begleitet sie iiber viele Wochen zu diversen Zere-
monien bei unterschiedlichen Priestern. Zunéchst sucht
Rosaline einen Priester auf, der fiir sie das Fa-Orakel be-
fragt, ein mit 256 Kombinationsmoglichkeiten und den
dazugehorigen Sinnspriichen duflerst komplexes Orakel.
Das Orakel ergibt, dass Rosaline Opfer von Hexerei wur-
de und es einiger Rituale bedarf, um von dieser Hexerei
loszukommen. Am Ende des Films wird Rosaline in den
Kult der Mami Wata initiiert. Dies ist die letzte Zeremo-
nie. Danach ist sie von ihren Schmerzen und Alptriumen
geheilt und vor weiteren Angriffen der Hexen geschiitzt.

Diese kurze Zusammenfassung wird der Vielfalt des
Films jedoch nicht gerecht. Zwar taucht Rosaline im Lau-
fe des Films immer wieder auf, dennoch folgt der Film
nicht strikt ihrem Heilungsweg, sondern zeigt zahlreiche
Facetten des Voodoo, in denen sich die Grundprinzipien
des Voodoo herauskristallisieren.

Zu den Bestandteilen des Voodoo zidhlen Opfer und
Trance. Zu einem Ritual gehort meist das Schlachten ei-
nes Huhnes oder einer Ziege. Was fiir westliche Augen
grausam und gefiihllos erscheinen mag, meint das Ge-
genteil: Indem dem Huhn das Leben genommen wird,
wird dem Bittsteller Lebenskraft geschenkt. Um beson-
dere Kraft geht es auch bei der Trance. In ihr werden die
menschlichen Fahigkeiten der Gldubigen erweitert, sie
werden zu dem Gott, den sie verkorpern, und dadurch zu
Mittlern zwischen den Welten. Auch hier zeigt der Film,
wie das auf den ersten Blick bedrohlich und chaotisch
Wirkende erlernt wurde und fiirsorglich begleitet wird.
Die Rituale beginnen hiufig mit einem dem jeweiligen
Gott gewidmeten Tanz, bei dem die Eigenheiten, wie
etwa das lahme Bein des Gottes Sakpata, getanzt wer-
den. Die Bewegung bewirkt zusammen mit einem be-
stimmten Trommelrhythmus Hyperventilation, die zur
Trance fiihrt. Die autoaggressive Trance im Goro-Voo-
doo zeigt die Uberlegenheit der Kriegergotter gegeniiber
den Hexen, die sie bekdmpfen. Die Voodoosi, die sich in
Trance mit Messern verletzen und auf Hausdécher klet-
tern, werden Tage vorher darauf vorbereitet und wihrend
der Trance von élteren, erfahrenen Voodoosi begleitet, die
den Zeitpunkt kennen, an dem die Trance beendet werden
sollte — eine behutsame Prozedur, die mehrere Stunden
dauern kann. Wunderbar fingt der Film das Erstaunen in
den Gesichtern der aus der Trance Erwachten ein.

216.72.216171, am 12.01.2026, 05:41:30. @ Urheberrechtiich gaschiltztar Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-643

644

Priester und Pflanzenheiler spielen eine zentrale Rolle
im Voodoo — der Film nennt sie im Abspann namentlich.
Sie berichten von ihrem umfassenden Pflanzenwissen und
nehmen die Zuschauer mit auf den Markt fiir Voodoo-
Objekte und zur frithmorgendlichen Pflanzensuche. Man
erfihrt, dass die Pflanzen fiir fiebersenkende Medizin auf
unterschiedliche Art und Weise gepfliickt werden miis-
sen — mit der Hand, dem Mund, dem Fuf} oder nackt. All
diese Gesten zeigen die Demut der Heiler gegeniiber der
Natur.

Demut weist auch auf ein weiteres Prinzip des Voo-
doo hin — die Versohnung. Siihnerituale wirken eher ver-
sohnend als strafend, dienen weniger der Verurteilung der
Beteiligten als vielmehr der Wiederherstellung der mora-
lischen Ordnung. Das jeweilige Fehlverhalten wird den
bdsen Michten angelastet, die von den Betroffenen Besitz
ergriffen haben. Bei einem Siihneritual fiir den Gott des
Blitzes und des Donners, Heviesso, miissen zwei junge
Diebe Opfertiere bringen. Sie werden gereinigt und ver-
sohnen sich mit Heviesso und den anderen Gottern, mit
den Ahnen und den Altesten um wieder frei zu sein. Bei
einem weiteren Siithneritus muss sich ein Bauer, der ver-
sehentlich eine Schlange auf seinem Feld getotet hat, mit
dem Schlangengott Dan versdhnen. Der Priester legt dem
durch Amulette Geschiitzten eine Schlange um den Hals.
Die Schlange verschont ihn und in der abschlieBenden
Szene tanzt er neben ihr zum Zeichen der Aussohnung.

Im Azeto-Ritual schlieBlich wird eine “Hexe”, ein von
bosen Kriften besessenes Midchen, gereinigt und wie-
der in die Gemeinschaft aufgenommen. Das 13-jdhrige
Maidchen hat sich selber beschuldigt, eine Hexe zu sein:
Es hatte dem Baby seiner Schwester den Tod gewiinscht,
worauthin dieses starb. Das Mddchen méchte nun mit Hil-
fe des Rituals geheilt werden. Laut Henning Christoph
kommt diese Form der Schuldgefiihle héufig bei Puber-
tierenden vor und die Rituale wirken wie eine Psycho-
therapie. Es wird geheilt und niemals verdammt und ver-
jagt—im Unterschied zu einigen Ritualen der zahlreichen
Pfingstkirchen. Die Heilungszeremonie fiir das Médchen
dauert 14 Tage. Mehrmals wird es gereinigt, ehe es zu-
riick zu seiner Familie geschickt und wieder von ihr auf-
genommen wird.

Henning Christoph zufolge wird selbst die schwar-
ze Magie meist nur angewendet, wenn sie moralisch ge-
rechtfertigt ist, und der Schadensmagier ist auch derje-
nige, der schwarze Magie wieder aufheben kann. Eine
mogliche Form von Hexerei oder schwarzer Magie ist die
Verwendung eines Bocio, dessen Herstellung im Film ge-
zeigt wird. An diesen aus einer Agglomeration diverser
Bestandteile bestehenden Objekten werden unter ande-
rem kleine Schlosser angebracht, die den Mensch binden
und handlungsunfihig machen sollen. Die Holi, eine Eth-
nie im Osten Benins an der Grenze nach Nigeria, die diese
Objekte herstellen, gelten als Schwarzmagier. Christoph
sieht diese schwarze Magie als Mittel der Verteidigung
einer kleinen Ethnie, die umgeben ist von der méchtigen
Ethnie der Yoruba.

Auch wenn es in dieser Episode um Abgrenzung geht,
so zeichnet sich der Voodoo eigentlich durch seine Offen-
heit gegeniiber anderen Glaubensvorstellungen aus. Die-

Rezensionen

sen inklusiven Charakter des Voodoo zeigt der Film etwa
in der Anrufung eines Heilers “Jesus, Mawu [Schopfer-
gott des Voodoo], Allah Saliki” oder in Atigali, einem der
neueren Voodoo-Kulte Benins, der auf den ersten Blick
wie ein pfingstkirchlicher Gottesdienst wirkt. Umgekehrt
kann die autoaggressive Trance zu Ehren der Kriegsgot-
ter direkt neben einer Moschee stattfinden — ein Bild re-
ligioser Toleranz.

Toleranz ist das priagende Motiv des Films. Das Ver-
hiltnis zwischen Protagonisten und Filmteam tritt in den
Hintergrund — die Filmcrew scheint gar nicht wahrge-
nommen zu werden (sieht man einmal ab von einigen In-
terviews am Anfang des Films). Dies spricht dafiir, dass
Henning Christoph nicht nur hervorragende Kontakte be-
sitzt, die das Filmen erst ermoglichten, sondern auch tiber
Jahre hinweg Vertrauen aufbauen konnte. In dem respekt-
vollen Verhalten gegeniiber den Zeremonien spiirt man
Christophs positive Haltung zum Voodoo. Die Rituale,
die fiir den Uneingeweihten oft bedrohlich wirken, fiir
die Gldubigen aber in erster Linie der Heilung dienen,
werden nicht beschonigt, aber auch nicht reilerisch dar-
gestellt. Der Film verzichtet fast vollig auf Stilmittel. Nur
an zwei Stellen wird zur Verdeutlichung tiefer Trance der
Tonpegel abgesenkt — es herrscht Stille.

Der Film besticht durch eine Fiille eindriicklicher Bil-
der von zum Teil noch nie gefilmten Ritualen. Der Ver-
zicht auf einen Kommentar fiihrt dazu, dass sich man-
ches nur Experten erschlieft. Hier zeigt sich der Vorteil
der DVD: Im Bonusmaterial findet sich ein erkldrender
Audiokommentar Henning Christophs, durch den die Ri-
tuale auch interessierten Laien zugidnglich werden. Dies
ist ein grofer Verdienst, denn wie ein Priester im Film zi-
tiert wird: “Wenn man sein ganzes Leben mit dem Voo-
doo zubringt, egal ob einheimisch oder fremd, versteht
und weill man so viel, wie das Auge zwischen zwei Lid-
schlédgen sieht.” Clara Himmelheber

Coben, Herminia Meiiez: Verbal Arts in Philippine
Indigenous Communities. Poetics, Society, and History.
Quezon City: Ateneo de Manila University Press, 2009.
392 pp. ISBN 978-971-550-583-3.

Herminia Mefiez Coben’s book draws together work
on ten different indigenous communities — Isneg, Kalinga,
Ifugao, Kankanay, Mangyan, Subanon, Bukidnon, Bago-
bo, Tausug, and Sama Dilaut — and presents the close
links between socioeconomic organisation, religion, pol-
itics, values, interethnic relations, and verbal arts found in
these communities. The central role of verbal artists in the
management of both tradition and sociocultural change
is highlighted as the main theme of the book. Coben thus
opts for a dynamic approach where verbal arts are under-
stood as modes of social action which influence signifi-
cantly on the course of history, rather than as representing
tradition. Throughout the book, Coben describes how this
plays out in different ways within the diverse communi-
ties, as well as how some recurring ideas and practices can
be identified within all of them. The ideas of the power of
words and tropes, the practice of linguistic play and par-
allelism, a predilection for antiphonal discourse, dialogic

Anthropos 106.2011

216.72.216171, am 12.01.2026, 05:41:30. @ Urheberrechtiich gaschiltztar Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnis Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-643

