
Anthropos  106.2011

643Rezensionen

the way they are, and imagine themselves to be, shaped 
by hardship and dislocation of respective communities in 
the past. She convincingly demonstrates how processes of 
acculturation, hybridization, and assimilation lead to re-
considerations in conceptualizing the cultural “self” and 
the transformation of identification among members of 
the diasporic communities, while continuously propound-
ing purity and intactness of their “homogeneous” entities. 
Minority communities are forced to adapt and conform 
to prevalent local political and political contexts; e.g., the 
majority of Circassians assimilated into a Turkish national 
identity and are indistinguishable from Turks in Turkey, 
whereas Circassian communities in Jordan reject assimi-
lation outright, but are well integrated in society and rep-
resented in politics as a minority community (120 – ​131). 
This demonstrates how identities are to some extent con-
strained and formed by surrounding context, but also self-
defined, fragmentary, multiple and fluid. This multiplic-
ity of identities allows for an accommodation of the past 
and the present, the experiencing of home and imagined 
homeland as mutually inclusive. 

Chatty’s study places a strong emphasis on the histori-
cal regional context of displacement and on the position-
ing of the communities in the social and political textures 
of selected Middle Eastern states. In addition to this rather 
geographically narrow focus and the strong accentuation 
on historical macro-processes, the study falls short of in-
cluding sufficiently detailed depictions of social practic-
es in which processes of assimilation, integration, cohe-
sion, or matters of belonging should be represented. The 
reference to secondary sources clearly dominates over 
ethnographic data, with history outbalancing anthropol-
ogy. However, given the remarkable lack of comparative 
studies of displacement and forced migration in the Mid-
dle East, Chatty’s book is an invaluable contribution. By 
granting a detailed overview over experiences of disper-
sal, assimilation, and integration of four minority commu-
nities against the backdrop of the broad sweep of Medi-
terranean history, the book’s greatest merit might not be 
its advancements of theoretical insights of involuntary mi-
gration processes and displacement, but the way it chal-
lenges narratives of state formation and how it examines 
continuous pressures on minority communities to change, 
adapt, and conform to practices and features of majority 
communities in heterogeneous Levantine societies in the 
past and today. Moreover, it humanizes the harsh experi-
ences of forced migration, resettlement, and integration, 
processes that shape the social features of the Middle East 
to this day.  Erik Mohns 

Christoph, Henning: Voodoo – Die Kraft des Hei-
lens. (Dokumentarfilm.) München: Alamode Filmdistri-
bution, 2009. 70 min. / OmU. Preis: € 20.99

Die Aussage des Ethnologen, Fotojournalisten und 
Filmemachers Henning Christoph “Wir brauchen immer 
eine Erklärung für alles. Dazu muss ich sagen, dass ich 
damit vor langem aufgehört habe … Ich akzeptiere und 
ich bin privilegiert, dass ich dokumentieren darf” ist pa-
radigmatisch für seinen 2007 in Benin gedrehten Film: Er 

dokumentiert ohne Kommentar, und ist nur mit den ein-
zelnen Kapiteln vorgeschalteten, in das folgende Ritual 
einführenden Texttafeln versehen.

Der Film ist eine Reise in zwölf Kapiteln durch das 
Benin des Voodoo. Er beginnt mit einem Schuss: Anläss-
lich eines Festes zu Ehren des Kriegsgottes Gligbangbé 
wird mit einem Schrotgewehr auf einen Mann geschos-
sen, der aufgrund mehrtägiger Vorbereitung unverletzt 
bleibt. Die Szene ist eine Reminiszenz an Henning Chris-
tophs erste Begegnung mit dem Voodoo bei dem Voodoo- 
Priester Sossa Guédéhoungué Ende der 1970er Jahre, ei-
nem Onkel seines langjährigen Forschungsassistenten 
Paul Akakpo.

Im Folgenden lernen die Zuschauer die Protagonistin, 
Rosaline Hounkponou, kennen, eine junge Marktfrau, die 
unter Alpträumen und Magenschmerzen leidet. Das Film-
team begleitet sie über viele Wochen zu diversen Zere-
monien bei unterschiedlichen Priestern. Zunächst sucht 
Rosaline einen Priester auf, der für sie das Fa-Orakel be-
fragt, ein mit 256 Kombinationsmöglichkeiten und den 
dazugehörigen Sinnsprüchen äußerst komplexes Orakel. 
Das Orakel ergibt, dass Rosaline Opfer von Hexerei wur-
de und es einiger Rituale bedarf, um von dieser Hexerei 
loszukommen. Am Ende des Films wird Rosaline in den 
Kult der Mami Wata initiiert. Dies ist die letzte Zeremo-
nie. Danach ist sie von ihren Schmerzen und Alpträumen 
geheilt und vor weiteren Angriffen der Hexen geschützt.

Diese kurze Zusammenfassung wird der Vielfalt des 
Films jedoch nicht gerecht. Zwar taucht Rosaline im Lau-
fe des Films immer wieder auf, dennoch folgt der Film 
nicht strikt ihrem Heilungsweg, sondern zeigt zahlreiche 
Facetten des Voodoo, in denen sich die Grundprinzipien 
des Voodoo herauskristallisieren.

Zu den Bestandteilen des Voodoo zählen Opfer und 
Trance. Zu einem Ritual gehört meist das Schlachten ei-
nes Huhnes oder einer Ziege. Was für westliche Augen 
grausam und gefühllos erscheinen mag, meint das Ge-
genteil: Indem dem Huhn das Leben genommen wird, 
wird dem Bittsteller Lebenskraft geschenkt. Um beson-
dere Kraft geht es auch bei der Trance. In ihr werden die 
menschlichen Fähigkeiten der Gläubigen erweitert, sie 
werden zu dem Gott, den sie verkörpern, und dadurch zu 
Mittlern zwischen den Welten. Auch hier zeigt der Film, 
wie das auf den ersten Blick bedrohlich und chaotisch 
Wirkende erlernt wurde und fürsorglich begleitet wird. 
Die Rituale beginnen häufig mit einem dem jeweiligen 
Gott gewidmeten Tanz, bei dem die Eigenheiten, wie 
etwa das lahme Bein des Gottes Sakpata, getanzt wer-
den. Die Bewegung bewirkt zusammen mit einem be-
stimmten Trommelrhythmus Hyperventilation, die zur 
Trance führt. Die autoaggressive Trance im Goro-Voo-
doo zeigt die Überlegenheit der Kriegergötter gegenüber 
den Hexen, die sie bekämpfen. Die Voodoosi, die sich in 
Trance mit Messern verletzen und auf Hausdächer klet-
tern, werden Tage vorher darauf vorbereitet und während 
der Trance von älteren, erfahrenen Voodoosi begleitet, die 
den Zeitpunkt kennen, an dem die Trance beendet werden 
sollte – eine behutsame Prozedur, die mehrere Stunden 
dauern kann. Wunderbar fängt der Film das Erstaunen in 
den Gesichtern der aus der Trance Erwachten ein.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-643 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-643


644

Anthropos  106.2011

Rezensionen

Priester und Pflanzenheiler spielen eine zentrale Rolle 
im Voodoo – der Film nennt sie im Abspann namentlich. 
Sie berichten von ihrem umfassenden Pflanzenwissen und 
nehmen die Zuschauer mit auf den Markt für Voodoo-
Objekte und zur frühmorgendlichen Pflanzensuche. Man 
erfährt, dass die Pflanzen für fiebersenkende Medizin auf 
unterschiedliche Art und Weise gepflückt werden müs-
sen – mit der Hand, dem Mund, dem Fuß oder nackt. All 
diese Gesten zeigen die Demut der Heiler gegenüber der 
Natur.

Demut weist auch auf ein weiteres Prinzip des Voo-
doo hin – die Versöhnung. Sühnerituale wirken eher ver-
söhnend als strafend, dienen weniger der Verurteilung der 
Beteiligten als vielmehr der Wiederherstellung der mora-
lischen Ordnung. Das jeweilige Fehlverhalten wird den 
bösen Mächten angelastet, die von den Betroffenen Besitz 
ergriffen haben. Bei einem Sühneritual für den Gott des 
Blitzes und des Donners, Heviesso, müssen zwei junge 
Diebe Opfertiere bringen. Sie werden gereinigt und ver-
söhnen sich mit Heviesso und den anderen Göttern, mit 
den Ahnen und den Ältesten um wieder frei zu sein. Bei 
einem weiteren Sühneritus muss sich ein Bauer, der ver-
sehentlich eine Schlange auf seinem Feld getötet hat, mit 
dem Schlangengott Dan versöhnen. Der Priester legt dem 
durch Amulette Geschützten eine Schlange um den Hals. 
Die Schlange verschont ihn und in der abschließenden 
Szene tanzt er neben ihr zum Zeichen der Aussöhnung. 

Im Azeto-Ritual schließlich wird eine “Hexe”, ein von 
bösen Kräften besessenes Mädchen, gereinigt und wie-
der in die Gemeinschaft aufgenommen. Das 13-jährige 
Mädchen hat sich selber beschuldigt, eine Hexe zu sein: 
Es hatte dem Baby seiner Schwester den Tod gewünscht, 
woraufhin dieses starb. Das Mädchen möchte nun mit Hil-
fe des Rituals geheilt werden. Laut Henning Christoph 
kommt diese Form der Schuldgefühle häufig bei Puber-
tierenden vor und die Rituale wirken wie eine Psycho-
therapie. Es wird geheilt und niemals verdammt und ver-
jagt – im Unterschied zu einigen Ritualen der zahlreichen 
Pfingstkirchen. Die Heilungszeremonie für das Mädchen 
dauert 14 Tage. Mehrmals wird es gereinigt, ehe es zu-
rück zu seiner Familie geschickt und wieder von ihr auf-
genommen wird.

Henning Christoph zufolge wird selbst die schwar-
ze Magie meist nur angewendet, wenn sie moralisch ge-
rechtfertigt ist, und der Schadensmagier ist auch derje-
nige, der schwarze Magie wieder aufheben kann. Eine 
mögliche Form von Hexerei oder schwarzer Magie ist die 
Verwendung eines Bocio, dessen Herstellung im Film ge-
zeigt wird. An diesen aus einer Agglomeration diverser 
Bestandteile bestehenden Objekten werden unter ande-
rem kleine Schlösser angebracht, die den Mensch binden 
und handlungsunfähig machen sollen. Die Holi, eine Eth-
nie im Osten Benins an der Grenze nach Nigeria, die diese 
Objekte herstellen, gelten als Schwarzmagier. Christoph 
sieht diese schwarze Magie als Mittel der Verteidigung 
einer kleinen Ethnie, die umgeben ist von der mächtigen 
Ethnie der Yoruba.

Auch wenn es in dieser Episode um Abgrenzung geht, 
so zeichnet sich der Voodoo eigentlich durch seine Offen-
heit gegenüber anderen Glaubensvorstellungen aus. Die-

sen inklusiven Charakter des Voodoo zeigt der Film etwa 
in der Anrufung eines Heilers “Jesus, Mawu [Schöpfer-
gott des Voodoo], Allah Saliki” oder in Atigali, einem der 
neueren Voodoo-Kulte Benins, der auf den ersten Blick 
wie ein pfingstkirchlicher Gottesdienst wirkt. Umgekehrt 
kann die autoaggressive Trance zu Ehren der Kriegsgöt-
ter direkt neben einer Moschee stattfinden – ein Bild re-
ligiöser Toleranz. 

Toleranz ist das prägende Motiv des Films. Das Ver-
hältnis zwischen Protagonisten und Filmteam tritt in den 
Hintergrund – die Filmcrew scheint gar nicht wahrge-
nommen zu werden (sieht man einmal ab von einigen In-
terviews am Anfang des Films). Dies spricht dafür, dass 
Henning Christoph nicht nur hervorragende Kontakte be-
sitzt, die das Filmen erst ermöglichten, sondern auch über 
Jahre hinweg Vertrauen aufbauen konnte. In dem respekt-
vollen Verhalten gegenüber den Zeremonien spürt man 
Christophs positive Haltung zum Voodoo. Die Rituale, 
die für den Uneingeweihten oft bedrohlich wirken, für 
die Gläubigen aber in erster Linie der Heilung dienen, 
werden nicht beschönigt, aber auch nicht reißerisch dar-
gestellt. Der Film verzichtet fast völlig auf Stilmittel. Nur 
an zwei Stellen wird zur Verdeutlichung tiefer Trance der 
Tonpegel abgesenkt – es herrscht Stille.

Der Film besticht durch eine Fülle eindrücklicher Bil-
der von zum Teil noch nie gefilmten Ritualen. Der Ver-
zicht auf einen Kommentar führt dazu, dass sich man-
ches nur Experten erschließt. Hier zeigt sich der Vorteil 
der DVD: Im Bonusmaterial findet sich ein erklärender 
Audiokommentar Henning Christophs, durch den die Ri-
tuale auch interessierten Laien zugänglich werden. Dies 
ist ein großer Verdienst, denn wie ein Priester im Film zi-
tiert wird: “Wenn man sein ganzes Leben mit dem Voo-
doo zubringt, egal ob einheimisch oder fremd, versteht 
und weiß man so viel, wie das Auge zwischen zwei Lid-
schlägen sieht.”  Clara Himmelheber 

Coben, Herminia Meñez: Verbal Arts in Philippine 
Indigenous Communities. Poetics, Society, and History. 
Quezon City: Ateneo de Manila University Press, 2009. 
392 pp. ISBN 978-971-550-583-3.

Herminia Meñez Coben’s book draws together work 
on ten different indigenous communities – Isneg, Kalinga, 
Ifugao, Kankanay, Mangyan, Subanon, Bukidnon, Bago-
bo, Tausug, and Sama Dilaut – and presents the close 
links between socioeconomic organisation, religion, pol-
itics, values, interethnic relations, and verbal arts found in 
these communities. The central role of verbal artists in the 
management of both tradition and sociocultural change 
is highlighted as the main theme of the book. Coben thus 
opts for a dynamic approach where verbal arts are under-
stood as modes of social action which influence signifi-
cantly on the course of history, rather than as representing 
tradition. Throughout the book, Coben describes how this 
plays out in different ways within the diverse communi-
ties, as well as how some recurring ideas and practices can 
be identified within all of them. The ideas of the power of 
words and tropes, the practice of linguistic play and par-
allelism, a predilection for antiphonal discourse, dialogic 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-643 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-643

