Kritik, Zwang und das heilige Leben

in Walter Benjamins »Zur Kritik der Gewalt«

JupiTH BUTLER

Ich mochte die Frage der Gewalt aufgreifen, oder genauer die Frage, worin
eine Kritik der Gewalt bestehen kénnte. Welche Bedeutung nimmt der Be-
grift der Kritik an, wenn es um eine Kritik der Gewalt geht? Eine Kritik der
Gewalt untersucht die Bedingungen der Gewalt und ihrer Rechtfertigung,
aber sie fragt auch danach, wie die Fragen, die wir stellen, bereits im Vor-
hinein unser Verstindnis von Gewalt bestimmen. Was also macht Gewalt
aus und erlaubt es uns, diese Frage nach den Bedingungen der Gewalt
tiberhaupt zu stellen, und miissen wir nicht zunichst wissen, wie diese
Frage zu behandeln ist, bevor wir fragen, so wie wir es tun miissen, wel-
ches die legitimen und illegitimen Formen der Gewalt sind? Ich verstehe
Walter Benjamins Aufsatz »Zur Kritik der Gewalt« aus dem Jahre 1921 als
eine Kritik legaler Gewalt, also der Art von Gewalt, die der Staat austibt, in-
dem er einen bindenden Rechtsstatus gegeniiber seinen Subjekten errich-
tet und aufrechterhilt.” Mit seiner Kritik bietet Benjamin mindestens
zwel verschiedene Ansitze an. Zunichst fragt er: Wie ist legale Gewalt
moglich? Was ist das fiir ein Recht, das um seiner bindenden Wirkung wil-
len der Gewalt oder zumindest des Zwangs bedarf? Ebenso fragt er, was ist
das fiir eine Gewalt, dass sie diese rechtliche Form annehmen kann? In-
dem er diese letztere Frage stellt, er6ffnet Benjamin eine zweite Schneise
fiir seine Uberlegungen: Kann es eine andere Form der Gewalt geben, die
frei von Zwang ist, eine Form der Gewalt, die gegen die zwingende Macht
des Rechts angerufen und geltend gemacht werden kann? Er geht noch
weiter und fragt, ob es eine Art von Gewalt geben kann, die nicht nur dem
Zwang entgegengesetzt werden kann, sondern die selbst frei von Zwang ist
und in diesem Sinne, wenn nicht noch im anderen, grundlegend gewaltfrei

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | JUDITH BUTLER

ist. Er nennt eine solche zwangsfreie Gewalt »unblutig«, was zu implizie-
ren scheint, dass sie nicht gegen den menschlichen Kérper und menschli-
ches Leben gerichtet ist. Wie wir sehen werden, ist noch nicht abschlie-
Rend geklirt, ob er dieses Versprechen auch einlésen kann. Wenn er es
kénnte, dann wiirde er eine Gewalt ins Spiel bringen, die den Zwang zu
zerstoren vermag, ohne dabei Blut zu vergiefRen. Dies wiirde die paradoxe
Moglichkeit einer gewaltfreien Gewalt eréffnen, und ich hoffe zeigen zu
konnen, was aus dieser Moglichkeit in Benjamins Aufsatz folgt.
Benjamins Aufsatz ist notorisch schwierig. Wir miissen mit zahlrei-
chen Unterscheidungen umgehen, und es scheint, als wiirde uns das im-
mer nur fiir wenige Momente gelingen, bevor jene uns wieder entgleiten.
Es gibt zwei Arten von Unterscheidungen, mit denen man arbeiten muss,
wenn man verstehen will, was Benjamin in diesem Aufsatz tut. Zunichst
treffen wir auf die Unterscheidung zwischen rechtsetzender und rechtserhal-
tender Gewalt. Rechtserhaltende Gewalt wird von den Gerichten und nattir-
lich von der Polizei ausgeiibt. Sie reprasentiert die wiederholte und institu-
tionalisierte Anstrengung, die bindende Kraft des Rechts gegeniiber der
Bevélkerung, die durch das Recht regiert wird, aufrechtzuerhalten. Rechts-
erhaltende Gewalt reprisentiert die alltdglichen Formen, in denen die fiir
seine Subjekte bindende Kraft des Rechts immer wieder hergestellt wird.
Als rechtsetzend hingegen gilt eine Gewalt, die ein Gemeinwesen entste-
hen lasst und Recht herstellt. Rechtsetzende Gewalt kann aber auch als ein
Vorrecht durch das Militir wahrgenommen werden, das Zwangshandlun-
gen einfiithrt, um eine widerspenstige Bevilkerung zu bindigen. Interes-
santerweise kann das Militdr, je nach Kontext, ein Beispiel fiir rechtsetzen-
de wie fiir rechtserhaltende Gewalt sein. Wir werden zu diesem Punkt zu-
riickkehren, wenn wir der Frage nachgehen, ob es noch eine weitere Ge-
walt geben kann, eine dritte Moglichkeit der Gewalt, die iiber die rechtset-
zende und rechtserhaltende hinausgeht und sich ihr entgegenstellt. Wenn
wir uns jedoch zunichst auf die rechtsetzende Gewalt konzentrieren, so
scheint Benjamin eindeutig davon auszugehen, dass der Akt der Rechtset-
zung, der Rechtsschopfung, ein schicksalhafter Akt ist. Die Akte, die das
Recht begriinden, sind nicht selbst noch einmal legitimiert durch ein ande-
res bestehendes Recht oder durch Riickgriff auf eine rationale Begriin-
dung, die der Kodifizierung des Rechts vorausginge. Auch entsteht Recht
nicht auf organischem Wege, durch den allmihlichen Ubergang kultureller
Sitten und Normen in positives Recht. Die Rechtsschépfung stellt, im Ge-
genteil, erst die Bedingungen fiir rechtfertigende Verfahren und Beratun-
gen her. Sie tut dies offenbar per Verfiigung, und das ist zum Teil mit der
Gewalt dieses Griindungsaktes gemeint. Tatsdchlich ist die Gewalt dieser
Rechtsetzung in der Behauptung gebiindelt, dass »dies Recht sein wird,
oder emphatischer: dass »dies nun das Recht ist«. Dieses letztere, rechtset-
zende Konzept von legaler Gewalt wird als ein Akt des Schicksals verstan-
den, ein Begriff, der fiir Benjamin eine spezifische Bedeutung hat. Das

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 21

»Schicksal« ist Bestandteil des hellenischen Mythos, und die rechtserhal-
tende Gewalt ist in vielerlei Hinsicht das Nebenprodukt dieser rechtsetzen-
den Gewalt, denn das Recht, das erhalten wird, ist genau das Recht, das be-
reits eingesetzt worden ist. Die Tatsache, dass das Recht nur durch die
permanente Bekriftigung seines bindenden Charakters erhalten werden
kann, verdeutlicht, dass das Recht nur »erhalten« wird, indem es immer
wieder als bindend behauptet wird. Letzten Endes scheint es so zu sein,
dass das Modell der rechtsetzenden Gewalt, verstanden als »Schicksal, ei-
ne Verkiindung per Verfiigung, auch den Mechanismus beschreibt, mit
dem die rechtserhaltende Gewalt operiert. Die Tatsache, dass das Militar
beispielhaft fiir eine Institution ist, die Recht sowohl herstellt als auch er-
hilt, legt nahe, dass es als Modell dienen kann, um die innere Verbindung
zwischen diesen beiden Gewaltformen zu verstehen. Damit das Recht er-
halten werden kann, muss der bindende Rechtsstatus bestitigt werden.
Diese Bestitigung bindet das Recht erneut und wiederholt auf diese Weise
den Griindungsakt in einer geregelten Form. Wenn das Recht sich, so zeigt
sich hier aufserdem, nicht erneuerte, sich nicht bewahrte, dann wire es
sehr gut moglich, dass das Militir auch den Ort markierte, an dem ein ge-
gebenes Ensemble von Gesetzen aufhéren wiirde zu funktionieren, aufhé-
ren wiirde, sich zu bewahren, aufhéren wiirde, bindend zu sein. Denn das
Militir scheint exemplarisch fiir eine Institution zu sein, die zugleich
rechtserhaltend und rechtsetzend wirkt. Es markiert somit den Ort, an dem
das Recht aufgehalten werden kénnte, authéren kénnte zu funktionieren
und sogar zerstort werden konnte.

Wenn wir die Gewalt verstehen wollen, die sowohl in der rechtsetzen-
den als auch in der rechtserhaltenden Gewalt wirkt, so miissen wir eine
weitere Form der Gewalt einbeziehen, die weder als »Schicksal«, noch auch
als hellenische oder »mythische Gewalt« zu verstehen ist. Mythische Ge-
walt fithrt das Recht ohne jegliche Rechtfertigung fiir ihr Tun ein, und erst
dann, wenn das Recht etabliert ist, konnen wir iiberhaupt anfangen, tiber
seine Rechtfertigung zu sprechen. Entscheidend ist, dass das Recht ohne
Rechtfertigung begriindet wird, ohne jeglichen Rekurs auf eine Rechtferti-
gung, obgleich es diesen Rekurs auf eine Rechtfertigung als Konsequenz
seiner Begriindung ermoglicht. Zuerst wird das Subjekt ans Recht gebun-
den, sodann entsteht eine rechtliche Systematik, die den bindenden Cha-
rakter des Rechts rechtfertigt. In der Folge werden Subjekte erzeugt, die
gegeniiber und vor dem Recht verantwortlich sind und die tiber ihre Bezie-
hung zur rechtlichen Verantwortlichkeit definiert werden. Gegen dieses
Gebiet des Rechts und seine begriindenden wie erhaltenden Momente
setzt Benjamin eine »gottliche Gewalt«, die sich genau gegen dieses Sys-
tem richtet, das die rechtliche Verantwortlichkeit herstellt. Gottliche Gewalt
wird gegen die zwingende Macht dieser rechtlichen Systematik entfesselt,
gegen die Verantwortlichkeit, die das Subjekt an ein spezifisches Rechts-
system bindet und die eben dieses Subjekt davon abhilt, eine kritische,

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | JuDITH BUTLER

wenn nicht gar revolutionire Haltung gegeniiber diesem Rechtssystem
einzunehmen. Wenn ein Rechtssystem aufgehoben werden muss oder
wenn sein Zwangscharakter zu einer Revolte derjenigen fiihrt, die unter
seinem Zwang leiden, dann ist es wichtig, dass diese Bindung an die Ver-
antwortlichkeit durchbrochen wird. In der Tat muss man aufhiren, eben das
»Richtige« gemdf$ der herrschenden Rechtsordnung zu tun, um einen Korpus
etablierten Rechts, das ungerecht ist, aufzulosen.

Dies freilich war das Argument Georges Sorels in seinen Réflexions sur
la violence (1908),” die Benjamins eigene Auseinandersetzung mit dem
Generalstreik, der zur Auflésung des gesamten Staatsapparates fiihrt,
grundlegend beeinflusst haben. Sorel zufolge zielt der Generalstreik nicht
darauf ab, diese oder jene Reform innerhalb einer gegebenen sozialen
Ordnung zu implementieren, sondern die gesamte rechtliche Grundlage
eines gegebenen Staates aufzuheben. Benjamin verbindet diese Position
Sorels mit einem messianischen Denken, das seiner Perspektive gleicher-
maflen eine theologische wie eine politische Bedeutung gibt. Die géttliche
Gewalt entldsst einen nicht nur aus der erzwungenen Verantwortlichkeit,
aus einer aufgezwungenen wie gewalttitigen Form der Verpflichtung,
vielmehr ist diese Entlassung zugleich Entsithnung der Schuld und Wider-
stand gegen die zwingende Gewalt. Man konnte all diesem mit einer ge-
wissen Befiirchtung begegnen, dass nur Anarchie oder die Herrschaft des
Mobs daraus hervorgehen kénne, doch sollte man dabei Folgendes beden-
ken. Benjamin behauptet an keiner Stelle, dass man sich jedem Rechtssys-
tem widersetzen solle, und auf der Grundlage dieses Textes bleibt unklar,
ob er bestimmte Rechtsstaatssysteme ablehnt, andere hingegen nicht. Zu-
dem sollten wir, wenn er hier die Anarchie ins Spiel bringt, zumindest
tiberlegen, was Anarchie in diesem Kontext bedeuten kénnte, und uns da-
ran erinnern, dass Benjamin das Gebot »Du sollst nicht téten, auf dessen
Bedeutung ich gleich zuriickkommen werde, ernst nimmt. Paradoxerweise
entwirft Benjamin die Befreiung aus rechtlicher Verantwortlichkeit und
Schuld als einen Weg, das Leid und die Verginglichkeit im Leben und des
Lebens als etwas zu begreifen, das nicht immer mit moralischer oder recht-
licher Verantwortlichkeit erklirt werden kann. Ein solches Begreifen von
Leid und Verginglichkeit kann, in Benjamins Augen, in eine Art Gliick
minden. Nur im Ruckgriff auf Benjamins Konzept vom Messianismus
kann man verstehen, wie das Begreifen eines Leids, das einem Bereich des
Lebens angehdort, der sich tiber moralische Verantwortlichkeit nicht er-
schlieflt, in eine Art Gliick miinden oder es erzeugen kann. Ich werde ver-
suchen, die weitere Bedeutung dieser Konzeption fiir meine Schlussfolge-
rungen zu erldutern, sobald ich mich Benjamins »Theologisch-politischem
Fragment« zuwende.

Benjamin hat auf verschiedene Quellen zugegriffen, als er seinen Essay
verfasste. Zu ihnen gehéren Sorels Réflexions sur la violence, Hermann Co-
hens Ethik des reinen Willens (1904)} und Gershom Sholems kabbalisti-

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 23

sche Untersuchungen. In einem gewissen Sinne verfolgte er zwei Stringe
gleichzeitig: einen theologischen und einen politischen, indem er auf der
einen Seite die Bedingungen eines Generalstreiks ausarbeitete, der in die
Lihmung und Auflésung eines gesamten Rechtssystems miinden wiirde,
und auf der anderen Seite die Vorstellung einer géttlichen Gewalt, deren
Gebot eine Art von Verfiigung anbietet, die nicht auf Rechtszwang reduzierbar
ist. Es ist nicht immer einfach, diese beiden Stringe in Benjamins Essay
zusammenzubringen. Manche sagen, die Theologie stiinde hier im Dienste
der Streiktheorie, wohingegen andere sagen, der Generalstreik sei nur ein
Beispiel fir die gottliche Zerstérungsgewalt oder auch eine Analogie zu
dieser.

Zentral scheint hier gleichwohl, dass die gottliche Gewalt durch ein
Gebot tibermittelt wird, das weder despotisch noch zwingend ist. So wie
Franz Rosenzweig vor ihm zeichnet auch Benjamin das Gebot als eine Art
von Recht, das weder bindend ist, noch zu seiner Durchsetzung legaler
Gewalt bedarf.* Wenn wir iiber legale Gewalt sprechen, so beziehen wir
uns auf eine Art von Gewalt, welche die Legitimitit und die Durchsetzbar-
keit des Rechts aufrechterhilt; auf ein Strafsystem, das auf mogliche Ge-
setzesbriiche achtet; auf Polizei und Militir, die dem Rechtssystem den
Riicken stirken; und auf Formen rechtlicher und moralischer Verantwort-
lichkeit, die sicherstellen, dass die Individuen gezwungenermaflen auf ge-
setzeskonformes Verhalten verpflichtet bleiben und sogar ihren Biirgersta-
tus nur kraft ihrer Beziehung zur Rechtsordnung erlangen.

Bemerkenswerterweise gelangt Benjamin gerade dadurch, dass er die
biblischen Gebote, und insbesondere das Gebot »Du sollst nicht toten, ei-
ner erneuten Betrachtung unterzieht, zu seiner Kritik staatlicher Gewalt —
einer Gewalt, die in vielerlei Hinsicht exemplarisch durch das Militir und
seine doppelte Befihigung, Recht durchzusetzen und herzustellen, verkor-
pert wird. Obgleich wir das géttliche Gebot fiir gewohnlich als einen Impe-
rativ begreifen, indem es von uns Handlungen einfordert und im Falle der
Nichtbefolgung mit einer Reihe von Strafmafinahmen aufwartet, stiitzt
Benjamin sich auf eine andere, jiidische Tradition, das Gebot zu verstehen,
die streng zwischen dem Imperativ, den das Gesetz artikuliert, und seiner
Durchsetzbarkeit unterscheidet. Das Gebot formuliert zwar einen Impera-
tiv, jedoch ohne die Befihigung, diesen in irgendeiner Weise durchzuset-
zen. Das Gebot ist nicht die Manifestation eines zornigen und rachstichti-
gen Gottes, und in einem allgemeineren Sinne ist jiidisches Recht dieser
Sichtweise zufolge entschieden nicht straforientiert. Das Gebot, das mit
dem jiidischen Gott verbunden wird, steht hier vielmehr im Gegensatz zu
Schuld und Strafe, es ersucht sogar die Entsithnung von Schuld, die, laut
Benjamin, ein spezifisches Erbe mythischer oder hellenischer Traditionen
darstellt. In der Tat bietet Benjamins Essay in seiner fragmentarischen und
konzentrierten Form die Méglichkeit, einer Fehldeutung jiidischer Gesetze
entgegenzutreten, die diese mit Rache, Strafe und Erzeugen von Schuld as-

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | JuDITH BUTLER

soziiert. Gegen die Vorstellung von einem zwingenden und Schuld einfls-
Renden Recht beruft Benjamin sich auf das Gebot als anordnendes nur
derart, dass es einen individuellen Kampf mit dem ethischen Erlass einfor-
dert. Es handelt sich um einen Imperativ, der nicht diktiert, sondern die
Formen seiner Anwendbarkeit und die Moglichkeiten seiner Interpretation
ebenso offen lisst wie die Bedingungen, unter denen man sich ihm verwei-
gern kann.

Benjamin bietet uns eine Kritik staatlicher Gewalt, die sich zum Teil
aus judisch-theologischem Gedankengut speist. Sie wiirde sich einer Art
von Gewalt entgegenstellen, die auf das gerichtet ist, was er »die Seele des
Lebendigen« nennt. Es ist wichtig, hier genau hinzuschauen, denn es wire
falsch zu behaupten, sein Essay béte eine »jiidische Kritik«, auch wenn er
von einer Spur jiidischer Theologie durchzogen ist. Sicher wiirde es keinen
Sinn machen, von »jiidischer Kritik« zu sprechen, weil Benjamin ein Jude
war. Wenn diese Kritik iberhaupt als »jiidisch« bezeichnet werden kann,
so nur deshalb, weil Benjamin sie auch aus solchen Quellen entwickelt.
Dabei ist nicht zu vergessen, dass Sorel, der nicht jiidisch war und seine
Kritik ohne Rekurs auf jiidische Quellen entwickelte (es sei denn, wir be-
trachteten Bergson in diesem Licht), diesen Essay ebenso beeinflusst hat
wie Scholem oder Cohen. Obgleich Benjamin offensichtlich unbestimmt
bleibt hinsichtlich der Mdéglichkeit und Bedeutung von Gewaltlosigkeit,
wiirde ich sagen, dass das Gebot, so wie Benjamin es konzipiert, nicht le-
diglich als Grundlage einer Kritik legaler Gewalt dient, sondern auch die
Voraussetzung fiir eine Theorie der Verantwortlichkeit darstellt, in deren
Zentrum ein fortwihrendes Ringen um Gewaltlosigkeit steht.

An dieser Stelle méchte ich eine Nebenbemerkung einfligen, um zwei
politische Implikationen dieser Benjamin-Lektiire hervorzuheben. Wenn es
zur gewohnlichen Darstellung des Judentums gehort, dass dieses einer
Vorstellung von Gott und Recht verpflichtet ist, die auf Rache, Strafe und
Auferlegung von Schuld beruht, dann kénnen wir in den kabbalistischen
Auslegungen, die Benjamins Denken prigen, eine erhellende Uberliefe-
rung eines anderen Judentums finden. Wenn das Judentum, so wie man es
in populdren Darstellungen findet, zum Teil auf einen zornigen und stra-
fenden Gott reduziert wird, wihrend das Christentum mit dem Prinzip der
Liebe oder Nchstenliebe gleichgesetzt wird, dann gilt es diese Unterschei-
dungen nun zu tiberdenken. Wir kénnen, meine ich, die Spuren einer an-
ti-rabbinischen Bewegung ebenfalls im frithen 20. Jahrhundert entdecken,
welche die Arbeit von Rosenzweig und schliefRlich auch Martin Buber prig-
te. Sie verband sich mit der Vorstellung von spiritueller Erneuerung und
zeigte sich sowohl tiber das Assimilationsansinnen auf der einen Seite als
auch iiber die rabbinische Scholastik auf der anderen Seite beunruhigt.
Diese Bewegung stand auflerdem den Bemithungen, eine rechtliche und
politische Territorialitit fiir das Judentum zu errichten, kritisch gegentiber,

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 25

und einige dieser Argumente haben heute einen erheblichen Einfluss auf
die Revision des Zionismus.

Rosenzweig, beispielsweise, stellte sich ebenso gegen den rechtlichen
Zwang, wie er sich auf das Gebot als eine Weise, zwangfreies Recht zu
denken, berief. Jedes Gebot, so merkt er an, vermittelt unabhidngig von den
je spezifischen Auflagen eines Gebots die Forderung, Gott zu lieben. Tat-
sdchlich schreibt Rosenzweig im Stern der Erlosung, man konne Gottes Ge-
bote auf die Aussage: »Liebe mich!« zuriickfithren. Sowohl Rosenzweig als
auch spdter Buber widersetzten sich in den 1910er und 1920er Jahren der
Idee von einem »Staat« fiir das juidische Volk. Sie meinten, die kritische
und sogar die spirituelle Kraft des Judentums wiirde durch die Errichtung
eines solchen Staates, der auf rechtlichem Zwang und Souverinitit beru-
hen wiirde, ruiniert oder, nach Buber, pervertiert. Rosenzweig starb zu
frith, um seine Position zu revidieren, doch Buber sollte schlieflich einer
Spielart des Zionismus anhingen, die einen foderierten, gemeinsam und
gleichberechtigt von »zwei Volkern« verwalteten Staat vorsah. Soweit mir
bekannt ist, hat Benjamin niemals eine dhnliche Position, einen Staat im
Namen des Zionismus zu griinden, vertreten, und er umgeht die Frage
immer wieder, wenn sein Freund Scholem in ihrer gemeinsamen Korres-
pondenz darauf zu sprechen kommt.> Will man seinen Text als kulturelle
Quelle fir das Denken dieser Zeit nutzen, so scheint zweierlei bedeutsam:
Der Text widersprach denjenigen, die das Judischsein in einer bisweilen
schon antisemitisch zu nennenden Weise auf das Vergieflen von Blut re-
duzierten, wihrend er staatliche Gewalt zugleich kritisch in Augenschein
nahm - was auch dazu beitragen kénnte, kritische jiidische Positionen
gegen die gegenwirtige Politik des Staates Israel, wenn nicht sogar gegen
die verfassungsmifliige Verquickung von Jiidischsein und Biirgersein, zu
mobilisieren. Wenn es beweilen heifdt, den Staat Israel zu kritisieren be-
deute, auch das Judentum selbst zu kritisieren, so vernachlissigt diese Auf-
fassung, dass die judische Tradition ein beachtliches Spektrum von Posi-
tionen anbietet, die dem Zionismus vor seinem Triumph im Jahre 1948
kritisch gegeniiberstanden und die nun in der ein oder anderen Form in
der jiidischen Linken, sowohl in Israel/Paldstina als auch in der Diaspora,
fortleben.

Selbstverstindlich hat Benjamins Essay bis heute seine Kritiker, von
denen viele zweifelsohne argumentieren wiirden, dass er den Angriff des
Faschismus auf den Rechtsstaat und parlamentarische Institutionen nicht
vorhergesehen hat. Zwischen der Abfassung des Essays im Jahre 1921 und
seiner heutigen Lektiire liegen einige historische Katastrophen, so unter
anderem die Ermordung von mehr als zehn Millionen Menschen in natio-
nalsozialistischen Vernichtungslagern. Man kénnte argumentieren, dass
gerade eine Rechtsstaatlichkeit, die als bindend fiir ihre Subjekte galt, sich
dem Faschismus hitte widersetzen konnen miissen. Wenn, so kénnte man

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | JuDITH BUTLER

jedoch ebenso folgern, das Recht selbst, das seine Subjekte bindet, Teil ei-
nes faschistischen Rechtsapparates ist, dann wire ein solcher Apparat ge-
nau die Art von Recht, dessen bindender Kraft man widerstehen und sich
widersetzen muss, bis der Apparat zusammenbricht. Benjamins Kritik des
Rechts bleibt allerdings unbestimmt, sodass eine generelle Opposition ge-
gen den bindenden, sogar zwingenden Charakter des Rechts weniger ver-
lockend erscheint, sobald man an den Aufstieg des Faschismus oder auch
die Missachtung von Verfassung und internationalem Recht denkt, welche
die US-amerikanische Auflenpolitik in ihren Kriegs- und Folterpraktiken
sowie der widerrechtlichen Inhaftierung kennzeichnet. Aber vermutlich
distanzierten sich einige Kritiker gerade unter dem Eindruck des aufkom-
menden europiischen Faschismus von Benjamins Essay.

Benjamins Essay erfuhr eine schneidende Lektiire in Jacques Derridas
Gesetzeskraft, und er wurde zu einer kontroversen Folie fiir Hannah
Arendts Macht und Gewalt. Als Derrida seinen Essay tiber Benjamin ver-
fasste, sorgte er sich ganz offen iiber den, wie er es nannte, »messiani-
schen Marxismus«, der den Text durchziehe (vgl. 1991: 62). Derrida suchte
sich vom Thema der Zerstérung zu distanzieren und ein Ideal von Gerech-
tigkeit hochzuhalten, dem sich letztlich kein konkretes oder positives Recht
anzunihern vermag. Spiter, in Marx’ Gespenster und verschiedenen Auf-
sitzen zur Religion, hat Derrida freilich seine Position sowohl zum Messi-
anismus, zum Messianischen, als auch zum Marxismus revidiert. In der
Schrift tiber Benjamin machte Derrida deutlich, dass dieser seiner Ansicht
nach mit der Kritik an einer parlamentarischen Demokratie zu weit gegan-
gen war, und dass Benjamins Kritik legaler Gewalt in eine antiparlamenta-
rische politische Stimmung miinden konnte, die zu eng mit dem Faschis-
mus verbunden war. An einer Stelle behauptet Derrida, Benjamin reite
»eine anti-parlamentarische Welle« (vgl. ebd.), dieselbe Welle, von der auch
der Faschismus getragen war. Derrida zeigt sich zudem besorgt, dass Ben-
jamin im selben Jahr, in dem er »Zur Kritik der Gewalt« verdffentlichte, an
Carl Schmitt schrieb. Aber wir erfahren nicht, was — wenn tiberhaupt — in
diesem Brief Anlass zur Beunruhigung gibt. Offenbar ist dieser Brief etwa
zwei Zeilen lang und handelt von Benjamins Dank an Schmitt fiir die
Ubersendung seines Buches. Aber dieser formliche Ausdruck des Dankes
kann kaum eine Grundlage fiir die Schlussfolgerung bilden, dass Benja-
min mit Schmitts Publikation ganz oder teilweise tibereinstimmt.

Auch Hannah Arendt (1970) sorgt sich in Macht und Gewalt dariiber, ob
Sichtweisen wie die Benjamins nicht die Bedeutung des Rechts fiir den
Zusammenbhalt einer Gemeinschaft tibersehen. Sie meint, Benjamin habe
nicht verstanden, dass die Griindung eines Staates nicht erzwungen sein
muss und sollte, und dass dieser, so verstanden, von seinem Ursprung her
gewaltfrei sei. Arendt sucht demokratisches Recht auf eine Konzeption von
Macht zu griinden, die das Recht von Gewalt und Zwang unterscheidet,
und sie sucht in diesem Sinne das Problem zu l6sen, indem sie bestimmte

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 27

Definitionen festlegt und sich einer Art vereinbarender Strategie bedient.
In ihrem politischen Lexikon definiert sie Gewalt als Zwang und Macht als
gewaltlos und insbesondere als Ausiibung kollektiver Freiheit. Wenn Recht
auf Gewalt beruhte, so wire es in ihren Augen in der Tat aus diesem
Grunde illegitim, aber sie stellt in Frage, dass man vom Recht sagen kon-
ne, es werde mittels Gewalt eingesetzt oder erhalten.

Wihrend also Arendt Revolutionen als rechtsbegriindend und als Aus-
druck eines konzertierten Volkswillens begreift, behauptet Benjamin, dass
etwas, das man als »Schicksal« bezeichnet, am Anfang des Rechts stehe.
Und wihrend Derrida in seiner Lektiire dieses Essays das Messianische in
den performativen Akten verortet, die das Gesetz selbst hervorbringen (das
gleiche gilt fiir die rechtsetzende Gewalt, fiir das »Schicksal« und fiir die
Sphire des Mythischen), ist fiir Benjamin eindeutig das Messianische mit
der Zerstorung der rechtlichen Systematik selbst verbunden und stellt eine
unterscheidbare Alternative zur mythischen Macht dar. Im Folgenden
mochte ich diese Unterscheidung zwischen »Schicksal« und gottlicher
Gewalt untersuchen und die Implikationen erértern, die das Messianische
fiir das Problem der Kritik bei Benjamin hat.

Wir erinnern uns, dass Benjamin mindestens zwei sich {iberlagernde Un-
terscheidungen trifft, nimlich eine zwischen rechtsbegriindender und
rechtserhaltender Gewalt und schlief3lich eine andere zwischen mythischer
und géttlicher Gewalt. In diesem Kontext der mythischen Gewalt stellt er
uns die rechtsbegriindende und rechtserhaltende Gewalt vor, der wir uns
zunichst widmen wollen, um zu verstehen, worum es geht. Gewalt bringt
ein Rechtssystem hervor, und ausgerechnet diese rechtsbegriindende Ge-
walt operiert ohne Rechtfertigung. Das »Schicksal« erzeugt Recht, dies ge-
schieht jedoch zunichst, indem es sich im gottlichen Zorn manifestiert.
Dieser Zorn nimmt als Recht Gestalt an, indes ohne einem bestimmten
Zweck zu dienen. Es stellt ein reines Mittel dar; sein Zweck ist die Manifes-
tation selbst.

Um dies zu verdeutlichen, greift Benjamin auf den Mythos der Niobe
zuriick. Deren grofier Fehler bestand darin zu behaupten, dass sie, als
Sterbliche, fruchtbarer und gréfler sei als Leto, die Géttin der Fruchtbar-
keit. Sie beleidigte Leto schwer, und trachtete in ihrem Sprechakt aufler-
dem danach, die Unterscheidung zwischen Géttern und Menschen zu zer-
stéren. Als Artemis und Apollo auftauchen, um Niobe fiir ihre frevelhafte
Behauptung zu bestrafen, indem sie ihr ihre Kinder fortnehmen, erschaf-
fen diese Gétter, im Sinne Benjamins, ein Recht. Aber dieser rechtsherstel-
lende Akt ist nicht zuerst als Bestrafung oder Vergeltung fiir ein Verbre-
chen gegen ein bestehendes Recht zu begreifen. Niobes Arroganz verstofit,

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | JuDITH BUTLER

so Benjamin, nicht gegen das Recht. Wenn dem so wire, miissten wir da-
von ausgehen, dass das Recht schon vor dem Vergehen existiert hitte.
Vielmehr fordert sie das Schicksal durch ihren anmaflenden Sprechakt he-
raus. Artemis und Apollo handeln folglich im Namen des Schicksals, be-
ziehungsweise sie sind das Medium, welches das »Schicksal« begriindet.
Das »Schicksal« siegt in diesem Kampf, und in der Folge miindet der Tri-
umph des »Schicksals« in die Errichtung des Rechts selbst.

Mit anderen Worten: Niobes Geschichte veranschaulicht die rechtset-
zende Gewalt, denn die Gotter antworten auf eine Beleidigung, indem sie
ein Gesetz schaffen. Die Beleidigung stellt zunichst keine Verletzung des
Rechts dar. Sie ist vielmehr die vorausgehende Bedingung fiir eine Rechts-
ordnung. Das Recht ist damit die konkrete Konsequenz eines Zorns, der
auf eine Beleidigung reagiert, aber weder diese Beleidigung noch der Zorn
sind im Vorhinein rechtlich gefasst.

Der Zorn wirkt performativ, indem er Niobe kennzeichnet und ver-
wandelt, sie zu einem schuldigen Subjekt macht, das dann zu Stein wird
und die Form eines Felsens annimmt. Das Recht versteinert also das Sub-
jekt, es hilt das Leben im Moment der Schuld gefangen. Und obgleich
Niobe selbst lebt, ist sie in diesem Leben gelihmt: Sie wird dauerhaft
schuldig, und Schuld verwandelt das Subjekt, das die Schuld trigt, in Stein.
Niobe wird dauerhaft versteinert, und die Vergeltung, welche die Gétter ihr
auferlegen, ist offenbar unendlich, so wie ihre BufRe. In gewisser Weise re-
prisentiert sie die Okonomie unendlicher Vergeltung und BufRe, die, wie
Benjamin an anderer Stelle sagt, zur Sphire des Mythischen gehort.®
Niobe ist teilweise erstarrt, verhartet in und durch die Schuld, und dennoch
voller Trauer, endlos weinend aus jener versteinerten Quelle. Die Strafe er-
zeugt das Subjekt, das ans Recht gebunden ist — verantwortlich, strafbar
und bestraft. Niobe wire an der Schuld gestorben, wenn es nicht diese
Trauer gibe, diese Tridnen, und so ist es von einiger Bedeutung, dass Ben-
jamin auf diese Trinen zurtickkommt, als er erortert, was durch die Ent-
sithnung der Schuld freigesetzt wird. Thre Schuld ist zunichst von auflen
auferlegt. Dabei ist es wichtig, sich daran zu erinnern, dass sie nur durch
eine magische Ursichlichkeit fiir den Tod ihrer Kinder verantwortlich wird.
SchlieRllich werden die Kinder nicht durch ihre Hand umgebracht, und
dennoch tibernimmt sie in Folge des gottlichen Schicksalsschlags die Ver-
antwortung fiir diese Tat. Es scheint demnach so zu sein, dass Niobes Ver-
wandlung in ein rechtliches Subjekt mit der Umformung einer schicksal-
haften Gewalt in eine Gewalt einhergeht, die aus ihrem eigenen Handeln
folgt und fiir die sie, als Subjekt, unmittelbare Verantwortung itbernimmt.
Unter diesen Bedingungen ein Subjekt zu sein bedeutet, Verantwortung
tiir eine Gewalt zu {ibernehmen, die dem Subjekt vorausgeht und deren
Wirkungsweise durch das Subjekt verdeckt wird, das die Gewalt, die es er-
leidet, aus seinen eigenen Handlungen ableitet. Eine weitere Wirkungswei-
se dieser Gewalt ist somit, dass sie ein Subjekt hervorbringt, das die Wir-

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 29

kungsweise der Gewalt verdeckt, indem es sich selbst als einzigen Grund
dessen hinstellt, was es erleidet.

Interessanterweise charakterisiert das »Schicksal« die Errichtung des
Rechts, aber es lisst uns im Unklaren dariiber, wie Recht, oder rechtlicher
Zwang im Besonderen, tiberwunden und zerstért werden kénnen. Viel-
mehr errichtet das »Schicksal« die zwingenden Bedingungen des Rechts,
indem es sich im schuldhaften Subjekt manifestiert. Im Effekt bindet es
die Person an das Recht, so macht es das Subjekt zur einzigen Ursache
dessen, was es erleidet, und schlieflt das Subjekt in eine schuldbehaftete
Form der Verantwortlichkeit ein. Das »Schicksal« ist aulerdem fiir die
ewige Trauer verantwortlich, die von einem solchen Subjekt ausgeht, aber
Schicksal ist nicht das geeignete Wort, um das Bemiihen, diese Zwangsbe-
dingungen abzuschaffen, zu beschreiben. Um dies zu verstehen, muss
man sich vom Schicksal oder vom Mythos — der Sphire, zu der das
»Schicksal« gehort — ab- und Gott oder dem Géttlichen zuwenden, und
somit der Sphire, der eine bestimmte Form gewaltloser Zerstérung eigen
ist. Wir miissen noch verstehen, worin genau diese gewaltlose Zerstérung
besteht, doch es scheint eine Art von Zerstérung zu sein, die Benjamin als
diejenige im Sinn hat, die auf die rechtliche Systematik selbst abzielt und
sich in diesem Sinne von der Gewalt unterscheidet, die diese rechtliche
Systematik in Anspruch nimmt und ins Feld fiihrt.

Gegen Ende seines Essays gelangt Benjamin plétzlich zu der Schluss-
folgerung, dass die Vernichtung aller legalen Gewalt verpflichtend sei
(1965a: 59). Aber es ist nicht klar, ob es sich um eine Gewalt handelt, die
von einem bestimmten Rechtssystem ausgeiibt wird, oder um eine Gewalt,
die in einem allgemeineren Sinne dem Recht entspricht. Seine Diskussion
verbleibt auf einem so allgemeinen Niveau, dass es den Leser oder die Le-
serin zu der Annahme verleitet, das Recht stelle grundsitzlich ein Problem
fiir Benjamin dar. Wenn dieser schreibt, dass die Vernichtung aller legalen
Gewalt obligatorisch sei, dann scheint er in einem Moment und einem be-
stimmten Kontext zu schreiben, der sich innerhalb des Essays selbst nicht
erschliefit.

Zuvor hat Benjamin zwischen dem politischen Generalstreik, der
rechtschopfend ist, und dem proletarischen Generalstreik unterschieden,
der die Staatsmacht und mit ihr die zwingende Gewalt, die den bindenden
Charakter des Rechtes garantiert, also die legale Gewalt selbst, zerstort. Er
schreibt, dass die zweite Art des Streiks vernichtend, aber gewaltlos ist
(1965a: 51). Er schligt hier also bereits eine gewaltfreie Form der Zersts-
rungskraft vor. Auf den letzten Seiten leitet er zu einer Diskussion Gottes
uber, um diese gewaltfreie Form der Zerstérungskraft zu verdeutlichen
und zu verstehen. Tatsichlich kann man sagen, dass Gott etwas mit dem
Generalstreik zu tun hat, da beide als vernichtend und gewaltlos zugleich
erachtet werden. Gott hat auch etwas mit dem zu tun, was Benjamin als ei-
nen Anarchismus bezeichnet, und nicht als Rechtsschépfung. Wenn wir

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | JUDITH BUTLER

uns Gott also als denjenigen vorstellen, der uns das Recht gibt, oder der,
durch Moses, ein Diktat dessen weiterleitet, was das Recht sein soll, so
miissen wir abermals bedenken, dass das Gebot nicht dasselbe wie positi-
ves Recht ist, das seine Macht durch Zwang aufrechterhilt: Als eine Form
des Rechts ist das Gebot eben nicht zwingend und nicht erzwingbar.

Wenn das, was an der géttlichen Gewalt géttlich ist, weder Recht ver-
leiht, noch es bewahrt, dann befinden wir uns in einer Verlegenheit, wie
denn das Gebot und insbesondere sein politisches Pendant addquat zu ver-
stehen seien. Fiir Rosenzweig stellt das Gebot unbedingt kein Moment legaler
Gewalt oder rechtlichen Zwangs dar. Wir stellen uns vor, wie Gott durch Mo-
ses das Gebot erteilt, und doch ist das Gebot fiir Benjamin kein Akt der
Gesetzgebung. Das Gebot ermdglicht vielmehr eine bestimmte Sichtweise
auf das Recht, die zur Vernichtung des zwangsweise bindenden Rechts
fithrt. Es mag befremdlich erscheinen, das Gebot als ein Moment gottlicher
Gewalt zu begreifen, insbesondere da das von Benjamin zitierte Gebot »Du
sollst nicht téten« lautet. Was aber, wenn das positive Rechtssystem, das
einen rechtlich bindet, fordert, dass man tétet? Wiirde das Gebot dann, in-
dem es sich gegen die Legitimitit dieses Rechtssystems wendet, zu einer
Art Gegengewalt werden? Fiir Benjamin hat diese gottliche Gewalt die
Macht, mythische Gewalt zu zerstéren. Gott ist der Name fiir das, was sich
dem Mythos widersetzt.”

Wichtig ist nicht nur, dass gottliche Macht mythische Macht zerstort,
sondern dass sie auch entsiihnt. Dies legt nahe, dass géttliche Macht auf
Schuld bezogen und darauf ausgerichtet ist, deren Wirkung zunichte zu
machen. Goéttliche Gewalt wirkt auf die Rechtsschépfung und den gesam-
ten Bereich des Mythos ein, indem sie die Spuren der Missetaten im Na-
men einer Vergebung auszuléschen sucht, fiir die es keine menschliche
Ausdrucksform gibt. Géttliche Macht tut somit ihr Werk, ihr zerstoreri-
sches Werk, aber sie kann es nur unter der Voraussetzung tun, dass die
mythische Macht zuvor das schuldige Subjekt, dessen strafbares Vergehen
sowie eine rechtliche Systematik fiir die Bestrafung geschaffen hat. Inte-
ressanterweise ruft der jiidische Gott bei Benjamin keine Schuld hervor
und ist daher auch nicht mit den Schrecken der Zurechtweisung verbun-
den. Géttliche Macht wird als todbringend ohne Blutvergieflen beschrie-
ben. Sie schligt gegen die Fesseln des Rechts, durch die der Kérper ver-
steinert und in endlose Trauer gezwungen wird, aber sie schligt, so Ben-
jamin, nicht gegen die Seele des Lebendigen. Tatsichlich handelt géttliche
Gewalt im Namen der Seele des Lebendigen. Und folglich muss es auch
die Seele des Lebendigen sein, die durch das Recht, das sein Subjekt in
Schuld lihmt, gefihrdet ist. Diese Schuld droht zu einer Art Mérderin der
Seele zu werden. Indem Benjamin die Seele des Lebendigen vom »Leben«
selbst unterscheidet, fordert er uns dazu auf, dariiber nachzudenken, wel-
chen Wert das Leben noch hat, wenn die Seele zerstort ist.

Wenn wir nun fragen, was diese Wendung gegen legale Gewalt moti-

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 3T

viert, diese Verpflichtung, legale Gewalt zu zerstoren, so verweist Benjamin
auf »die Verschuldung des blofen natiirlichen Lebens« (1965a: 60). Er er-
ldutert in »Goethes Wahlverwandtschaften«, dass eine »natiirliche Art« von
Schuld nicht ethisch und nicht das Resultat irgendeines Fehlverhaltens ist:
»Mit dem Schwinden des tibernatiirlichen Lebens im Menschen wird sein
natiirliches Schuld, ohne dafl es im Handeln gegen die Sittlichkeit fehle.
Denn nun steht es in dem Verband des bloflen Lebens, der am Menschen
als Schuld sich bekundet.« (Benjamin 1991a: 139) Er erldutert diese Vorstel-
lung vom natiirlichen Leben in »Zur Kritik der Gewalt« nicht weiter, ob-
gleich er sich an anderer Stelle in dem Essay auf das »blofle Leben« be-
zieht. Er schreibt: »Die mythische Gewalt ist Blutgewalt tiber das blof3e Le-
ben um ihrer selbst, die gottliche reine Gewalt iiber alles Leben um des Le-
bendigen willen.« (1965a: 60) Das positive Recht ist also bestrebt, das Le-
ben »um seiner selbst willen« zu begrenzen, doch géttliche Macht schiitzt
nicht das Leben selbst, sondern das Leben nur um »des Lebendigen« wil-
len. Wer stellt nun »das Lebendige« in dieser Vorstellung dar? Es kann
nicht einfach jeder lebende Mensch sein, denn die Seele des Lebendigen ist
etwas anderes, und das, was »um des Lebendigen willen« getan wird, kann
sehr wohl auch die Vernichtung blofen Lebens einschliefRen. Das wird et-
wa dort deutlich, wo Benjamin sich auf die Geschichte Korahs als Beispiel
gottlicher Gewalt bezieht, eine biblische Szene, in der eine ganze Gemein-
de durch den Zorn Gottes ausgel6scht wird, weil sie nicht seinem Wort er-
geben war.

Wir fragen also mit einiger Verwunderung, ob das Gebot »Du sollst
nicht téten« das natiirliche Leben oder die Seele des Lebendigen schiitzen
soll, und wie es zwischen den beiden unterscheidet. Das Leben selbst stellt
keinen notwendigen oder hinreichenden Grund dar, sich dem positiven
Recht zu widersetzen, die »Seele« des Lebendigen hingegen moglicherwei-
se schon. Ein solcher Widerstand kénnte um des Lebendigen willen geleis-
tet werden, also um deretwillen, die aufgrund dieser aktiven oder lebendi-
gen Seele am Leben sind. Wir wissen aus dem Anfangsteil des Essays:
»Der Sinn der Unterscheidung der Gewalt in rechtmifliige und unrecht-
mifige liegt nicht ohne weiteres auf der Hand. Ganz entschieden ist das
naturrechtliche Miflverstindnis abzuwehren, als bestehe er in der Unter-
scheidung von Gewalt zu gerechten und ungerechten Zwecken.« (1965a:
33) Die Art der Gewalt, die Benjamin »gottlich« nennt, ist nicht durch eine
Reihe von Zwecken gerechtfertigt, sondern sie stellt ein »reines Mittel«
dar. Das Gebot »Du sollst nicht téten« kann kein Gesetz auf der Grundlage
des Rechts sein, das zerstort wird. Es muss selbst eine Art von Gewalt sein,
die sich der Gewalt widersetzt, in demselben Sinne, wie das blof3e Leben,
kontrolliert durch das positive Recht, sich von der »Seele des Lebendigen«
unterscheidet, die ihrerseits Mittelpunkt der gottlichen Verfiigung bleibt.
In einer duflerst bemerkenswerten Wendung scheint Benjamin das Gebot,
nicht zu téten, als ein Gebot zu interpretieren, die Seele des Lebendigen

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | JUDITH BUTLER

nicht zu ermorden, und daher als ein Gebot, Gewalt gegen das positive
Recht auszuiiben, das fiir solchen Mord verantwortlich ist. Ein Beispiel da-
fiir, wie positives Recht das Leben in Beschlag nimmt, ist die Todesstrafe.
In Opposition gegen die legale Gewalt scheint Benjamin sich jetzt gegen
die Todesstrafe auszusprechen, als der Form gesetzlich verordneter Gewalt,
die wie keine andere so deutlich die Gewalt des positiven Rechts artikuliert
und exemplifiziert. Gegen ein Gesetz, das ein Subjekt zum Tode verurtei-
len konnte und wiirde, bildet das Gebot eine Art von Recht, das eine be-
stimmte Vorstellung von Leben gegen solche Strafen gerade schiitzt — aber
welche Vorstellung von Leben? Es handelt sich hier eindeutig nicht einfach
um biologisches Leben, sondern um den todesidhnlichen Zustand, der
durch Schuld ausgel6st wird, den steindhnlichen Zustand Niobes mit ihren
endlosen Trinen. Aber es geschieht im Namen des Lebens, dass die Sithne
Niobe heimsucht, und dies wirft die Frage auf, ob die Entstthnung der
Schuld in gewisser Weise eine Motivation oder ein Zweck der Revolte ge-
gen die legale Gewalt darstellt. Wird die Bindung der Verantwortlichkeit an
ein Rechtssystem, das sich selbst das Recht der Todesstrafe vorbehilt,
durch eine Revolte gegen den rechtlichen Zwang selbst durchbrochen?
Ruft die Forderung nach dem Lebendigen in irgendeiner Weise den Gene-
ralstreik hervor, der die Schuld, die das Subjekt in rechtlichem Zwang hailt,
entsiihnt? Das Begehren, das Leben von einer Schuld zu befreien, die durch den
rechtlichen Vertrag mit dem Staat abgesichert ist — dies widre ein Begehren, das
eine Gewalt gegen Gewalt entstehen lisst, eine Gewalt, die das Leben vom Todes-
vertrag mit dem Recht zu befreien sucht, einen Tod der lebendigen Seele durch
die verhdrtende Kraft der Schuld. Dies ist die géttliche Gewalt, die wie ein
Sturm iiber die Menschheit hinwegfegt, um alle Spuren der Schuld auszu-
radieren, eine géttliche entstthnende Kraft und daher keine Vergeltung.

Géttliche Gewalt richtet sich nicht gegen den Korper oder das organi-
sche Leben des Individuums, sondern gegen das Subjekt, das vom Recht
geformt wird. Géttliche Gewalt entlisst die Schuldigen, nicht aus der
Schuld, sondern aus ihrer Verankerung im Recht, und hebt somit die Bin-
dung an die Verantwortlichkeit auf, die aus der Herrschaft des Rechts
selbst hervorgeht. Benjamin macht diese Verbindung deutlich, indem er
sich auf die géttliche Macht als »reine Gewalt iiber alles Leben um des Le-
bendigen willen« beruft. Gottliche Gewalt schafft ein entsithnendes Mo-
ment, das ohne Blutvergielen zuschligt. In der Trennung dieses rechtli-
chen Status vom lebenden Wesen (die eine Entsithnung oder Loslésung
dieses lebenden Wesens von den Fesseln des positiven Rechts bedeuten
wiirde) liegt genau die unblutige Wirkung dieses Schlags.

Aber ist diese Gewalt tatsichlich unblutig, wenn sie, wie in der Korah-
Geschichte, die Vernichtung von Menschen bedeuten kann, oder wenn sie
sich auf eine fragwiirdige Unterscheidung zwischen einem natiirlichen Le-
ben und der Seele des Lebendigen stiitzt? Ist hier in der Vorstellung von
der »Seele des Lebendigen« ein stillschweigender Platonismus am Werk?

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 33

Ich méchte behaupten, dass es fiir diese Vorstellung von Seele keine ideale
Bedeutung gibt, da sie eben jenen gehort, die leben, und ich hoffe in mei-
ner abschlieRenden Diskussion verdeutlichen zu kénnen, wie dies funktio-
niert.

Benjamin beginnt diese Unterscheidung in dem Moment zu treffen, da er
einrdumt, dass die gottliche Gewalt »aber nur relativ, in Riicksicht auf Gii-
ter, Recht, Leben und dergleichen« ausgetibt werden kann, sie aber nie-
mals die Seele des Lebendigen vollstindig ausloscht (1965a: 60). Obgleich
die géttliche Gewalt eine Gewalt ist, ist sie niemals ausldschend in einem
absoluten Sinne, sondern immer nur relativ. Wie ist dieses »relativ« zu
verstehen? Und wie genau folgt daraus, dass Benjamin weiter behaupten
kann, seine These bedeute nicht, dass Menschen die Macht iibertragen
werde, gegeniiber anderen Menschen tédliche Gewalt auszuiiben? Die Fra-
ge »darf ich toten’« findet ihre unverriickbare Antwort in dem Gebot »Du
sollst nicht téten«. Dass das Gebot unverriickbar ist, bedeutet nicht, dass es
nicht interpretiert oder nicht sogar gegen es verstofRen werden kann. Die-
jenigen, die das Gebot achten, werden »mit ihm in ihrer Einsambkeit sich
auseinanderzusetzen und in ungeheuren Fillen die Verantwortung, von
ihm abzusehen, auf sich zu nehmen haben.« (Ebd.: 61)

Gegentiiber der mythischen Szene, in der die zornige Tat ein Strafrecht
erschafft, iibt das Gebot einen Zwang aus, der nicht derselbe ist wie bei ei-
ner Schuldzuschreibung. Das Wort Gottes ist, so es performativ ist, ein per-
lokutiver Sprechakt, dessen Verankerung wesentlich davon abhingt, ob er
aufgegriffen wird. Er funktioniert nur durch Aneignung, und diese ist eben
nicht garantiert. Benjamin beschreibt die un-despotische Macht des Ge-
bots, das »unanwendbar, inkommensurabel gegeniiber der vollbrachten
Tat« bleibt (19635a: 61). Demgemifl wiirde die Furcht, die das Gebot her-
vorrufen kann, das Subjekt nicht sofort durch Gehorsam ans Recht binden.
Im Beispiel des mythischen Rechts ruft die Strafe Schuld und Angst her-
vor, und Niobe empfingt beispielhaft die Strafe, die all jenen vorbehalten
ist, die sich mit den Géttern vergleichen.

Benjamins Gebot sieht solche Strafen nicht vor, und ihm fehlt die
Macht, entsprechende Handlungen zu erzwingen. Das Gebot hat bei Ben-
jamin keine Polizeigewalt. Es ist unerschiitterlich, es ist gedufert, und es
bietet die Moglichkeit, mit dem Gebot selbst zu ringen. Es weckt keine
Angst und bt keine Macht aus, um ein Urteil im Nachhinein durchzuset-
zen. Also, schreibt er, aus dem Gebot »folgt tiber diese [vollbrachte Tat]
kein Urteil« (1965a: 61). Tatsdchlich kann das Gebot keine Handlung dik-
tieren, keinen Gehorsam auferlegen oder auch kein Urteil ausgleichen, das
uber diejenigen gefillt wird, die seinem Imperativ gefolgt oder auch nicht

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | JuDITH BUTLER

gefolgt sind. Das Gebot setzt weniger ein Kriterium zur Beurteilung einer
Reihe von Handlungen, als vielmehr eine Richtschnur des Handelns. Der
Auftrag, den das Gebot erteilt, besteht in einer Auseinandersetzung mit
dem Gebot, dessen endgiiltige Form nicht vorherbestimmbar ist. In Ben-
jamins tberraschender Interpretation ringt man mit dem Gebot in Ein-
sambkeit.

Als eine Art ethischer Ansprache stellt das Gebot dasjenige dar, womit
jeder Einzelne zu ringen hat, ohne dabei auf Vorbilder zuriickgreifen zu
kénnen. Eine mogliche ethische Antwort auf das Gebot ist, es nicht zu be-
achten, aber selbst dann muss man dafiir, dass man von ihm absieht, die
Verantwortung {ibernehmen. Verantwortung ist etwas, das jemand im
Verhiltnis zum Gebot tibernimmt, aber sie wird nicht durch das Gebot
aufgezwungen. Sie ist in der Tat von der Verpflichtung oder gar dem Ge-
horsam klar unterschieden. Wenn ein Ringen stattfindet, dann hat es einen
gewissen Anschein von Freiheit. Allerdings ist niemand frei, das Gebot
einfach zu ignorieren. Man muss offenbar mit sich selbst im Verhiltnis
zum Gebot ringen. Aber dieses Ringen mit sich selbst kann sehr wohl zu
einem Ergebnis, einer Entscheidung fithren, zu einem Akt, der das Gebot
zuriickweist oder ablehnt, und in diesem Sinne resultiert die Entscheidung
aus einer gleichermafen unfreien wie freien Interpretation.

Man kénnte erwarten, dass Benjamin den Wert des Lebens gegeniiber
der Gewalt schiitzt und eine Vorstellung von gewaltfreier Gewalt prigt, um
dieses schiitzende Handeln zu bezeichnen, diesen Schlag gegen die Fes-
seln des Gesetzes, diese Entstthnung der Schuld und diese Wiederbele-
bung des Lebens. Allerdings macht er deutlich, dass diejenigen, die das
Dasein hoher als Gliick und Gerechtigkeit schitzen, sich einer Position
verschreiben, die sowohl »falsch« als auch »niedrig« ist. Er weigert sich,
»Dasein« als »blofRes Leben« zu begreifen und sieht in dem Vorschlag, das
Dasein hoher als Gliick und Gerechtigkeit zu schitzen, eine »gewaltige
Wahrheit«: »Der Mensch fillt eben um keinen Preis zusammen mit dem
bloRen Leben des Menschen, so wenig mit dem blofRen Leben in ihm wie
mit irgendwelchen andern seiner Zustinde und Eigenschaften, ja nicht
einmal mit der Einzigartigkeit seiner leiblichen Person.« (1965a: 62) Wie
in der Ubereinstimmung Benjamins mit der jiidischen Sichtweise deutlich
wird, dass das Gebot das Toten im Falle der Selbstverteidigung nicht ver-
bietet, so beruht das Gebot gegen das Téten nicht auf der »Heiligkeit« des
Lebens selbst (eine Vorstellung, die mit Schuld verbunden ist), sondern auf
etwas anderem. Wihrend Benjamin die Grundlagen und Ziele des Gebots
klarzustellen versucht, weist er die Vorstellung vom Heiligen nicht zuriick,
aber er mochte das Heilige im Leben klar von dem blofen oder natiirlichen
Leben unterscheiden.

Die Versuchung, Benjamin so zu lesen, als verstiinde er die Seele oder
das Heilige als etwas Transzendentes, kommt voriibergehend auf, wenn er
auf »dasjenige Leben« im Menschen verweist, »welches identisch in Erden-

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 35

leben, Tod und Fortleben liegt«. Doch sogar jetzt verweist er auf das Heili-
ge nur durch eine Mutmaflung und einen Einschub in Klammern: »So hei-
lig der Mensch ist[...], so wenig sind es seine Zustinde, so wenig ist es sein
leibliches, durch Mitmenschen verletzliches Leben.« (1965a: 62) Heilig
beinhaltet eine eingeschrinkte Vorstellung von Leben, die fiir das dies- wie
das jenseitige Leben identisch ist — aber welchen Sinn kénnen wir dem ge-
ben? Benjamin stellt das Problem des Heiligen und der Gerechtigkeit in
den Kontext einer Mutmafiung, und er schligt vor, dass es keiner spezifi-
schen Zeit und bestenfalls einer unbestimmten Zukunft zuzurechnen ist.
Wie sind Benjamins Ausfithrungen einzuschitzen? Handelt es sich bei
diesem Appell an ein anderes Leben, an die Vorstellung von einem Leben
jenseits des Korpers, um das Mandver eines »geistigen Terroristen, der
die »Zwecke« unterstiitzt, die Gewalt rechtfertigen? Das wiirde kaum zu
Benjamins fritherer AuRerung passen, dass géttliche Gewalt nicht im Sin-
ne bestimmter Zwecke agiert, sondern nur als reines Mittel. Damit scheint
er nahe zu legen, dass die géttliche Gewalt einen Prozess vollzieht, ihn aber
nicht »verursacht«; dass wir die »Zwecke, die dieser erreicht, nicht von
den »Mitteln« trennen kénnen, durch die er erreicht wird; und dass ins-
trumentelle Zurechnungen dieser Art iiberholt sind.

Lassen Sie uns zundchst diesen eingeschrankten Sinn von Leben ver-
stehen, der aus Benjamins Mutmaflung hervorgeht. Wenn etwas Heiliges
oder Gottliches in dieser eingeschriankten Vorstellung von Leben liegt,
dann wire es wohl genau das, was der Schuld und der rechtsdurchsetzen-
den Gewalt des positiven Rechtes entgegenstiinde, was sich dieser Form
legaler Gewalt widersetzt, und wir haben gesehen, dass diese Art feindli-
cher Gegengewalt selbst Ausdruck dessen ist, was ungebunden, unschul-
dig oder entsiihnt ist. In diesem Essay zeigt sich allerdings, dass gottliche
Gewalt sich mit dem Generalstreik und dem Revolutioniren verbiindet,
und diese wiederum gehéren zu den Kriften, die das rechtliche System des
Staates anfechten und zerstoren. Ich wiirde vorschlagen, dass diese heilige
oder gottliche Vorstellung von Leben ebenfalls mit dem Anarchistischen
verbunden ist, also mit dem, was jenseits oder auflerhalb jeden Prinzips
liegt. Dieses anarchistische Moment wurde bereits in der einsamen Person
beschworen, die ohne Vorbild oder Vernunft mit dem Gebot ringt. Es ist
ein anarchistisches Ringen, das ohne Riickgriff auf Prinzipien stattfindet.
Es wird zwischen dem Gebot und demjenigen, der in Beziehung zu ihm
handeln muss, ausgetragen. Es gibt keine Ratio, die beide verkniipft. In
dieser einsamen Auseinandersetzung mit dem Gebot liegt ein nicht-verall-
gemeinerbares Moment, das die Grundlage des Rechts zerstort. Hervorge-
rufen wird es durch ein anderes Recht im Namen des Lebens und mit der
Hoffnung auf eine Zukunft fiir das Lebendige auRerhalb der Fesseln von
Zwang, Schuld und Verantwortlichkeit, die den rechtlichen status quo un-
angetastet lassen. Die Zerstérung oder Vernichtung staatlicher Macht ge-
hort weder zur rechsetzenden noch zur rechtserhaltenden Gewalt. Ob-

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | JubITH BUTLER

gleich eine neue Epoche durch die Abschaffung oder auch revolutionire
Zerstérung der legalen Gewalt eingeleitet wird, geht hieraus kein Recht
hervor, und die Zerstérung ist nicht Teil eines neuen Entwurfs positiven
Rechts. Zerstorung hat eine seltsame Bestindigkeit an sich, und das macht
Sinn, wenn wir bedenken, dass das anarchistische Moment bei jedem Ver-
such, mit dem Gebot zurechtzukommen, die Grundlage des positiven
Rechts zerstort. Es macht ebenfalls Sinn, wenn wir die theologische Bedeu-
tung des Messianischen in Betracht ziehen, mit dem Benjamin sich in die-
sem Essay seinerseits auseinandersetzt und das nicht nur die einge-
schrinkte Bedeutung des Lebens bestimmt, die wir untersucht haben, son-
dern auch einer platonischen Deutung seines Verstindnisses von Seele
entgegensteht.

Ich schlage vor, den Anarchismus oder die Zerstérung, auf die Benja-
min sich hier bezieht, weder als einen weiteren politischen Zustand noch
als eine Alternative zum positiven Recht zu begreifen. Eher wiederholen
diese sich stindig als Bedingung und notwendige Grenze des positiven
Rechts. Sie verweisen nicht auf eine noch vor uns liegende Epoche, son-
dern durchziehen jede Art legaler Gewalt, indem sie das Potenzial der Zer-
stérung bilden, das jeder Handlungsform, durch die das Subjekt ans Recht
gebunden wird, unterliegt. Flir Benjamin taucht Gewalt aufRerhalb des po-
sitiven Rechts gleichermafien als revolutionire wie als gottliche auf: Sie ist,
Benjamin zufolge, rein, unmittelbar, unverfilscht. Sie benutzt die gleiche
Sprache, in der Benjamin auch den Generalstreik beschreibt, jenen Streik,
der das gesamte Rechtssystem in die Knie zwingt. Es ist etwas spekulativ,
wenn Benjamin behauptet, entsithnende Gewalt sei fiir den Menschen
nicht sichtbar und mit ewigen Formen verbunden: dem Leben im Men-
schen, das gleichermaflen im Erdendasein, im Tod und im Leben nach
dem Tode gegenwirtig ist. Wenn wir »Zur Kritik der Gewalt« zusammen
mit dem etwa zeitgleich verfassten »Theologisch-politischen Fragment«
lesen,® so kénnen wir Thesen erkennen, die eine umsichtige Betrachtung
verdienen: erstens, dass sich nichts Historisches mit dem Messianischen
verkniipfen kann; zweitens, dass sich diese entsithnende Gewalt in einem
echten Krieg oder in einem Gottesgericht der Menge gegen den Verbrecher
manifestieren kann (19635a: 64).

Dieser Punkt scheint immer noch Anlass zur Sorge zu bieten. Liefert
Benjamin hier eine Rechtfertigung fiir einen wahren Krieg auf3erhalb jegli-
cher Rechtsordnung oder fiir einen Aufstand der Menge gegen einen Ver-
brecher, der nur durch ihre Zuschreibung zu einem solchen geworden ist?
Benjamins abschlieRender Bezug auf eine heilige Vollstreckung kénnte
solche Bilder von rechtlosen, aufbegehrenden Massen, die Akte kérperli-
cher Gewalt im Namen einer heiligen Macht vollziehen, heraufbeschwo-
ren. Reitet Benjamin also auf einer »anti-parlamentarischen Welle«, die ihn
bedrohlich nah an den Faschismus heranfithrt? Oder attackiert die soge-
nannte heilige Vollstreckung nur die totalisierenden Forderungen des posi-

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 37

tiven Rechts? Er hat bereits klargestellt, dass gottliche oder heilige Gewalt
nicht durch eine Reihe von Zwecken zu rechtfertigen ist, obgleich er zu
behaupten scheint, dass eine besondere Beziehung zwischen dem Han-
delnden und dem Géttlichen in der gottlichen Gewalt auf dem Spiel steht.?

Wie sind diese Aussagen also zu interpretieren? Benjamin fordert keine
Gewalt, er gibt vielmehr zu bedenken, dass Zerstorung als die Vorausset-
zung des positiven Rechts und in der Tat des Lebens selbst bereits am
Werk ist. Das Heilige bestimmt nicht, was ewig ist, es sei denn, wir ver-
stiinden Zerstérung selbst als eine Art von Ewigkeit. Dariiber hinaus im-
pliziert die Vorstellung vom Heiligen, die Benjamin evoziert, dass Zersto-
rung auch zweckfrei sein kann, und dass sie weder durch Rechtsschépfung
noch durch eine teleologische Geschichte wettgemacht wird. In diesem
Sinne ist die Zerstérung zugleich das anarchistische Moment, in dem die
Aneignung des Gebots stattfindet, und der Schlag gegen das positive
Rechtssystem, das seine Subjekte in lebloser Schuld fesselt. Zerstérung ist
ebenfalls messianisch in einem sehr spezifischen Sinne.

Iv.

Lassen Sie uns abschliefend die genaue Bedeutung von Zerstérung in
Benjamins messianischer Konzeption erortern. Bedenken wir zunichst ei-
ne Aussage aus dem »Theologisch-politischen Fragment«, »im Gliick er-
strebt alles Irdische seinen Untergang« (1965b: 96). Dieser Untergang ge-
schieht nicht auf einmal, sondern er vollzieht sich kontinuierlich. Er ist
Teil des Lebens selbst und kann sehr wohl genau das bilden, was am Leben
heilig ist, das, was mit der »Seele des Lebendigen« gemeint ist. Fiir den
Benjamin des »Theologisch-politischen Fragments« ist der innere Mensch,
in ethischer Einsamkeit, der Ort messianischer Intensitit. Dies macht
Sinn, wenn wir an das einsame Ringen mit dem Gebot denken, das Ben-
jamins Konzept von Verantwortung begriindet und das sich radikal vom
erzwungenen Gehorsam unterscheidet, zu dem es im Gegensatz steht. Die
messianische Intensitit des inneren Menschen ist bedingt oder wird her-
vorgebracht durch das Leid, verstanden als Ungliick oder Schicksal. Ange-
sichts des Schicksals zu leiden, heiflt gerade nicht, selbst der Grund des
eigenen Leids zu sein. Es heift, jenseits von Schuld zu leiden, als Folge ei-
nes Unfalls oder von Michten, die der eigenen Kontrolle entzogen sind.
Wenn es dem Schicksal allerdings gelingt, positives Recht zu begriinden,
dann vollzieht sich eine entscheidende Verwandlung dieser Bedeutung von
Schicksal. Das vom Schicksal geschaffene Recht lisst das Subjekt glauben,
es sei verantwortlich fiir das eigene Leid im Leben; mit anderen Worten,
das Leiden sei die ursichliche Folge des eigenen Handelns; mit anderen
Worten, das Schicksal fiigt ein Leid zu, das dann, mittels Recht, dem Sub-
jekt als eigene Verantwortung zugeschrieben wird.

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | JuDITH BUTLER

Dies heif3t natiirlich nicht, dass es keine Verantwortung gibt oder geben
sollte, im Gegenteil. Doch Benjamin méchte mindestens drei miteinander
verkniipfte Gesichtspunkte aufzeigen: Erstens muss Verantwortung als
einsame, wenn nicht anarchistische Form des Ringens mit einer ethischen
Forderung verstanden werden; zweitens totet erzwungener Gehorsam die
Seele und unterminiert die Fihigkeit des Menschen, mit ethischen Forde-
rungen zurechtzukommen; drittens kann die Systematik rechtlicher Zu-
rechnung weder alle Mdéglichkeiten menschlichen Leids abdecken noch
ausgleichen. Das Leid, auf das Benjamin verweist, geh6rt zum Leben, aber
es kann nicht im Leben vollstindig gelost werden, ebenso wenig wie es ei-
ne adiquate ursichliche oder teleologische Erklirung dafiir gibt. Es exis-
tiert kein verniinftiger Grund fiir dieses Leid, und es wird auch im Laufe
der Zeit kein verniinftiger Grund auftauchen. Das Messianische ereignet
sich genau in diesem Augenblick, in dem der Untergang ewig erscheint.

Im »Fragment« fithrt der kontinuierliche Untergang menschlichen
Gliicks dazu, dass die Verginglichkeit ewig ist. Das bedeutet nicht, dass es
ausschliefllich und immer Verfall gibt, aber dass der Rhythmus der Ver-
ginglichkeit wiederkehrend und endlos ist. Was als Unsterblichkeit be-
zeichnet wird, entspricht, nach Benjamin, der »Ewigkeit eines Untergangs
[...], und der Rhythmus dieses ewig vergehenden, in seiner Totalitit verge-
henden, in seiner riumlichen, aber auch zeitlichen Totalitit vergehenden
Weltlichen, der Rhythmus der messianischen Natur, ist Gliick«. (1965b:
96) Benjamin leitet Gliick aus diesem Verstehen her, diesem Begreifen des
Rhythmus des Verginglichen. Tatsichlich wird die rhythmische Dimensi-
on des Leids die Grundlage der paradoxen Form des Gliicks, deren Zwil-
ling sie ist. Wenn der Rhythmus des Messianischen Gliick ist, und der
Rhythmus in einem Begreifen besteht, dass alles verginglich und dem Un-
tergang geweiht ist, dann ist dieser Rhythmus, der Rhythmus der Verging-
lichkeit, selbst ewig. Und dieser Rhythmus ist genau das, was das innere
Leben eines Menschen, des Menschen, der leidet, mit dem verbindet, was
ewig ist. Dies scheint die eingeschrinkte Bedeutung von Leben zu erkliren,
die das Gebot anruft. Es ist nicht das Gegenteil des »bloflen Lebens«, da
Verginglichkeit gewiss das blofe Leben charakterisiert, aber es ist das blo-
e Leben als Rhythmus der Verginglichkeit, und dies erméglicht eine Per-
spektive, die der Vorstellung entgegensteht, dass das Leben selbst siindig
sei, dass Schuld uns ans Recht binden muss und dass das Recht daher eine
notwendige Gewalt auf das Leben ausiibt.

Es besteht also eine Art von Wechselbeziehung zwischen dem inneren
Leben und einem Leid, das ewig, aber nicht an das innere Leben dieser
oder jener Person gebunden ist. Das innere Leben, nun als Leiden verstan-
den, ist auch die nicht verallgemeinerbare Voraussetzung fiir das Ringen
mit dem Gebot, nicht zu téten; sogar wenn gegen das Gebot verstoflen
wird, muss gelitten werden. Dieses einsame Ringen und Leiden kenn-
zeichnet auch den Anarchismus, der zu Handlungen motiviert, die ver-

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 39

hingnisvoll fiir das zwingende Recht sind. Das zwingende Recht sucht je-
des Leid in Verfehlung, und jedes Ungliick in Schuld zu verwandeln. In-
dem es die Verantwortlichkeit {iber seine Zustindigkeit hinaus ausdehnt,
iiberwindet das positive Recht das Leben und seine notwendige Verging-
lichkeit, sowohl sein Leid als auch sein Gliick. Es verwandelt seine Subjekte
in wehklagende Steine. Wenn das positive Recht ein Subjekt schafft, das
fuir sein Leid verantwortbar ist, dann erzeugt das positive Recht ein Subjekt,
das von Schuld umgeben ist, das gezwungen ist, Verantwortung fiir Un-
gliicksfille zu iibernehmen, die nicht seinem eigenen Tun entspringen —
oder ein Subjekt, das meint, dem Leid nur durch seine eigene Tugendhaf-
tigkeit ein Ende bereiten zu kénnen. Gewiss richten Menschen einander
gegenseitig Schaden an, doch nicht all unser Leid kann auf unsere Hand-
lungen zurtickgefiithrt werden. Die Entsithnung des schuldigen Subjekts
durch die gottliche Gewalt vollzieht sich, sobald die selbstbezogene Vorstel-
lung vom Subjekt als schidlicher Ursache gebindigt und der Erkenntnis
eines Leids gegentibergestellt wird, das keine Strafverfolgung jemals wird
lindern koénnen. Diese Entsiihnung befreit das Subjekt vom fliichtigen
Narzissmus der Schuld und verspricht, das Subjekt wieder dem Leben zu-
zufiihren, nicht dem bloflen Leben, nicht irgendeinem ewigen Jenseits,
sondern dem Leben in diesem Sinne seiner heiligen Verganglichkeit.
Wenn Verginglichkeit ewig ist, dann bedeutet dies, dass es niemals ein
Ende der Verginglichkeit geben wird und dass Vergehen den Rhythmus
des Lebens prigt. Folglich verteidigt Benjamin nicht das Leben gegen den
Tod, sondern findet im Sterben den Rhythmus, wenn nicht gar das Gliick
des Lebens, ein Gliick, das eine entsithnende Befreiung des Subjektes aus
der Schuld verlangt, und dies wiirde die Auflosung dieses Subjekts selbst
bedeuten, eine Zersetzung dieser steingleichen Existenz.

In seinen frithen Arbeiten iiber die Kunst bezog Benjamin sich auf et-
was, das er als »kritische Gewalt« und sogar als »erhabene Gewalt« in der
Kunst bezeichnete.” Was im Kunstwerk lebt, stellt sich gegen Verfithrung
und Schénheit. Nur als ein versteinertes Uberbleibsel des Lebens kann
Kunst von einer bestimmten Wahrheit zeugen. Die Schonheit unkenntlich
zu machen, erfordert den Schein, der das Schone konstituiert, unkenntlich
zu machen, und die Schuld unkenntlich zu machen, erfordert die Kennzei-
chen unkenntlich zu machen, sodass am Ende sowohl den Zeichen als
auch den Kennzeichen Einhalt geboten werden musste, damit das Kunst-
werk seine Wahrheit erkennen lassen kann. Diese Wahrheit nimmt die
Form der Sprache an, des Wortes im absoluten Sinne (eine Sichtweise, die
sich fiir das Verstindnis des Sichtbaren als vom Sagbaren verschiedenes
als problematisch erweist). Dieses Wort, im Sinne Benjamins, schafft eine
organisatorische Einheit fiir all das, was erscheint, obgleich es selbst nicht
erscheint. Es stellt eine Idealitit her, die in der Sphire der Erscheinung als
organisierender Struktur eingebettet ist.

In »Zur Kritik der Gewalt« ist das Wort das Gebot, das Gebot nicht zu

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | JuDITH BUTLER

téten, das aber nur dann empfangen werden kann, wenn es als eine Art
Idealitit verstanden wird, welche die Sphire der Erscheinung organisiert.”
Was in der Verginglichkeit heilig ist, ist auRerhalb der Verginglichkeit
nicht zu finden, ist jedoch auch nicht auf das blofle Leben zu reduzieren.
Wenn die Bedingung fiir das »blofe Leben« durch die heilige Verginglich-
keit tiberwunden werden muss, so folgt daraus, dass das blofle Leben das
Gebot, das die T6tung verbietet, nicht legitimiert. Das Gebot richtet sich im
Gegenteil an das, was im menschlichen Leben heilig und verginglich ist,
was Benjamin den Rhythmus des Messianischen nennt und was die
Grundlage des zwangsfreien Begreifens menschlichen Handelns darstellt.
Und obgleich Benjamin behauptet, dass es nicht die Singularitit eines
Koérpers sein kann, die am Téten hindert, so scheint er doch nahe zu legen,
dass die Vorstellung einer auflermoralischen Verginglichkeit ein Begreifen
menschlichen Leidens ermdéglicht, das die Grenzen einer auf Schuld beru-
henden Vorstellung von Moral offenbart, die Metalepsis moralischer Urhe-
berschaft, die Lihmung, Selbstverdammnis und endlose Reue hervorruft.
Und doch scheint es ein Moment endloser Trauer zu geben, das Benjamin
von dieser Lesart ausnimmt. Schlieflich bedauert Niobe nicht nur, was sie
getan hat, sondern sie beklagt auch, was sie verloren hat. Die Verginglich-
keit iiberschreitet die moralische Urheberschaft. Moglicherweise bieten
Niobes Trinen daher eine Figur, die es uns erlaubt, den Ubergang von der
mythischen zur gottlichen Gewalt zu verstehen.

Niobe prahlte, sie sei fruchtbarer als Leto, und daher schickte Leto
Apoll, um ihre sieben S6hne zu téten. Niobe prahlte weiter, und Leto
schickte Artemis, um ihre sieben Tochter zu téten, obgleich manche be-
haupten, eine Tochter, Chloris, habe tiberlebt. Niobes Ehemann nimmt
sich das Leben, und dann verwandelt Artemis Niobe in Stein, aber in einen
Stein, aus dem ewig Trinen flieRen. Man konnte sagen, Niobe verursachte
ihre eigene Strafe, und sie sei der hochnisigen Angeberei schuldig. Es
bleibt aber die Tatsache, dass Leto die Strafe erdachte und die Ermordung
von Niobes Kindern anordnete. Es waren auch Letos Kinder, Apoll und Ar-
temis, die ihre rechtliche Autoritit einsetzten und deren Legitimitit somit
riickwirkend herstellten. Erst durch diese Bestrafung entsteht das Recht. Es
produziert das schuldige und strafbare Subjekt, das die rechtsetzende Ge-
walt wirksam verbirgt und zugleich hervorbringt. Wenn die gottliche Ge-
walt nicht in die Rechtsschépfung involviert ist, aber in ihrer entsithnen-
den Macht das Messianische mobilisiert, dann entlisst die géttliche Macht
das bestrafte Subjekt aus seiner Schuld.

Wie wiirde Niobes Entsithnung aussehen? Kénnen wir uns das vorstel-
len? Wiirde Gerechtigkeit in diesem Fall nicht eine Mutmaflung verlangen,
danach, die Méoglichkeit fiir eine solche Mutmaflung zu eréffnen? Wir
kénnen uns nur vorstellen, dass der Fels sich in Wasser aufloste und dass
ihre Schuld in endlosen Trinen zerflosse. Die Frage wire nicht linger, was
sie getan hat, um eine solche Strafe zu verdienen, sondern was fiir ein

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 41

Strafsystem ihr eine solche Gewalt antut. Wir konnen uns vorstellen, dass
sie sich selbst wieder gegen die Grausamkeit des Rechts auflehnt, und wir
kénnen uns vorstellen, dass sie die Schuld ihrer Arroganz abwirft, indem
sie sich verirgert der gewalttitigen Autoritit verweigert und in einen end-
losen Kummer iiber den Verlust dieser Leben verfillt. Wenn diese Trauer
endlos ist, vielleicht sogar ewig, dann handelt es sich an dieser Stelle um
ihren Verlust und auch um einen Teil des »Untergangs«, der ihren Verlust
mit dem Rhythmus der Zerstorung verbindet, der bestimmt, was im Leben
heilig ist und was am Leben Gliick erzeugt.

Es bleiben viele Griinde, skeptisch gegeniiber Benjamins Argumenten
in diesem frithen Essay zu sein, zumal er uns nicht sagt, ob es unsere
Pflicht ist, uns jeglicher legaler Gewalt zu widersetzen; oder ob er be-
stimmte Formen der Verpflichtung unterstiitzen wiirde, die diejenigen, die
an der Macht sind, mittels Zwang davon abhalten, Gewalt zu gebrauchen;
und ob Subjekte in irgendeiner Weise dem Staat verpflichtet sein sollten.
Zweifelsohne bietet er keinen Plan fiir die Zukunft an, sondern lediglich
eine andere Perspektive. Der Essay endet mit einem Hinweis auf die Zer-
stérung, aber nicht auf die Verinderung, und er entwirft keine Zukunft.
Das aber bedeutet nicht, dass es keine Zukunft geben kann. Zuvor hatte
Benjamin darauf hingewiesen, dass der proletarische Generalstreik fiir So-
rel eine Art von Gewalt darstellt, die »als ein reines Mittel gewaltlos« ist.
Zur Erlduterung schreibt er:

»Denn sie geschieht nicht in der Bereitschaft, nach duflerlichen Konzessionen und
irgendwelcher Modifikation der Arbeitsbedingungen die Arbeit wieder aufzuneh-
men, sondern im Entschluf}, nur eine ginzlich verinderte Arbeit, eine nicht staat-
lich erzwungene, wieder aufzunehmen, ein Umsturz, den diese Art des Streiks nicht
sowohl veranlafit als vielmehr vollzieht.« (1965a: 51f.)

Dieser vollendete Aufstand verbindet den Generalstreik mit géttlicher Ge-
walt. Die letztere bricht aulerdem mit Formen erzwungener Durchsetzung
und 6ffnet den Weg zu einer Vorstellung von Zeitlichkeit, welche die teleo-
logische Struktur und Prophezeiung zurtickweist. Insbesondere das Mes-
sianische durchkreuzt die teleologische Entfaltung der Zeit (der Messias
wird niemals in der Zeit erscheinen). Das Messianische bringt Entsithnung
und ersetzt Schuld, Strafe und Zwang durch eine umfassendere Vorstel-
lung von Leid in Beziehung zu einer ewigen oder wiederkehrenden Ver-
ginglichkeit. In diesem Sinne zwingt uns Benjamins Kritik legaler Gewalt,
uns von dem zu trennen, was wir {iber das Leben, tiber Verlust, Leid und
Gliick wissen, um {iber das Verhiltnis von Leid, »Untergang« und Gliick
nachzudenken; um zu sehen, wie die Vergianglichkeit uns einen Zugang zu
Dingen erdffnet, die einen heiligen Wert haben; und um uns dem Abster-
ben sowie dem fortgesetzten Verlust durch staatliche Gewalt zu widerset-
zen. Heilige Verginglichkeit kénnte sehr wohl auch als ein Prinzip funk-

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | JupITH BUTLER

tionieren, das uns erkennen lisst, was am bloRen Leben es wert ist, gegen
staatliche Gewalt geschiitzt zu werden. Sie konnte ebenfalls aufzeigen, wa-
rum das Gebot »Du sollst nicht téten« nicht als eine theologische Basis fiir
revolutionires Handeln funktioniert, sondern als eine nicht-teleologische
Grundlage, um den Wert des Lebens zu begreifen. Wenn das Leid, das
man durchmacht, als wiederkehrender, ja sogar ewiger Rhythmus des Un-
tergangs verstanden wird, so folgt daraus, dass das eigene Leid in einem
wiederkehrenden Rhythmus des Leidens aufgehen kénnte; dass man nicht
mehr und nicht minder betroffen ist, als jeder und jede andere; und dass
der Standpunkt der ersten Person dezentriert werden koénnte — sodass
Schuld und Rache sich zerstreuen. Wenn dieser wiederkehrende Unter-
gang dem Leben die Rhythmen des Gliicks verleiht, dann wire dieses
Gliick keinesfalls ein rein personliches.

Wir konnen in Benjamins Erdrterung vielleicht auch Bedingungen der
Kritik erkennen, da man sich bereits von der Perspektive des positiven
Rechts verabschiedet haben muss, um nach der Gewalt zu fragen und sich
der Gewalt zu widersetzen, die das Recht mit Legitimitit und selbsterhal-
tender Macht versieht. Das Recht legitimiert die Gewalt, die im Namen des
Rechts ausgetibt wird, und die Gewalt wird zum Modus, in dem das Recht
sich begriindet und selbst legitimiert. Dieser Zirkel wird in dem Moment
durchbrochen, in dem das Subjekt die Fesseln des Rechts abwirft oder sie
ihm plétzlich abgenommen werden, oder in dem die Menge an die Stelle
des Subjekts tritt und sich weigert, den Anforderungen des Rechts nachzu-
kommen, mit einem anderen Gebot ringend, dessen Macht ginzlich un-
despotisch ist. Das Individuum, das mit dem Gebot ringt, wird mit der Be-
volkerung verglichen, die einen Generalstreik ausruft, denn beide verwei-
gern sich einem gewissen Zwang, und in dieser Weigerung iiben sie eine
besonnene Freiheit aus, die allein sich als Grundlage menschlichen Han-
delns eignet. Benjamin weist darauf hin, dass unter solchen Bedingungen
eines rigorosen Generalstreiks, insbesondere, wenn sich das Militir wei-
gert, seine Aufgabe zu erfiillen, »jede rechtserhaltende Gewalt in ihrer
Dauer die rechtsetzende Gewalt [...] durch die Unterdriickung der feindli-
chen Gegengewalten indirekt selbst schwicht« (1965a: 63). Obgleich wir
einen Streik als einen »Akt« gegen den Staat bezeichnen, ist er eigentlich,
wie Werner Hamacher bemerkt, ein Aussetzen (1994: 357), eine Unterlas-
sung, das Recht des Staates zu bestitigen, zu befolgen, zu bekriftigen und
so fortzuschreiben. Wenn diese Weigerung zu handeln selbst gewalttitig
ist, so ist sie gegen den Imperativ zu handeln selbst gerichtet und damit ei-
ne Form, dem Recht seine Macht und seinen Zwang zu nehmen; in der
Weigerung, es wieder und wieder einzusetzen; in der Weigerung, die Im-
plementierung sich wiederholen zu lassen, durch die das Recht sich iiber
die Zeit hinweg selbst erhilt und einsetzt. Das Recht kann und wird »un-
tergehenc; das Recht wird seinen »Untergang« erfahren, und das wird die-
se Handlung mit der Zerstorung dessen verbinden, was historisch im Na-

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 43

men einer neuen und anderen Zeit existierte — eine »Entsetzung«, wie
Benjamin (1965a: 64) bemerkt. Eine Kritik zu formulieren heifdt, die
rechtserhaltende Macht zu unterbrechen und ihr zuwiderzuhandeln, dem
Recht die Befolgung zu entziehen und eine voriibergehende Form der
Kriminalitit in Anspruch zu nehmen, die das Recht gerade nicht unter-
stiitzt und damit seine Zerstérung unternimmt. Dass Benjamins Aufsatz
so abrupt endet, konnte als eine Art des plotzlichen Beendens, als eine tat-
sdchliche Operation der Kritik am Modell einer Zerstérung und Umwil-
zung verstanden werden, die der teleologischen Zeit zuwiderlduft.

Stellen Sie sich, wenn mdglich, vor, Apoll und Artemis sagten ihrer
Mutter, sie solle sich zusammenreifsen, und sie weigerten sich, ihrer An-
weisung zu gehorchen; oder das Militir weigerte sich, den Streik aufzulo-
sen, um stattdessen selbst in den Streik zu treten. Es legt seine Waffen
nieder, 6ffnet die Grenzen, lisst die Grenzposten verwaist, jedes Mitglied
ist von der Schuld befreit, die dafiir sorgt, dass Gehorsam und staatliche
Gewalt beibehalten bleiben, vielmehr durch die Erinnerung an und die
Vorahnung von zu viel Trauer und Kummer angetrieben, seine Handlun-
gen zu unterlassen, und dies — im Namen des Lebendigen.

Deutsche Ubersetzung von Susanne Krasmann und Jiirgen Martschukat

Anmerkungen

1 Alle Zitate in diesem Aufsatz stammen aus Benjamin (1965) sowie
aus den Gesammelte Schriften (1991).

2 Benjamin verweist auf die flinfte Auflage, Paris 1919.

Benjamin verweist auf die zweite Auflage, Berlin 1907.

Rosenzweig (1988) argumentiert, dass das Gebot ein miindliches wie
schriftliches Bemiithen Gottes ist, um die Liebe seines Volkes zu wer-
ben. Dieser Fokus auf die Liebe korrespondiert mit dem Bemiihen in
diesen Jahren, die spirituelle Dimension des Judentums wiederzubele-
ben, und zwar in Opposition zu den rabbinischen Reformen, die sich
auf die Erlduterung der Regeln und ihre wissenschaftliche Interpreta-
tion konzentrierten. Rosenzweigs Interesse am Judentum als spirituelle
Bewegung fiihrte ihn zu der Argumentation, das jiidische Volk miisse
»sich die Befriedigung verbieten, die den Volkern der Welt fortwahrend
im Staate wird.« Er argumentiert weiter: »Denn der Staat ist die immer
wechselnde Form, unter der die Zeit sich Schritt fiir Schritt der Ewig-
keit zubewegt.« (Ebd.: 369) Damit eine solche Ewigkeit gesichert sein
kann, miissten die Nationen allerdings bestindig wiedergegriindet
werden, und sie bediirften des Krieges, um sich zu erhalten. Aus Ro-
senzweigs Sicht besteht das Leben aus Bewahrung und Erneuerung.
Das Recht erweist sich hingegen in dem Mafie als lebensfeindlich, in

oW

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | JupITH BUTLER

dem es eine Art von Dauerhaftigkeit und Stabilitit errichtet, die dem
Leben entgegenwirkt und die Grundlage fiir staatlichen Zwang bildet.
Rosenzweig wollte das Judentum als etwas verstanden wissen, das
tiber den Widerspriichen, die Nationen ereilt, steht, und suchte auf
diese Weise, zwischen der Idee des judischen Volkes und der jiidi-
schen Nation zu unterscheiden.

5 Benjamins unentschiedene Haltung gegeniiber dem Zionismus
kommt in der Korrespondenz zwischen Benjamin und Scholem im
Sommer 1933 zum Ausdruck (vgl. Benjamin/Scholem 1980).

6 Benjamin verkniipft in diesem wie auch in anderen Essays dieser Zeit
Sithne und Strafe mit dem Mythos. Er wendet sich auflerdem eindeutig
gegen eine Form der Kritik, die zum Mythos wird; denn dieser stellt
sich seiner Ansicht nach der Wahrheit entgegen. Siehe zum Beispiel
von Walter Benjamin (1991a): »Goethes Wahlverwandtschaften«. Dieser
Aufsatz wurde zwischen 1919 und 1922 verfasst.

7 Uber das »jiingste Gericht« schreibt Benjamin (1991e: 98) auch im
Jahre 1921, »welche unermefiliche Bedeutung jener stindig zurtickge-
dringte, von der Stunde jeder Untat so unablissig ins Zukiinftige fltich-
tend(e), der Gerichtstag hat. Diese Bedeutung erschliefdt sich nicht in
der Welt des Rechts, wo die Vergeltung herrscht, sondern nur, wo ihr,
in der moralischen Welt, die Vergebung entgegentritt. Diese aber fin-
det, um gegen die Vergeltung zu streiten, ihre michtige Gestaltung in
der Zeit. Denn die Zeit, in welcher Ate [die moralische Blindheit] dem
Verbrecher folgt, ist nicht die einsame Windstille der Angst, sondern
der vorm immer nahenden Gericht daherbrausende laute Sturm der
Vergebung, gegen den sie nicht ankann. Dieser Sturm ist nicht nur die
Stimme, in der der Angstschrei des Verbrechers untergeht, er ist auch
die Hand, welche die Spuren seiner (Untat) vertilgt, und wenn sie die
Erde darum verwiisten miifdte.« Vergebung, die wir fiir gewShnlich viel-
leicht als eine Fihigkeit begreifen, die man durch Reflexion erlangen
kann, nachdem die Leidenschaften abgeklungen sind, wird hier als ein
Sturm aufgefasst; als Sturm mit Hand und Stimme und daher als eine
gottliche Kraft, aber nicht als eine, die auf Vergeltung beruht. Entschei-
dend ist, dass dieser Sturm der Vergebung eine radikale Alternative zur
geschlossenen Okonomie von Sithne und Vergeltung darstellt. Fiir wei-
tere Ausfithrungen zur Vergebung bei Benjamin siehe meinen Aufsatz
(Butler2007).

8 Zur Datierungsfrage dieses Textes, der von Adorno mit dem Titel
»Theologisch-politisches Fragment« versehen wurde, siehe die editori-
schen Notizen in Benjamin (1991c).

9 Der Grund fiir das Gebot, so Benjamin (1965a: 62), sei nicht linger
in dem zu suchen, »was die Tat am Gemordeten, sondern an dem, was
sie an Gott und am Titer selbst tut.«

10 Siehe Benjamins Bemerkungen zu »kritischer Gewalt« in dem Text

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK, ZWANG UND DAS HEILIGE LEBEN | 45

»Uber >Schein« (Benjamin 1991b), den er 1919-20 verfasst hat, sowie
in »Goethes Wahlverwandtschaften« (1991a: 181).

11 Benjamin (1991d: 19) schreibt: »Es bleibt in aller Sprache und ihren
Gebilden aufler dem Mitteilbaren ein Nicht-Mitteilbares«, das er als
den »Kern der reinen Sprache selbst« bezeichnet.

Literatur

Arendt, Hannah (1970): Macht und Gewalt, Miinchen: Piper [1969)].

Benjamin, Walter (1965): Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsitze, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

— (19635a): »Zur Kritik der Gewalt«. In: Ders., Zur Kritik der Gewalt und
andere Aufsitze, S. 29-65.

— (1965b): »Theologisch-politisches Fragment«. In: Ders., Zur Kritik der
Gewalt und andere Aufsitze, S. 95-96.

— (1991): Gesammelte Schriften, unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno
und Gersholm Scholem hg. v. Rolf Tiedemann und Hermann Schwep-
penhduser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1991a): »Goethes Wahlverwandtschaften«. In: Gesammelte Schriften I, 1:
Abhandlungen, hg.v. Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S.123-20I

— (1991b): »Uber >Schein«. In: Gesammelte Schrifien 1, 3: Abhandlungen,
hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 831-833.

— (1991¢): Gesammelte Schriften I1.3: Aufsitze, Essays, Vortrige, hg. v. Rolf
Tiedemann und Hermann Schweppenhiuser, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 946-949. )

— (1991d): »Die Aufgabe des Ubersetzers«. In: Gesammelte Schriften IV, 1:
Kleine Prosa, Baudelaire-Ubertragungen, hg. v. Tillman Rexroth, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 9-21.

— (1991e): »Die Bedeutung der Zeit in der moralischen Welt«. In: Ge-
sammelte Schrifien VI: Fragmente vermischten Inhalts, autobiographische
Schriften, hg.v. Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiuser,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 97-98.

Benjamin, Walter — Scholem, Gershom (1980): Briefwechsel 1933-1940,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2007): »Beyond Seduction and Morality: Benjamin’s Early
Aesthetics«. In: Dominic Willsdon/Diarmuid Costello (Hg.), Ethics and
Aesthetics, A Tate Modern Collection, London: Routledge.

Cohen, Hermann (1904): System der Philosophie, Teil 2: Ethik des reinen Wil-
lens, Berlin: Cassirer.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritiit«,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | JuDITH BUTLER

Hamacher, Werner (1994): »Afformativ, Streik«. In: Christiaan L. Hart
Nibbrig (Hg.), Was heifit »Darstellen«?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 340-371.

Rosenzweig, Franz (1988): Der Stern der Erlosung, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp [1921].

Sorel, Georges (1908): Réflexions sur la violence, Paris: Riviere.

https://doi.org/10.14361/6783838406808-002 - am 14.02.2026, 23:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839406809-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

